Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 100 (2010)

Heft: 4

Artikel: Die Kirche als Ort der Freude, damals und heute
Autor: Schoon, Dick J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-405071

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-405071
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Kirche als Ort der Freude, damals und heute

Dick J. Schoon

An welche Freude denken Sie, wenn Sie sich iiber das Thema Gedanken
machen!? Vielleicht denken Sie an ein Fest, das Sie in [hrem Heimatland in
der Kirche gefeiert haben, ein Jubildum zum Beispiel. Vielleicht denken Sie
an einen Kongress, wie diesen hier in Ziirich, zu dem wir alle aus der Klein-
heit unserer Heimatkirchen herausgekommen sind und auf dem wir jetzt,
da wir zusammen sind, entdecken, dass wir viele sind. Oder Sie denken an
einen Okumenischen Kirchentag, wo die ganze Vielfalt der Christenheit
vertreten 1st, und wie Sie dort erfahren haben, dass wir alle mit unseren
unterschiedlichen Arten und Ansichten zusammen feiern konnen.

Von solchen Erfahrungen ausgehend mochte ich Freude beschreiben
als das Gefiihl, «erhoben» zu werden. Das heisst, man muss das Erlebnis
nicht selber bewirken. Man wird aus dem tdglichen Kram herausgehoben,
man ldsst hinter sich, was einen normalerweise beschiftigt und beun-
ruhigt. Man sieht sich selbst, das eigene Leben, in einem neuen Licht; als
Christen reden wir davon, alles «am Licht des Reiches Gottes» zu sehen.
Diese Freude ist etwas ganz anderes als Frohlichkeit oder auch Humor. Es
1st eine tiefgehende existenzielle Grunderfahrung, die lange, manchmal
lebenslang, anhiilt.

Solche Freude habe ich selbst schon oft in der Kirche erlebt, vor allem
in Feiern, in denen alles stimmte und ich beim Horen auf die Bibel oder
beim Singen eines neuen Liedes neuen Mut fasste. Um es fromm zu sagen:
Wo ich mich von Gott beriihrt fiihlte. Heutzutage ereignet es sich haufig
schon durch ein einziges Wort oder Zeichen, oder wenn jemand ohne be-
sonderen Grund einfach freundlich ist. Die Hartherzigkeit der Welt, wor-
iiber die Zeitungen tiglich berichten, wird dadurch kraftlos. Man erfihrt,
Teil eines grosseren Ganzen zu sein, dass es gut ist, sehr gut, wie es in der
Bibel auf der ersten Seite von Gottes Schopfung heisst.

In diesem Referat durchschreiten wir mit Riesenschritten die Ge-
schichte der Kirche, um dieser Freude in den verschiedenen Epochen auf

! Ubersetzung aus dem Niederlindischen: Fiete Smit-Maan, Robert Frede. Redak-
tion: AB.

IKZ 100 (2010) Seiten 243-255 243



Dick J. Schoon

die Spur zu kommen und sie am Schluss mit unserer Freude zu verbinden.
Selbstverstindlich sind es meine sehr personlichen Erfahrungen und An-
sichten. Sie beanspruchen daher auch nicht, der ganzen Fiille der Tradition
gerecht zu werden. Wir fangen beim Beginn der Kirche an, bei den ersten
Christen, befassen uns dann mit der Kirche im 17. und 18. Jahrhundert und
erreichen so die Altkatholiken des 19. Jahrhunderts. Am Ende formuliere
ich einige Schlussfolgerungen.

Die Alte Kirche: Befreiung vom Heidentum

In der Apostelgeschichte skizziert der Evangelist Lukas ein Bild der ersten
Christengemeinde: «Sie blieben aber bestindig in der Apostellehre und in
der Gemeinschaft und im Brotbrechen und im Gebet» (Apg 2,42). Etwas
spiter zeichnet er ein Idealbild: «Die Menge der Gldubigen war ein Herz
und eine Seele; auch nicht einer sagte von seinen Giitern, dass sie sein
wiiren, sondern es war ihnen allen gemeinsam» (Apg 4,32). Diese Skizze
gilt als Modell einer Christengemeinde, der Kirche. Lukas erzihlt im Fol-
genden, wie sie sich von Jerusalem aus bis an die Enden der damals be-
kannten Welt, bis nach Rom, ausbreitete.

Die Darstellung von Lukas war nicht nur das Leitbild fiir die Kirche
des ersten Jahrhunderts, sondern auch fiir die Kirche der folgenden Jahr-
hunderte. Immer wieder orientierte sich die Kirche an diesem ersten An-
fang. Immer wieder standen Reformerinnen und Reformer auf, die die
Kirche an diesen Ursprung erinnerten.

Modell fiir die Reform der Kirche

Wie sollen wir uns jetzt die Freude der ersten Christengemeinde vor-
stellen? Was war die Alte Kirche, auf die die Altkatholiken im 18. und
19. Jahrhundert ithre Reform griindeten?

Die Kirche ist threm Wesen nach eine heilige Gemeinschaft, ein Ge-
schenk Gottes, der sie durch die Sendung seines Sohnes Jesus, des Chris-
tus, und die fortwithrende Wirkung des Heiligen Geistes gestaltet, ihr
beisteht und sie erhilt. Aber zur gleichen Zeit ist sie ein menschliches
Unternehmen und unterliegt deswegen den Beschrinkungen der mensch-
lichen Natur. Um ihre Botschaft von Befreiung und Heil zu verkiinden,
benutzt sie Menschen wie Sie und mich mit ihren Talenten und Unzulidng-
lichkeiten, die von und in bestimmten gesellschaftlichen und sozialen
Umstanden gebildet sind. Deshalb ist es notwendig, dass die Kirche sich

244



Die Kirche als Ort der Freude, damals und heute

in jedem Zeitalter aufs Neue orientiert an ihrer Grundlage, ihrem Ur-
sprung und ithrem Ziel.

Welche Kriterien gilt es zu beachten? Welche Freude der ersten Chris-
tengemeinde versucht die Kirche in allen Zeiten festzuhalten und immer
aufs Neue wiederzufinden?

Freude: gemeinsam das Leben teilen

In der Beschreibung des Lukas sticht die Eintrichtigkeit der ersten Chris-
ten in Wort und Tat hervor. Die Giiter sind gemeinsam, aber sie sind kein
Ziel an sich. Es handelt sich um das Leben: Das ist gemeinsam und wird
geteilt, das ganze Leben aus Gottes Hand. Daher die Einigkeit in der Apos-
tellehre, die Einigkeit in der Gemeinschaft und die Einigkeit im Brotbre-
chen und Gebet. Hier wird nicht nur die Grundlage des Lebens geteilt, es
geschieht auch im kleinen Kreis, zu Hause, unter Gemeindegliedern. So-
wohl fiir die Griechen und Rémer wie auch fiir die Juden muss diese Be-
wegung, die sich in Kleinverbinden manifestierte, etwas Neues gewesen
sein. Der romische Weltfrieden war dank einer ungeheuren militéirischen
Organisation moglich, durch die sich die Grenzgebiete Rom fiigten. Das
Weltreich kannte enorme Unterschiede zwischen Armen und Reichen, die
aber alle punkto Ruhm und Ehre abhidngig waren von der Huld der Gotter.
Fiir die Romer war die Verehrung des unsichtbaren Gottes der Juden un-
verstindlich: Wie kann man einen Gott anbeten, der nicht greifbar ist, den
man nicht in einem Tempel fassen kann, dessen Bild nicht auf Miinzen zu
prigen ist?

Die Christen, bei denen der Unterschied zwischen Arm und Reich durch
die gemeinsamen Giiter aufgehoben war, galten als mogliche Revolutioni-
re, Atheisten, als Menschen, welche die Gotter der Herrschenden nicht
anbeten wollten. Nicht wegen Gewalttitigkeit, sondern wegen der Abwei-
sung von Gewalt und der gegenseitigen Hingabe waren sie revolutionr.

Weltweite Gemeinschaft von Menschen

Auch fiir die Juden bedeutete die neue Lehre eine Revolution. Denn von
nun an entschied nicht mehr das Gesetz des Mose, wer zum auserwihlten
Volk zihlte, sondern nur der Glaube an den gekreuzigten und auferstan-
denen Messias Jesus von Nazareth. Bedeutete dies nicht die Aufhebung
der gesamten jiidischen Tradition? Tatséchlich bedeutete das Christentum
in gewissem Sinne das Ende des alten Gesetzes, denn auch Nicht-Juden,

245



Dick J. Schoon

das heisst Heiden, konnten durch den Glauben an Jesus Anteil an der Ver-
heissung von Heil und ewigem Leben erlangen. Es ist eine Aufhebung in
buchstidblichem Sinne: Aufgehoben aus der genauen Beobachtung von
Regeln, Weisungen und Verboten, ist der Zugang zu Gott jedem, der
glaubt, offen. Dass die frithe Kirche iibrigens diese Erkenntnis nicht ohne
Streit annahm und dass sie zum bedauernswerten Bruch mit der Synagoge
gefiihrt hat, davon zeugen verschiedene Episoden der Apostelgeschichte
und die Briefe des Apostels Paulus.

In allem: Ausrichtung auf das Reich Gottes

Worin bestand nun die Freude der ersten Christen? Ich denke in erster
Linie, dass sie sich vom festen, gesellschaftlichen Bestimmt-Sein befreit
fiihlten. Nicht dein Reichtum — bzw. der Mangel daran — war bestimmend,
sondern dein Glaube. Nicht dein gesellschaftlicher Erfolg, sondern deine
Treue zum Messias. Nicht deine Abstammung war massgeblich, sondern
deine Zukunft als Kind Gottes und als Biirger des Gottesreiches. Freudig
waren sie aus dem ausgezogen, was sie frither gebunden hatte, um in eine
Welt des Friedens zu gehen.

Das 18. Jahrhundert: Staat und Kirche

Wir iiberspringen einige Jahrhunderte, und ich fiihre Sie in die Zeit des
17. und 18. Jahrhunderts nach Frankreich und in die Niederlande. In dieser
Zeit erlebt die katholische Kirche eine eigene Entwicklung. Aus den ver-
schiedenen und komplizierten Aspekten dieser Entwicklung hebe ich
zwei hervor: die politische Lage mit dem problematischen Verhiltnis von
Kirche und Staat und die wissenschaftliche Situation mit der Frage nach
dem Verhiltnis von Wissenschaft und Glauben.

Nationalstaaten und freie Kirche

Was die politische Lage anbelangt, ist festzustellen, dass in West- und
Zentraleuropa in dieser Zeit michtige Nationalstaaten entstanden waren,
die sich manchmal nach der Macht des romischen Weltreiches zuriick-
sehnten. Daraus ergibt sich die Frage nach der Stellung der Kirche: Ist sie
der Staatsgewalt (das heisst in jener Zeit meistens: dem Konig) unter-
geordnet oder ist sie relativ unabhidngig? Wenn die Kirche ein integraler
Teil des Staates ist, besteht die Gefahr, dass der Konig bestimmt, was die

246



Die Kirche als Ort der Freude, damals und heute

Kirche glauben und tun soll. Genau dies drohte in Frankreich: Die Staats-
kirche folgte treu der Politik und war damit so eng verbunden, dass der
erste Minister gleichzeitig Kardinal war.

Entspricht die Kirche so noch ihrer Berufung? Reicht ihre Freiheit so
weit, dass sie der Macht des Konigs und seiner Minister ein kritisches
Gegentiber darzustellen vermag? Die zahlreichen Reformbewegungen,
die in dieser Zeit entstehen, verneinen diese Frage. Diese Bewegungen,
meist neue Klostergriindungen, versuchen jede auf ihre Weise, zum Kern
des Evangeliums zuriickzukehren.

Andere befiirworten eine starke, zentralisierte Macht fiir die Kirche
und sehen diese im Papst. Nur dies konne die Position der Kirche gegen-
tiber einem allzu aufdringlichen Konig garantieren.

Niederldindische Republik: vorbildliche Christen

In der Republik, welche die nordlichen Niederlanden umfasste, war die
Lage noch komplizierter. Denn hier war der Staat der Reformation gefolgt.
Die offizielle und bevorzugte Kirche war die protestantische, und diese
appellierte sowieso nicht an den Papst, denn dieser galt nicht nur als aus-
lindischer Fiirst, sondern vor allem als Feind des wahren Glaubens. Die
Katholiken hatten sich in ihren Versteckkirchen ruhig zu halten und ver-
suchten dort zu tiberleben.

Einige suchten Anschluss bei franzdsischen Reformbewegungen und
versuchten mittels Orientierung am Ideal der ersten Christen noch bessere
Christen zu werden als ihre protestantischen Landsleute. Andere triumten
weiterhin von der Wiederherstellung der alten Situation, von der Riick-
eroberung der an die Protestanten verlorenen Gebiete. Sie fanden beim
Papst Gehor. Diese zwei Richtungen prallten aufeinander, und die katho-
lische Kirche in der niederlindischen Republik teilte sich in eine ultra-
montane (spiter: romisch-katholische) Kirche und eine bischofliche (spi-
ter: altkatholische) Kirche, die «bischofliche Klerisei» genannt wurde.

Wissenschaft und Glaube: ein unverséhnlicher Gegensatz?

Der zweite Aspekt der Kirchenreform im 17. und 18. Jahrhundert betrifft
den Aufschwung der modernen Wissenschaft und die Frage nach dem
Verhiiltnis von Wissenschaft und Glauben.

Um ein Beispiel zu nennen, das allen einleuchtet: Wenn wissenschaft-
lich festgestellt wird, dass die Sonne nicht um die Erde kreist, sondern die

247



Dick J. Schoon

Erde um die Sonne — was bedeutet das fiir das Zeugnis der Bibel, das der
ersten Auffassung entspricht? Dies scheint ein harmloses Beispiel zu sein;
wenn jedoch die Bibel schon hier ein anderes Zeugnis gibt als das, was
wissenschaftlich bewiesen ist, was bedeutet denn das fiir die anderen bib-
lischen Geschichten, zum Beispiel fiir die Wunder, die Jesus wirkte?

Gegeniiber dem Tatbestand, dass die Wissenschaft sich von der Kirche
emanzipiert und sich zu einem selbstiindigen Bereich entwickelt, sind von
Seiten der Kirche zwei Reaktionen zu unterscheiden: Entweder wehrt sich
die Kirche dagegen oder sie versucht zu harmonisieren. Vor allem in der
Theologie finden sich beide Richtungen. Die eine Richtung bezieht sich
auf die Scholastik des Mittelalters, als alles noch eins war und der Obrig-
keit des Papstes untergeben. Die andere Richtung versucht kreativ mit der
Wissenschaft mitzudenken und sucht ihre Grundlage tiefer, in der Be-
geisterung der ersten Christen. Die letztere Einstellung fiihrt zu einem
kritischen Bibelstudium, wodurch tatsidchlich iiberkommene Ansichten
manchmal berichtigt werden miissen. Sie fiihrt des Weiteren zu einer Neu-
bewertung der Schriften der Kirchenviter, wobei sich herausstellt, dass
die Tradition der Kirche viel reicher ist, als dass dort nur eine einzige
Antwort auf die Fragen nach dem, was dem Menschen zum Heile gereicht,
zu finden wire.

Der grosse Unterscheid zwischen beiden Richtungen liegt darin, dass
Erstere zu einer statischen Wahrheit fiihrt, die sich in der Kirche, so wie
sie ist, gestaltet. Dies bietet einerseits eine Art Sicherheit fiir unsichere
Menschen, andererseits kann sie eine Zwangsjacke werden, in der die
Glédubigen klein gehalten werden. Die andere Einstellung ist auf ein offe-
nes Ende hin aufgeschlossen, indem an die Wahrheit, die Gott selbst ist,
immer aufs Neue herangegangen wird, und die also auch immer wieder
aufs Neue gefunden werden muss. Letzteres birgt Risiken in sich, weshalb
man nicht schnell zu absoluter Sicherheit finden wird. Das scheint mir
aber in Ubereinstimmung mit der Freude der ersten Christen zu sein, die
die Vollendung des Reiches Gottes erwarteten, das der damaligen gesell-
schaftlichen Ordnung keineswegs entsprach.

19. Jahrhundert: Umgang mit der Moderne

Im 19. Jahrhundert befinden wir uns im Zeitalter der Revolutionen. Das
Jahrhundert fingt mit der franzosischen Revolution von 1789 an, durch
welche die alte Stindegesellschaft gestiirzt wird und alle Einwohner eines
Landes Biirger werden. Uber die Revolutionen von 1830 und 1848 hinweg

248



Die Kirche als Ort der Freude, damals und heute

endet das Jahrhundert mit der russischen Revolution von 1917, mit der die
Biirger Genossen werden. Es ist ein Jahrhundert voll grosser gesellschaft-
licher und sozialer Dynamik mit hohen Gipfeln und entsprechend tiefen
Tilern. Denn wir wissen auch, dass die Franzosische Revolution im napo-
leonischen Kaiserreich und auf den Schlachtfeldern in ganz Europa ende-
te; und wir wissen, dass die russische Revolution in eine Diktatur miinde-
te, deren Wunden bis heute nicht geheilt sind.

Romischer Katholizismus im 19. Jahrhundert: antirevolutiondire Bastion

Auch Kirche und Theologie erlebten im 19.Jahrhundert bewegte Zeiten.
Von den 130000 Geistlichen, die 1789 amtierten, waren 1808 nur noch
30000 iibrig geblieben. Die kirchliche Infrastruktur war vollig am Boden.
Napoleon wagte sogar, den Papst als Gefangenen nach Frankreich zu
fiihren und die vatikanischen Archive nach Paris bringen zu lassen. Nach
dem Fall des Kaisers wiinschte sich die Kirche, dass eine derartige Demii-
tigung nie mehr moglich sein solle. Infolgedessen wurden die nachfolgen-
den Pipste zunehmend so hoch geehrt, dass der Unterschied zu Christus
nur mehr schwer festzustellen war. Das Leitbild des Mittelalters, das im
vorangegangenen Jahrhundert bereits Anklang gefunden hatte, wurde
jetzt das offizielle Idealbild, das allmihlich alle Gebiete des kirchlichen
Lebens beherrschte. Die Liturgie wurde mit gleichlautendem Latein und
gleichen Gebeten an allen Orten vereinheitlicht; die Geistlichkeit wurde
durch Lebenstiihrung und Kleidung von der iibrigen Bevolkerung abge-
sondert; die selbstindige Wissenschaft — die als Ursache allen revolu-
tiondren Elends betrachtet wurde — wurde mittels kirchlicher Beaufsichti-
gung streng kontrolliert. Die Dogmatisierung der Unfehlbarkeit und des
universalen Jurisdiktionsprimates des Papstes durch das Vatikanische
Konzil von 1870 bildete bekanntlich den Hohepunkt dieser Entwicklung.

Altkatholische Alternative: grundsdtzliche Offenheit

Die altkatholische Bewegung, die sich gegen diese Entwicklungen wehrte,
hob in Ubereinstimmung mit der liberalen biirgerlichen Tradition jener
Zeit die personliche Verantwortlichkeit eines jeden Glaubigen und die
mehr oder weniger demokratische Verwaltungsstruktur der Kirche her-
vor. In den deutschsprachigen Liandern waren es Angehorige des gebilde-
ten Biirgertums und der akademischen Welt, die die Initiative ergriffen.
Was bedeutete dies fiir die Kirche? Wo tand man Freude? Ich nenne drei

249



Dick J. Schoon

Momente: a) die Kirche als lokale Manifestation der Kirche und als Min-
derheit; b) die Offenheit der Welt gegeniiber; ¢) die personliche Verant-
wortung eines jeden glaubenden Menschen. Dazu einige Erlduterungen:

a) Es verlangte Mut, im 19. Jahrhundert gegen den Mainstream der
romisch-katholischen Theologie zu schwimmen. Wo die Massen den
Papst verherrlichten oder zu einer sentimentalen, anti-intellektuellen
Marienverehrung fanden, war es nur eine Minderheit, die dieser neuen
Frommigkeit kritisch gegeniiberstand. Das setzte allerdings voraus, dass
man gut unterrichtet war liber dasjenige, was in der Kirche wirklich wich-
tig ist. Deshalb machten die Altkatholiken den Lehrsatz des Vinzenz von
Lerin zu ihrem Wahlspruch: «Wir halten fiir katholisch, was iiberall, im-
mer und von allen geglaubt worden ist.» Keine neuen Glaubenswahrheiten
also, sondern nur dasjenige, was die Kirche aller Zeiten und aller Orte
geglaubt hat. Alles andere — wie die Himmelfahrt Mariens oder der
Pflichtzolibat — war nebensichlich; man durfte sie allerdings als fromme
Meinung glauben oder als Kirche auch praktizieren, aber sie gehorten
nicht zu dem, was man glauben musste, um sein Seelenheil nicht aufs
Spiel zu setzen.

So folgte die altkatholische Bewegung des 19. Jahrhunderts fritheren
Stromungen in der Kirchengeschichte, die schon Reformen befiirwortet
hatten, indem sie sich auf den alten, allgemein fiir wahr gehaltenen
Glauben beriefen. Bekanntlich fand die liberale altkatholische Bewegung
in den deutschsprachigen Lindern Anschluss an die in theologischer Hin-
sicht konservative niederlindische Klerisei. Sie fanden sich in ihrer kriti-
schen Haltung Rom gegeniiber; jedoch war dies keine negative Abgren-
zung — das kann nicht oft genug betont werden —, sondern wurde gesehen
als in Kontinuitdt mit dem alten katholischen Glauben stehend: «Wir hal-
ten fest...»

Man suchte seine Stidrke nicht in der im 19. Jahrhundert angestrebten
Gestalt einer uniformen Weltkirche, sondern in Ubereinstimmung mit
dem Glauben der Kirche aller Zeiten. Anders als die uniforme Weltkirche
behielt man am Ort eine relative Selbstindigkeit, mit Bischof und Synode
als zentraler und gleichzeitig hochster Instanz in der Kirche. Von den
Glidubigen erforderte es Mut, an diesem Modell festzuhalten. Es hatte zur
Folge, dass die altkatholischen Kirchen nirgends zu Massenkirchen wur-
den. Darauf werde ich am Ende zuriickkommen.

b) Die Altkatholiken boten durch ihre Auffassung von Wissenschaft
eine Alternative zur romisch-katholischen Tradition. Die romisch-katholi-
sche Theologie des 19. Jahrhunderts warf einen Damm gegen moderne

250



Die Kirche als Ort der Freude, damals und heute

Stromungen und Entwicklungen auf. Die Theologie wurde streng apologe-
tisch, das heisst: Sie verteidigte die bestehende Lehre und Praxis der Kir-
che. Die Altkatholiken wihlten eine andere Herangehensweise, die den
modernen Entwicklungen offener gegeniiberstand. Moderne Auffassungen
von Bibel und kirchlichen Traditionen wurden nicht abgelehnt, sondern
bildeten stattdessen die Grundlage fiir Reformen auf vielen Gebieten. Aufs
Neue wurde so die Alte Kirche der ersten Jahrhunderte zum Idealbild.

So wurde die Liturgie schon bald in der Landessprache gefeiert, weil
das auch in der Alten Kirche der Fall war. Die Kirchenleitung erhielt de-
mokratische Ziige, denn auch in der Alten Kirche wurden Bischofe von
der Geistlichkeit und dem Volk eines Bistums gewihlt. Mittelalterliche
Briuche wie die obligatorische Ohrenbeichte oder Bestimmungen in Be-
zug auf das Fasten wurden an die urspriinglichen Absichten als auch an
die Moglichkeiten der modernen Zeit angepasst. Selbstverstidndlich ging
dies alles nicht ohne Streit vor sich. Denn viele befiirchteten, dass die
Kirche ihre Katholizitit aufgeben wiirde und verlore, wenn zum Beispiel
der Pflichtzolibat abgeschafft wiirde. Dennoch wurden nach und nach in
allen altkatholischen Kirchen Reformen durchgefiihrt — in der einen frii-
her als in der anderen.

¢) Mit Letzterem habe ich den dritten Aspekt der altkatholischen Al-
ternative bereits angedeutet, nimlich die personliche Verantwortung ei-
nes jeden glidubigen Menschen. Bei den Reformen, die die Altkatholiken
im 19. und 20. Jahrhundert durchfiihrten, etwa bei der Wahl von Bischo-
fen, erkannte man die personliche Verantwortung der Glaubigen an. «Kir-
che, das sind wir alle gemeinsam» kénnte man mit einem modernen Slo-
gan sagen. Aber es ist nun gerade die Stédrke der altkatholischen Kirchen,
dass sie es nicht nur sagten oder die Miachtigen ihrer Kirche hoflich darum
baten, sondern dass sie es taten und immer noch tun. Als eine moderne
Bewegung in der romisch-katholischen Kirche versuchte, mit dem Slogan
«Wir sind Kirche» Gehor zu finden, wie zum Beispiel die niederldndische
«Bewegung des 8. Mai» der 1990er-Jahre, bat sie um Genehmigung ihrer
Existenz und Erlaubnis der von ihr vorgeschlagenen Reformen bei den
Bischofen. Die Bischofe aber verdanken ihre Stellung dem System, das
derartige Reformen nicht befiirwortet. Kann man von Machthabern ver-
langen, dass sie ihre Macht abgeben? Das wiire wirkliche Nachfolge des-
sen gewesen, der alle Macht abgelegt hat und dem Gott deshalb den Na-
men verliehen hat, der iiber allen Namen steht.

Mit diesem letzten Seufzer, den Sie mir verzeihen mogen, habe ich das
19. Jahrhundert bereits verlassen. Ich komme jetzt zu meinen Schlussbe-

251



Dick J. Schoon

merkungen, in denen ich die Freude, der wir in fritheren Generationen auf
die Spur gekommen sind, mit unserem Dasein heute verbinden mochte.

Heute: der Leuchter des Lichts

Es ist ein klassisches Missverstdndnis, wenn Altkatholiken sich selbst dar-
stellen mit Aussagen wie «Wir haben keinen Papst, kein Latein und keinen
Pflichtzolibat». Wir verstehen schon, was gemeint 1st, aber es zeugt von
wenig Sinn fiir Nuancen. Denn Altkatholiken anerkennen den Papst, je-
doch nicht als unfehlbares Haupt der Kirche oder Chief Executive Officer
(oder Président Directeur Général) der multinationalen Romisch-Katholi-
schen Kirche, sondern — aus bischoflicher Sicht gesagt — als meinen Kol-
legen, den Bischof von Rom und Patriarchen des Westens. Wir Altkatho-
liken kennen gewiss auch Latein, jedoch nicht als vorgeschriebene litur-
gische Sprache. Denken Sie einmal nach: Wir kénnten die theologischen
Schriften der vergangenen Jahrhunderte nicht mehr lesen und verstehen
oder wir miissten auf die vielen prichtigen lateinischen Messen der gros-
sen Komponisten verzichten. Seien wir ehrlich: Taizé hat den Wert einer
solchen gemeinsamen Sprache wiederentdeckt, die gleichzeitig niemand
fiir sich allein beanspruchen kann. Und der Zdlibat: Ich kenne etliche
Priester, die zolibatir leben und gliicklich sind. Kurz gesagt: Eine negative
Selbstdefinition reicht nicht. Sie reicht deshalb nicht aus, weil sie eine ge-
wisse Verunsicherung verrit, als wiirden wir uns noch immer nach der
grossen Schwesterkirche beurteilen, welche die Biihne der Welt bestimmit.
Gerade die Offenheit der altkatholischen Tradition der Welt und der Wis-
senschaft gegeniiber bedeutet die Freude, Neues zu entdecken, das fiir das
Leben der Kirche bereichernd sein kann. Diese Offenheit gilt es zu beto-
nen und dann wieder Vinzenz von Lerin zu zitieren, um zu sehen, was
katholischer Glaube und freies Forschungsgebiet ist.

Als vor einigen Jahrzehnten ein beriihmter reformierter Professor die
niederlidndische altkatholische Kirche analysierte, kam er zum Schluss,
sie sei das ideale Modell der Okumene: Sie lebt aus der HI. Schrift, sie
nimmt die Tradition ernst und ist imstande, auf unterschiedlichste moder-
ne Fragen angemessen zu antworten. Dennoch lebte die altkatholische
Kirche damals in einer Krisenstimmung. Warum? Sie hatte Angst, zu
klein zu werden, sie litt an einem Minderwertigkeitsgefiihl, als miisse sie
gross sein, um wahrgenommen zu werden. War das berechtigt? «Hab den
Mut, ein gerupftes Huhn zu sein», empfahl der Professor. Er meinte damit:
«Lass dich von deiner Kleinheit nicht entmutigen, sondern entdecke deine

252



Die Kirche als Ort der Freude, damals und heute

Stiarken und benutze die Vorteile deiner Lage.» Wenn ich liber diese Emp-
fehlung nachdenke, gelange ich zu den folgenden Erwigungen.

Wo finden wir als Altkatholiken heute unsere Freude? Bevor ich die
Frage beantworte, will ich zuerst eine andere Frage stellen: Fiir wen sind
wir eigentlich Kirche? Wenn wir den gottlichen Ursprung der Kirche, die
Griindung durch Jesus Christus ernst nehmen, ist die Kirche meinem
Empfinden nach an erster Stelle der Ort, an dem Gott verehrt wird. Ich
denke an die Liturgie, die ein wesentliches Anliegen der gesamten Ge-
meinde ist. Aber auch unser tigliches Tun und Lassen soll Liturgie sein:
Gottesdienst. Unsere Korper sind Tempel des Heiligen Geistes, sie sind
wertvoll, wir sollen sie pflegen. Was fiir unser eigenes Leben gilt, gilt
genauso fiir das Leben unserer Nachsten. Auch sie respektieren wir. Die
Nichstenliebe ist nicht ein Privatanliegen, ein Luxus, den wir in wirt-
schaftlich schlimmen Zeiten zeitweilig auch aufschieben konnen. Im Ge-
genteil, in der Sorge fiir unsere Nichsten spiegelt sich Gottes Sorge fiir
uns.

Zugleich wissen wir, dass die Kirche auch Menschenwerk ist. Das be-
deutet, dass wir uns immer kritisch fragen miissen, ob wir nicht den Mas-
sen folgen oder das tun, was uns die Welt einredet: Wachstum und finan-
zielle Tragfihigkeit, Erfolg, Ansehen. Wir erhalten unseren Status nicht
durch unsere eigenen Leistungen, sondern durch die Liebe Gottes; wir
leben aus seiner Gnade. Natiirlich bedarf die Kirche der Leitung. Dazu
gibt es Bischofe und Synoden. Aber immer wieder muss die Leitung an
den Grundlagen unseres Glaubens, dem Glauben der Alten Kirche, ge-
messen werden. Die ersten Gemeinden, die ihren gesamten Besitz mitei-
nander teilten, sich in ithren Hausern trafen und das Brot brachen: Das
bleibt die Grundlage. Grosse Kirchen sind schon und Menschenmassen
konnen einen empfinden lassen, auch irgendwo zu etwas Grossem dazu-
zugehoren. Aber die Massen konnen auch in die falsche Richtung gehen.
Deshalb organisieren wir uns lieber in kleinem Massstab, wie die ersten
Christen.

Nach allem Gesagten kann ich kurz zusammenfassen, was die Freude
der Altkatholiken ist.

a) Zuallererst ist der Grund unserer Freude der Glaube selbst, dass wir
von Gott gekannt werden, alle zusammen und jede und jeder fiir sich. Wir
miissen uns nicht erst beweisen. Gott beweist uns, dass er uns liebt, bevor
wir nur auf den Gedanken kidmen, ihm einen Beweis unserer Liebe zu
geben. Wir freuen uns des Lebens, das er uns schenkt. Es ist gut, sehr gut,
dass wir Anteil an Gottes Schopfung haben. Jeden Tag, auch an denen, die

233



Dick J. Schoon

dunkel von Sorgen sind, konnen wir bei Gott unsere Kraft finden in unse-
rem Gebet, in unserer Geduld.

b) Wir leben auf dieser Erde mit anderen, mit Menschen, die sich wie
wir nach Lebensgliick, nach Frieden und einer guten Zukunft fiir unsere
Kinder sehnen. Gerade als Kirche, die sich nach dem Vorbild der Alten
Kirche in kleinem Massstab oder am Ort organisiert, sind wir gehalten, zu
respektieren, was andere bewegt. Wir haben unseren Glauben von ande-
ren empfangen und geben thn an andere weiter. Wir bringen ihn nicht mit
Gewalt, sondern wie die ersten Christen, indem wir eine so iiberzeugende
Gemeinschaft sind, dass andere ebenfalls dort ihr Gliick finden.

¢) Wir leben ohne Angst. Natiirlich konnen und sollen wir uns um die
Zukunft sorgen. Aber dies darf uns nicht lihmen, weil wir wissen, dass
wir in Gottes Hand geborgen sind. Die grossen Fragen unserer Zeit, die
Probleme, vor die uns die gesellschaftlichen und wissenschaftlichen Ent-
wicklungen stellen, sollen uns nicht lihmen, sondern uns dazu bewegen,
herauszufinden, wie wir bei alledem Gottes Gebot der Menschlichkeit
einhalten.

d) Es ist nicht die Vergangenheit, die uns prédgt, auch nicht die Vergan-
genheit der Altkatholischen Kirche, sondern Gottes grossartige Zukunft,
die uns in Tenach und Evangelium vor Augen gehalten wird. Wer gefragt
wird, warum er oder sie altkatholisch sei, soll antworten: «Weil ich an die
bevorstehende Vollendung von Gottes Reich glaube.» Das ist die biblische
Vision vom Menschen, eines jeden Menschen in dieser Welt, «der unter
seinem Feigenbaum bei seinem Weinstock wohnt und von keinem Feind
erschreckt wird» (M1 4,4). Auf diese Welt hin sind wir unterwegs, von
Gottes Geist angetrieben.

Mit einem Wort: Wir freuen uns allezeit und iiberall. Wir leben vom
Wort Gottes, wie es in Jesus menschliche Gestalt angenommen hat und in
der Kirche in der Verkiindigung und in der Feier der Eucharistie weiterge-
geben wird.

Dick J. Schoon (geb. 1958 in IJmuiden NL), Bischof Dr. theol. 1977-1981
Studium der Psychologie in Amsterdam und 1981-1988 der Theologie in
Amsterdam und Utrecht. 1989 Priesterweihe. 19881992 Hilfsgeistlicher in
Amsterdam und Aalsmeer, 1992-2007 Pfarrer in [Jmuiden, danach in Ams-
terdam. 2003 Dekan des Bistums Haarlem. 2004 Promotion an der Freien
Universitdt Amsterdam. Seit 2008 Bischof von Haarlem.

Adresse: Ruysdaelstraat 37, NL-1071 XA Amsterdam, Niederlande. FE-Mail:
dischoon@planet.nl.

254



Die Kirche als Ort der Freude, damals und heute

English Summary

In this lecture the author traces signs of hope throughout the history of the Cath-
olic Church in Western Europe. He takes his starting point at the first Christian
communities, as witnessed in the New Testament writings. He mentions Church
reform movements during the 17th and 18th centuries, especially in the Dutch
Republic and in France, and addresses the reactions of the Church to revolution-
ary developments during the 19th century. By doing so, he places the emergence
of the Old Catholic Churches in a long tradition of Church reform. He concludes
with some remarks on the actual situation of these Churches.



	Die Kirche als Ort der Freude, damals und heute

