
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 100 (2010)

Heft: 4

Artikel: Die Kirche als Ort der Freude, damals und heute

Autor: Schoon, Dick J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405071

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405071
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Kirche als Ort der Freude, damals und heute

DickJ. Schoon

An welche Freude denken Sie, wenn Sie sich über das Thema Gedanken
machen1? Vielleicht denken Sie an ein Fest, das Sie in Ihrem Heimatland in
der Kirche gefeiert haben, ein Jubiläum zum Beispiel. Vielleicht denken Sie

an einen Kongress, wie diesen hier in Zürich, zu dem wir alle aus der Kleinheit

unserer Heimatkirchen herausgekommen sind und auf dem wir jetzt,
da wir zusammen sind, entdecken, dass wir viele sind. Oder Sie denken an
einen ökumenischen Kirchentag, wo die ganze Vielfalt der Christenheit
vertreten ist, und wie Sie dort erfahren haben, dass wir alle mit unseren
unterschiedlichen Arten und Ansichten zusammen feiern können.

Von solchen Erfahrungen ausgehend möchte ich Freude beschreiben
als das Gefühl, «erhoben» zu werden. Das heisst, man muss das Erlebnis
nicht selber bewirken. Man wird aus dem täglichen Kram herausgehoben,
man lässt hinter sich, was einen normalerweise beschäftigt und
beunruhigt. Man sieht sich selbst, das eigene Leben, in einem neuen Licht; als

Christen reden wir davon, alles «im Licht des Reiches Gottes» zu sehen.

Diese Freude ist etwas ganz anderes als Fröhlichkeit oder auch Humor. Es

ist eine tiefgehende existenzielle Grunderfahrung, die lange, manchmal
lebenslang, anhält.

Solche Freude habe ich selbst schon oft in der Kirche erlebt, vor allem
in Feiern, in denen alles stimmte und ich beim Hören auf die Bibel oder
beim Singen eines neuen Liedes neuen Mut fasste. Um es fromm zu sagen:
Wo ich mich von Gott berührt fühlte. Heutzutage ereignet es sich häufig
schon durch ein einziges Wort oder Zeichen, oder wenn jemand ohne
besonderen Grund einfach freundlich ist. Die Hartherzigkeit der Welt, worüber

die Zeitungen täglich berichten, wird dadurch kraftlos. Man erfährt,
Teil eines grösseren Ganzen zu sein, dass es gut ist, sehr gut, wie es in der
Bibel auf der ersten Seite von Gottes Schöpfung heisst.

In diesem Referat durchschreiten wir mit Riesenschritten die
Geschichte der Kirche, um dieser Freude in den verschiedenen Epochen auf

1 Übersetzung aus dem Niederländischen: Fiete Smit-Maan, Robert Frede. Redaktion:

AB.

IKZ 100 (2010) Seiten 243-255 243



Dick J. Schoon

die Spur zu kommen und sie am Schluss mit unserer Freude zu verbinden.
Selbstverständlich sind es meine sehr persönlichen Erfahrungen und
Ansichten. Sie beanspruchen daher auch nicht, der ganzen Fülle der Tradition
gerecht zu werden. Wir fangen beim Beginn der Kirche an, bei den ersten

Christen, befassen uns dann mit der Kirche im 17. und 18. Jahrhundert und
erreichen so die Altkatholiken des 19. Jahrhunderts. Am Ende formuliere
ich einige Schlussfolgerungen.

Die Alte Kirche: Befreiung vom Heidentum

In der Apostelgeschichte skizziert der Evangelist Lukas ein Bild der ersten

Christengemeinde: «Sie blieben aber beständig in der Apostellehre und in
der Gemeinschaft und im Brotbrechen und im Gebet» (Apg 2,42). Etwas

später zeichnet er ein Idealbild: «Die Menge der Gläubigen war ein Herz
und eine Seele; auch nicht einer sagte von seinen Gütern, dass sie sein

wären, sondern es war ihnen allen gemeinsam» (Apg 4,32). Diese Skizze

gilt als Modell einer Christengemeinde, der Kirche. Lukas erzählt im
Folgenden, wie sie sich von Jerusalem aus bis an die Enden der damals
bekannten Welt, bis nach Rom, ausbreitete.

Die Darstellung von Lukas war nicht nur das Leitbild für die Kirche
des ersten Jahrhunderts, sondern auch für die Kirche der folgenden
Jahrhunderte. Immer wieder orientierte sich die Kirche an diesem ersten
Anfang. Immer wieder standen Reformerinnen und Reformer auf, die die
Kirche an diesen Ursprung erinnerten.

Modell für die Reform der Kirche

Wie sollen wir uns jetzt die Freude der ersten Christengemeinde
vorstellen? Was war die Alte Kirche, auf die die Altkatholiken im 18. und
19. Jahrhundert ihre Reform gründeten?

Die Kirche ist ihrem Wesen nach eine heilige Gemeinschaft, ein
Geschenk Gottes, der sie durch die Sendung seines Sohnes Jesus, des Christus,

und die fortwährende Wirkung des Heiligen Geistes gestaltet, ihr
beisteht und sie erhält. Aber zur gleichen Zeit ist sie ein menschliches
Unternehmen und unterliegt deswegen den Beschränkungen der menschlichen

Natur. Um ihre Botschaft von Befreiung und Heil zu verkünden,
benutzt sie Menschen wie Sie und mich mit ihren Talenten und Unzulänglichkeiten,

die von und in bestimmten gesellschaftlichen und sozialen
Umständen gebildet sind. Deshalb ist es notwendig, dass die Kirche sich

244



Die Kirche als Ort der Freude, damals und heute

in jedem Zeitalter aufs Neue orientiert an ihrer Grundlage, ihrem
Ursprung und ihrem Ziel.

Welche Kriterien gilt es zu beachten? Welche Freude der ersten
Christengemeinde versucht die Kirche in allen Zeiten festzuhalten und immer
aufs Neue wiederzufinden?

Freude: gemeinsam das Leben teilen

In der Beschreibung des Lukas sticht die Einträchtigkeit der ersten Christen

in Wort und Tat hervor. Die Güter sind gemeinsam, aber sie sind kein
Ziel an sich. Es handelt sich um das Leben: Das ist gemeinsam und wird
geteilt, das ganze Leben aus Gottes Hand. Daher die Einigkeit in der
Apostellehre, die Einigkeit in der Gemeinschaft und die Einigkeit im Brotbrechen

und Gebet. Hier wird nicht nur die Grundlage des Lebens geteilt, es

geschieht auch im kleinen Kreis, zu Hause, unter Gemeindegliedern.
Sowohl für die Griechen und Römer wie auch für die Juden muss diese

Bewegung, die sich in Kleinverbänden manifestierte, etwas Neues gewesen
sein. Der römische Weltfrieden war dank einer ungeheuren militärischen
Organisation möglich, durch die sich die Grenzgebiete Rom fugten. Das
Weltreich kannte enorme Unterschiede zwischen Armen und Reichen, die
aber alle punkto Ruhm und Ehre abhängig waren von der Huld der Götter.
Für die Römer war die Verehrung des unsichtbaren Gottes der Juden
unverständlich: Wie kann man einen Gott anbeten, der nicht greifbar ist, den

man nicht in einem Tempel fassen kann, dessen Bild nicht auf Münzen zu
prägen ist?

Die Christen, bei denen der Unterschied zwischen Arm und Reich durch
die gemeinsamen Güter aufgehoben war, galten als mögliche Revolutionäre,

Atheisten, als Menschen, welche die Götter der Herrschenden nicht
anbeten wollten. Nicht wegen Gewalttätigkeit, sondern wegen der Abweisung

von Gewalt und der gegenseitigen Hingabe waren sie revolutionär.

Weltweite Gemeinschaft von Menschen

Auch für die Juden bedeutete die neue Lehre eine Revolution. Denn von
nun an entschied nicht mehr das Gesetz des Mose, wer zum auserwählten
Volk zählte, sondern nur der Glaube an den gekreuzigten und auferstandenen

Messias Jesus von Nazareth. Bedeutete dies nicht die Aufhebung
der gesamten jüdischen Tradition? Tatsächlich bedeutete das Christentum
in gewissem Sinne das Ende des alten Gesetzes, denn auch Nicht-Juden.

245



Dick J. Schoon

das heisst Heiden, konnten durch den Glauben an Jesus Anteil an der
Verheissung von Heil und ewigem Leben erlangen. Es ist eine Aufhebung in
buchstäblichem Sinne: Aufgehoben aus der genauen Beobachtung von
Regeln, Weisungen und Verboten, ist der Zugang zu Gott jedem, der

glaubt, offen. Dass die frühe Kirche übrigens diese Erkenntnis nicht ohne
Streit annahm und dass sie zum bedauernswerten Bruch mit der Synagoge
geführt hat, davon zeugen verschiedene Episoden der Apostelgeschichte
und die Briefe des Apostels Paulus.

In allem: Ausrichtung auf das Reich Gottes

Worin bestand nun die Freude der ersten Christen? Ich denke in erster
Linie, dass sie sich vom festen, gesellschaftlichen Bestimmt-Sein befreit
fühlten. Nicht dein Reichtum - bzw. der Mangel daran - war bestimmend,
sondern dein Glaube. Nicht dein gesellschaftlicher Erfolg, sondern deine
Treue zum Messias. Nicht deine Abstammung war massgeblich, sondern
deine Zukunft als Kind Gottes und als Bürger des Gottesreiches. Freudig
waren sie aus dem ausgezogen, was sie früher gebunden hatte, um in eine
Welt des Friedens zu gehen.

Das 18. Jahrhundert: Staat und Kirche

Wir überspringen einige Jahrhunderte, und ich führe Sie in die Zeit des
17. und 18. Jahrhunderts nach Frankreich und in die Niederlande. In dieser
Zeit erlebt die katholische Kirche eine eigene Entwicklung. Aus den
verschiedenen und komplizierten Aspekten dieser Entwicklung hebe ich
zwei hervor: die politische Lage mit dem problematischen Verhältnis von
Kirche und Staat und die wissenschaftliche Situation mit der Frage nach
dem Verhältnis von Wissenschaft und Glauben.

Nationalstaaten und freie Kirche

Was die politische Lage anbelangt, ist festzustellen, dass in West- und

Zentraleuropa in dieser Zeit mächtige Nationalstaaten entstanden waren,
die sich manchmal nach der Macht des römischen Weltreiches
zurücksehnten. Daraus ergibt sich die Frage nach der Stellung der Kirche: Ist sie

der Staatsgewalt (das heisst in jener Zeit meistens: dem König)
untergeordnet oder ist sie relativ unabhängig? Wenn die Kirche ein integraler
Teil des Staates ist, besteht die Gefahr, dass der König bestimmt, was die

246



Die Kirche als Ort der Freude, damals und heute

Kirche glauben und tun soll. Genau dies drohte in Frankreich: Die Staatskirche

folgte treu der Politik und war damit so eng verbunden, dass der
erste Minister gleichzeitig Kardinal war.

Entspricht die Kirche so noch ihrer Berufung? Reicht ihre Freiheit so

weit, dass sie der Macht des Königs und seiner Minister ein kritisches
Gegenüber darzustellen vermag? Die zahlreichen Reformbewegungen,
die in dieser Zeit entstehen, verneinen diese Frage. Diese Bewegungen,
meist neue Klostergründungen, versuchen jede auf ihre Weise, zum Kern
des Evangeliums zurückzukehren.

Andere befürworten eine starke, zentralisierte Macht für die Kirche
und sehen diese im Papst. Nur dies könne die Position der Kirche gegenüber

einem allzu aufdringlichen König garantieren.

Niederländische Republik: vorbildliche Christen

In der Republik, welche die nördlichen Niederlanden umfasste, war die

Lage noch komplizierter. Denn hier war der Staat der Reformation gefolgt.
Die offizielle und bevorzugte Kirche war die protestantische, und diese

appellierte sowieso nicht an den Papst, denn dieser galt nicht nur als
ausländischer Fürst, sondern vor allem als Feind des wahren Glaubens. Die
Katholiken hatten sich in ihren Versteckkirchen ruhig zu halten und
versuchten dort zu überleben.

Einige suchten Anschluss bei französischen Reformbewegungen und
versuchten mittels Orientierung am Ideal der ersten Christen noch bessere

Christen zu werden als ihre protestantischen Landsleute. Andere träumten
weiterhin von der Wiederherstellung der alten Situation, von der
Rückeroberung der an die Protestanten verlorenen Gebiete. Sie fanden beim
Papst Gehör. Diese zwei Richtungen prallten aufeinander, und die katholische

Kirche in der niederländischen Republik teilte sich in eine
ultramontane (später: römisch-katholische) Kirche und eine bischöfliche (später:

altkatholische) Kirche, die «bischöfliche Klerisei» genannt wurde.

Wissenschaft und Glaube: ein unversöhnlicher Gegensatz?

Der zweite Aspekt der Kirchenreform im 17. und 18. Jahrhundert betrifft
den Aufschwung der modernen Wissenschaft und die Frage nach dem
Verhältnis von Wissenschaft und Glauben.

Um ein Beispiel zu nennen, das allen einleuchtet: Wenn wissenschaftlich

festgestellt wird, dass die Sonne nicht um die Erde kreist, sondern die

247



Dick J. Schoon

Erde um die Sonne - was bedeutet das für das Zeugnis der Bibel, das der

ersten Auffassung entspricht? Dies scheint ein harmloses Beispiel zu sein;

wenn jedoch die Bibel schon hier ein anderes Zeugnis gibt als das, was
wissenschaftlich bewiesen ist, was bedeutet denn das für die anderen
biblischen Geschichten, zum Beispiel für die Wunder, die Jesus wirkte?

Gegenüber dem Tatbestand, dass die Wissenschaft sich von der Kirche
emanzipiert und sich zu einem selbständigen Bereich entwickelt, sind von
Seiten der Kirche zwei Reaktionen zu unterscheiden: Entweder wehrt sich
die Kirche dagegen oder sie versucht zu harmonisieren. Vor allem in der

Theologie finden sich beide Richtungen. Die eine Richtung bezieht sich

auf die Scholastik des Mittelalters, als alles noch eins war und der Obrigkeit

des Papstes untergeben. Die andere Richtung versucht kreativ mit der
Wissenschaft mitzudenken und sucht ihre Grundlage tiefer, in der
Begeisterung der ersten Christen. Die letztere Einstellung führt zu einem
kritischen Bibelstudium, wodurch tatsächlich überkommene Ansichten
manchmal berichtigt werden müssen. Sie führt des Weiteren zu einer
Neubewertung der Schriften der Kirchenväter, wobei sich herausstellt, dass

die Tradition der Kirche viel reicher ist, als dass dort nur eine einzige
Antwort auf die Fragen nach dem, was dem Menschen zum Heile gereicht,
zu finden wäre.

Der grosse Unterscheid zwischen beiden Richtungen liegt darin, dass

Erstere zu einer statischen Wahrheit führt, die sich in der Kirche, so wie
sie ist, gestaltet. Dies bietet einerseits eine Art Sicherheit für unsichere
Menschen, andererseits kann sie eine Zwangsjacke werden, in der die

Gläubigen klein gehalten werden. Die andere Einstellung ist auf ein offenes

Ende hin aufgeschlossen, indem an die Wahrheit, die Gott selbst ist,
immer aufs Neue herangegangen wird, und die also auch immer wieder
aufs Neue gefunden werden muss. Letzteres birgt Risiken in sich, weshalb

man nicht schnell zu absoluter Sicherheit finden wird. Das scheint mir
aber in Übereinstimmung mit der Freude der ersten Christen zu sein, die
die Vollendung des Reiches Gottes erwarteten, das der damaligen
gesellschaftlichen Ordnung keineswegs entsprach.

19. Jahrhundert: Umgang mit der Moderne

Im 19. Jahrhundert befinden wir uns im Zeitalter der Revolutionen. Das

Jahrhundert fängt mit der französischen Revolution von 1789 an, durch
welche die alte Ständegesellschaft gestürzt wird und alle Einwohner eines
Landes Bürger werden. Über die Revolutionen von 1830 und 1848 hinweg

248



Die Kirche als Ort der Freude, damals und heute

endet das Jahrhundert mit der russischen Revolution von 1917, mit der die

Bürger Genossen werden. Es ist ein Jahrhundert voll grosser gesellschaftlicher

und sozialer Dynamik mit hohen Gipfeln und entsprechend tiefen
Tälern. Denn wir wissen auch, dass die Französische Revolution im
napoleonischen Kaiserreich und auf den Schlachtfeldern in ganz Europa endete;

und wir wissen, dass die russische Revolution in eine Diktatur mündete,

deren Wunden bis heute nicht geheilt sind.

Römischer Katholizismus im 19. Jahrhundert: antirevolutionäre Bastion

Auch Kirche und Theologie erlebten im 19. Jahrhundert bewegte Zeiten.
Von den 130000 Geistlichen, die 1789 amtierten, waren 1808 nur noch
30000 übrig geblieben. Die kirchliche Infrastruktur war völlig am Boden.

Napoleon wagte sogar, den Papst als Gefangenen nach Frankreich zu
führen und die vatikanischen Archive nach Paris bringen zu lassen. Nach
dem Fall des Kaisers wünschte sich die Kirche, dass eine derartige Demütigung

nie mehr möglich sein solle. Infolgedessen wurden die nachfolgenden

Päpste zunehmend so hoch geehrt, dass der Unterschied zu Christus
nur mehr schwer festzustellen war. Das Leitbild des Mittelalters, das im

vorangegangenen Jahrhundert bereits Anklang gefunden hatte, wurde
jetzt das offizielle Idealbild, das allmählich alle Gebiete des kirchlichen
Lebens beherrschte. Die Liturgie wurde mit gleichlautendem Latein und

gleichen Gebeten an allen Orten vereinheitlicht; die Geistlichkeit wurde
durch Lebensführung und Kleidung von der übrigen Bevölkerung
abgesondert; die selbständige Wissenschaft - die als Ursache allen
revolutionären Elends betrachtet wurde - wurde mittels kirchlicher Beaufsichtigung

streng kontrolliert. Die Dogmatisierung der Unfehlbarkeit und des

universalen Jurisdiktionsprimates des Papstes durch das Vatikanische
Konzil von 1870 bildete bekanntlich den Höhepunkt dieser Entwicklung.

Altkatholische Alternative: grundsätzliche Offenheit

Die altkatholische Bewegung, die sich gegen diese Entwicklungen wehrte,
hob in Übereinstimmung mit der liberalen bürgerlichen Tradition jener
Zeit die persönliche Verantwortlichkeit eines jeden Gläubigen und die
mehr oder weniger demokratische Verwaltungsstruktur der Kirche hervor.

In den deutschsprachigen Ländern waren es Angehörige des gebildeten

Bürgertums und der akademischen Welt, die die Initiative ergriffen.
Was bedeutete dies für die Kirche? Wo fand man Freude? Ich nenne drei

249



Dick J. Schoon

Momente: a) die Kirche als lokale Manifestation der Kirche und als
Minderheit; b) die Offenheit der Welt gegenüber; c) die persönliche
Verantwortung eines jeden glaubenden Menschen. Dazu einige Erläuterungen:

a) Es verlangte Mut, im 19. Jahrhundert gegen den Mainstream der

römisch-katholischen Theologie zu schwimmen. Wo die Massen den

Papst verherrlichten oder zu einer sentimentalen, anti-intellektuellen
Marienverehrung fanden, war es nur eine Minderheit, die dieser neuen

Frömmigkeit kritisch gegenüberstand. Das setzte allerdings voraus, dass

man gut unterrichtet war über dasjenige, was in der Kirche wirklich wichtig

ist. Deshalb machten die Altkatholiken den Lehrsatz des Vinzenz von
Lerin zu ihrem Wahlspruch: «Wir halten für katholisch, was überall,
immer und von allen geglaubt worden ist.» Keine neuen Glaubenswahrheiten
also, sondern nur dasjenige, was die Kirche aller Zeiten und aller Orte
geglaubt hat. Alles andere - wie die Himmelfahrt Mariens oder der

Pflichtzölibat - war nebensächlich; man durfte sie allerdings als fromme
Meinung glauben oder als Kirche auch praktizieren, aber sie gehörten
nicht zu dem, was man glauben müsste, um sein Seelenheil nicht aufs

Spiel zu setzen.
So folgte die altkatholische Bewegung des 19. Jahrhunderts früheren

Strömungen in der Kirchengeschichte, die schon Reformen befürwortet
hatten, indem sie sich auf den alten, allgemein für wahr gehaltenen
Glauben beriefen. Bekanntlich fand die liberale altkatholische Bewegung
in den deutschsprachigen Ländern Anschluss an die in theologischer
Hinsicht konservative niederländische Klerisei. Sie fanden sich in ihrer
kritischen Haltung Rom gegenüber; jedoch war dies keine negative Abgrenzung

— das kann nicht oft genug betont werden -, sondern wurde gesehen
als in Kontinuität mit dem alten katholischen Glauben stehend: «Wir halten

fest...»
Man suchte seine Stärke nicht in der im 19. Jahrhundert angestrebten

Gestalt einer uniformen Weltkirche, sondern in Übereinstimmung mit
dem Glauben der Kirche aller Zeiten. Anders als die uniforme Weltkirche
behielt man am Ort eine relative Selbständigkeit, mit Bischof und Synode
als zentraler und gleichzeitig höchster Instanz in der Kirche. Von den

Gläubigen erforderte es Mut, an diesem Modell festzuhalten. Es hatte zur
Folge, dass die altkatholischen Kirchen nirgends zu Massenkirchen wurden.

Darauf werde ich am Ende zurückkommen.
b) Die Altkatholiken boten durch ihre Auffassung von Wissenschaft

eine Alternative zur römisch-katholischen Tradition. Die römisch-katholische

Theologie des 19. Jahrhunderts warf einen Damm gegen moderne

250



Die Kirche als Ort der Freude, damals und heute

Strömungen und Entwicklungen auf. Die Theologie wurde streng apologetisch,

das heisst: Sie verteidigte die bestehende Lehre und Praxis der Kirche.

Die Altkatholiken wählten eine andere Herangehensweise, die den
modernen Entwicklungen offener gegenüberstand. Moderne Auffassungen
von Bibel und kirchlichen Traditionen wurden nicht abgelehnt, sondern
bildeten stattdessen die Grundlage für Reformen auf vielen Gebieten. Aufs
Neue wurde so die Alte Kirche der ersten Jahrhunderte zum Idealbild.

So wurde die Liturgie schon bald in der Landessprache gefeiert, weil
das auch in der Alten Kirche der Fall war. Die Kirchenleitung erhielt
demokratische Züge, denn auch in der Alten Kirche wurden Bischöfe von
der Geistlichkeit und dem Volk eines Bistums gewählt. Mittelalterliche
Bräuche wie die obligatorische Ohrenbeichte oder Bestimmungen in
Bezug auf das Fasten wurden an die ursprünglichen Absichten als auch an
die Möglichkeiten der modernen Zeit angepasst. Selbstverständlich ging
dies alles nicht ohne Streit vor sich. Denn viele befürchteten, dass die
Kirche ihre Katholizität aufgeben würde und verlöre, wenn zum Beispiel
der Pflichtzölibat abgeschafft würde. Dennoch wurden nach und nach in
allen altkatholischen Kirchen Reformen durchgeführt - in der einen früher

als in der anderen.

c) Mit Letzterem habe ich den dritten Aspekt der altkatholischen
Alternative bereits angedeutet, nämlich die persönliche Verantwortung
eines jeden gläubigen Menschen. Bei den Reformen, die die Altkatholiken
im 19. und 20. Jahrhundert durchführten, etwa bei der Wahl von Bischöfen,

erkannte man die persönliche Verantwortung der Gläubigen an. «Kirche,

das sind wir alle gemeinsam» könnte man mit einem modernen Slogan

sagen. Aber es ist nun gerade die Stärke der altkatholischen Kirchen,
dass sie es nicht nur sagten oder die Mächtigen ihrer Kirche höflich darum
baten, sondern dass sie es taten und immer noch tun. Als eine moderne

Bewegung in der römisch-katholischen Kirche versuchte, mit dem Slogan
«Wir sind Kirche» Gehör zu finden, wie zum Beispiel die niederländische
«Bewegung des 8. Mai» der 1990er-Jahre, bat sie um Genehmigung ihrer
Existenz und Erlaubnis der von ihr vorgeschlagenen Reformen bei den

Bischöfen. Die Bischöfe aber verdanken ihre Stellung dem System, das

derartige Reformen nicht befürwortet. Kann man von Machthabern
verlangen, dass sie ihre Macht abgeben? Das wäre wirkliche Nachfolge dessen

gewesen, der alle Macht abgelegt hat und dem Gott deshalb den
Namen verliehen hat, der über allen Namen steht.

Mit diesem letzten Seufzer, den Sie mir verzeihen mögen, habe ich das
19. Jahrhundert bereits verlassen. Ich komme jetzt zu meinen Schlussbe-

251



Dick J. Schoon

merkungen, in denen ich die Freude, der wir in früheren Generationen auf
die Spur gekommen sind, mit unserem Dasein heute verbinden möchte.

Heute: der Leuchter des Lichts

Es ist ein klassisches Missverständnis, wenn Altkatholiken sich selbst
darstellen mit Aussagen wie «Wir haben keinen Papst, kein Latein und keinen
Pflichtzölibat». Wir verstehen schon, was gemeint ist, aber es zeugt von
wenig Sinn für Nuancen. Denn Altkatholiken anerkennen den Papst,
jedoch nicht als unfehlbares Haupt der Kirche oder Chief Executive Officer
(oder Président Directeur Général) der multinationalen Römisch-Katholischen

Kirche, sondern - aus bischöflicher Sicht gesagt - als meinen
Kollegen, den Bischof von Rom und Patriarchen des Westens. Wir Altkatholiken

kennen gewiss auch Latein, jedoch nicht als vorgeschriebene
liturgische Sprache. Denken Sie einmal nach: Wir könnten die theologischen
Schriften der vergangenen Jahrhunderte nicht mehr lesen und verstehen
oder wir mussten auf die vielen prächtigen lateinischen Messen der grossen

Komponisten verzichten. Seien wir ehrlich: Taizé hat den Wert einer
solchen gemeinsamen Sprache wiederentdeckt, die gleichzeitig niemand

für sich allein beanspruchen kann. Und der Zölibat: Ich kenne etliche
Priester, die zölibatär leben und glücklich sind. Kurz gesagt: Eine negative
Selbstdefinition reicht nicht. Sie reicht deshalb nicht aus, weil sie eine
gewisse Verunsicherung verrät, als würden wir uns noch immer nach der

grossen Schwesterkirche beurteilen, welche die Bühne der Welt bestimmt.
Gerade die Offenheit der altkatholischen Tradition der Welt und der
Wissenschaft gegenüber bedeutet die Freude, Neues zu entdecken, das für das

Leben der Kirche bereichernd sein kann. Diese Offenheit gilt es zu betonen

und dann wieder Vinzenz von Lerin zu zitieren, um zu sehen, was
katholischer Glaube und freies Forschungsgebiet ist.

Als vor einigen Jahrzehnten ein berühmter reformierter Professor die
niederländische altkatholische Kirche analysierte, kam er zum Schluss,
sie sei das ideale Modell der Ökumene: Sie lebt aus der Hl. Schrift, sie

nimmt die Tradition ernst und ist imstande, auf unterschiedlichste moderne

Fragen angemessen zu antworten. Dennoch lebte die altkatholische
Kirche damals in einer Krisenstimmung. Warum? Sie hatte Angst, zu
klein zu werden, sie litt an einem Minderwertigkeitsgefühl, als müsse sie

gross sein, um wahrgenommen zu werden. War das berechtigt? «Hab den

Mut, ein gerupftes Huhn zu sein», empfahl der Professor. Er meinte damit:
«Lass dich von deiner Kleinheit nicht entmutigen, sondern entdecke deine

252



Die Kirche als Ort der Freude, damals und heute

Stärken und benutze die Vorteile deiner Lage.» Wenn ich über diese
Empfehlung nachdenke, gelange ich zu den folgenden Erwägungen.

Wo finden wir als Altkatholiken heute unsere Freude? Bevor ich die

Frage beantworte, will ich zuerst eine andere Frage stellen: Für wen sind
wir eigentlich Kirche? Wenn wir den göttlichen Ursprung der Kirche, die

Gründung durch Jesus Christus ernst nehmen, ist die Kirche meinem

Empfinden nach an erster Stelle der Ort, an dem Gott verehrt wird. Ich
denke an die Liturgie, die ein wesentliches Anliegen der gesamten
Gemeinde ist. Aber auch unser tägliches Tun und Lassen soll Liturgie sein:

Gottesdienst. Unsere Körper sind Tempel des Heiligen Geistes, sie sind

wertvoll, wir sollen sie pflegen. Was für unser eigenes Leben gilt, gilt
genauso für das Leben unserer Nächsten. Auch sie respektieren wir. Die
Nächstenliebe ist nicht ein Privatanliegen, ein Luxus, den wir in
wirtschaftlich schlimmen Zeiten zeitweilig auch aufschieben können. Im
Gegenteil, in der Sorge für unsere Nächsten spiegelt sich Gottes Sorge für
uns.

Zugleich wissen wir, dass die Kirche auch Menschenwerk ist. Das
bedeutet, dass wir uns immer kritisch fragen müssen, ob wir nicht den Massen

folgen oder das tun, was uns die Welt einredet: Wachstum und finanzielle

Tragfähigkeit, Erfolg, Ansehen. Wir erhalten unseren Status nicht
durch unsere eigenen Leistungen, sondern durch die Liebe Gottes; wir
leben aus seiner Gnade. Natürlich bedarf die Kirche der Leitung. Dazu

gibt es Bischöfe und Synoden. Aber immer wieder muss die Leitung an
den Grundlagen unseres Glaubens, dem Glauben der Alten Kirche,
gemessen werden. Die ersten Gemeinden, die ihren gesamten Besitz
miteinander teilten, sich in ihren Häusern trafen und das Brot brachen: Das
bleibt die Grundlage. Grosse Kirchen sind schön und Menschenmassen
können einen empfinden lassen, auch irgendwo zu etwas Grossem
dazuzugehören. Aber die Massen können auch in die falsche Richtung gehen.
Deshalb organisieren wir uns lieber in kleinem Massstab, wie die ersten
Christen.

Nach allem Gesagten kann ich kurz zusammenfassen, was die Freude
der Altkatholiken ist.

a) Zuallererst ist der Grund unserer Freude der Glaube selbst, dass wir
von Gott gekannt werden, alle zusammen und jede und jeder für sich. Wir
müssen uns nicht erst beweisen. Gott beweist uns, dass er uns liebt, bevor
wir nur auf den Gedanken kämen, ihm einen Beweis unserer Liebe zu
geben. Wir freuen uns des Lebens, das er uns schenkt. Es ist gut, sehr gut,
dass wir Anteil an Gottes Schöpfung haben. Jeden Tag, auch an denen, die

253



Dick J. Schoon

dunkel von Sorgen sind, können wir bei Gott unsere Kraft finden in unserem

Gebet, in unserer Geduld.
b) Wir leben auf dieser Erde mit anderen, mit Menschen, die sich wie

wir nach Lebensglück, nach Frieden und einer guten Zukunft für unsere
Kinder sehnen. Gerade als Kirche, die sich nach dem Vorbild der Alten
Kirche in kleinem Massstab oder am Ort organisiert, sind wir gehalten, zu

respektieren, was andere bewegt. Wir haben unseren Glauben von anderen

empfangen und geben ihn an andere weiter. Wir bringen ihn nicht mit
Gewalt, sondern wie die ersten Christen, indem wir eine so überzeugende
Gemeinschaft sind, dass andere ebenfalls dort ihr Glück finden.

c) Wir leben ohne Angst. Natürlich können und sollen wir uns um die
Zukunft sorgen. Aber dies darf uns nicht lähmen, weil wir wissen, dass

wir in Gottes Hand geborgen sind. Die grossen Fragen unserer Zeit, die
Probleme, vor die uns die gesellschaftlichen und wissenschaftlichen
Entwicklungen stellen, sollen uns nicht lähmen, sondern uns dazu bewegen,
herauszufinden, wie wir bei alledem Gottes Gebot der Menschlichkeit
einhalten.

d) Es ist nicht die Vergangenheit, die uns prägt, auch nicht die Vergangenheit

der Altkatholischen Kirche, sondern Gottes grossartige Zukunft,
die uns in Tenach und Evangelium vor Augen gehalten wird. Wer gefragt
wird, warum er oder sie altkatholisch sei, soll antworten: «Weil ich an die
bevorstehende Vollendung von Gottes Reich glaube.» Das ist die biblische
Vision vom Menschen, eines jeden Menschen in dieser Welt, «der unter
seinem Feigenbaum bei seinem Weinstock wohnt und von keinem Feind
erschreckt wird» (Mi 4,4). Auf diese Welt hin sind wir unterwegs, von
Gottes Geist angetrieben.

Mit einem Wort: Wir freuen uns allezeit und überall. Wir leben vom
Wort Gottes, wie es in Jesus menschliche Gestalt angenommen hat und in
der Kirche in der Verkündigung und in der Feier der Eucharistie weitergegeben

wird.

Dick J. Schoon (geb. 1958 in IJmuiden NL). Bischof Dr. theol. 1977-1981
Studium der Psychologie in Amsterdam und 1981-1988 der Theologie in
Amsterdam und Utrecht. 1989 Priesterweihe. 1988-1992 Hilfsgeistlicher in
Amsterdam und Aalsmeer, 1992-2007 Pfarrer in IJmuiden. danach in
Amsterdam. 2003 Dekan des Bistums Haarlem. 2004 Promotion an der Freien
Universität Amsterdam. Seit 2008 Bischof von Haarlem.

Adresse: Ruysdaelstraat 37. NL-1071 XA Amsterdam. Niederlande. E-Mail:
djschoon@planet.nl.

254



Die Kirche als Ort der Freude, damals und heute

English Summary

In this lecture the author traces signs of hope throughout the history of the Catholic

Church in Western Europe. He takes his starting point at the first Christian
communities, as witnessed in the New Testament writings. He mentions Church
reform movements during the 17th and 18th centuries, especially in the Dutch
Republic and in France, and addresses the reactions of the Church to revolutionary

developments during the 19th century. By doing so, he places the emergence
of the Old Catholic Churches in a long tradition of Church reform. He concludes
with some remarks on the actual situation of these Churches.

255


	Die Kirche als Ort der Freude, damals und heute

