
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 100 (2010)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bibliographie

Bibliographie

Norman Doe, An Anglican Covenant.

Theological and Legal Considerations

for a Global Debate, Norwich
(Canterbury Press) 2008, 192 S.

ISBN 978-1-8531-1904-0

Die Anglikanische Gemeinschaft ist
ein weltweiter, historisch gewachsener
Zusammenschluss autonomer
Kirchen, die im Gefolge der kolonialen
Expansion des Commonwealth
entstanden sind. Trotz zunehmender
Betonung kultureller Eigenständigkeit
sind sie bis heute durch Tradition und

Liturgie der Kirche von England
geprägt. Diese hatte sich im 16. Jahrhundert

von Rom gelöst und seither - unter

dem Supremat des jeweiligen
Monarchen und eng verwoben mit den

Institutionen des Staates - an dem
Anspruch festgehalten, die eine Kirche
der englischen Nation zu sein, die als

solche ihre Angelegenheiten
eigenständig regeln konnte. Das national-
kirchliche Ideal stiess freilich an

Grenzen, als die Anglikanische Kirche

sich im Zuge von Kolonialismus
und Mission auch ausserhalb des
Mutterlandes auszubreiten begann. Neue

Strukturen zu schaffen, wurde
unvermeidlich - spätestens, als sich Kolonien

aus der Abhängigkeit von der
Krone lösten und lokale Kirchen
anglikanischer Tradition entstanden, die
nunmehr gegenüber der englischen
Staatskirche selbständig waren. So

bildete sich nach dem Amerikanischen

Unabhängigkeitskrieg - mit
Hilfe der schottischen Episcopal
Church, die bereits seit dem 17. Jahr¬

hundert eigene Wege ging - die
Episcopal Church in den USA; im 19.

Jahrhundert entstanden unabhängige
Provinzen in Neuseeland, Kanada,
Australien und Südafrika. Im 20.

Jahrhundert schuf man solche Kir-
chenprovinzen überall, wo vormalige
Kolonialgebiete in die Unabhängigkeit

entlassen wurden. Obgleich es

sich hier nicht mehr um Staats-,
sondern Konfessionskirchen handelte,
lebte in ihnen die nationalkirchliche
Idee doch in veränderter Weise fort:
Die anglikanischen Provinzen
formierten sich als rechtlich autonome,
territorial begrenzte Kirchen. Sie
bilden heute die Gliedkirchen der
Anglikanischen Gemeinschaft.

Diese Gemeinschaft konnte seit

Mitte des 19. Jahrhunderts entstehen,
weil trotz allen historischen Verwerfungen

eine gemeinsame Identität
lebendig blieb - durch die Verwendung
des Book of Common Prayer vor
allem in der Liturgie. Mit der Zeit
entwickelten sich auch übernationale
Institutionen, in denen die Anglikanische
Gemeinschaft sichtbare Gestalt
annahm. Allen voran ist da der traditionelle

Ehrenprimat des Erzbischofs von
Canterbury zu nennen wie auch die
erstmals 1867 einberufene Lambeth-
Konferenz, zu der sich die Bischöfe
der Gemeinschaft ungefähr im Zehn-
jahresrhythmus versammeln. Darüber
hinaus wurde 1968 das Anglican
Consultative Council eingerichtet, in dem
neben Bischöfen auch Priester und
Laien vertreten sind, und 1979

schliesslich das Primates' Meeting, zu

IKZ 100 (2010) Seiten 225-232 225



Bibliographie

dem die Primasbischöfe der
Mitgliedskirchen entsandt werden. All
diese Institutionen - man bezeichnet
sie als Instruments of Communion -
verfügen allerdings lediglich über
moralische Autorität; rechtlich bindende
Beschlüsse fassen können sie nicht.
Die juridische Eigenständigkeit der

Kirchenprovinzen bleibt unangetastet.
Eben darum erinnert die Anglikanische

Gemeinschaft an jenes «altkirchliche»

Modell, das Josef Hubert Reinkens

in seinen Werken «Cyprian von
Karthago» (1873) und «Über Einheit
der katholischen Kirche» (1877) der

straff zentralisierten römischen Kirche

entgegensetzte: Rechtlich
selbstständige, unter ihrem jeweiligen
Bischof vereinte Kirchen tauschen sich
miteinander aus, beraten gemeinsam
Belange von allgemeiner Bedeutung
und verwirklichen so die Gemeinschaft

der Ortskirchen in der einen
Kirche Jesu Christi - geeint nicht
durch einen globalen rechtlichen
Rahmen, sondern durch Bande gegenseitiger

Rücksicht und Liebe.
In der Realität ist dieses Modell

freilich immer wieder erheblichen
Belastungen ausgesetzt gewesen - und
steht gegenwärtig womöglich vor dem
Scheitern. Konflikte um die Frauenordination

tragen dazu ebenso bei wie
Auseinandersetzungen um die moralische

Bewertung homosexueller Liebe.
Trotz gegenteiligen Beschlüssen der
Lambeth-Konferenz und des Anglican
Consultative Council wurde 2003 in
der US-amerikanischen Episcopal
Church ein Priester, der in einer
gleichgeschlechtlichen Partnerschaft
lebt, zum Bischof gewählt; im
gleichen Jahr autorisierte die Diözese von
New Westminster in Kanada ein For¬

mular zur Segnung gleichgeschlechtlicher

Lebensgemeinschaften. Seitdem
befindet sich die Anglikanische
Gemeinschaft in einer permanenten Zer-

reissprobe; einige Provinzen drohten
offen, sich aus der Gemeinschaft zu
lösen. Als Reaktion darauf setzte der
Erzbischof von Canterbury die Lambeth

Commission on Communion ein
mit dem Auftrag, die rechtlichen und

theologischen Konsequenzen dieser

Ereignisse zu erwägen und Vorschläge
zu unterbreiten, wie weiterhin ein

möglichst hohes Mass an globaler
Gemeinschaft gewahrt werden könne.

Auf die Arbeit dieser Kommission
geht die Idee eines Anglican Covenant
zurück. Das englische covenant
bedeutet «Abkommen, Verpflichtung,
Schwur, Bund» - ein weites
Bedeutungsfeld, das in der seither geführten
Diskussion stets mitschwingt, auch

wenn es im Kern vor allem um ein
«Abkommen» geht, das Rechte und
Pflichten der Mitgliedskirchen
nunmehr verbindlich definieren soll. Von

Anfang an weckte das Projekt deshalb
auch Bedenken: Viele fürchten eine

Verrechtlichung der Anglikanischen
Gemeinschaft nach innen und eine

Konfessionalisierung nach aussen;
und manche sehen im Covenant gar
schon erste Schritte zu einem System
kanonischen Rechts, wie es die
römisch-katholische Kirche besitzt.
Andererseits haben sich 2006 die

nordamerikanische Episkopalkirche
ebenso wie die Kirche von Nigeria -
zwei wichtige Kontrahenten im Streit

um homosexuelle Amtsträger - hinter
das Projekt gestellt, und so weckt der

Covenant Hoffnungen, dass er sich als

Hilfsmittel zur Befriedung jener
Konflikte erweisen könnte, die die Angli-

226



Bibliographie

kanische Gemeinschaft derzeit zu
zerreissen drohen.

Von Anfang an war die Entwicklung

der Idee in einen breiten Diskus-
sionsprozess eingebunden. Einen
ersten Entwurf lieferte die Lambeth-
Kommission mit ihrem Windsor
Report 2004 (Windsor Draft Covenant);
daraufhin wurde eine Arbeitsgruppe
eingesetzt, die Reaktionen auf das

Papier sammelte und bewertete. 2006
berief der Erzbischof von Canterbury
die Covenant Design Group, die in
Nassau (Bahamas) einen neuerlichen
Entwurf publizierte (Nassau Draft
Covenant). Anfang 2008 erstellte sie

unter Berücksichtigung weiterer Dis-
kussionsbeiträge den St Andrews
Draft Covenant, der auf der letzten
Lambeth-Konferenz 2008 debattiert
wurde. Die Covenant Design Group
hat mittlerweile die Redebeiträge der
Lambeth-Konferenz sowie eine weitere

Runde von Stellungnahmen aus den

Mitgliedskirchen ausgewertet und auf
dieser Grundlage einen neuen
Entwurf erarbeitet (Ridley Cambridge
Draft), der im Mai 2009 dem Anglican

Consultative Council vorgestellt
wurde.

Die Bemühungen um den
Covenant sind also Teil eines
komplexen Prozesses, der von einer breiten
Debatte begleitet wird. Es ist ein wichtiges

Verdienst des Buches von Norman

Doe, die kaum noch überschaubare

Diskussion nicht nur ausführlich
zu beschreiben, sondern auch nach
einleuchtenden Gesichtspunkten zu
ordnen. Berücksichtigt werden alle
Beiträge bis zum Vorfeld der
Lambeth-Konferenz. Die drei bis dahin
erarbeiteten Covenant-Entwürfe werden

zusammen mit den jeweiligen Re¬

aktionen detailliert vorgestellt. Neun
Aspekte gliedern die Darstellung, die
wiederum zu drei Gruppen zusam-
mengefasst sind: 1. grundlegende Ideen

eines Covenant (Wesen, Verwendung

und Ziele); 2. seine Struktur und
Substanz (Form, Gegenstände und
Inhalte); 3. seine Implementation (Prozess,

Annahme und Folgen). Darüber
hinaus skizziert Doe - der selbst der
Lambeth Commission angehörte und
als Berater bei der Entwicklung des St

Andrews Draft mitwirkte -, wie die

vorgetragenen Argumente an den
Kriterien von Schrift, Tradition und
Vernunft gemessen werden könnten. Eine
systematische Analyse bietet er jedoch
nicht; kontroverse Beiträge werden
vielfach bloss einander gegenübergestellt.

Ausserdem vergleicht Doe die
verschiedenen Entwürfe immer wieder

mit ähnlichen, bereits bestehenden
Abkommen innerhalb und ausserhalb
der anglikanischen Kirchenfamilie.
Diese Vergleiche geraten etwas
oberflächlich und werden häufig auf eine

apologetische Funktion reduziert: Sie

sollen in erster Linie zeigen, dass ein
Anglican Covenant keinesfalls eine
Revolution wäre, sondern sich an

Prinzipien orientieren würde, die im
Anglikanismus und darüber hinaus
bereits Anerkennung finden. Hilfreicher

ist in diesem Zusammenhang das

sechste Kapitel des Buches, in dem
Doe ausführliche Inhaltsangaben der

ersten drei Covenant-Entv/ürfe
umfassend in Anmerkungen kommentiert;

dabei gelingt ihm tatsächlich ein
überzeugender Nachweis, dass «in all
three texts, most provisions are taken
from existing Anglican sources»
(112).

227



Bibliographie

Gleichwohl enthalten die Entwürfe
entscheidende Neuerungen, und

gerade sie sind es, die im Brennpunkt
der Debatte stehen. Sie formulieren
Regeln, wie künftig mit Fragen umzugehen

wäre, die von allgemeinem
Belang und zudem geeignet sind, die
Einheit der Gemeinschaft zu gefährden.

Nach dem Windsor Draft würde
dem Erzbischof von Canterbury in
solchen Fällen eine entscheidende
Rolle zukommen (122ff.), der Nassau

Draft verschiebt die Gewichte
zugunsten des Primates' Meeting
(132ff.), der St Andrews Draft skizziert

schliesslich ein vielstufiges
Moderations- und Beratungsverfahren, in
das nunmehr alle Instruments of
Communion eingebunden wären (142f.).
Vor allem sieht er - wie der Windsor
Draft - die Möglichkeit vor, dass eine

Mitgliedskirche von sich aus oder
durch Beschluss der Instruments of
Communion auf ihre Zugehörigkeit
zum Covenant verzichtet, bis ihre
Beziehungen zur Gemeinschaft
wiederhergestellt sind (143).

Damit gewinnt die Frage an
Brisanz, inwieweit künftig nur noch jene
Kirchen als Glieder der Anglikanischen

Gemeinschaft anzusehen
wären, die dem Covenant beitreten und
seinen Verpflichtungen nachkommen
würden. Doe weist eine solche Verengung

zurück, hält andererseits
langfristig eine Entwicklung hin zu
gestuften Mitgliedschaften für möglich:
«... it might be expected that, as time
goes on, presumptions about membership

would arise between signatory
churches and those that do not sign the

covenant. What might emerge is a two
(or more) tired Communion, with
some level of <permeability> between

churches signed up to the covenant,
and those who are not» (183). Diese

Einschätzung ist mittlerweile durch
die weitere Entwicklung des

Coi'e«a«/-Projektes bestätigt worden.
Der neueste Entwurf, der Ridley
Cambridge Draft, sieht nicht zwingend vor,
dass alle Mitglieder der Anglikanischen

Gemeinschaft dem Covenant
beitreten, und öffnet diesen zugleich
für Kirchen, die bislang nicht zur
Gemeinschaft gehörten. Damit wäre ein
Prozess denkbar, der so etwas wie
einen «harten Kern» der anglikanischen
Kirchenfamilie zum Ergebnis hätte; er
würde aus Kirchen gebildet, die
sowohl Mitglied des Covenant als auch

der Gemeinschaft wären. Um diesen
Kern würden sich weitere Kirchen mit
unterschiedlichen Formen der
Teilzugehörigkeit gruppieren. Übersichtlicher

würde die Lage durch solche
Konstellationen gewiss nicht; sie hätten

aber einen nicht zu unterschätzenden

Vorzug: Sie könnten die Frage des

«Schismas» entschärfen, weil
abgestufte Formen der Partizipation
ermöglicht würden.

Bemerkenswert ist, dass Doe
immer wieder - gerade wenn es um
Rechtsförmigkeit und Verbindlichkeit
des Covenant geht - auf das im Jahr
2000 verabschiedete Statut der in der
Utrechter Union vereinigten altkatholischen

Bischöfe als Vorbild verweist.
Es verbinde Freiheit und Interdependenz

der Mitgliedskirchen in ganz
ähnlicher Weise, wie dies in den
Entwürfen des Covenant vorgesehen sei

(48, 63, 85, 105), wobei nicht zuletzt
der konkret verpflichtende Charakter
des Statuts (190, 200) sowie seine prä-
skriptiv-juridische Form hervorgehoben

werden (85). Damit hält Doe die-

228



Bibliographie

ses Beispiel vor allem denen entgegen,
die grundsätzliche Bedenken gegen
eine Verrechtlichung der Anglikanischen

Gemeinschaft haben: Das Statut
zeige exemplarisch, wie ein verbindliches

Regelwerk Autonomie und
communio der Ortskirchen so miteinander

verknüpfen könne, dass beide
voll gewahrt blieben.

Diese anglikanische Rezeption
des Statuts der Utrechter Union ist
gewiss auch aus altkatholischer Sicht

von Interesse. Sie gibt nicht zuletzt
Anlass, angesichts der weltweiten
kontroversen Diskussion die
ekklesiologischen Implikationen des Statuts zu
reflektieren - zumal es auch im Altka-
tholizismus, wie man bei Reinkens
sehen kann, eine Tradition gibt, die
alle juridischen Bindungen zwischen
den Gliedkirchen der communio aus

theologischen wie historischen Gründen

zurückweist. Wie ist vor diesem

Hintergrund das Statut zu interpretieren

und zu bewerten?
Eine solche Klärung vorausgesetzt,

wäre auch denkbar, die altkatholische

Perspektive stärker als bisher in
die Diskussion um den Anglican
Covenant einzubringen. Dabei könnte
es auch um praktische Erfahrungen
gehen. Der Covenant wäre, so hoffen
seine Befürworter, in der Lage, zentrifugale

Tendenzen in der Anglikanischen

Gemeinschaft wieder
einzudämmen und diese strukturell zu festigen.

Altkatholische Erfahrungen
mussten allzu hochgesteckte Erwartungen

womöglich relativieren: In der

Auseinandersetzung mit der Polish
National Church um die Frauenordination

konnte das Statut zwar eine

Klärung herbeiführen, aber die hatte
bekanntlich gerade nicht die Rettung

der schon brüchig gewordenen
Gemeinschaft zum Ergebnis, sondern im
Jahr 2003 das formelle Ausscheiden
der PNC.

Schliesslich ist anzunehmen, dass

der Covenant, sollte er tatsächlich
zustande kommen, den Charakter der

Anglikanischen Gemeinschaft
nachhaltig verändern würde. Die Utrechter
Union steht mit ihr in full communion
und ist in der Lambeth-Konferenz
vertreten. Dort verzichtet die Utrechter
Union allerdings auf ihr Stimmrecht.
Sie gehört auch dem Anglican Consultative

Council an, zu dessen sich alle
drei Jahre wiederholenden Treffen sie

jedoch nur in grösseren Abständen
Vertreter entsendet. In welchem Masse

sie dabei der Anglikanischen
Gemeinschaft verbunden oder sogar
zugehörig ist, wurde bislang nicht
vollständig geklärt. Sollte der
Covenant-Prozess dazu führen, dass

sich in der Anglikanischen Gemeinschaft

nunmehr verbindlichere Strukturen

etablieren, mussten die bislang
eher informell ausgestalteten
anglikanisch-altkatholischen Beziehungen
neu durchdacht und wohl auch genauer

festgelegt werden. Es wäre zu
wünschen, dass dies von einer möglichst
offenen und breiten Diskussion
begleitet würde. Das Buch von Norman

Doe bietet hierfür eine
informative Grundlage.

Andreas Krebs. Bonn

229



Bibliographie

Walter Brandmüller, Briefe um
das I. Vaticanum. Aus der
Korrespondenz des Konzilssekretärs
Bischof Fessier von St. Polten
1869-1872 (Konziliengeschichte,
Reihe B: Untersuchungen),
Paderborn (Schöningh) 2005, 178 S.

ISBN 978-3-506-71359-9

Ende März 1869 ernannte Papst Pius

IX. den damaligen Bischof von St.

Polten, Joseph Fessier (1813-1872),
zum Sekretär des Vatikanischen Konzils.

Dieser erkannte, «dass der Dienst
für die ganze Kirche der Rücksicht für
meine einzelne Diöcese vorgehe», wie
er am 31.3.1869 an Kardinal Reisach
schrieb (S. 25). Die vorliegende Edition

enthält 79 Briefe an Fessier und
sechs seiner Brief'konzepte, alle aus
seinem umfangreichen Nachlass; die
allermeisten sind hier erstmals
veröffentlicht. Zu den wichtigen erstveröf-
fentlichten Briefen gehören zwei
Autographen von Bischof Strossmayer, in
der dieser bekannt macht, dass er nicht
der Autor einer ihm unterstellten
Konzilsrede sei.

Kriterium der Aufnahme eines
Briefes in diesen Band war der Bezug
zum Ersten Vatikanum und zur
Entwicklung danach. Der erste Brief
stammt von März 1869, der letzte
wurde zehn Tage vor Fessiers Tod
verfasst. Briefpartner Fessiers waren u.a.
der Rota-Advokat Johannes de Montel
von Treuenfest (15 Briefe in italienischer

Sprache), Fürstbischof Vinzenz
Gasser von Brixen (9 Briefe), den
Fessier seit seiner Studienzeit kannte,
der Chorherr Dr. Johannes Ch. Mitter-
rutzner aus der Abtei Neustifl bei
Brixen (4 Briefe) sowie verschiedene
Theologen und Bischöfe, unter ihnen

die Bischöfe Hefele von Rottenburg (3

Briefe), Strossmayer von Djakovo (2

Briefe), Scherr von München-Freising
(2 Briefe).

Briefe von und an Pius IX. hat der

Herausgeber nicht aufgenommen, deren

Inhalt (ausser der Ernennung zum
Konzilssekretär und Fessiers Antwort
darauf, meist Gruss- oder
Dankesschreiben) jedoch in einer Übersicht

zusammengestellt (S. 8f). Die Annotation

der Briefe fällt relativ knapp
aus; die Edition richtet sich an Personen,

die mit der Vor- und Nachgeschichte

sowie der neueren Forschung
über das Erste Vatikanum vertraut
sind.

16 Briefe und fünf Briefkonzepte
stammen aus der Zeit vor dem Vatikanum,

zwei Briefe sind währenddessen

an Fessier geschrieben, alle übrigen
62 stammen aus der Zeit nach dem
Ersten Vatikanum. Das Thema der

Geschäftsordnung des Konzils spielt
in den Briefen Christoph Moufangs
vom 10.6.1869 (S. 36-38) und Kardinal

Karl August Reisachs vom 9.7.1869

(S. 40) eine Rolle.
In den nachvatikanischen Briefen

wird die interne Diskussion über den

Umfang der lehramtlichen
Unfehlbarkeit, aber auch über den dogmatischen

Verbindlichkeitsgrad des Syllabus

(vgl. Gasser an Fessier, 27.1.1871

und 30.1.1871; S. 79-81) geführt. Es

finden sich Montels Berichte über die

Lage in Rom («Lo stato di Roma attuale

è pur troppo triste», 8.12.1870;
S. 65) und regelmässig Hinweise auf
das Warten des Papstes auf die nur
langsam eingehenden Adhäsionsbezeugungen

v.a. der Minoritätsbischöfe:
«Da parte di Hefele e di Vescovi di

Ungheria e Croazia il Santo Padre at-

230



Bibliographie

tende inutilmente la loro adesione
all'ultima Constitutio Vaticana»
(Montel, 15.3.1871; S. 105). Gleichzeitig

geben Montels Briefe Aufschluss
über den nicht immer richtigen
Informationsstand in Rom über die
deutschen Bischöfe, und wie sie im Einzelnen

die Veröffentlichung der Dekrete
vornahmen (z.B. Montel am 8.12.1870;
S. 66). Die Briefe zeigen Fessiers

Vernetzung mit dem von Anfang an

gleichgesinnten Konzilsbefürworter
Senestrey, Bischof von Regensburg,
der am 4.3.1871 über das «Aergerniss»
schreibt, «welches die sogenannte
Opposition oder <Minorität> angerichtet»
hätte (S. 88), wie auch mit verschiedenen

Bischöfen der Minorität. Fürsterzbischof

Tarnoczy von Salzburg holt
sich Rat bei Fessier über das weitere
Vorgehen, «was Illustrissimus über
die Sache denken» (13.12.1870; S.69).

Fessier war vor seiner Weihe zum
Bischof Professor des Kirchenrechts
und der Kirchengeschichte an der
Universität Wien. Zum Ersten Vatikanum
verfasste er drei Bücher. Seine beiden
Publikationen von 1871 wurden durch
Schriften Johann Friedrich von Schultes

veranlasst. Sein Manuskript «Die
wahre und falsche Unfehlbarkeit der
Päpste. Zur Abwehr gegen Herrn
Schulte» (Wien, 1871) schickte er vielen

seiner Kollegen im Bischofsamt.
Manche haben seine Schriften
verwendet, um ihren eigenen Hirtenbriefen

«mehr Auctorität» zu verschaffen
(Leonrod von Eichstätt, 31.8.1871;
S. 149); andere - wie Bischof Ketteier

- hoben hervor, dass sie dazu angetan
seinen, «die zahllosen Missverständ-
nisse zu beseitigen, welche über den
Beweis der Unfehlbarkeit bestehen»
(11.3.1871; S. 101). Fessiers Schriften

waren nicht nur Stellungnahmen
gegen Schulte (und die Altkatholiken),
sondern ebenso ein handfestes Mittel
zur Propagierung der Unfehlbarkeit in
den eigenen Reihen: «die Schrift hat

ganz vortrefflich gewirkt», berichtet
Bischof Martin von Paderborn am
25.7.1871 (S. 130). Aufschlussreich
unter den vielen Reaktionen auf Fessiers

Schriften sind die der Bischöfe
Gasser (4.3.1871; S. 89f.) und Hefele
(31.3.1871; S. 110), da beide inhaltlich
reagieren.

Ein interessanter Aspekt der Briefe

ist die Offenheit, mit der mehrere
Minoritätsbischöfe unumwunden an
ihrer Sicht der Inopportunität der

Dogmatisierung der Unfehlbarkeit
festhalten: So schreibt etwa Bischof
Greith von St. Gallen, die Definition
sei «ein unermessliches Unglück der
Kirche in der Gegenwart» (3.4.1871;
S. 112), und weist ausführlich auf die

«nachtheiligen Folgen der Konzilsbeschlüsse»

hin (S. 111). Ähnlich
kritisch äussert sich auch Bischof Hefele
in seinem Brief, in dem er gleichzeitig
sein «sacrificio dell'intelletto» anzeigt
(20.4.1871; S. 116). Hefele hält der

Darstellung Fessiers gegenüber fest,
dass die Redefreiheit beim Konzil
verletzt worden und die Zusammenstellung

der Kommission einseitig
gewesen sei. «Ebenso kann ich den
Vorwurf nicht entkräften, dass das

Concil zu nicht Anderem berufen
worden sei, als um die Infallibilität zu
proclamieren, dass alles Andere nur
Emballage gewesen sei» (28.7.1871; S.

138). Waren kritische Töne
offensichtlich zugestanden, sofern sie nach
der Adhesionsbezeugung erfolgten, so

galt dies für die Protestbewegung
gegen das Konzil nicht. An Bemerkun-

231



Bibliographie

gen über Schultes «skandalöse[s|
Elaborat» (Melchers, 6.3.1871; S. 93)
wird deutlich, wie über deutsche
Gelehrte und deutsche Wissenschaft
gedacht wurde: «Was ist doch diese
deutsche Wissenschaft für eine
Armseligkeit-ohne Demuth und Kirche!»
(Mitterrutzner, 8.3.1871; S. 94). Weiter

ist von Gelehrtenhochmut,
«aufgeblasenen Wissenschaftlern» (Tar-

noczy, 28.2.1871; S. 85) und «perfi-
das insinuationes» (Simor, 15.3.1871:
S. 107) oder gar - in Bezug auf
Döllinger - von «Heuchelei» (Scherr,
1.5.1871: S. 119) die Rede.

In den Briefen finden sich meist

nur relativ allgemeine Reaktionen auf
die sich formierende altkatholische
Bewegung; sie werden meist an Personen

festgemacht, insbesondere an

Döllinger und Friedrich, aber auch an
Pfr. Renftle in Mering und Loyson.
Eine tiefer gehende inhaltliche
Auseinandersetzung mit den Argumenten
des Konzilsprotestes findet nicht statt.
Die Bemerkungen in den Briefen über
die Konzilsopposition bieten wenig
Information; sie spiegeln aber den
Grad der Distanzierung. Insgesamt
bietet die Edition eine gute Ergänzung
zur Literatur über das Erste Vatikanum

aus persönlicher Sicht. Dies
entspricht dem Anliegen W. Brandmüllers,

der mit seiner Edition «ein
erhellendes Licht auf die menschlichen
Beziehungen zwischen den auf dem
Konzil einander gegenüberstehenden
<Lagern>» werfen möchte (S. 3). Zu
bedauern ist allerdings, dass Brandmüller

im Hinblick auf den fort
bestehenden Konzilsprotest zu sehr der
Semantik des 19. Jahrhunderts verhaftet
bleibt und in seiner Einleitung etwa
über Schulte als «Chefideologen» der

«sich zur Altkatholischen Gegenkirche

formierenden Konzilsgegner»
(S. 2) spricht.

Zum Schluss noch zwei kleine
Bemerkungen über eine ansonsten sehr
sauber gearbeitete Edition: Ein zweiter
Neudruck von Schultes «Der
Altkatholicismus» erschien 2002 im Scientia

Verlag zu Aalen: eine Doppelung
zu den Angaben des Trienter Fürstbischofs

Riccabona findet sich auf den
S. 50. Anm. 5. und S. 53, Anm. 7.

Angela Berlis. Bern

232


	Bibliographie

