Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 100 (2010)

Heft: 3

Artikel: Die Berufung der Anglikanismus
Autor: Avis, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-405069

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-405069
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Berufung des Anglikanismus

Paul Avis

[

Zu Beginn unseres Nachdenkens iiber die besondere Berufung des Angli-
kanismus' mochte ich anderthalb Jahrhunderte zuriickgehen zu einem
meiner theologischen Vorbilder und Lehrer, dem englischen anglikani-
schen Theologen Frederick Denison Maurice, der von 1805 bis 1872 lebte.
Dieser war der Ansicht, dass jede der grossen christlichen Traditionen
eine wesentliche Wahrheit bezeugt, die zum Ganzen der Kirche gehort. So
legten etwa Protestanten ein notwendiges Zeugnis fiir die Wichtigkeit des
individuellen Gewissens ab, wihrend Romisch-Katholiken bestindig die
korporative Natur der Kirche bezeugten.? Maurice glaubte auch, dass eine
wesentliche Wahrheit, sobald sie — was tiblicherweise der Fall sei — zu
einem theologischen System ausgearbeitet wird, eine Entstellung erleidet.
Das theologische System fiihre dann paradoxerweise dazu, dass es die
Wahrheit, die es zum Ausdruck bringen wolle, verdeckt. Die Verfestigung
einer gottgeschenkten Einsicht in eine Art kirchliches Dogma sei kontra-
produktiv.

Die Einsicht von Maurice nihrt die Vermutung, dass christliche Tradi-
tionen, wenn sie von ihren Vertretern zu einer Systematik entwickelt wer-
den, sich unvermeidlicherweise defensiv gegen andere christliche Traditi-
onen abgrenzen. Wir miissen verschieden sein und unsere Unterschiede
konsequent bis zum Ende ausarbeiten. Diese Systeme dienen dann dazu,
die historischen Trennungen in der Kirche Christi endlos weiterzufiihren.
Damit kommt man im 6kumenischen Dialog aber nicht weiter. Kein theo-

' Der vorliegende Beitrag ist eine von der Redaktion angefertigte Ubersetzung
der Gastvorlesung, die Paul Avis am 21. Oktober 2009 unter dem Titel «The Vocation
of Anglicanism» im Rahmen ¢ines Lehrauftrags am Departement fiir Christkatholi-
sche Theologie der Universitiit Bern gehalten hat. Eine kiirzere Version trug er im
Dezember 2008 auf der Provinztagung der Nipon Sei Ko Kai (Anglican Church of
Japan) in Tokio und im Januar 2009 in Christ Church, Bronxville, Diocese of New
York, sowie an der Mercer School of Theology, Diocese of Long Island, vor.

> Freperick DenisoN Maurice, The Kingdom of Christ [2. Auflage, 1842],
2 Binde, hg. von Alec R. Vidler, London (SCM) 1958. Eine neue Einfithrung in das
Denken von Maurice bietet JEREMY Morris, F.D. Maurice and the Crisis of Christian
Authority, Oxford (OUP) 2005.

IKZ 100 (2010) Seiten 209-222 209



Paul Avis

logisches Unternehmen, das die tragischen Spaltungen weiter zementiert
und so die okumenische Aufgabe, Konvergenz und Verséhnung zu su-
chen, noch schwieriger macht, kann dafiir Gottes Segen erwarten.

Auch wenn wir nicht in diese Fall tappen wollen, miissen wir uns den-
noch fragen, ob es in der Vorsehung und in den Absichten Gottes so etwas
wie eine besondere Berufung der anglikanischen Tradition und der angli-
kanischen Kirchen gibt. Legt der Anglikanismus, wie Maurice sagen
konnte, ein Zeugnis fiir bestimmte wesentliche Wahrheiten des Glaubens
oder der Ordnung der christlichen Kirche ab? Leistet der Anglikanismus
einen Beitrag zur umfassenden Gemeinschaft der Kirchen, ohne den die
Okumene #drmer wire? Ich werde versuchen, darauf eine Antwort zu ge-
ben, aber zuvor sollten wir einige Voriiberlegungen anstellen.

Die Warnung von Maurice, dass die Ausarbeitung von gottgeschenk-
ten Wahrheiten in ein polemisches System die Wahrheiten, die es zu be-
wahren sucht, schwicht, ist im Fall des Anglikanismus durchaus am Platz.
Personlich habe ich kein Bediirfnis, Loblieder auf den Anglikanismus
anzustimmen. In England werfen Glieder anderer Kirchen Anglikanern
bisweilen Selbstgefilligkeit vor; sie halten uns vor, wir beanspruchten ei-
ne «natiirliche anglikanische Uberlegenheit». Oft wurde der Verdacht des
Triumphalismus gedussert, als ob Anglikaner der Meinung seien, sie ver-
korperten die beste Version des Christentums, irgendwie moralisch besser
als alle anderen. Ich muss mein Gewissen erforschen, ob ich in all dem,
was ich tiber all die Jahre iiber anglikanische Tradition und anglikanische
Ekklesiologie geschrieben habe, mich solcher Selbstgefilligkeit schuldig
gemacht habe. Ein methodistischer Kollege hat mal bemerkt, ich hitte
iiber den Anglikanismus als Ideal geschrieben, auch wenn die Wirklich-
keit oft ziemlich verschieden sei — was impliziert, dass das Ideal attraktiv,
die Wirklichkeit aber wenig einladend ist. Das scheint mir freilich, wenn
ich dariiber nachdenke, nicht ganz fair, weil ich die Konflikte und Wider-
spriiche im Anglikanismus in der Vergangenheit und heute doch ganz
ausfiihrlich und ohne sie zu verschleiern dargestellt habe. Dennoch ist der
Gedanke, dass einige es eben anders sehen, beunruhigend.? Ich erinnere
noch daran, dass der Erzbischot von Canterbury, Michael Ramsey, als das
Projekt einer Vereinigung zwischen der Kirche von England und der Me-
thodistischen Kirche in Grossbritannien auf der Generalsynode 1972

3 Vgl. besonders PauL Avis, Anglicanism and the Christian Church, London
(T&T Clark) 22002; pers., The Identity of Anglicanism. Essentials of Anglican Ec-
clesiology, London (T&T Clark) 2007.

210



Die Berufung des Anglikanismus

knapp abgelehnt wurde, es sich verbat, dass noch jemand vom Anglika-
nismus als dem besseren Weg («the more excellent way») rede. Nun seien
die Methodisten die Anfiihrer fiir die christliche Einheit — und dies nicht
zum ersten Mal.#

Neuere Entwicklungen in der Anglican Communion schliessen es si-
cher aus, beziiglich des Anglikanismus triumphalistisch zu sein, sogar
wenn man es einmal hitte sein konnen. Sie zeigt sich als eine von Ausein-
andersetzungen geprigte Gemeinschaft, die mit internen Spannungen und
Konflikten ringt, besonders beziiglich der Ordination von Frauen, mensch-
licher Sexualitit und Problemen der Autoritit, die den Auseinanderset-
zungen zugrunde liegen — und die Probleme sind immer noch nicht gelost.
So scheint dies kein giinstiger Moment fiir mein Vorhaben zu sein, nach
den wesentlichen Stirken und Einsichten des Anglikanismus, das heisst
nach seiner besonderen Berufung, zu fragen.

Andererseits ist es, wenn alles bedacht wird, vielleicht jetzt doch ein
guter, gar der richtige Zeitpunkt, unsere Frage zu stellen. Die Communion
erweist sich als belastbar. Sie geht ihre Probleme mit Entschiedenheit an.
Sie gibt nicht leichthin auf. Entwicklungen in der amerikanischen Episko-
palkirche, die 2003 im Bistum von New Hampshire ithren Ausgang nah-
men, waren der Anlass fiir den «Windsor Report» und den von thm ausge-
henden Prozess, der den Vorschlag eines «Anglican Covenant» und das
interessante Projekt eines kirchenrechtlichen Kernbereichs, der allen Pro-
vinzen oder Kirchen der Communion gemeinsam ist, einschliesst.> Auf der
Lambeth-Konferenz von 2008 brachte der Erzbischof von Canterbury die
Mehrheit (rund drei Viertel) der Bischofe der Communion zusammen zu
Gebet, Bibelstudium, Reflexion und Diskussion. Es gibt deutliche Anzei-
chen, dass die Lambeth-Konferenz zu einem wachsenden gegenseitigen
Verstindnis und zu einer harmonischeren Beziehung unter den Bischofen
fithrte und auch den Entschluss mancher Bischéfe, zusammenzuhalten,
stirkte. Dies war ein giiltiger, wenn auch informeller Ausdruck bischofli-
cher Kollegialitit. Dennoch ist die Communion damit konfrontiert, in einer
miihseligen Auseinandersetzung die trennenden Probleme zu l6sen und die
beschidigte Einheit zu heilen. Es ist noch nicht klar, ob dies gelingen wird.
Aber vielleicht ist es letztlich doch die richtige Zeit, zu fragen, welches die
charakteristischen Einsichten oder Stirken unserer Tradition sind.

+*OwEN CHADWICK, Michael Ramsey. A Life, Oxford (Clarendon) 1990, 341.
SVel. Tue Lameern Commission oN Communion (Hg), The Windsor Report
2004, London (Anglican Communion Office) 2004.

211



Paul Avis

Wir konnten noch daran erinnern, dass die erste Lambeth-Konferenz
1867 unter ziemlich vergleichbaren Umstinden einberufen wurde. Zu den
anstehenden Problemen gehorten Fragen der Interpretation der Bibel und
der Sexualethik, wie sie Bischof John William Colenso von Natal in Siid-
afrika aufwarf. Eine Spaltung entstand besonders beziiglich der Ausle-
gung der Bibel, die (im Blick auf den Pentateuch) als radikal und destruk-
tiv erschien, wie auch der Frage der Polygamie unter afrikanischen Kon-
vertiten, verstanden als ein Beispiel der notwendigen Inkulturation des
Christentums. Die Krise lief auf ein formelles Schisma in Siidafrika hin-
aus, das noch nicht geheilt ist.°

11

Was also ist die Berufung des Anglikanismus? Hier ist ein weiteres
Caveat am Platz. Bevor wir von einem spezifischen Ausdruck der Kirche
sprechen, sollten wir von der Kirche als Ganzer sprechen. Was ist die
Berufung der Kirche Jesu Christi, wozu ist die Kirche als solche be-
stimmt? Zuerst ist zu sagen, dass die ganze Kirche (und alle Teile der
Kirche) berufen ist, sich an den vier Glaubensmerkmalen oder Glaubens-
dimensionen’ der Kirche, Einheit, Heiligkeit, Katholizitdt und Apostolizi-
tit, auszurichten und sich ihnen anzugleichen (oder Gott dies tun zu las-
sen). Der Umstand, dass diese Merkmale sich im Glaubenssymbol (kon-
kret im Glaubenssymbol von Nizia-Konstantinopel von 381) finden, im-
pliziert drei grundlegende Dinge:

¢ Eine kurze Einfithrung in den Colenso-Handel findet sich in: ANTHONY OLIVER
Jonn Cocksnut, Anglican Attitudes. A Study of Victorian Religious Controversies,
London (Collins) 1959, 88—120; ferner auch Owen Cuapwick, The Victorian Church,
Band 2, London (A&C Black) 1970, 90-95; Perer HincHLIFF, John William Colen-
so: Bishop of Natal, London (Nelson) 1964; JonaTHAN A. DrRAPER (Hg.), The Eye of
the Storm: Bishop John William Colenso and the Crisis of Biblical Inspiration
(JSOT.S 386), London (T&T Clark) 2003, dazu die Rezension in: Journal of Anglican
Studies 7 (1/2009) 116124,
Zur ersten Lambeth-Konferenz vgl. ALan M.G. STePHENSON, The First Lambeth Con-
ference 1867, London (SPCK) 1967; pErs., Anglicanism and the Lambeth Conferen-
ces, London (SPCK) 1978, 18-43; kurz auch WiLLiam M. Jacos, The First Lambeth
Conference and the Anglican Communion, in: Lambeth Palace Library Annual Re-
view 2008, 55—-68.

7 Hans KNG, Die Kirche (OF.E 1), Freiburg i.Br. (Herder) 1967, 311-425, spricht
von Dimensionen.

212



Die Berufung des Anglikanismus

Erstens handelt es sich im Kontext des Glaubenssymbols um Aussagen
des Glaubens, nicht bloss um Beschreibungen dessen, was wir gerade vor
Augen haben mogen. Es handelt sich nicht um empirische Aussagen. Nie-
mand, der auf die Kirche, wie wir sie kennen, schaut, wiirde etwa sagen
«Ich kann mit meinen eigenen Augen sehen, dass die Kirche geeint und
heilig ist». Viel von dem, was empirisch vorliegt, desavouiert, was das
Glaubenssymbol sagt. Dennoch sind die genannten Merkmale wahr in den
Absichten und Verheissungen Gottes und werden sich eschatologisch ver-
wirklichen, wenn Gott alles zur Vollendung fiihrt. Das ist es, was wir im
Glaubenssymbol bekriftigen.

Zweitens handelt es sich im Kontext des Glaubenssymbols aber auch
um Wahrheitsaussagen, die auf einen Tatbestand zielen. Sie sagen, was die
Kirche hier und jetzt ist. Es gibt eine Einheit und eine Heiligkeit, die zur
Kirche gehoren und die sie nie verlieren wird. Katholizitit und Apostoli-
zitédt sind ebenso unveridusserliche und unzerstorbare Attribute der Kirche.
Ohne sie wire die Kirche nicht Kirche. Einheit und Heiligkeit, Katholizi-
tit und Apostolizitdt sind in der Kirche inmitten der Welt real offenbar,
das heisst in diesem Leben erfahrbar, aber unvollkommen und oft verdun-
kelt.

Drittens geht es im Kontext des Glaubenssymbols auch um Handlungs-
anweisungen. Es gilt, den Glauben zu leben, auch den Glauben im Blick
auf die Kirche. Wie in der okumenischen Bewegung schon oft gesagt
wurde, ist die Einheit der Kirche sowohl eine Gabe als auch eine
Aufgabe — Gottes Gabe und unsere Aufgabe. Es ist das Werk Gottes, aber
wir miissen uns bemiihen, es in der Kraft Gottes zu verwirklichen. Die
Heiligkeit der Kirche ist eine Gabe Gottes, nicht eine menschliche Leis-
tung, aber wir sind berufen, heilig zu sein, wie Gott heilig ist, und an un-
serem Heil mit Furcht und Zittern zu arbeiten.

Anglikaner sind also, wie alle Christen und Christinnen und wie alle
Kirchen, dazu berufen, sich mit Hingabe darum zu bemiihen, die Merk-
male oder Kennzeichen der Kirche immer mehr zu verwirklichen. Das
lauft darauf hinaus, zu sagen: «Lasst die Kirche Kirche sein». Wir miissen
das auf eine Art und Weise tun, die einerseits mit unserer eigenen Traditi-
on vereinbar ist und ihr entspricht, die aber andererseits unsere Tradition
hinterfragt und hilft, sie zu reformieren und zu erneuern. Ich will nun
einige aktuelle Uberlegungen dazu vortragen, wie Anglikaner sich gegen-
tiber diesen Merkmalen der Kirche heute verhalten konnten.

(3
o



Paul Avis

a)

b)

Die Berufung des Anglikanismus ist es einmal, die Einhieit der Kirche
zu bezeugen und ihr zu dienen. Die Kirche und ihre Einheit sind ein in
Gott verborgenes Mysterium, aber durch Jesus Christus geoffenbart.
Da er der Menschgewordene ist, «Jesus Christus, gekommen im
Fleisch» (1Joh 4,2), muss die Einheit der Kirche eine leibhafte, sicht-
bare Einheit sein, die in Zeit und Raum, in Fleisch und Blut Gestalt
gewinnt. Fehlende Einheit verdunkelt unser Verstiindnis der Kirche als
Mysterium. Sie ist ein Widerspruch in sich, eine Verleugnung des
Kreuzes Christi, in dem alle gestorben sind (2Kor 5,14), und eine Ver-
leugnung dessen, was Gott in der Auferweckung Jesu Christi von den
Toten getan hat. «Brecht diesen Tempel ab und in drei Tagen werde ich
thn aufrichten... Er sprach von seinem Leib als Tempel» (Joh 2,19.21).
Gott wird jene richten, die Gottes Tempel zerstoren (1Kor 3,17).

Die Berufung des Anglikanismus ist es, die Heiligkeit der Kirche zu
bezeugen und ihr zu dienen. Heute gibt es eine Diskussion dariiber, wie
wir dies tun konnen und welche Lebensweise, besonders im Blick da-
rauf, wie menschliche Sexualitiit zum Ausdruck kommt, diese Heilig-
keit angemessen reflektiert. In der ganzen Welt und in unserer Kirche
sind Christen iiber diese Sache gespalten, und vieles bleibt ungewiss.
Aber eines ist klar: Zur Kirche gehort Heiligkeit; es geht in dieser
Diskussion um die Heiligkeit der Kirche. Es ist nicht einfach eine An-
gelegenheit von Individuen, die eine Wahl treffen, oder von einem klei-
nen Teil der Kirche, der dariiber entscheidet, wie das zu interpretieren
ist, was fiir die ganze Kirche wahr sein muss. Darum bedarf es der
Geduld, der Aussprache, der Zuriickhaltung und des Verzichts auf
Handlungen, die fiir andere Teile der Kirche inakzeptabel und provo-
kativ sind und den Leib Christi zerreissen.

Die Berufung des Anglikanismus ist es, die Katholizitcit der Kirche zu
bezeugen und ihr zu dienen. Thre Katholizitit ist ihre Ganzheit, mit der
sie alle Arten und Umstidnde der Kinder Gottes umfasst, wenn sie
durch Glauben und Taufe dazu kommen, zur Mutter Kirche zu geho-
ren. Ein Ausdruck dieser Ganzheit ist die Universalitit der Kirche —es
ist eine Kirche fiir die ganze Welt —, und das fithrt uns unausweichlich
zuriick zum Kennzeichen der Einheit, denn diese vier Kennzeichen
oder Dimensionen der Kirche sind miteinander verbunden. Katholizi-
tat und Einheit gehtren zusammen. Das gilt auch fiir Heiligkeit und
Katholizitit, denn Heiligkeit ist ein Kennzeichen der Authentizitét fiir
das ganze Volk Gottes. Dennoch mag es eine Spannung zwischen Ka-
tholizitdt und Heiligkeit in der Art und Weise geben, in der wir diese

214



Die Berufung des Anglikanismus

d)

Kennzeichen in unseren spezifischen Situationen zur Geltung bringen.
Denn Katholizitit bedingt eine gewisse Inklusivitit. Jeder glaubende
Mensch sollte imstande sein, sich in der Kirche zuhause zu fiihlen und
zu wissen, dass er willkommen und angenommen ist. Es gibt keinen
Zweifel, dass Jesus Christus in seiner Sendung und seinem Dienst ganz
und gar diese Inklusivitit lebte: Er hiess alle willkommen, die zu ihm
kamen, und verurteilte keinen — mit Ausnahme jener Pharisiier, die
seine Einstellung missbilligten. Er unternahm alles, um sich mit jenen
zu verbinden und zu identifizieren, die von den religidsen Autorititen
verworfen und die als Aussenseiter und als unrein und unwiirdig, zur
Gemeinschaft zu gehoren, behandelt wurden. Dies ist der Ort, wo Je-
sus sich hinstellte und wo er sich heute hinstellt.?

Die Berufung des Anglikanismus ist es, die Apostolizitéit der Kirche
zu bezeugen und ihr zu dienen. Die Apostolizitit der Kirche ist ihre
Verbindung mit der Sendung und der Lehre der Apostel. Diese Verbin-
dung besteht nicht einfach im Bestreben, nachzuahmen, was sie bei der
Verbreitung des Evangeliums taten: «Wir miissen versuchen, so zu sein
wie sie». Wie die Einheit der Kirche (und wie Heiligkeit und Katholi-
zitdt) muss auch die Apostolizitit sichtbar und konkret sein. Die wirk-
liche, sichtbare Verbindung zwischen der Kirche heute und der Kirche
der Apostel ist auf verschiedene Weise geformt. Wie die Reformatoren
des 16. Jahrhunderts betonten, ist Apostolizitdt vor allem eine Sache
der Treue gegeniiber der Botschaft und der Lehre der Apostel, getreu
dem Evangelium. Das bedeutet, dass wir unsere Theologie auf den
Schriften des Neuen Testaments, die von der friithen Kirche als glaub-
wiirdig apostolisch beurteilt wurden, und autf der Theologie der friihen
Viiter, die der Sendung der Apostel am néchsten standen, griinden las-
sen. Apostolizitit bezieht sich nicht nur auf die Lehre, sondern auch
auf die Verfasstheit der Kirche. Wir bemiihen uns, auch in Sachen der
Kirchenverfassung apostolisch zu sein, was ihre Strukturen des Amtes
und ihre Konziliaritidt betrifft. Wenn wir auch anerkennen, dass es
diesbeziiglich viel Verschiedenheit in den Anfingen des Christentums
gab, so anerkennen wir doch auch so etwas wie eine gradlinige Ent-
wicklung in der Art und Weise, wie die apostolische und nachaposto-
lische Kirche ihr Leben strukturierte. Wir sehen diese Verbindung mit
ihr im historischen dreigegliederten Amt von Bischofen, Priestern und

¥ Vgl. Ricuarp A. BurripGe, Imitating Jesus. An Inclusive Approach to New

Testament Ethics, Grand Rapids MI (Eerdmans) 2007.



Paul Avis

Diakonen und in der Art und Weise, wie der Bischof synodal oder
konzilidr eingebunden ist und kollegial mit den Presbytern und ge-
meinschaftlich mit den Laiengliubigen zusammenarbeitet. Auf solche
und andere Weise miissen wir imstande sein, unsere sichtbare histori-
sche Kontinuitdt durch die Jahrhunderte zuriickzuverfolgen bis auf die
Anfinge der apostolischen Gemeinschaft, die Jesus griindete — eine
Gemeinschaft, die sich zu allen Volkern hin ausgebreitet hat und die
fiir immer bleiben wird (gemiss der Lehre der Unzerstorbarkeit der
Kirche Christi, welche alle mainstream-Kirchen vertreten).

Es ist liberfliissig, zu sagen, dass alles, was ich iiber die Berufung des
Anglikanismus gesagt habe, fiir alle Kirchen gilt. Die Berufung der gan-
zen Kirche, die vier Glaubensmerkmale zu leben, ist die Berufung aller
Erscheinungsformen der Kirche. Ich unterstelle keinen Moment, dass dies
so etwas wie ein einzigartiges anglikanisches Privileg ist. Im d6kumeni-
schen Dialog waren anglikanische Kirchen imstande, gewisse spezifische
andere Kirchen als authentische Ausdrucksformen der einen Kirche Jesu
Christi, die zur apostolischen Sendung des Volkes Gottes gehoren, zu er-
kennen und anzuerkennen. Das bedeutet, so meine ich, dass die Anglika-
ner imstande sind, die Gegenwart der einen Kirche Jesu Christi in jenen
Kirchen zu sehen, und das muss bedeuten, dass sie die Glaubensmerkmale
der Kirche in ihnen wahrnehmen konnen. Wenn dies moglich ist, ist es
auch richtig, diesen Tatbestand gegenseitig offentlich zu bekunden und so
einen Schritt ndher auf die Einheit der Kirche hin zu machen.”

[
Nun konnen wir endlich unsere spezifische Frage angehen und fragen:
Was ist die besondere Berufung des Anglikanismus, wenn es denn eine
solche gibt? Wenn E.D. Maurice recht hat, so legt jede der grossen Tradi-
tionen der christlichen Kirche in ihrer konkreten Ausdrucksweise Zeugnis
fiireine bleibende Wahrheit beziiglich der Kirche ab. Dann wiire zu erwar-

Y Vgl. z.B. «The Meissen Agreement» zwischen der Kirche von England und der
Evangelischen Kirche in Deutschland von 1991; die Vereinbarung «Called to Com-
mon Mission» zwischen der Episkopalkirche und der Evangelisch-Lutherischen Kir-
che in Amerika von 2001 und «An Anglican-Methodist Covenant» zwischen der
Kirche von England und der Methodistischen Kirche in Grossbritannien von 2003.

216



Die Berufung des Anglikanismus

ten, dass auch der Anglikanismus Zeugnis fiir gewisse Wahrheiten ablegt.
Ich glaube, dass dies der Fall ist, obwohl er diese nicht immer mit grossem
Erfolg in die Praxis umsetzt. Mit anderen friiheren Interpreten des Angli-
kanismus, darunter besonders Erzbischof Michael Ramsey, bin ich der
Ansicht, dass der Schliissel zu unserer Tradition darin liegt, dass sie ver-
sucht, Aspekte der Kirche, die in anderen Kirchen auseinanderdriften
oder zu Polarisierungen fiihren, zusammenzuhalten oder zusammenzu-
binden.'” Im besonderen gibt sich der Anglikanismus als zugleich katho-
lisch und reformatorisch, bischoéflich und synodal, universal und lokal,
biblisch und vernunftgemiiss, traditionell und offen fiir neue Einsichten zu
erkennen. Auf diese Weise hiilt der Anglikanismus zusammen, was in
Gottes Absicht zusammengehort. Er hilt Wahrheiten zusammen, damit er
Menschen zusammenhalten kann. Lassen Sie mich dazu einige ganz kur-
ze Bemerkungen machen.

a) Der Anglikanismus ist sowohl katholisch als auch reformatorisch. Er
sucht diese beiden Elemente in einer Synthese zusammenzuhalten. Er
ist katholisch, weil er in Kontinuitat mit der katholischen Kirche steht,
die tiber die mittelalterliche Periode zu den Viitern und Mértyrern der
frithen Kirche zuriickreicht. Er ist keine Erfindung des 16. Jahrhun-
derts. Er enthilt den Kanon der Schrift, die katholischen Glaubens-
symbole, das katholische dreigegliederte Amt, die katholischen Sakra-
mente; diese strukturieren Leben und Gottesdienst. Aber der Anglika-
nismus wiirdigt auch, was er der Reformation schuldet; er anerkennt,
dass er massgeblich durch die Reformbewegung des 16. Jahrhunderts
und durch seine bleibenden Prinzipien geprigt wurde, nimlich durch
den vorrangigen Platz der Schrift in der Kirche, die Rechtfertigung
durch Gnade aufgrund des Glaubens und das konigliche Priestertum
der Getauften. Die katholischen und reformatorischen Anstosse stehen
in einer Wechselwirkung zueinander und missigen sich gegenseitig.
Zum Beispiel werden die Glaubenssymbole hochgehalten weil sie ih-
ren Grund in der Schrift haben.!! Das ordinationsgebundene Amt ist

' A. MicHAEL Ramsey, The Gospel and the Catholic Church, London (Longmans
Green) 1936. Zum Ausdruck «zusammenbinden» (to bind together) vgl. PauL Avis,
The Anglican Understanding of the Church, London (SPCK) 2000, 33-49.

"' Vgl. Thirty-nine Articles of Religion, Art. 8, von 1571 bzw. 1662. Vgl. GILLIAN
R. Evans/l. Rosert WriGHT (Hg.), The Anglican Tradition. A Handbook of Sources,
London (SPCK)/Minneapolis MN (Fortress) 1991, 155-175, hier 159; bzw. 229-242,
hier 231.



Paul Avis

b)

reprisentativ und ein Zeichen dessen, was die ganze Kirche ist; die
Gemeinde feiert die Sakramente gemeinsam unter bischoflicher oder
priesterlicher Leitung. Natiirlich ist der Anglikanismus nicht die einzi-
ge kirchliche Tradition, die dies so macht.

Der Anglikanismus ist sowohl bischoflich als auch synodal. Er sucht
diese beiden Elemente in einer Synthese zusammenzuhalten. Bischofe
sind die ersten Hirten der Kirche und die ersten Spender der Sakra-
mente. [hre Aufgabe ist es, die Glaubigen zu lehren, zu heiligen und zu
regieren. Aber sie erfiillen ihre Aufgabe nicht autokratisch, sondern in
einem synodalen Kontext, in gemeinsamer Beratung mit dem Presby-
terat und der Laienschaft, denn diese leisten auf eine ithnen entspre-
chende Weise auch ihren Beitrag in der Aufgabe des Lehrens, Heili-
gens und Regierens. Der Anglikanismus erweist sich (zusammen mit
allen historischen Kirchen des Westens) als Erbe des Konziliarismus
des 15. Jahrhunderts mit seinen Hauptprinzipien von Verfassungs-
miissigkeit, Reprisentation und Konsens.!? Bischofe leiten also die
Kirche, aber sie beraten sich auch mit den Gliubigen und bemiihen
sich, sie zu iliberzeugen. Der Anglikanismus praktiziert die drei Wei-
sen von Aufsicht, welche das Lima-Dokument von 1982 identifiziert
hat: personale, kollegiale und gemeinschaftliche Aufsicht.!'* Auch hier
gilt, dass der Anglikanismus nicht die einzige kirchliche Tradition ist,
die dies so macht, und es gelingt ihm auch nicht immer, deren innere
Ausgewogenheit umzusetzen.

Der Anglikanismus hilt Universales und Lokales zusammen. Er ist
eine weltweite Gemeinschaft, die aus einer Anzahl von Kirchenpro-
vinzen oder, wie ich lieber sagen mochte, Kirchen besteht. Die Provin-
zen oder Kirchen bestehen aus Bistiimern, die ihrerseits geordnete
Gemeinschaften von Getauften mit ihrem Bischot als Mittelpunkt
sind. Die lokale Dimension der Kirche ist auf die universale hin geord-
net und umgekehrt. Sie sind miteinander verschrinkt. Eine universale
Kirche ohne lokalen Gehalt ist sinnlos, und eine lokale Kirche, etwa

12 Vgl. PauL Avis, Beyond the Reformation? Authority, Primacy and Unity in the

Conciliar Tradition, London (T&T Clark) 2006.

13 Vgl. Taufe, Eucharistie, Amt. Konvergenzerkldrung der Kommission fiir Glau-

ben und Kirchenverfassung des 6kumenischen Rates der Kirchen, in: HARDING
MEeYEr U.A. (Hg.), Dokumente wachsender Ubereinstimmung. Samtliche Berichte
und Konsenstexte interkonfessioneller Gespriche auf Weltebene. Band 1: 19311982,
Paderborn (Bonifatius)/Frankfurt (Lembeck) 21991, 545585, hier 576 (= A 26).

218



Die Berufung des Anglikanismus

d)

8)

eine Provinz, die nicht in einem grosseren Ganzen beheimatet ist, ist
ohne Verankerung und gleichsam abgeschnitten. Die Kollegialitit der
Bischofe und verschiedene Strukturen, in denen Synodalitit zur Gel-
tung kommt, halten Lokales und Universales zusammen. Der Angli-
kanismus ist selbstverstindlich nicht die einzige kirchliche Tradition,
die dies so macht, und es gelingt ihm auch nicht immer, deren innere
Ausgewogenheit umzusetzen. Tatsdchlich ringt die Anglican Commu-
nion gegenwidrtig darum, die lokale und universale Dimension der Kir-
che zusammenzuhalten, und sie sucht Modelle und Strukturen(«bonds
of affection», «instruments of unity»), um dies zustande zu bringen.
Der Anglikanismus ist sowohl biblisch als auch vernunftgemaiss. Seit
der Renaissance und der Reformation hilt er Schrift und Vernunftge-
brauch zusammen. Diese verwandten Denkbewegungen im westlichen
Europa lenkten die Gelehrten zuriick zur Bibel und zu den Schriften
der Viiter — ad fontes —, aber sie benutzten die ausgefeiltesten herme-
neutischen Methoden ihrer Zeit, um festzulegen, was die Bibel und die
Viiter sagten. The Reformatoren waren keine Fundamentalisten, son-
dern gemiss dem Wissen und den Methoden ihrer Zeit mit Unterschei-
dungsvermogen vorgehende Gelehrte, und der Anglikanismus hat ihre
Tradition fortgesetzt. Wir miissen allerdings beachten, dass das klassi-
sche anglikanische Verstidndnis der Vernunft sich stark unterscheidet
vom individualistischen, sikularen und analytischen Begriff der Ver-
nunft, mit dem wir in der Nachaufkldrungszeit und der industrialisier-
ten Welt vertraut sind. Fiir anglikanische Theologen steht seit Richard
Hooker Vernunft fiir einen gemeinschaftlichen Akt der unterscheiden-
den Wahrnehmung, der durch die Schrift gepriigt und hellwach fiir die
Tradition ist. Es ist eine gottesfiirchtige Vernunft, «die Kerze des
Herrn». Der Anglikanismus ist selbstverstandlich nicht die einzige
kirchliche Tradition, die dies so macht, und es gelingt ihm auch nicht
immer, deren innere Ausgewogenheit umzusetzen.

Schliesslich versucht der Anglikanismus, der Tradition treu zu sein
und gleichzeitig offen zu sein gegeniiber Einsichten nicht theologischer
Herkunft. Wie das Vorwort der «Declaration of Assent» meiner Kir-
che es formuliert: Die Kirche von England «bekennt den Glauben, wie
er einzig und allein in den heiligen Schriften geoffenbart und in den
katholischen Glaubenssymbolen dargelegt ist, welchen Glauben in je-

219



Paul Avis

der Generation neu zu verkiinden die Kirche aufgerufen ist»'*. Wir
konnen nur gegeniiber neuen Einsichten offen sein, wenn wie unseren
Grund in der Tradition haben. Es ist die durch thre Traditionen gefes-
tigte Gemeinschaft, in die wir gestellt sind, die uns eine Identitit und
eine Position gibt. Aber die Tradition steht nicht still. Wir stehen mitten
in einem lebendigen Traditionsstrom, aber dieser trigt uns fort zu neu-
en Ufern. Neue Einsichten sollten nur zu eigen gemacht werden, wenn
wir lang und hart mit Schrift und Tradition gerungen haben, und dies
in einer okumenischen Interpretationsgemeinschaft.’> Wir brauchen
eine gemeinschaftliche Hingabe an das Schriftstudium als die einzige
giiltige Basis, um den Weg nach vorne gemeinschaftlich zu erkennen. 't
Der Heilige Geist wird den ganzen Leib der Kirche in alle Wahrheit
leiten, deshalb miissen wir in Gemeinschaft sein, um die Fiihrung des
Heiligen Geistes zu empfangen.!”

Vor allem aber wird es richtig sein, zu sagen, dass die Berufung des
Anglikanismus heute darin besteht, zur Geltung zu bringen, was es fiir
Christen und Kirchen bedeutet, in Gemeinschaft zu sein, auch wenn sie
sich in wichtigen Fragen in der Interpretation des Glaubens nicht einig
sind. Ich behaupte, dass es unsere erste Verpflichtung unseren Mitchristen
gegeniiber ist, mit ithnen in Gemeinschaft zu sein. Die Gemeinschaft der
Kirche zu brechen, muss ein absolut letzter Ausweg sein, fiir den wir eines
Tages Rechenschaft abzulegen haben. Die Anglikaner miissen herausbrin-
gen, ob die Gemeinschaft aufrechterhalten werden kann trotz Meinungs-
verschiedenheiten beziiglich der Verfassung (Ordination von Frauen zum
priesterlichen oder bischéflichen Dienst) und besonders beziiglich ethi-
scher Fragen (wie menschliche Sexualitit angemessen gelebt wird). Ich
versuche nicht, diese Probleme hier aufzugreifen, aber wir sollten, was
immer auch unsere Ansichten sind, wenn wir daran gehen, fiir sie zu wer-

4Vgl. C15 on the Declaration of Assent, in: The Canons of the Church of Eng-
land, London (Church House Publishing) 92000, 99.

¥ Vgl. StepHEN E. Fowr/L. GREGORY JONES, Reading in Communion. Scriptures
and Ethics in Christian Life, London (SPCK) 1991.

10Vgl. EpHrAIM RANDER/PHILIP TURNER, The Fate of Communion. The Agony of
Anglicanism and the Future of a Global Church, Grand Rapids M1 (Eerdmans) 2006.

"Vgl. im Weiteren PauL Avis (Hg.), Seeking the Truth of Change in the
Church. Reception, Communion and the Ordination of Women, London (T&T Clark)
2004.

220



Die Berufung des Anglikanismus

ben oder sie umzusetzen, stets der Gemeinschaft der Kirche eingedenk
bleiben, die mit dem kostbaren Blut Jesu Christi erkauft worden ist.

Am Vorabend der Lambeth-Konferenz von 1998 schrieb ich in einem
in der Zeitschrift «Theology» verodffentlichten Artikel, was dann der da-
malige Erzbischof von Canterbury, George Carey, den in Canterbury ver-
sammelten Bischofen gegeniiber zitierte: «Obwohl die Gliedkirchen der
Anglican Communion rechtlich autonom sind..., so ist es kaum die Spra-
che von Zion, die Autonomie und den Anspruch auf Unabhingigkeit zu
beschworen. Passender im Reden von Christen und Kirchen ist die Rheto-
rik der Gemeinschaft, der gegenseitigen Aussprache und wechselseitigen
Abhiingigkeit, wo einer die Last des anderen trigt. Die Gnade, miteinan-
der ohne Behinderungen durch Zwiinge einen Weg zu gehen, ist die beson-
dere Berufung des Anglikanismus in einer pluralistischen Welt.»!8

Die seither eingetretenen Entwicklungen zeigen, dass es fiir Anglika-
ner nicht so einfach ist, «einen Weg miteinander zu gehen», wie es noch
vor einigen Jahren schien. Es bedarf der Unterstiitzung durch das Be-
wusstsein einer gemeinsamen Verantwortung, einer wechselseitigen Ver-
pflichtung und Bereitschaft, voreinander Rechenschaft abzulegen. Das ist
genau das, was das Vorhaben des «Anglican Covenant» bereitstellen
mochte. Diese Bande der Gemeinschaft zu iibernehmen, verlangt, dass
jede Gliedkirche der Communion dies freiwillig tut im Rahmen ihrer je-
weiligen kanonischen Verfahren. Aber ich habe meine Ansicht iiber den
zentralen Punkt nicht geindert und glaube nach wie vor: «Die Gnade,
miteinander ohne Behinderungen durch Zwiinge einen Weg zu gehen, ist
die besondere Berufung des Anglikanismus.»

The Revd Canon Paul D.L. Avis (geboren 1947 in Walthamstow/Essex GB),
1976 PhD (University of London); Director of the Centre for the Study of the
Christian Church und (seit 2009) Honorary Visiting Professor of Theology,
University of Exeter, seit 1998 General Secretary of the Council for Christian
Unity of the Church of England in London; 2004 Griinder der Zeitschrift
«Ecclesiology»; seit 2008 Canon Theologian of Exeter Cathedral and Dio-
cese sowie Chaplain to Her Majesty the Queen. Gewesenes und gegenwdrti-
ges Mitglied zahlreicher dkumenischer Kommissionen der Kirche von Eng-
land. Reiche Publikationstdtigkeit.

Adresse: The Council for Christian Unity, Church House, Great Smith Street,
London SWIP 3AZ, UK. E-mail: paul.avis@c-of-e.org.uk.

I8 PauL. Avis, Anglican Conciliarity and the Lambeth Conference, in: Theology
101 (1998), 245-252, hier 251f.



Paul Avis

English Summary

The analysis of the question of the special calling of Anglicanism begins by
noting the warning of the 19th century English theologian F. D. Maurice that
systems of theology, embedded in church traditions, tend to distort the insights
that they intend to preserve. Therefore we must not approach the topic of the
vocation of Anglicanism in any complacent or triumphalist spirit. The way to
avoid this is to test Anglicanism’s credentials against the four credal marks or
notes of the Church — one, holy, catholic and apostolic — and ask how Angli-
canism reflects them in its life, worship and witness. This means that the
highest vocation of Anglicanism (as of any other church) is to be an authentic
expression of the one Church of Jesus Christ. But it does this in a distinctive
way by combining, in synthesis and tension, several pairs of concepts that are
not always held together in other traditions. Thus Anglicanism is — and aspires
to be — catholic and reformed, episcopal and synodical, universal and local,
biblical and reasonable, traditional and open to new insights. It is not unique,
but remains distinctive in the way that it combines these elements.

222



	Die Berufung der Anglikanismus

