
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 100 (2010)

Heft: 3

Artikel: Die Berufung der Anglikanismus

Autor: Avis, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405069

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405069
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Berufung des Anglikanismus

Paul Avis

I
Zu Beginn unseres Nachdenkens über die besondere Berufung des
Anglikanismus1 möchte ich anderthalb Jahrhunderte zurückgehen zu einem
meiner theologischen Vorbilder und Lehrer, dem englischen anglikanischen

Theologen Frederick Denison Maurice, der von 1805 bis 1872 lebte.
Dieser war der Ansicht, dass jede der grossen christlichen Traditionen
eine wesentliche Wahrheit bezeugt, die zum Ganzen der Kirche gehört. So

legten etwa Protestanten ein notwendiges Zeugnis für die Wichtigkeit des

individuellen Gewissens ab, während Römisch-Katholiken beständig die

korporative Natur der Kirche bezeugten.2 Maurice glaubte auch, dass eine
wesentliche Wahrheit, sobald sie - was üblicherweise der Fall sei - zu
einem theologischen System ausgearbeitet wird, eine Entstellung erleidet.
Das theologische System führe dann paradoxerweise dazu, dass es die
Wahrheit, die es zum Ausdruck bringen wolle, verdeckt. Die Verfestigung
einer gottgeschenkten Einsicht in eine Art kirchliches Dogma sei kontra-
produktiv.

Die Einsicht von Maurice nährt die Vermutung, dass christliche
Traditionen, wenn sie von ihren Vertretern zu einer Systematik entwickelt werden,

sich unvermeidlicherweise defensiv gegen andere christliche Traditionen

abgrenzen. Wir müssen verschieden sein und unsere Unterschiede

konsequent bis zum Ende ausarbeiten. Diese Systeme dienen dann dazu,
die historischen Trennungen in der Kirche Christi endlos weiterzuführen.
Damit kommt man im ökumenischen Dialog aber nicht weiter. Kein theo-

1 Der vorliegende Beitrag ist eine von der Redaktion angefertigte Übersetzung
der Gastvorlesung, die Paul Avis am 21. Oktober 2009 unter dem Titel «The Vocation
of Anglicanism» im Rahmen eines Lehrauftrags am Departement für Christkatholische

Theologie der Universität Bern gehalten hat. Eine kürzere Version trug er im
Dezember 2008 auf der Provinztagung der Nipon Sei Ko Kai (Anglican Church of
Japan) in Tokio und im Januar 2009 in Christ Church, Bronxville. Diocese of New
York, sowie an der Mercer School of Theology, Diocese of Long Island, vor.

: Frederick Denison Maurice, The Kingdom of Christ [2. Auflage. 1842],
2 Bände, hg. von Alec R. Vidier. London (SCM) 1958. Eine neue Einführung in das

Denken von Maurice bietet Jeremy Morris. F.D. Maurice and the Crisis of Christian
Authority. Oxford (OUP) 2005.

IKZ 100 (2010) Seiten 209-222 209



Paul Avis

logisches Unternehmen, das die tragischen Spaltungen weiter zementiert
und so die ökumenische Aufgabe, Konvergenz und Versöhnung zu
suchen, noch schwieriger macht, kann dafür Gottes Segen erwarten.

Auch wenn wir nicht in diese Fall tappen wollen, müssen wir uns
dennoch fragen, ob es in der Vorsehung und in den Absichten Gottes so etwas
wie eine besondere Berufung der anglikanischen Tradition und der
anglikanischen Kirchen gibt. Legt der Anglikanismus. wie Maurice sagen
könnte, ein Zeugnis für bestimmte wesentliche Wahrheiten des Glaubens
oder der Ordnung der christlichen Kirche ab? Leistet der Anglikanismus
einen Beitrag zur umfassenden Gemeinschaft der Kirchen, ohne den die
Ökumene ärmer wäre? Ich werde versuchen, darauf eine Antwort zu
geben, aber zuvor sollten wir einige Vorüberlegungen anstellen.

Die Warnung von Maurice, dass die Ausarbeitung von gottgeschenkten

Wahrheiten in ein polemisches System die Wahrheiten, die es zu
bewahren sucht, schwächt, ist im Fall des Anglikanismus durchaus am Platz.
Persönlich habe ich kein Bedürfnis, Loblieder auf den Anglikanismus
anzustimmen. In England werfen Glieder anderer Kirchen Anglikanern
bisweilen Selbstgefälligkeit vor; sie halten uns vor, wir beanspruchten eine

«natürliche anglikanische Überlegenheit». Oft wurde der Verdacht des

Triumphalismus geäussert, als ob Anglikaner der Meinung seien, sie

verkörperten die beste Version des Christentums, irgendwie moralisch besser

als alle anderen. Ich muss mein Gewissen erforschen, ob ich in all dem,

was ich über all die Jahre über anglikanische Tradition und anglikanische
Ekklesiologie geschrieben habe, mich solcher Selbstgefälligkeit schuldig
gemacht habe. Ein methodistischer Kollege hat mal bemerkt, ich hätte
über den Anglikanismus als Ideal geschrieben, auch wenn die Wirklichkeit

oft ziemlich verschieden sei - was impliziert, dass das Ideal attraktiv,
die Wirklichkeit aber wenig einladend ist. Das scheint mir freilich, wenn
ich darüber nachdenke, nicht ganz fair, weil ich die Konflikte und
Widersprüche im Anglikanismus in der Vergangenheit und heute doch ganz
ausführlich und ohne sie zu verschleiern dargestellt habe. Dennoch ist der

Gedanke, dass einige es eben anders sehen, beunruhigend.3 Ich erinnere
noch daran, dass der Erzbischofvon Canterbury, Michael Ramsey, als das

Projekt einer Vereinigung zwischen der Kirche von England und der
Methodistischen Kirche in Grossbritannien auf der Generalsynode 1972

3 Vgl. besonders Paul Avis. Anglicanism and the Christian Church. London
(T&T Clark) 22002; ders.. The Identity of Anglicanism. Essentials of Anglican
Ecclesiology, London (T&T Clark) 2007.

210



Die Berufung des Anglikanismus

knapp abgelehnt wurde, es sich verbat, dass noch jemand vom Anglikanismus

als dem besseren Weg («the more excellent way») rede. Nun seien
die Methodisten die Anführer für die christliche Einheit - und dies nicht
zum ersten Mal.4

Neuere Entwicklungen in der Anglican Communion schliessen es
sicher aus, bezüglich des Anglikanismus triumphalistisch zu sein, sogar
wenn man es einmal hätte sein können. Sie zeigt sich als eine von
Auseinandersetzungen geprägte Gemeinschaft, die mit internen Spannungen und
Konflikten ringt, besonders bezüglich der Ordination von Frauen, menschlicher

Sexualität und Problemen der Autorität, die den Auseinandersetzungen

zugrunde liegen - und die Probleme sind immer noch nicht gelöst.
So scheint dies kein günstiger Moment für mein Vorhaben zu sein, nach
den wesentlichen Stärken und Einsichten des Anglikanismus, das heisst
nach seiner besonderen Berufung, zu fragen.

Andererseits ist es, wenn alles bedacht wird, vielleicht jetzt doch ein

guter, gar der richtige Zeitpunkt, unsere Frage zu stellen. Die Communion
erweist sich als belastbar. Sie geht ihre Probleme mit Entschiedenheit an.
Sie gibt nicht leichthin auf. Entwicklungen in der amerikanischen
Episkopalkirche, die 2003 im Bistum von New Hampshire ihren Ausgang
nahmen, waren der Anlass für den «Windsor Report» und den von ihm
ausgehenden Prozess, der den Vorschlag eines «Anglican Covenant» und das

interessante Projekt eines kirchenrechtlichen Kernbereichs, der allen
Provinzen oder Kirchen der Communion gemeinsam ist, einschliesst.5 Auf der

Lambeth-Konferenz von 2008 brachte der Erzbischof von Canterbury die
Mehrheit (rund drei Viertel) der Bischöfe der Communion zusammen zu
Gebet, Bibelstudium, Reflexion und Diskussion. Es gibt deutliche Anzeichen,

dass die Lambeth-Konferenz zu einem wachsenden gegenseitigen
Verständnis und zu einer harmonischeren Beziehung unter den Bischöfen
führte und auch den Entschluss mancher Bischöfe, zusammenzuhalten,
stärkte. Dies war ein gültiger, wenn auch informeller Ausdruck bischöflicher

Kollegialität. Dennoch ist die Communion damit konfrontiert, in einer

mühseligen Auseinandersetzung die trennenden Probleme zu lösen und die

beschädigte Einheit zu heilen. Es ist noch nicht klar, ob dies gelingen wird.
Aber vielleicht ist es letztlich doch die richtige Zeit, zu fragen, welches die

charakteristischen Einsichten oder Stärken unserer Tradition sind.

4Owen Chadwick. Michael Ramsey. A Life. Oxford (Clarendon) 1990. 341.

5Vgl. The Lambeth Commission on Communion (Hg.). The Windsor Report
2004. London (Anglican Communion Office) 2004.

211



Paul Avis

Wir könnten noch daran erinnern, dass die erste Lambeth-Konferenz
1867 unter ziemlich vergleichbaren Umständen einberufen wurde. Zu den

anstehenden Problemen gehörten Fragen der Interpretation der Bibel und
der Sexualethik, wie sie Bischof John William Colenso von Natal in
Südafrika aufwarf. Eine Spaltung entstand besonders bezüglich der Auslegung

der Bibel, die (im Blick auf den Pentateuch) als radikal und destruktiv

erschien, wie auch der Frage der Polygamie unter afrikanischen
Konvertiten, verstanden als ein Beispiel der notwendigen Inkulturation des

Christentums. Die Krise lief auf ein formelles Schisma in Südafrika hinaus,

das noch nicht geheilt ist.6

II
Was also ist die Berufung des Anglikanismus? Hier ist ein weiteres
Caveat am Platz. Bevor wir von einem spezifischen Ausdruck der Kirche
sprechen, sollten wir von der Kirche als Ganzer sprechen. Was ist die

Berufung der Kirche Jesu Christi, wozu ist die Kirche als solche
bestimmt? Zuerst ist zu sagen, dass die ganze Kirche (und alle Teile der

Kirche) berufen ist, sich an den vier Glaubensmerkmalen oder
Glaubensdimensionen7 der Kirche, Einheit, Heiligkeit, Katholizität und Apostolizität,

auszurichten und sich ihnen anzugleichen (oder Gott dies tun zu
lassen). Der Umstand, dass diese Merkmale sich im Glaubenssymbol (konkret

im Glaubenssymbol von Nizäa-Konstantinopel von 381) finden,
impliziert drei grundlegende Dinge:

6 Eine kurze Einführung in den Colenso-Handel findet sich in: Anthony Oliver
John Cockshut, Anglican Attitudes. A Study of" Victorian Religious Controversies,
London (Collins) 1959, 88-120; ferner auch Owen Chadwick, The Victorian Church,
Band 2, London (A&C Black) 1970, 90-95; Peter Hinchliff, John William Colenso:

Bishop of Natal, London (Nelson) 1964; Jonathan A. Draper (Hg.), The Eye of
the Storm: Bishop John William Colenso and the Crisis of Biblical Inspiration
(JSOT.S 386), London (T&T Clark) 2003, dazu die Rezension in: Journal ofAnglican
Studies 7 (1/2009) 116-124.
Zur ersten Lambeth-Konferenz vgl. Alan M.G. Stephenson, The First Lambeth
Conference 1867, London (SPCK) 1967; ders., Anglicanism and the Lambeth Conferences,

London (SPCK) 1978, 18-43; kurz auch William M. Jacob, The First Lambeth
Conference and the Anglican Communion, in: Lambeth Palace Library Annual
Review 2008, 55-68.

7 Hans Küng, Die Kirche (ORE 1), Freiburg i.Br. (Herder) 1967, 311-425, spricht
von Dimensionen.

212



Die Berufung des Anglikanismus

Erstens handelt es sich im Kontext des Glaubenssymbols um Aussagen
des Glaubens, nicht bloss um Beschreibungen dessen, was wir gerade vor
Augen haben mögen. Es handelt sich nicht um empirische Aussagen.
Niemand, der auf die Kirche, wie wir sie kennen, schaut, würde etwa sagen
«Ich kann mit meinen eigenen Augen sehen, dass die Kirche geeint und

heilig ist». Viel von dem, was empirisch vorliegt, desavouiert, was das

Glaubenssymbol sagt. Dennoch sind die genannten Merkmale wahr in den

Absichten und Verheissungen Gottes und werden sich eschatologisch
verwirklichen, wenn Gott alles zur Vollendung führt. Das ist es, was wir im
Glaubenssymbol bekräftigen.

Zweitens handelt es sich im Kontext des Glaubenssymbols aber auch

um Wahrheitsaussagen, die auf einen Tatbestand zielen. Sie sagen, was die
Kirche hier und jetzt ist. Es gibt eine Einheit und eine Heiligkeit, die zur
Kirche gehören und die sie nie verlieren wird. Katholizität und Apostolizität

sind ebenso unveräusserliche und unzerstörbare Attribute der Kirche.
Ohne sie wäre die Kirche nicht Kirche. Einheit und Heiligkeit, Katholizität

und Apostolizität sind in der Kirche inmitten der Welt real offenbar,
das heisst in diesem Leben erfahrbar, aber unvollkommen und oft verdunkelt.

Drittens geht es im Kontext des Glaubenssymbols auch um
Handlungsanweisungen. Es gilt, den Glauben zu leben, auch den Glauben im Blick
auf die Kirche. Wie in der ökumenischen Bewegung schon oft gesagt
wurde, ist die Einheit der Kirche sowohl eine Gabe als auch eine

Aufgabe - Gottes Gabe und unsere Aufgabe. Es ist das Werk Gottes, aber

wir müssen uns bemühen, es in der Kraft Gottes zu verwirklichen. Die

Heiligkeit der Kirche ist eine Gabe Gottes, nicht eine menschliche Leistung,

aber wir sind berufen, heilig zu sein, wie Gott heilig ist, und an
unserem Heil mit Furcht und Zittern zu arbeiten.

Anglikaner sind also, wie alle Christen und Christinnen und wie alle
Kirchen, dazu berufen, sich mit Hingabe darum zu bemühen, die Merkmale

oder Kennzeichen der Kirche immer mehr zu verwirklichen. Das

läuft darauf hinaus, zu sagen: «Lasst die Kirche Kirche sein». Wir müssen
das auf eine Art und Weise tun, die einerseits mit unserer eigenen Tradition

vereinbar ist und ihr entspricht, die aber andererseits unsere Tradition
hinterfragt und hilft, sie zu reformieren und zu erneuern. Ich will nun
einige aktuelle Überlegungen dazu vortragen, wie Anglikaner sich gegenüber

diesen Merkmalen der Kirche heute verhalten könnten.

213



Paul Avis

a) Die Berufung des Anglikanismus ist es einmal, die Einheit der Kirche
zu bezeugen und ihr zu dienen. Die Kirche und ihre Einheit sind ein in
Gott verborgenes Mysterium, aber durch Jesus Christus geoffenbart.
Da er der Menschgewordene ist, «Jesus Christus, gekommen im
Fleisch» (Uoh 4,2), muss die Einheit der Kirche eine leibhafte, sichtbare

Einheit sein, die in Zeit und Raum, in Fleisch und Blut Gestalt

gewinnt. Fehlende Einheit verdunkelt unser Verständnis der Kirche als

Mysterium. Sie ist ein Widerspruch in sich, eine Verleugnung des

Kreuzes Christi, in dem alle gestorben sind (2Kor 5,14), und eine
Verleugnung dessen, was Gott in der Auferweckung Jesu Christi von den

Toten getan hat. «Brecht diesen Tempel ab und in drei Tagen werde ich
ihn aufrichten... Er sprach von seinem Leib als Tempel» (Joh 2,19.21).
Gott wird jene richten, die Gottes Tempel zerstören (IKor 3,17).

b) Die Berufung des Anglikanismus ist es, die Heiligkeit der Kirche zu
bezeugen und ihr zu dienen. Heute gibt es eine Diskussion darüber, wie
wir dies tun können und welche Lebensweise, besonders im Blick
darauf, wie menschliche Sexualität zum Ausdruck kommt, diese Heiligkeit

angemessen reflektiert. In der ganzen Welt und in unserer Kirche
sind Christen über diese Sache gespalten, und vieles bleibt ungewiss.
Aber eines ist klar: Zur Kirche gehört Heiligkeit; es geht in dieser
Diskussion um die Heiligkeit der Kirche. Es ist nicht einfach eine

Angelegenheit von Individuen, die eine Wahl treffen, oder von einem kleinen

Teil der Kirche, der darüber entscheidet, wie das zu interpretieren
ist, was für die ganze Kirche wahr sein muss. Darum bedarf es der

Geduld, der Aussprache, der Zurückhaltung und des Verzichts auf

Handlungen, die für andere Teile der Kirche inakzeptabel und provo-
kativ sind und den Leib Christi zerreissen.

c) Die Berufung des Anglikanismus ist es, die Katholizität der Kirche zu
bezeugen und ihr zu dienen. Ihre Katholizität ist ihre Ganzheit, mit der
sie alle Arten und Umstände der Kinder Gottes umfasst, wenn sie

durch Glauben und Taufe dazu kommen, zur Mutter Kirche zu gehören.

Ein Ausdruck dieser Ganzheit ist die Universalität der Kirche - es

ist eine Kirche für die ganze Welt -, und das führt uns unausweichlich
zurück zum Kennzeichen der Einheit, denn diese vier Kennzeichen
oder Dimensionen der Kirche sind miteinander verbunden. Katholizität

und Einheit gehören zusammen. Das gilt auch für Heiligkeit und

Katholizität, denn Heiligkeit ist ein Kennzeichen der Authentizität für
das ganze Volk Gottes. Dennoch mag es eine Spannung zwischen
Katholizität und Heiligkeit in der Art und Weise geben, in der wir diese

214



Die Berufung des Anglikanismus

Kennzeichen in unseren spezifischen Situationen zur Geltung bringen.
Denn Katholizität bedingt eine gewisse Inklusivität. Jeder glaubende
Mensch sollte imstande sein, sich in der Kirche zuhause zu fühlen und

zu wissen, dass er willkommen und angenommen ist. Es gibt keinen
Zweifel, dass Jesus Christus in seiner Sendung und seinem Dienst ganz
und gar diese Inklusivität lebte: Er hiess alle willkommen, die zu ihm
kamen, und verurteilte keinen - mit Ausnahme jener Pharisäer, die
seine Einstellung missbilligten. Er unternahm alles, um sich mit jenen
zu verbinden und zu identifizieren, die von den religiösen Autoritäten
verworfen und die als Atissenseiter und als unrein und unwürdig, zur
Gemeinschaft zu gehören, behandelt wurden. Dies ist der Ort, wo
Jesus sich hinstellte und wo er sich heute hinstellt.s

d) Die Berufung des Anglikanismus ist es, die Apostolizität der Kirche
zu bezeugen und ihr zu dienen. Die Apostolizität der Kirche ist ihre
Verbindung mit der Sendung und der Lehre der Apostel. Diese Verbindung

besteht nicht einfach im Bestreben, nachzuahmen, was sie bei der

Verbreitung des Evangeliums taten: «Wir müssen versuchen, so zu sein
wie sie». Wie die Einheit der Kirche (und wie Heiligkeit und Katholizität)

muss auch die Apostolizität sichtbar und konkret sein. Die
wirkliche, sichtbare Verbindung zwischen der Kirche heute und der Kirche
der Apostel ist auf verschiedene Weise geformt. Wie die Reformatoren
des 16. Jahrhunderts betonten, ist Apostolizität vor allem eine Sache

der Treue gegenüber der Botschaft und der Lehre der Apostel, getreu
dem Evangelium. Das bedeutet, dass wir unsere Theologie auf den

Schriften des Neuen Testaments, die von der frühen Kirche als

glaubwürdig apostolisch beurteilt wurden, und auf der Theologie der frühen
Väter, die der Sendung der Apostel am nächsten standen, gründen
lassen. Apostolizität bezieht sich nicht nur auf die Lehre, sondern auch

auf die Verfasstheit der Kirche. Wir bemühen uns, auch in Sachen der

Kirchenverfassung apostolisch zu sein, was ihre Strukturen des Amtes
und ihre Konziliarität betrifft. Wenn wir auch anerkennen, dass es

diesbezüglich viel Verschiedenheit in den Anfangen des Christentums
gab, so anerkennen wir doch auch so etwas wie eine gradlinige
Entwicklung in der Art und Weise, wie die apostolische und nachapostolische

Kirche ihr Leben strukturierte. Wir sehen diese Verbindung mit
ihr im historischen dreigegliederten Amt von Bischöfen, Priestern und

8 Vgl. Richard A. Burridge, Imitating Jesus. An Inclusive Approach to New
Testament Ethics. Grand Rapids MI (Eerdmans) 2007.

215



Paul Avis

Diakonen und in der Art und Weise, wie der Bischof synodal oder

konziliar eingebunden ist und kollegial mit den Presbytern und
gemeinschaftlich mit den Laiengläubigen zusammenarbeitet. Auf solche

und andere Weise müssen wir imstande sein, unsere sichtbare historische

Kontinuität durch die Jahrhunderte zurückzuverfolgen bis auf die

Anfänge der apostolischen Gemeinschaft, die Jesus gründete - eine

Gemeinschaft, die sich zu allen Völkern hin ausgebreitet hat und die

für immer bleiben wird (gemäss der Lehre der Unzerstörbarkeit der

Kirche Christi, welche alle mainstream-Kirchen vertreten).

Es ist überflüssig, zu sagen, dass alles, was ich über die Berufung des

Anglikanismus gesagt habe, für alle Kirchen gilt. Die Berufung der ganzen

Kirche, die vier Glaubensmerkmale zu leben, ist die Berufung aller

Erscheinungsformen der Kirche. Ich unterstelle keinen Moment, dass dies

so etwas wie ein einzigartiges anglikanisches Privileg ist. Im ökumenischen

Dialog waren anglikanische Kirchen imstande, gewisse spezifische
andere Kirchen als authentische Ausdrucksformen der einen Kirche Jesu

Christi, die zur apostolischen Sendung des Volkes Gottes gehören, zu
erkennen und anzuerkennen. Das bedeutet, so meine ich, dass die Anglikaner

imstande sind, die Gegenwart der einen Kirche Jesu Christi in jenen
Kirchen zu sehen, und das muss bedeuten, dass sie die Glaubensmerkmale
der Kirche in ihnen wahrnehmen können. Wenn dies möglich ist, ist es

auch richtig, diesen Tatbestand gegenseitig öffentlich zu bekunden und so

einen Schritt näher auf die Einheit der Kirche hin zu machen?'

III
Nun können wir endlich unsere spezifische Frage angehen und fragen:
Was ist die besondere Berufung des Anglikanismus, wenn es denn eine

solche gibt? Wenn F.D. Maurice recht hat, so legt jede der grossen
Traditionen der christlichen Kirche in ihrer konkreten Ausdrucksweise Zeugnis
für eine bleibende Wahrheit bezüglich der Kirche ab. Dann wäre zu erwar-

9 Vgl. z.B. «The Meissen Agreement» zwischen der Kirche von England und der

Evangelischen Kirche in Deutschland von 1991: die Vereinbarung «Called to Common

Mission» zwischen der Episkopalkirche und der Evangelisch-Lutherischen Kirche

in Amerika von 2001 und «An Anglican-Methodist Covenant» zwischen der

Kirche von England und der Methodistischen Kirche in Grossbritannien von 2003.

216



Die Berufung des Anglikanismus

ten. dass auch der Anglikanismus Zeugnis für gewisse Wahrheiten ablegt.
Ich glaube, dass dies der Fall ist, obwohl er diese nicht immer mit grossem
Erfolg in die Praxis umsetzt. Mit anderen früheren Interpreten des
Anglikanismus, darunter besonders Erzbischof Michael Ramsey, bin ich der
Ansicht, dass der Schlüssel zu unserer Tradition darin liegt, dass sie
versucht, Aspekte der Kirche, die in anderen Kirchen auseinanderdriften
oder zu Polarisierungen führen, zusammenzuhalten oder zusammenzubinden.10

Im besonderen gibt sich der Anglikanismus als zugleich katholisch

und reformatorisch, bischöflich und synodal, universal und lokal,
biblisch und vernunftgemäss, traditionell und offen fiir neue Einsichten zu
erkennen. Auf diese Weise hält der Anglikanismus zusammen, was in
Gottes Absicht zusammengehört. Er hält Wahrheiten zusammen, damit er
Menschen zusammenhalten kann. Lassen Sie mich dazu einige ganz kurze

Bemerkungen machen.

a) Der Anglikanismus ist sowohl katholisch als auch reformatorisch. Er
sucht diese beiden Elemente in einer Synthese zusammenzuhalten. Er
ist katholisch, weil er in Kontinuität mit der katholischen Kirche steht,
die über die mittelalterliche Periode zu den Vätern und Märtyrern der
frühen Kirche zurückreicht. Er ist keine Erfindung des 16. Jahrhunderts.

Er enthält den Kanon der Schrift, die katholischen Glaubenssymbole,

das katholische dreigegliederte Amt, die katholischen
Sakramente; diese strukturieren Leben und Gottesdienst. Aber der Anglikanismus

würdigt auch, was er der Reformation schuldet: er anerkennt,
dass er massgeblich durch die Reformbewegung des 16. Jahrhunderts
und durch seine bleibenden Prinzipien geprägt wurde, nämlich durch
den vorrangigen Platz der Schrift in der Kirche, die Rechtfertigung
durch Gnade aufgrund des Glaubens und das königliche Priestertum
der Getauften. Die katholischen und reformatorischen Anstösse stehen

in einer Wechselwirkung zueinander und massigen sich gegenseitig.
Zum Beispiel werden die Glaubenssymbole hochgehalten weil sie

ihren Grund in der Schrift haben.11 Das ordinationsgebundene Amt ist

10 A. Michael Ramsey. The Gospel and the Catholic Church. London Longmans
Green) 1936. Zum Ausdruck «zusammenbinden» (to bind together) vgl. Paul Avis.
The Anglican Understanding of the Church. London (SPCK) 2000. 33-49.

11 Vgl. Thirty-nine Articles of Religion. Art. 8. von 1571 bzw. 1662. Vgl. Gillian
R. Evans/J. Robert Wright (Hg.). The Anglican Tradition. A Handbook of Sources.
London (SPCK) Minneapolis MN (Fortress) 1991. 155 175. hier 159; bzw. 229-242.
hier 231.

217



Paul Avis

repräsentativ und ein Zeichen dessen, was die ganze Kirche ist; die
Gemeinde feiert die Sakramente gemeinsam unter bischöflicher oder

priesterlicher Leitung. Natürlich ist der Anglikanismus nicht die einzige

kirchliche Tradition, die dies so macht.

b) Der Anglikanismus ist sowohl bischöflich als auch synodal. Er sucht
diese beiden Elemente in einer Synthese zusammenzuhalten. Bischöfe
sind die ersten Hirten der Kirche und die ersten Spender der
Sakramente. Ihre Aufgabe ist es, die Gläubigen zu lehren, zu heiligen und zu

regieren. Aber sie erfüllen ihre Aufgabe nicht autokratisch, sondern in
einem synodalen Kontext, in gemeinsamer Beratung mit dem Presbyterat

und der Laienschaft, denn diese leisten auf eine ihnen entsprechende

Weise auch ihren Beitrag in der Aufgabe des Lehrens, Heiligem

und Regierens. Der Anglikanismus erweist sich (zusammen mit
allen historischen Kirchen des Westens) als Erbe des Konziliarismus
des 15. Jahrhunderts mit seinen Hauptprinzipien von Verfassungsmässigkeit,

Repräsentation und Konsens.12 Bischöfe leiten also die
Kirche, aber sie beraten sich auch mit den Gläubigen und bemühen
sich, sie zu überzeugen. Der Anglikanismus praktiziert die drei Weisen

von Aufsicht, welche das Lima-Dokument von 1982 identifiziert
hat: personale, kollegiale und gemeinschaftliche Aufsicht.11 Auch hier
gilt, dass der Anglikanismus nicht die einzige kirchliche Tradition ist,
die dies so macht, und es gelingt ihm auch nicht immer, deren innere

Ausgewogenheit umzusetzen.
c) Der Anglikanismus hält Universales und Lokales zusammen. Er ist

eine weltweite Gemeinschaft, die aus einer Anzahl von Kirchenprovinzen

oder, wie ich lieber sagen möchte, Kirchen besteht. Die Provinzen

oder Kirchen bestehen aus Bistümern, die ihrerseits geordnete
Gemeinschaften von Getauften mit ihrem Bischof als Mittelpunkt
sind. Die lokale Dimension der Kirche ist auf die universale hin geordnet

und umgekehrt. Sie sind miteinander verschränkt. Eine universale
Kirche ohne lokalen Gehalt ist sinnlos, und eine lokale Kirche, etwa

12 Vgl. Paul Avis. Beyond the Reformation? Authority, Primacy and Unity in the
Conciliar Tradition, London (T&T Clark) 2006.

13 Vgl. Taufe, Eucharistie, Amt. Konvergenzerklärung der Kommission für Glauben

und Kirchenverfassung des ökumenischen Rates der Kirchen, in: Harding
Meyer U.A. (Hg.), Dokumente wachsender Übereinstimmung. Sämtliche Berichte
und Konsenstexte interkonfessioneller Gespräche aufWeltebene. Band 1: 1931-1982,
Paderborn (Bonifatius)/Frankfurt (Lembeck) -1991, 545-585. hier 576 A 26).

218



Die Berufung des Anglikanismus

eine Provinz, die nicht in einem grösseren Ganzen beheimatet ist, ist
ohne Verankerung und gleichsam abgeschnitten. Die Kollegialität der
Bischöfe und verschiedene Strukturen, in denen Synodalität zur
Geltung kommt, halten Lokales und Universales zusammen. Der
Anglikanismus ist selbstverständlich nicht die einzige kirchliche Tradition,
die dies so macht, und es gelingt ihm auch nicht immer, deren innere

Ausgewogenheit umzusetzen. Tatsächlich ringt die Anglican Communion

gegenwärtig darum, die lokale und universale Dimension der Kirche

zusammenzuhalten, und sie sucht Modelle und Strukturen(«bonds
of affection», «instruments of unity»), um dies zustande zu bringen.

d) Der Anglikanismus ist sowohl biblisch als auch vernunftgemäss. Seit
der Renaissance und der Reformation hält er Schrift und Vernunftgebrauch

zusammen. Diese verwandten Denkbewegungen im westlichen
Europa lenkten die Gelehrten zurück zur Bibel und zu den Schriften
der Väter - ad fontes -, aber sie benutzten die ausgefeiltesten
hermeneutischen Methoden ihrer Zeit, um festzulegen, was die Bibel und die
Väter sagten. The Reformatoren waren keine Fundamentalisten,
sondern gemäss dem Wissen und den Methoden ihrer Zeit mit
Unterscheidungsvermögen vorgehende Gelehrte, und der Anglikanismus hat ihre
Tradition fortgesetzt. Wir müssen allerdings beachten, dass das klassische

anglikanische Verständnis der Vernunft sich stark unterscheidet

vom individualistischen, säkularen und analytischen Begriff der
Vernunft, mit dem wir in der Nachaufklärungszeit und der industrialisierten

Welt vertraut sind. Für anglikanische Theologen steht seit Richard
Hooker Vernunft für einen gemeinschaftlichen Akt der unterscheidenden

Wahrnehmung, der durch die Schrift geprägt und hellwach für die
Tradition ist. Es ist eine gottesfürchtige Vernunft, «die Kerze des

Herrn». Der Anglikanismus ist selbstverständlich nicht die einzige
kirchliche Tradition, die dies so macht, und es gelingt ihm auch nicht
immer, deren innere Ausgewogenheit umzusetzen.

e) Schliesslich versucht der Anglikanismus, der Tradition treu zu sein
und gleichzeitig offen zu sein gegenüber Einsichten nicht theologischer
Herkunft. Wie das Vorwort der «Declaration of Assent» meiner Kirche

es formuliert: Die Kirche von England «bekennt den Glauben, wie
er einzig und allein in den heiligen Schriften geoffenbart und in den

katholischen Glaubenssymbolen dargelegt ist, welchen Glauben in je-

219



Paul Avis

der Generation neu zu verkünden die Kirche aufgerufen ist»14. Wir
können nur gegenüber neuen Einsichten offen sein, wenn wie unseren
Grund in der Tradition haben. Es ist die durch ihre Traditionen gefestigte

Gemeinschaft, in die wir gestellt sind, die uns eine Identität und
eine Position gibt. Aber die Tradition steht nicht still. Wir stehen mitten
in einem lebendigen Traditionsstrom, aber dieser trägt uns fort zu neuen

Ufern. Neue Einsichten sollten nur zu eigen gemacht werden, wenn
wir lang und hart mit Schrift und Tradition gerungen haben, und dies

in einer ökumenischen Interpretationsgemeinschaft.1S Wir brauchen
eine gemeinschaftliche Hingabe an das Schriftstudium als die einzige
gültige Basis, um den Weg nach vorne gemeinschaftlich zu erkennen.16

Der Heilige Geist wird den ganzen Leib der Kirche in alle Wahrheit
leiten, deshalb müssen wir in Gemeinschaft sein, um die Führung des

Heiligen Geistes zu empfangen.17

Vor allem aber wird es richtig sein, zu sagen, dass die Berufung des

Anglikanismus heute darin besteht, zur Geltung zu bringen, was es für
Christen und Kirchen bedeutet, in Gemeinschaft zu sein, auch wenn sie

sich in wichtigen Fragen in der Interpretation des Glaubens nicht einig
sind. Ich behaupte, dass es unsere erste Verpflichtung unseren Mitchristen
gegenüber ist, mit ihnen in Gemeinschaft zu sein. Die Gemeinschaft der

Kirche zu brechen, muss ein absolut letzter Ausweg sein, für den wir eines

Tages Rechenschaft abzulegen haben. Die Anglikaner müssen herausbringen,

ob die Gemeinschaft aufrechterhalten werden kann trotz.
Meinungsverschiedenheiten bezüglich der Verfassung (Ordination von Frauen zum
priesterlichen oder bischöflichen Dienst) und besonders bezüglich
ethischer Fragen (wie menschliche Sexualität angemessen gelebt wird). Ich
versuche nicht, diese Probleme hier aufzugreifen, aber wir sollten, was
immer auch unsere Ansichten sind, wenn wir daran gehen, für sie zu wer-

14 Vgl. C15 on the Declaration of Assent, in: The Canons of the Church of
England. London (Church House Publishing) 62000. 99.

"Vgl. Stephen E. Fowl/L. Gregory Jones. Reading in Communion. Scriptures
and Ethics in Christian Life. London (SPCK) 1991.

"•Vgl. Ephraim Rander/Philip Turner, The Fate of Communion. The Agony of
Anglicanism and the Future of"a Global Church, Grand Rapids Ml (Eerdmans) 2006.

17 Vgl. im Weiteren Paul Avis (Hg.). Seeking the Truth of Change in the
Church. Reception, Communion and the Ordination ofWomen, London (T&T Clark)
2004.

220



Die Berufung des Anglikanismus

ben oder sie umzusetzen, stets der Gemeinschaft der Kirche eingedenk
bleiben, die mit dem kostbaren Blut Jesu Christi erkauft worden ist.

Am Vorabend der Lambeth-Konferenz von 1998 schrieb ich in einem
in der Zeitschrift «Theology» veröffentlichten Artikel, was dann der
damalige Erzbischofvon Canterbury, George Carey, den in Canterbury
versammelten Bischöfen gegenüber zitierte: «Obwohl die Gliedkirchen der

Anglican Communion rechtlich autonom sind..., so ist es kaum die Sprache

von Zion, die Autonomie und den Anspruch auf Unabhängigkeit zu
beschwören. Passender im Reden von Christen und Kirchen ist die Rhetorik

der Gemeinschaft, der gegenseitigen Aussprache und wechselseitigen
Abhängigkeit, wo einer die Last des anderen trägt. Die Gnade, miteinander

ohne Behinderungen durch Zwänge einen Weg zu gehen, ist die besondere

Berufung des Anglikanismus in einer pluralistischen Welt.»18

Die seither eingetretenen Entwicklungen zeigen, dass es für Anglikaner

nicht so einfach ist, «einen Weg miteinander zu gehen», wie es noch

vor einigen Jahren schien. Es bedarf der Unterstützung durch das
Bewusstsein einer gemeinsamen Verantwortung, einer wechselseitigen
Verpflichtung und Bereitschaft, voreinander Rechenschaft abzulegen. Das ist

genau das, was das Vorhaben des «Anglican Covenant» bereitstellen
möchte. Diese Bande der Gemeinschaft zu übernehmen, verlangt, dass

jede Gliedkirche der Communion dies freiwillig tut im Rahmen ihrer
jeweiligen kanonischen Verfahren. Aber ich habe meine Ansicht über den
zentralen Punkt nicht geändert und glaube nach wie vor: «Die Gnade,
miteinander ohne Behinderungen durch Zwänge einen Weg zu gehen, ist
die besondere Berufung des Anglikanismus.»

The Revd Canon Paul DL. Avis (geboren 1947 in Walthamstow/Essex GB).
1976 PhD (University ofLondon); Director of the Centre for the Study of the

Christian Church und (seit 2009) Honorary Visiting Professor of Theology.
University ofExeler: seit 1998 General Secretary of the Councilfor Christian
Unity of the Church of England in London: 2004 Gründer der Zeitschrift
«Ecclesiology»: seit 2008 Canon Theologian of Exeler Cathedral and Diocese

sowie Chaplain to Her Majesty the Queen. Gewesenes und gegenwärtiges

Mitglied zahlreicher ökumenischer Kommissionen der Kirche von
England. Reiche Publikationstätigkeit.

Adresse: The Councilfor Christian Unity. Church House. Great Smith Street.
London SWIP 3AZ. UK. E-mail: paul.avis@c-of-e.org.uk.

IS Paul Avis, Anglican Conciliarity and the Lambeth Conference, in: Theology
101 (1998). 245 252. hier 25If.

221



Paul Avis

English Summary

The analysis of the question of the special calling of Anglicanism begins by
noting the warning of the 19th century English theologian F. D. Maurice that

systems of theology, embedded in church traditions, tend to distort the insights
that they intend to preserve. Therefore we must not approach the topic of the

vocation of Anglicanism in any complacent or triumphalist spirit. The way to
avoid this is to test Anglicanism's credentials against the four credal marks or
notes of the Church - one. holy, catholic and apostolic - and ask how
Anglicanism reflects them in its life, worship and witness. This means that the

highest vocation of Anglicanism (as of any other church) is to be an authentic
expression of the one Church of Jesus Christ. But it does this in a distinctive

way by combining, in synthesis and tension, several pairs of concepts that are

not always held together in other traditions. Thus Anglicanism is - and aspires
to be - catholic and reformed, episcopal and synodical, universal and local,
biblical and reasonable, traditional and open to new insights. It is not unique,
but remains distinctive in the way that it combines these elements.

222


	Die Berufung der Anglikanismus

