
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 100 (2010)

Heft: 1-2

Artikel: Zur Vorgeschichte und Entstehung des Berichts der Internationalen
Römisch-Katholisch - Altkatholischen Dialogkommission

Autor: Visser, Jan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405060

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405060
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Vorgeschichte und Entstehung des Berichts der
Internationalen Römisch-Katholisch - Altkatholischen
Dialogkommission

Jan Visser

Ich bin gebeten worden, als Einführung in das Konferenzthema einen
Überblick über die Vorgeschichte und die Entstehung des vorliegenden
Berichts der Internationalen Römisch-Katholisch - Altkatholischen
Dialogkommission (IRAD) zu geben, und dies nicht nur als eine Präsentation
historischer Daten, sondern auch im Lichte meiner Erfahrung und meiner
Sicht auf den Verlauf des Dialogs. Ich nehme mir daher die Freiheit, mich
nicht nur auf die unmittelbare Vorgeschichte zu beschränken, sondern auf
Grund meiner persönlichen Verbundenheit mit diesem Dialog früher
anzufangen - gewissermassen mit der Vor-Vorgeschichte. Dies hat mit
meinem Interesse an der Beziehung unserer altkatholischen Kirche zur
römisch-katholischen Kirche, oder besser gesagt zur Kirche von Rom, zu

tun.

1. Zur Vor-Vorgeschichte

In den Jahren nach dem Ende des Zweiten Weltkriegs erlebten wir in den

Niederlanden einen Aufschwung des kirchlichen Lebens, der von der
Ökumenischen Bewegung inspiriert war. Vor allem die ehemalige «Her-
vormde Kerk»1 zeigte eine nicht nur von dieser Bewegung, sondern auch

von der Barthianischen Theologie inspirierte Offenheit zu andern Kirchen
und zur Gesellschaft der Nachkriegszeit.

Die römisch-katholische Kirche dagegen wählte eine andere Richtung,
nämlich die der Restauration des Kurses der Vorkriegszeit, der zur
gesellschaftlichen Emanzipation der römisch-katholischen Bevölkerungsgruppe

beigetragen hatte. Dies wurde vom Soziologen Jacques A.A. van Doorn
1986 in einem Rückblick wie folgt formuliert: «Die katholische Kirche
hatte in den Niederlanden ein formidables Bollwerk errichtet und operier-

1 Die «Hervormde Kerk». die 2004 im Zug einer Fusion mit der «Gereformeerde
Kerk» und der «Evangelisch-Lutherse Kerk» in die unierte «Protestantse Kerk in
Nederland» (PKN) aufgegangen ist. war die aus der Reformationszeit herrührende
reformierte Kirche Hollands.

IKZ 100 (2010) Seiten 6-24



Zur Vorgeschichte und Entstehung des Berichts der Internationalen Dialogkommission

te von daher mit einer so beharrlichen Militanz, das es manchen
Andersgläubigen <kalt ums Herz> wurde.»2

Die Kirchenpolitik des Episkopats war darauf aus, die eigene
konfessionelle Identität zu pflegen. In den sozialen Kontakten mit Andersgläubigen

kam es darauf an, die katholische Identität zu profilieren und zu stärken.

Diese diente auch dem Bedürfnis, Glaubensgenossen und Konvertiten,
die während des Krieges ihren Halt verloren hatten, eine neue
Lebenssicherheit zu bieten. Das führte allerdings zu einem wenig offenen, eher

hierarchisch autoritären Sozialsystem, das einerseits faszinierte, andererseits

abstiess.

Als Gymnasiasten im Priesterseminar zu Amersfoort hatten wir in
jener Zeit die Gewohnheit, am Sonntag nach dem Gottesdienst im Rundfunk
den Dominikanerpater Joannes Benedictus Kors, den Direktor des
katholischen Rundfunkvereins, zu hören. Er beantwortete Fragen von Zuhörern,
Katholiken und anderen. Im zweiten Fall waren seine Antworten leicht
polemisch gefärbt. Aber es gab keine noch so schwierige oder komplizierte

Frage - er hatte stets eine klare Antwort parat, meistens mit einer neu-
scholastischen Argumentation untermauert. Wir meinten, das könne doch
nicht immer wahr sein, die römische Kirche könne doch nicht geradezu
die Wahrheit gepachtet haben. So waren wir, wie angedeutet, einerseits

fasziniert, aber zugleich - und in meinem Fall vom jansenistischen Hintergrund

her - skeptisch.
Obwohl man diesen Kurs von oben nach unten weiter zu verfolgen

versuchte, ging man von unten her einen anderen Weg. Dieser war inspiriert

von den Widerstands- und Hilfskontakten, die während des Kriegs
über die gesellschaftlichen Grenzen hinweg entstanden waren. So kam aus
der katholischen Aktion ein Prozess in Gang, der nicht nur das

Selbstbewusstsein der Laien stimulierte, sondern auch Kontakte schuf zur
protestantischen Bewegung «Kerk en Wereld (Kirche und Welt)» der «Hervor-
mde Kerk». die sich durch eine Offenheit gegenüber den politischen und

sozialkulturellen Entwicklungen der Nachkriegszeit auszeichnete. Daneben

entstanden da und dort informelle Gesprächskreise, wo Theologen
unterschiedlicher Konfession im Spektrum Rom - Reformation einander

begegneten1.

Zitiert bei: Walter Goddun u.a., Tot vrijheid geroepen. Katholieken in
Nederland 1946-2000. Baarn (Ten Have) 1999. 14.

1 A.a.O.. 4Iff.



Jan Visser

Als junger Pfarrer in Arnheim war ich an einem dieser Gesprächskreise

beteiligt. Wir kamen in einem Haus der Franziskaner zusammen, und

so machte ich Bekanntschaft mit Franziskanern, denen ich später 1974 in
Utrecht als Kollegen an der Universität wieder begegnete. Zu dieser Gruppe

gehörte der damals bekannte «Hervormde» Professor Theodorus Lam-
bertus Haitjema (1888-1972), der vor dem Krieg die Theologie Karl
Barths in den Niederlanden bekannt gemacht hatte.

Aber auch als Studenten am Seminar in Amersfoort hatten wir
Begegnungen mit Doktoratsstudenten aus Nimwegen, die uns in Amersfoort
besuchten4. Einer von diesen, mit dem der frühere Erzbischof von Utrecht,
Antonius Jan Glazemaker (geb. 1931), und ich jahrelang befreundet
geblieben sind, hatte seinen Professor gefragt, ob es gestattet sei, in unserer
Kapelle vor dem Tabernakel eine Kniebeuge zu machen, da er sich

schliesslich in einer schismatischen Kirche befand. Wir statteten einen

Gegenbesuch ab, informierten einander über unsere Geschichte und kirchliche

Lage und diskutierten über theologische Themen, die das Verhältnis

unserer beiden Kirchen direkt berührten.

Wichtig war auch die Gründung einer katholischen Organisation für
psychische Gesundheit, in der man immer offener den Zusammenhang
zwischen psychischer Ungesundheit und einer «verkrampften» Religiosität

mancher Gläubigen erörterte.
Uns fesselte auch die wachsende Liturgische Bewegung, welche die

«participatio actuosa» aller Mitfeiernden und nicht bloss der Priester
befürwortete und die sich zudem mit dem Aufblühen biblischer Frömmigkeit

als Frucht moderner Bibelwissenschaft verband.
Glazemaker und ich waren von diesen Entwicklungen beeindruckt und

spürten, dass im römischen Bollwerk Veränderungen vor sich gingen. Wir
wurden uns mehr und mehr bewusst, dass diese Veränderungen auf ein

gemeinsames Erbe hindeuteten, und liessen uns von diesen vor allem

liturgisch inspirieren5. Wir fingen an, nach Bänden aus der französischen

4 In jener Zeit gab es einen Verein von Studenten an den Theologischen Fakultäten

der Niederlande. In den 1950er-Jahren beteiligten sich daran auch die
Doktoratsstudenten der noch kleinen Katholisch-Theologischen Fakultät der Universität
Nijmegen. Auf einer der Konferenzen lernten wir als altkatholische Studenten einen

Kommilitonen aus Nimwegen kennen und meinten, es wäre wertvoll, wenn wir uns

einmal «bilateral» treffen würden.
Dazu trugen auch die Liturgievorlesungen des Seminardozenten Pfr. Cornelis

Toi (geb. 1921 bei, der uns in die Forschungsarbeit des Liturgiewissenschaftlers Josef
Andreas Jungmann einführte.



Zur Vorgeschichte und Entstehung des Berichts der Internationalen Dialogkommission

Reihe «Unam Sanetam» zu suchen, die sich meiner Meinung nach in
unsere Bibliothek verirrt hatten, und wir luden den damals ökumenisch
fortschrittlichen Protagonisten im römischen Lager, Kaplan Dr. Frans Thijssen
(1904-1990), ein, vor unserem Studentenverein über die ökumenische

Annäherung zwischen Rom und den anderen Kirchen zu sprechen.
Wir waren also der Meinung, es ändere sich etwas in der römisch-katholischen

Kirche, und das gehe uns Altkatholiken zutiefst an; wir mussten
auf diese Entwicklungen von unten her achten, denn wir stünden auf
einem gemeinsamen Glaubensfundament. Allerdings meinte unser
Seminarpräsident, Petrus Josephus Jans (1909-1994), dass wir uns irrten: Rom
bleibe Rom, und dort könne sich nichts ändern. Darin zeigte sich auch ein

Generationenkonliikt.
Der von uns erwartete Wendepunkt kam mit dem Pontifikat von Johannes

XXIII. Auf dem von ihm einberufenen Zweiten Vatikanischen Konzil
wurden bekanntlich auch altkatholische Beobachter offiziell eingeladen
und - zur ihrer Überraschung - protokollarisch nach den Orthodoxen, aber

vor den Anglikanern und Protestanten eingestuft. Infolge der im
Zusammenhang mit dem Konzil neu entstandenen Kontakte konstituierte sich in
den Niederlanden eine gemischte Gesprächsgruppe, zu der damals
hervorragende römisch-katholische Theologen wie Edward Schillebeeckx OP

(1914-2009) und Frans Haarsma (1921-2009) sowie Ökumeniker wie
Herman A.M. Fiolet OFM (geb. 1920) und der oben erwähnte Thijssen
gehörten. Ein wichtiges Mitglied war Joseph A.G. Tans (1914-1992),
Ordinarius für französische Sprache in Groningen, der sich vor allem mit der

Forschung und Rehabilitation des französischen Jansenismus beschäftigt
hatte. Dass eine nicht mehr polemisch orientierte Neubewertung dieser

Bewegung in Gang gekommen war, war mir schon durch die Arbeit des

belgischen Franziskaners Prof. Lucien Ceyssens (1902-2001) bewusst

geworden, den ich für meine Dissertation über Philippus Rovenius, den

zweiten holländischen Apostolischen Vikar aus der ersten Hälfte des

17. Jahrhunderts, konsultiert hatte.
Wie im Dezember 1965 Kardinal Bernard J. Alfrink (1900-1987),

der römisch-katholische Erzbischof von Utrecht, Kardinal Augustin
Bea (1881-1968), dem ersten Präsidenten des 1960 im Vatikan
geschaffenen «Sekretariats für die Förderung der Einheit der Christen»
berichtete, hat «seit ungefähr einem Jahre eine Gruppe holländischer
katholischer und alt-katholischer Theologen mit Mitwissen der beiderseitigen

Hierarchie ein Gespräch eröffnet über die Fragen, die die beiden
Kirchen in [sie] 1724 getrennt haben, mit der Absicht zu studieren, ob und



Jan Visser

wie in der jetzigen Lage der Kirche eine Wiedervereinigung möglich
wäre»6.

Die Gesprächsgruppe war davon überzeugt, dass die Vorbedingungen
für offizielle Gespräche, an denen Rom bisher festgehalten hatte - nämlich
die Zustimmung zu den römischen Verurteilungen des «Augustinus» von
Jansenius und der «Reflexions morales sur le Nouveau Testament» von
Pierre Quesnel -, in ihrem historischen Kontext zu sehen seien und in der

gegenwärtigen Situation nicht mehr aufrechterhalten werden könnten. In
einem Schreiben vom 14. März 1966 teilte Kardinal Bea Kardinal Alfrink
mit, dass «eine derartige Bedingung heute für die Eröffnung eines echten

Dialogs zwischen den beiden Kirchen keineswegs von der römisch-katholischen

Kirche aufrechterhalten wird»7. Am 7. November desselben Jahres

wurde dieses Schreiben in einem Gottesdienst in der altkatholischen
St.-Gertrudis-Kathedrale in Utrecht, den die beiden Erzbischöfe von
Utrecht, Andreas Rinkel (1889-1979) und Kardinal Alfrink, leiteten,
offiziell bekanntgegeben, was als «premier pas vers un dialogue ouvert, non
troublé, entre catholiques romains et vieux-catholiques» gelten muss, wie
es die Gesprächsgruppe 1965 gewünscht hatte8.

2. Zur Vorgeschichte

Dies bedeutete auch den Anfang einer offiziellen bilateralen Dialogkommission

in den Niederlanden, der bald analoge Kommissionen in Deutschland

und in der Schweiz folgten. An der Arbeit dieser Kommission beteiligte

ich mich seit Anfang 19689.

h Joseph A.G. Tans/Marinus Kok (Hg.). Rome-Utrecht. Over de historische
oorzaken van de breuk tussen de roooms-katholieke en de oud-katholieke kerken en de

huidige beoordeling van die oorzaken. aangevuld met de voornaamste documenten.
Hilversum/Antwerpen (Brand) 1966. 102.

7 A.a.O.. 104.
x A.a.O.. 100. [Vgl. auch die deutschsprachige Dokumentation «Feierliche

Eröffnung des Gespräches zwischen der römisch-katholischen und der altkatholischen
Kirche Hollands», in: IKZ 56 (1966) 234-244: französisch in: Istina 12 (1967) 102-
MO.Anm. d.Red.)

9 Vgl. dazu Jan Visser. Die Beziehungen zwischen dem Vatikan und der Utrechter

Union aus altkatholischer Sicht, in: Hans Gerny u.a. (Hg.). Die Wurzel aller Theologie:

Sentire cum Ecclesia. FS Urs von Arx. Bern (Stampili) 2003. 309-325. [Vgl.
auch die Literaturhinweise im Vorwort von: Kirche und Kirchengemeinschaft. Bericht
der Internationalen Römisch-Katholisch -Altkatholischen Dialogkommission. Paderborn

(BonifatiusVFrankfurt a.M. (Lembeck) 2009. 7-12. hier 9f. Anm. d. Red.]



Zur Vorgeschichte und Entstehung des Berichts der Internationalen Dialogkommission

Schon in den Gesprächen vor dem November 1966 redete man über die

Absicht, als ersten Schritt zur Wiedervereinigung eine pastorale Vereinbarung

aufzustellen, die eine beschränkte communicatio in sacris ermöglichen

würde. Diese Intention wurde im offiziellen Dialog aufgenommen,
und bald erarbeitete man einen diesbezüglichen Entwurf.

Es entstand aber auch das Bedürfnis, dass sich die Mitglieder der
Kommissionen untereinander beraten und darüber austauschen konnten, was in
den jeweils anderen nationalen Dialogen schon erreicht worden war und
wie am besten weiter vorzugehen sei. In dieser Absicht kamen im September

1968 mehrere altkatholische Mitglieder in Zürich zusammen. Auch
die römisch-katholischen Mitglieder hatten denselben Wunsch, und sie

versammelten sich ebenfalls Ende September in Zürich. Letztere entwarfen

anhand des damals geltenden «Directorium Oecumenicum» die
sogenannte «Zürcher Nota», die als Grundlage für die Aufnahme einer

begrenzten communicatio in sacris zwischen den beiden Kirchen dienen
sollte. Dabei stützte man sich auch auf Konzilsaussagen bezüglich der

orientalischen Kirchen und der Ökumene. Für eine communicatio in sacris

brauchte man aber die Zustimmung Roms. Deshalb war man auf der

römisch-katholischen Seite der Meinung, die Idee einer Pastoralvereinbarung

sei auf internationaler Ebene voranzutreiben.
Indessen gingen die Gespräche in den nationalen Kommissionen weiter,

wobei jede ihre eigene Traktandenliste hatte. So diskutierte man in den

Niederlanden über den sakramentalen Charakter der Kirche, ihre
Amtsstruktur, den Primat, aber auch über die Mariendogmen. Eine Publikation
zu diesen Themen war zwar beabsichtigt, kam aber nicht zustande.

Ich erinnere mich, dass die an der «Zürcher Nota» orientierte Arbeit an

einer Pastoralvereinbarung und die damit zusammenhängenden Unklarheiten

den weiteren inhaltlichen Dialog zu überwuchern drohten. Denn für
die Anwendung der «Nota», die vom Einheitssekretariat in Rom inzwischen

als nützliche Grundlage genehmigt worden war, brauchte man zur
praktischen Umsetzung die Zustimmung der Glaubenskongregation. Nun
tauchten Schwierigkeiten auf: Die Glaubenskongregation hatte Bedenken

bezüglich der sakramentalen Praxis und der kirchlichen Verwaltung der

altkatholischen Kirchen sowie - was im weiteren Verlauf zum eigentlichen

Stolperstein wurde - der Stellung der ehemals römisch-katholischen
Priester, die nunmehr (meist verheiratet) in den altkatholischen Kirchen
ihren Dienst versahen. Es dauerte bis 1972, bis diese Schwierigkeiten mit
Hilfe der römisch-katholischen Vertreter der Kommissionen und ihren

Episkopaten behoben worden waren und man in jedem Land anfangen

II



Jan Visser

konnte, auf Grund der «Nota» praktische pastorale Richtlinien zu
entwerfen. Auf römisch-katholischer Seite durfte dies aber in den nationalen
Kirchen nicht eingeführt werden ohne vorgängige Genehmigung Roms.
Dabei kamen die folgenden Rahmenbedingungen ins Spiel:
1. Obwohl eine Analogie festgestellt worden war, wurden die altkatholi¬

schen Kirchen doch nicht explizit mit den Orthodoxen gleichgestellt.
2. Die Teilnahme von Römisch-Katholiken an den Sakramenten der Alt¬

katholiken durfte keine dauerhafte Form annehmen.
3. Bei geschiedenen und wiederverheirateten Altkatholiken müsste man

sich bei der Zulassung zu den Sakramenten an die in der römisch-katholischen

Kirche geltende Disziplin halten.
4. Abmachungen der einzelnen Bischofskonferenzen mussten vor dem

Abschluss der Verhandlungen dem Sekretariat für die Einheit der
Christen und der Internationalen Altkatholischen Bischofskonferenz
(IBK) unterbreitet werden.

5. Für Deutschland wurde noch ein fünfter Punkt hinzugefügt, der sich

mit der Frage ehemaliger römisch-katholischer Geistlicher befasste,
die zur altkatholischen Kirche übergetreten waren. Bei den Verhandlungen

sollte dieser Tatsache und deren eventuellen Folgen gebührend
Rechnung getragen werden.

Allmählich wurde mir klar, dass die Sprache und das Bestreben des Ein-
heitssekretariats einerseits und der Glaubenskongregation andererseits
sich voneinander unterschieden. Während das Einheitssekretariat sich in
der Folge des Aufbruchs des Zweiten Vatikanischen Konzils auf neue
zwischenkirchliche Beziehungen einstellte, beharrte die Glaubenskongregation

auf einer Art von vorkonziliarem Verhalten. Dies nährte bei den
altkatholischen Mitgliedern - mindestens in den Niederlanden - mehr oder

weniger die Zweifel, ob das angestrebte Ziel wirklich erreichbar sei. Diese

wurden verstärkt, da der niederländischen römisch-katholischen Kirche
innerhalb kurzer Zeit von Rom zwei neue Bischöfe faktisch «aufgezwungen»

wurden: Adrianus J. Simonis in Rotterdam und Joannes B.M. Gijsen
in Roermond; letzterer äusserte die Ansicht, seine Kirche in den Niederlanden

sei unter der Leitung des Episkopates ernsthaft krank geworden,
was sich auch in der Öffnung zu anderen Kirchen manifestiere... Auch

gegen den sehr aufgeschlossenen Theologen Schillebeeckx, der ein
Mitglied unserer Kommission war, wurde in jenen Jahren Anklage erhoben.

Diese Ereignisse belasteten die Mitglieder der Kommission und brachten

ihre Arbeit ins Stocken. So kamen wir im Jahr 1974 nur ein einziges
Mal zusammen, um uns eingehend mit einer für die holländische Situation

12



Zur Vorgeschichte und Entstehung des Berichts der Internationalen Dialogkommission

geeigneten Anwendung der «Nota» zu befassen und uns Gedanken zu
einem diesen Schritt begleitenden Hirtenbrief der beiden Episkopate zu
machen. Aber die römische Zustimmung zu einer Pastoralvereinbarung
unterblieb. Inzwischen war Kardinal Willebrands Kardinal Alfrink als

Erzbischof in Utrecht nachgefolgt. Er blieb Präsident des Einheitssekretariates

in Rom. Als Erzbischof oblag ihm die Aufgabe, die seit dem Amtsantritt

von Bischofs Gijsen wachsenden Spannungen innerhalb der
römisch-katholischen Bischofskonferenz in den Niederlanden zu beheben.

Die Polarisation zwischen Fortschritt und Beharren innerhalb der
römischkatholischen Kirche lähmte die zwischenkirchlichen Beziehungen.

Dies zeigte sich übrigens auch in Deutschland, wo bestimmte Mitglieder

des deutschen römischen Episkopates sicher auch eine Rolle spielten,
dass die Verwirklichung eines neuen Verhältnisses zwischen Alt- und
Römisch-Katholiken in Deutschland damals scheiterte. Für diese waren nicht
zuletzt die von Rom zur altkatholischen Kirche übergetretenen Priester
und die altkatholische Bereitschaft, sie aufzunehmen, ein wichtiger Grund
für ihre Zurückhaltung. Als Reaktion ging die deutsche altkatholische Kirche

andere ökumenische Wege - man denke an die Eucharistie-Vereinbarung

mit der Evangelischen Kirche in Deutschland von 1985 -, was die

römisch-katholischen Gegner einer Pastoralvereinbarung wiederum in
ihrer Ablehnung bestätigte.

Als auch der 1980 von Kardinal Willebrands unternommene Versuch10,

auf einem andern Weg als mit der «Zürcher Nota» das Ziel einer
beschränkten communicatio in sacris zu erreichen, schliesslich scheiterte
und vom Vatikan - von welcher Dikasterie ist mir unbekannt - erklärt
wurde, die «Zürcher Nota» sei nie als Grundlage einer Pastorationsverein-

barung betrachtet worden, und sogar die Initiative, man möge den
festgefahrenen Dialog auf internationaler Ebene weiterführen", abgelehnt wur-

10 Willebrands meinte auf dem Weg eines Indults das Ziel der «Zürcher Nota» zu
erreichen. Nachdem für die Niederlande und die Schweiz auf diesem Weg eine

Pastoralvereinbarung in Reichweite war. gab es für Deutschland wieder Schwierigkeiten; da

die Altkatholiken eine Pastoralvereinbarung nur in einem (alle drei Länder einschlies-

senden) Junktim verwirklichen wollten, blieb auch dieser Vorgang stecken. In den

Niederlanden einigten sich Kardinal Willebrands und Erzbischof Marinus Kok (1916-
1999) am 30. August 1980 auf einen Entwurf einer Vereinbarung, der aber aus dem

genannten Grund nicht promulgiert wurde.
" 1985 ergriff anlässlich des Papstbesuches in den Niederlanden Erzbischof

emer. Kok die Initiative und schlug vor, den Dialog auf internationaler Ebene fortzusetzen;

das heisst, er sollte zwischen dem Vatikan und der IBK geführt werden. In der

13



Jan Visser

de, wie der Nachfolger von Willebrands als römisch-katholischer
Erzbischofvon Utrecht, Kardinal Simonis, mitteilte, da schien es um 1990, dass

der Dialog total in einer Sackgasse geendet hatte12. Waren also doch unsere

damaligen Lehrer im Recht, als sie mir und Glazemaker vorhielten, wir
seien in unserer Begeisterung naiv, denn Rom bleibe immer Rom?

Im Prozess des Dialoges wurde mir unausweichlich klar, dass es in der
römisch-katholischen Kirche eine unterschiedliche Rezeption der vom
Zweiten Vatikanischen Konzil eröffneten Wege im Blick auf ihr Zeugnis
in der Welt und ihre Beziehungen zu anderen Kirchen gab und gibt. Meinten

eher fortschrittlich ausgerichtete Bischöfe und Theologen, es gälte
jetzt sowohl nach innen wie nach aussen neue, durch Offenheit charakterisierte

Verhältnisse zu schaffen, waren andere mehr besorgt um die
Kontinuität und die Bewahrung der Identität der Kirche, wie sie sich im Geist

von 1870 herausgebildet hatte. Wurde auf dem Konzil der Wert und die
Würde der lokalen Kirchen hervorgehoben - was in unserm Fall die
Möglichkeit bot, auf der lokalen nationalen Ebene zu neuen Formen von
Kirchengemeinschaft zu kommen -, so kontrastierte dies mit einer Furcht,
dass eine relative Selbständigkeit der nationalen Kirchenprovinzen zu eine

Lockerung der zentralen römischen Autorität führen würde.
Das zeigte sich im Dialog mit den Altkatholiken an den zwiespältigen

Reaktionen auf die Initiative, in den verschiedenen Ländern zu einer neuen

bilateralen Beziehung zu kommen. Einerseits wollte man die ökumenische

Einstellung nicht aufgeben, andererseits wurde dieses Engagement
von immer wieder aufgestellten Bedingungen, die meistens im Grund
nicht theologischer, sondern kirchenrechtlicher Natur waren, gehemmt13.
Dass all dies jedoch das persönliche Engagement nicht hinderte, zeigt sich
bei Männern wie Kardinal Willebrands und Erzbischof Kok, die ihre
Bemühungen nicht aufgaben, den Weg zur Wiedervereinigung der Kirchen
offenzuhalten. Das gründete in der Überzeugung, dass man einander sehr

nahe stand, und diese Erfahrung sollte doch einen Weg zur Überwindung
des Schismas eröffnen.

Folge kam es zu einer Begegnung von Kok und Prof. Kurt Stalder (1914-1996) mit
Kardinal Willebrands in Bern.

12 Visser, Beziehungen (wie Anm. 9). 312-319
13 Die Frage, inwieweit die theologische Entwicklung in der römisch-katholischen

Kirche noch immer von zentralen kirchenrechtlichen Bedingungen abhängig ist

und bleibt, steht nach wie vor im Raum.

14



Zur Vorgeschichte und Entstehung des Berichts der Internationalen Dialogkommission

Der Eindruck, dass der so hoffnungsvolle Aufbruch zu einer neuen Beziehung

zwischen beiden Kirchen in einer Sackgasse festgefahren war, hat
sich aber nicht bewahrheitet. Denn der «Päpstliche Rat zur Förderung der
Einheit der Christen» (das ist seit 1988 der Name für das Einheitssekretariat)

lancierte eine neue Initiative. 1994 trafen sich im Rahmen des

Altkatholikenkongresses in Delft der Erzbischof von Utrecht, Jan Antonius
Glazemaker, der damalige christkatholische Bischof Hans Gerny (geb.
1937), Dr. Heinz-Albert Raem (1950-1997), der Vertreter des Vatikans,
der beim Einheitsrat das Dossier der altkatholischen Kirchen betreute, und
ich zu einer informellen Begegnung. Wir sprachen darüber, wie die
Hindernisse überwunden werden könnten, um den Dialog, nunmehr auf
internationaler Ebene, wieder aufzunehmen. Dazu sollte vom Einheitsrat und

von der IBK eine gemeinsame Kommission aufgestellt werden, die Richtlinien

zu erarbeiten hätte, wie beim Übertritt von Priestern der einen in die
andere Kirche vorzugehen sei. Kardinal Edward I. Cassidy (geb. 1924),
der damalige Präsident des Einheitsrates, schlug vor, dass zur Regelung
dieser Frage die beiden niederländischen Episkopate eine gemeinsame
Kommission beauftragen sollten, ein entsprechendes Dokument zu
erarbeiten.

Diese Kommission kam im Mai 1996 in Utrecht zusammen14. Bei der

Auswertung des bisherigen Dialogprozesses waren die Bemerkungen von
Dr. Raem von einiger Bedeutung: Der Begriff «Kirche» sei auf die
altkatholische Kirche anwendbar, deshalb sei die «Zürcher Nota» den

Dokumenten über die orientalischen Kirchen vergleichbar. Das päpstliche Indult
von 1980 sei für die drei Länder Niederlande, Deutschland und die Schweiz

beabsichtigt gewesen, doch hätte der deutsche Kardinal und Erzbischof
von Köln, Joseph Höffner (1906-1987), damals die Sache nicht weiterführen

wollen. Auch meinte Raem, dass ein Übertritt von Priestern möglich
sein sollte, wenn man nur umsichtig genug und in transparenter Kommunikation

vorgehe. Die Kommission beschloss, diesbezügliche Richtlinien
zu erarbeiten. Sie sollten zuerst vom Einheitsrat wie von der IBK begutachtet

werden und dann den Episkopaten zur Ratifikation zugestellt werden.

14 Anwesend waren auf römisch-katholischer Seite Kardinal Adrian J. Simonis

(Erzbischof von Utrecht), Mgr. Dr. Joseph Lescrauwaet (Weihbischof von Haarlem).
Bischofsvikar Dr. Th.C.M. van Montfoort: Dr. Heinz-Albert Raem (vom Päpstlichen
Einheitsrat): auf altkatholischer Seite Mgr. Marinus Kok (emer. Erzbischof von
Utrecht). Mgr. Teun J. Horstman (Bischof von Haarlem). Prof. Dr. Jan Visser (Universität
Utrecht).

15



Jan Visser

Im August 1996 lag ein Entwurf vor, der im gleichen Jahre, nachdem
die IBK auf ihrer Sitzung in Tainach (Österreich) einige kleine Änderungen

vorgeschlagen hatte, sowohl vom Einheitsrat als auch von der IBK
genehmigt wurde. Es war nun an den lokalen nationalen römisch-katholischen

Episkopate, die Richtlinien gutzuheissen. Mit Hinweisen auf ihre
internen Kompetenzen lehnten aber mehrere dieser Episkopate sie ab. Das

war sehr enttäuschend.
Aber dann gelang es dem altkatholischen Bischof Joachim Vobbe, mit

dem Bischof von Mainz, Karl Lehmann (geb. 1936), dem damaligen
Vorsitzenden der deutschen römisch-katholischen Bischofskonferenz, für
Deutschland, wo die Sache mit den übergetretenen Priestern immer wieder

hochgespielt wurde, im Jahre 1999 zu einer Vereinbarung im Sinn
einer Empfehlung zu gelangen, die im Grossen und Ganzen den oben
genannten Richtlinien entsprach15. Damit sei, wie der damalige Sekretär des

Einheitsrates, Bischof Walter Kasper, zu Erzbischof Glazemaker und mir
anlässlich unseres Besuches im Vatikan bei der ökumenischen Eröffnung
des vierten heiligen Pforte am 25 Januar 2000 sagte, eine wichtige Kuh

vom Eis gezogen... Bei dieser Gelegenheit begegneten wir auch dem
Bischof von Würzburg und Vorsitzenden der Ökumenekommission der
deutschen Bischofskonferenz, Paul-Werner Scheele, der uns versicherte, dass

wir den Dialog unbedingt weiterführen sollten. Anwesend war auch

Dr. Matthias Türk, der im Einheitsrat nach dem frühen Tod von Dr. Raem

mit dem altkatholischen Dossier betreut worden war.
Obwohl mir und anderen im Dialog mit Rom Enttäuschungen nicht

erspart geblieben waren, war ich nun froh, dass der Dialog wieder
aufgenommen werden konnte. Denn positive Erfahrungen in den verschiedenen
Phasen von Kommissionsarbeiten und nicht zuletzt die persönlichen und

freundschaftlichen Kontakte mit Kollegen hatten mich nicht davon
abbringen können, dass ein neues Verhältnis zwischen unseren beiden
Kirchen in der Schubkraft des Zweiten Vatikanischen Konzils anzustreben
sei. Schliesslich hat sich mir immer wieder bestätigt, was im Titel eines

gleich zu erwähnenden Berichts festgehalten ist: Wir teilen ein gemeinsames

Erbe. Das Schisma kann überwunden werden, und das Klima für eine

Annäherung ist noch immer da. Auch theologisch machte man dazu in der

Schweiz wichtige Schritte: Dort hatte die Christkatholisch - Römisch-
Katholische Gesprächskommission (CRGK) ihre Arbeit fortgesetzt und

15 Der Text ist veröffentlicht in: IKZ 94 (2004) 277f. Zum Empfehlungscharakter
vgl. Art. 14 des Statuts der Deutschen Bischofskonferenz.



Zur Vorgeschichte und Entstehung des Berichts der Internationalen Dialogkommission

wichtige Konsenstexte über das Verhältnis von Ortskirche und Universalkirche

(1981) und über die Unfehlbarkeit der Kirche (1993) erarbeitet16.

Zur gleichen Schlussfolgerung hinsichtlich der Überwindung des

Schismas kam in den Niederlanden auch eine 1997 von der römisch-katholischen

Sankt-Willibrord-Vereinigung gebildete gemischte Arbeitsgruppe,

die 2002 ihre Arbeit mit einem Bericht über das gemeinsame Erbe
abschloss17. Darin wird nicht nur eine communicatio in sacris im Sinn von
CIC 1983 c. 844 befürwortet, sondern auch empfohlen, die beide Episkopate

möchten in gemeinsamen pastoralen und kirchlichen Bereichen
zusammenarbeiten.

Mit den positiven Signalen aus Rom konnten also die Vorbereitungen für
die Fortsetzung des Dialogs in Angriff genommen werden. Da zur IBK
inzwischen neue Mitglieder zählten, welche diese Vorgeschichte nicht
miterlebt hatten, erstellten Erzbischof emer. Glazemaker, Prof. Günter
Esser (Bonn) und ich im Jahr 2001 einen Überblick über den bisherigen
Verlauf des Dialogs zusammen mit einer Auswertung der dabei
aufgetauchten Probleme, die in der neuen Phase des Dialogs aufgegriffen werden

sollten; dazu gehörte nunmehr auch die Einführung der Ordination
von Frauen zum priesterlichen Dienst in der Mehrheit der altkatholischen
Kirchen18. Bald wurde sowohl von der IBK wie vom päpstlichen Einheits-

16 Der erstgenannte Text wurde u.a. veröffentlicht in: IKZ 72 (1982) 33^15; er ist

wiederabgedruckt im Anhang von: Kirche und Kirchengemeinschaft (wie Anm. 9),
74-85. Der zweite Text konnte wegen der fehlenden Einwilligung der römisch-katholischen

Schweizer Bischofskonferenz nicht publiziert werden.
17 Het gezamenlijk erfgoed in vreugde delen. Advies aan het bestuur van de Katholieke

Vereniging voor Oecumene inzake de verhouding tussen de Oud-Katholieke en de

Rooms-Katholieke Kerk in Nederland, 's-Hertogenbosch (Katholieke Vereniging voor
Oecumene) o.J. [2004] vgl. http://www.okk-enkhuizen.org/pdf/19_GezErfgoedIn-
VreugdeDelen.pdf (15.01.2010); deutsch als: «Das gemeinsame Erbe freudig miteinander

teilen.» Empfehlung an den Vorstand der «Katholischen Vereinigung für
Ökumene» zum Verhältnis zwischen der Altkatholischen und der Römisch-katholischen
Kirche in den Niederlanden, in: IKZ 94 (2004) 249-276. Die «Katholieke Vereniging
voor Oecumene» besteht seit 2001 als Ergebnis einer Fusion der 1948 gegründeten «Sint

Willibrord Vereniging» und der älteren «Aktie en Ontmoeting Oosterse Kerken».
18 Bericht für die Internationale Altkatholische Bischofskonferenz der Utrechter

Union über die Vorbereitung einer internationalen Konsultation als Ausgangspunkt für
einen internationalen Dialog zwischen der römisch-katholischen Kirche und den

altkatholischen Kirchen der Utrechter Union. Festtag der Heiligen Petras und Paulus.
29. Juni 2001 - unveröffentlichtes Typoskript von 3 Seiten.

17



Jan Visser

rat eine kleine Vorbereitungsgruppe ernannt, die im März 2003 in Stutt-

gart-Hohenheim zu einer Konsultation zusammentrat19.

Damit die römisch-katholischen Teilnehmer informiert wurden, gab es

einführende Referate über Geschichte und Struktur der altkatholischen
Kirche. Die Vorbereitungsgruppe schlug

«der IBK und dem Päpstlichen Rat die Einrichtung einer internationalen
Dialogkommission vor, die unter Würdigung der bisherigen nationalen Gesprächsergebnisse

in den Niederlanden, in Deutschland und in der Schweiz den

Dialog weiterführt. Auf nationaler Ebene wurde bisher eine weitgehende
Übereinstimmung festgestellt in Fragen des Glaubens und der Kirchenverfassung,

insbesondere hinsichtlich der Göttlichen Offenbarung und ihrer
Übermittlung durch das Zeugnis der Hl. Schrift und der Kirche, der sieben Sakramente

und des kirchlichen Amtes, das in der apostolischen Sukzession gründet
und ausgeübt wird.»

Dabei sollten «die noch verbliebenen Differenzen unter Berücksichtigung

der bilateralen Dialoge mit den orthodoxen, anglikanischen und
lutherischen Kirchen einer Klärung zugeführt werden». Als Themen des

künftigen Dialogs schlug die Vorbereitungsgruppe vor:

«a) Die Autorität in der Kirche und die Ausübung des Petrusdienstes auf der
Basis der Enzyklika <Ut Unum sint>, und anderer relevanter Dokumente
sowie das Verhältnis von Ortskirchen und Universalkirche.

b) Die theologische Entwicklung in beiden Kirchen, Kontinuität und Kontex¬
tualität der Tradition, z.B im Hinblick auf die Zulassung von Frauen zum
geistlichen Amt in der alt-katholischen Kirche.

c) Die Klärung der kirchenrechtlichen Frage des Übertritts von Geistlichen
und Laien der römisch-katholischen Kirche zur alt-katholischen Kirche
(vgl. u.a. c. 1364 CIC) sowie der gegenseitigen Zulassung zu den
Sakramenten (vgl. u.a. c. 844 CIC).»20

19 Mitglieder waren auf altkatholischer Seite Prof. emer. Jan Visser, Prof. Günter
Esser sowie lie.theol. Maja Weyerman (Bern) als Sekretärin: auf römisch-katholischer
Seite Prälat Hubert Bour (Rottenburg a.N.) - den ich 2002 in einem vorbereitenden
Gespräch mit Bischof Vobbe in Bonn kennen gelernt hatte -, P. Jean-Blaise Felley SJ

(Fribourg CH) sowie Dr. Matthias Türk (Rom) als Sekretär.
2(1 Bericht der Vorbereitungsgruppe eines künftigen internationalen

Alt-katholischen/römisch-katholischen Dialogs an die Internationale Alt-Katholische
Bischofskonferenz der Utrechter Union und den päpstlichen Rat zur Förderang der Einheit der

Christen. 15. März 2003 - unveröffentlichtes Typoskript von 2 Seiten: vgl. auch IKZ
93(2003) 196.



Zur Vorgeschichte und Entstehung des Berichts der Internationalen Dialogkommission

3. Zur Arbeit der neuen Dialogkommission (IRAD)

In Mai 2004 nahm die von der Internationalen Altkatholischen
Bischofskonferenz (IBK) und vom Päpstlichen Rat zur Förderung der Einheit der
Christen konstituierte Internationale Römisch-Katholisch - Altkatholische

Dialogkommission (IRAD) ihre Arbeit auf.
Die altkatholische Seite umfasste Bischof Fritz-René Müller (Bern -

Co-Präsident), Prof. emer. Jan Visser (Zeist), Prof. Urs von Arx (Bern), die
beide ihre frühere Dialogarbeit mit Rom fortsetzten, sodann Prof. Günter
Esser (Bonn) und Prof. Angela Berlis (Utrecht). Das Sekretariat wurde
zunächst von verschiedenen Personen wahrgenommen: lie. theol. Maja
Weyerman (Bern), Drs. Peter-Ben Smit (Bern), Pfr. Harald Münch
(Egmond aan Zee); ab der 6. Sitzung amtete Pfr. Mag. Martin Eisenbraun

(Salzburg). Römisch-katholische Mitglieder waren: Bischof emer. Paul-
Werner Scheele (Würzburg - Co-Präsident) - er gehörte (1972) schon der
früheren gemischten Gesprächskommission in Deutschland an -,
Weihbischof Jan van Burgsteden (Haarlem/Amsterdam), Domkapitular Prälat
Hubert Bour (Rottenburg), Prof. Hans Jörg Urban (Paderborn), Prof.
Heinrich J.F. Reinhardt (Bochum). Als Sekretär amtete Dr. Matthias Türk
(Rom). Mit diesen Kommissionsmitgliedern erlebte ich, was es heisst, mit
aufgeschlossenen, ökumenisch eingestellten römisch-katholischen
Dialogpartnern zusammenarbeiten zu können, denen es ernst ist, die
Überwindung der Kirchenspaltung voranzutreiben. Das zeigte sich im Verlauf
der elf Sitzungen, die ich im Folgenden freilich nicht im Einzelnen
referiere; bezüglich der erörterten Themen verweise ich auf die Referate von
Urs von Arx, Günter Esser und Hans Jörg Urban. Mir geht es im Folgenden

mehr darum, Ihnen etwas von der Atmosphäre eines theologischen
Dialogs «auf gleicher Augenhöhe» zu vermitteln.

Zunächst informierte man sich wechselseitig über den Vorgang der

vorherigen nationalen Dialoge und die Bemühungen hinsichtlich der - nie

approbierten - pastoralen Vereinbarungen. Nach einer Inventarisation der

dogmatischen Unterschiede entschloss man sich, diese mit der Methode
der differenzierten Konsenses aufzuarbeiten. Diese geht von der Frage
aus: «Was können wir gemeinsam sagen?» Es wurden die wichtigsten
ekklesiologischen Themen identifiziert. Die Redaktion des ständig
wachsenden Textes, der von der Kommission stets kritisch reflektiert wurde, lag
bei von Arx und Urban. Dabei wurden immer wieder andere bilaterale
oder multilaterale ökumenische Texte mit berücksichtigt; ich nenne hier
die römisch-katholisch - evangelisch-lutherische Studie «Communio

19



Jan Visser

Sanctorum» (an der Scheele und Urban mitgearbeitet hatten) oder die

anglikanisch - römisch-katholischen ARCIC-Texte «The Final Report» und

«Authority in the Church» oder Texte von «Faith and Order» wie etwa
«The Nature and Mission of the Church».

Die Arbeit war von Anfang an eingebettet in Gottesdienste am Morgen
(Eucharistie) und am Abend (Vesper); sie wurden im Wechsel nach dem

Ritus der römisch-katholischen und einer altkatholischen Kirche gefeiert.
Nach meiner Meinung erfuhren wir auch in der Liturgie, wie nahe wir
einander stehen. Das trug zum Eindruck bei, dass wir, wie es auch im
Bericht gesagt wird, zu einer Familie gehören, aber es liess auch das
Gefühl einer gewissen Anomalie aufkommen, dass wir nicht die Kommunion
miteinander teilten.

Im Laufe der Sitzungen wurde uns immer bewusster, wie viel wir auch

theologisch «gemeinsam sagen» konnten, wenn wir uns an der in der

neueren ökumenischen Diskussion gut eingeführten CommMm'o-Ekklesio-

logie orientierten. Das betrifft nicht nur das Verhältnis von lokaler und

überlokaler und universaler Kirche, sondern eben auch das Papstamt,

wenn es als ein in konzilaren und synodalen Prozessen situierter Dienst an

der Einheit der Kirche konzipiert wird. Allerdings blieben beim
diesbezüglichen Grundkonsens nach wie vor verbleibende Differenzen zu notieren,

die aufzuarbeiten einer zukünftigen Arbeit aufgegeben ist. Dies wird
auch davon abhängig sein, wie sich das Anliegen, zu einer von anderen
Kirchen rezipierbaren Form der Autorität und Funktion des Papstes zu

kommen, in der römisch-katholischen Kirche durchsetzen wird.
Es war eine Folge derartiger miteinander geteilter Einsichten und

Erwartungen wie auch des gewachsenen gegenseitigen Vertrauens, dass die

Kommission im Mai 2006 auf der 5. Sitzung in Elspeet NL sich die Frage

zu stellen begann, ob nicht die Möglichkeit einer Kirchengemeinschaft ins

Auge zu fassen und konkret zu untersuchen sei. Dies lag ja nicht im expliziten

Mandat der Kommission. Nach einigem Zögern verfolgte sie diesen

Weg. Damit rückten aber auch eine Reihe von Problemfeldern in den

Blickpunkt, zu welchen die Kommission sich zu äussern hatte. Diese wurden

nun als weitere «noch offene Fragen» thematisiert, die den
ekklesiologischen Grundkonsens nach Meinung der Kommission nicht aufheben
konnten. Siebeziehen sich auf die Mariendogmen von 1854 und 1950, die

Ordination von Frauen zum priesterlichen Dienst, die Verheiratung von
Bischöfen und Priestern, dann aber auch auf die Position ehemaliger
römisch-katholischer Priester und Laien, welche der altkatholischen Kirche
beigetreten und damit bestimmten Sanktionen des CIC unterworfen sind.

20



Zur Vorgeschichte und Entstehung des Berichts der Internationalen Dialogkommission

Bei einigen dieser Themenfeldern erwiesen sich die Perspektive und die

Kompetenz eines Kirchenrechtlers als äusserst wertvoll. Es bleibt die
Aufgabe anderer, zu bewerten, ob diese Divergenzen eine Überwindung der

Trennung verunmöglichen und so den prinzipiellen Konsens relativieren.
Die altkatholischen Mitglieder machten sich ihrerseits Gedanken über

die Form einer möglichen Kirchengemeinschaft, bei der die relative
Autonomie der altkatholischen Kirchen innerhalb einer Gemeinschaft mit Rom
gewahrt wird. In diesem Zusammenhang kam erneut die Frage aufs Tapet,
inwiefern die Altkatholiken von Rom in ihrer Ekklesialität als irgendwie
gleichwertig mit den Orientalen betrachtet werden könnten21.

Eine letzte, aber wichtige Bemerkung im Rückblick auf die Arbeit der

Kommission betrifft die Schwierigkeit, mit der sich wohl jede Dialogkommission

konfrontiert sieht: Was denjenigen, welche nur das gedruckte
Ergebnis unserer Arbeit in den Händen halten, kaum kommuniziert werden

kann, ist die Vertrauen schaffende Entdeckerfreude, welche die am Dia-
logprozess Beteiligten immer wieder beglückt hat.

Ich streife hier zum Schluss ein Thema in der Meinung, dass es auf

unserer Tagung zur Sprache kommen wird, da es die Grundlage unseres
Konsenses berührt, nämlich die Art und Weise, wie man in der Communio-

Ekklesiologie «Gemeinschaft» versteht. In einem einleuchtenden Beitrag
weist Johannes Brosseder auf dieses Problem hin22. «Communio» im
altkirchlichen Sinne, die vom Zweiten Vatikanum als Modell für neue

21 Zur Frage, ob die Altkatholiken in der Sprachregelung des Ökumenismusde-
krets des Zweiten Vatikanischen Konzils (UR) vom November 1964 zu den «Ecclesiae»

oder den ««Communitates ecclésiales (a nobis seiunctae)» zählen, gibt es keine
«authentische» Verlautbarung von römischer Seite (vgl. das Vorwort des
Kommissionsberichts S. 1 lf.). In der 2000/2001 von der Pontificia Facoltà Teologica dell'Italia
meridionale - Sezione «S. Tommaso d'Aquino» angenommenen und von Bruno Forte
betreuten Dissertation von Pierluigi Cipriani, Defectus Ordinis. Tesi di Dottirato in

Teologia dommatica cristologica, kommt der Autor (S. 133-135) zum Schluss, dass

die Altkatholiken (und die Anglikaner) in UR zu den «Kirchen» gezählt werden; vgl.
Peter Walter, «Sacramenti Ordinis defectus» (UR 22,3). Die Aussage des II.
Vaticanums im Licht des ökumenischen Dialogs. Zum Ergebnis der Studie von Pierluigi
Cipriani, in: Dorothea Sattler/Günther Wenz (Hg.), Das kirchliche Amt in apostolischer

Nachfolge. Bd 3: Verständigungen und Differenzen (Dialog der Kirchen 14),

Freiburg i.Br. (Herder)/Göttingen (V&R) 2008, 86-101, hier 89 (Anm. d. Red.).
22 Johannes Brosseder, Koinonia. Ökumenische Anfragen an der römisch-katholischen

Ekklesiologie, in: ders./Markus Wriedt (Hg.), «Kein Anlass zur Verwerfung».

Studien zur Hermeneutik des ökumenischen Gesprächs. FS Otto Hermann

Pesch, Frankfurt a.M. (Lembeck) 2007, 312-334.

21



Jan Visser

Kirchengemeinschaft befürwortet wird, steht, meint er, in einem Gegensatz

zu einer «communio hierarchica», in der Autorität von oben nach

unten ausgeübt wird. Brosseder stellt fest, dass letztere Interpretation von
der heutigen lehramtlichen Theologie im Anschluss an die in «Lumen
Gentium» übernommenen Vorgaben des Ersten Vatikanums und die
darauffolgenden ekklesiologischen Entwicklungen favorisiert worden ist.

Das zeige sich an der Interpretation des Begriffs der Kollegialität und des

Aufbaus der ekklesialen Gemeinschaft, wie sie im neuen Kodex von 1983

festgelegt worden sei. Das bedeute, dass man darauf achten müsse, dass

der Begriff «Communio» theologisch nicht zu einer «ökumenischen
Beruhigungspille» werde, wenn im ökumenischen Gespräch zwar derselbe

Begriff verwendet werde, aber die eine Seite ihn anders versteht als die

andere.

Die im Bericht erwähnten noch «offenen Fragen zur Ekklesiologie»
zeigen, dass wir uns dieser Problematik bewusst sind, da dort nicht
verschwiegen wird, dass im Grundkonsens, der auf der gemeinsam vertretenen

CommMm'o-Ekklesiologie basiert, noch Differenzen vorliegen, die
eine ökumenische Beruhigung noch verhindern. Wie diese überwunden
werden können, ist meiner Meinung nach nicht nur abhängig von weiteren
zwischenkirchlich-bilateralen und ökumenisch-multilateralen Dialogen,
sondern - wie schon angedeutet - auch von Entwicklungen innerhalb der

römisch-katholischen Kirche, wo ständig Stimmen laut werden, die
wünschen, dass sich die von Brosseder beschriebene Situation in Richtung des

altkirchlichen Gemeinschaftsgedankens ändern möchten. Plakativ und in
einer interpretationsbedürftigen Terminologie könnte - zugespitzt auf die

Papstfrage - diese Richtung für uns heissen: «communio cum Petro, non
sub Petro». Dabei stellt sich für beide Kirchen die zusätzliche Frage, ob

man sich auf dem Boden des Konsenses in einer Auseinandersetzung mit
der Modernität einander mehr und mehr annähern will oder ob man die im
Prozess der Trennung gebildete Eigenart und Identität betont. Dabei ist

darauf zu achten, dass Identität sich besser nicht in der Isolierung bildet,
sondern im Austausch mit andern.

Jedenfalls zeigen die noch offenen Fragen auch, dass es sich hier nicht

nur um rein konfessionelle oder theologische Unterschiede handelt,
sondern um Probleme, die mit der letztlich unausweichlichen Situiertheit der

Kirchen im heutigen kulturellen Kontext zusammenhängen. Die dazu
notwendigen Lösungen kann man entweder isoliert oder eben in
gemeinschaftlicher Beratung zu finden versuchen. Die Kommissionsmitglieder
waren der letzteren Meinung zugetan. Dieser Weg, der keine Rückkehr-

22



Zur Vorgeschichte und Entstehung des Berichts der Internationalen Dialogkommission

Ökumene impliziert, verlangt von beiden Seiten Umkehr und das, was im
Bericht «Reinigung des Gedächtnisses» heisst. Ich meine, dass wir mit
diesem Bericht im Licht einer solchen Perspektive einen wichtigen Schritt
gemacht haben und einen begehbaren Weg gezeigt haben im Wissen, dass

noch weitere Schritte folgen müssen.

Jedenfalls ist klar, dass es nach knapp fünfzig Jahren Dialog zwischen
unseren beiden Kirchen keine Frage mehr sein kann, ob man - wenn man
diese Praxis überhaupt noch pflegt - in einer altkatholischen Kirche eine

Kniebeuge machen darf. Wie und wann es zu einer Wiederherstellung der

Kirchengemeinschaft kommt, ist abhängig von Entwicklungen in beiden
Kirchen. Einerseits hoffe ich, das noch zu erleben, andererseits habe ich in
meinem Alter berechtigte Gründe, daran zu zweifeln, wenn es dazu noch
ein weiteres halbes Jahrhundert braucht...

Jan Visser (geb. 1931 in IJmuiden NL). Prof. em. Dr. theol. Er studierte Theologie

in Amersfoort. Utrecht und Bern. Von 1958 bis 1969 war er nacheinander

Pfarrer der altkatholischen Gemeinden in Arnheim und Amersfoort.
1968-1996 lehrte er Dogmatik und Ekklesiologie am Altkatholischen Seminar
in Amersfoort bzw. in Utrecht. In denselben Jahren war er andererseits 1969-
1974 Hauptdozent für Praktische Theologie an der Universität Nimwegen.
danach 1974-1994 Hauptdozent für Pastoraltheologie und Psychologie an
der Universität Utrecht sowie 1976-1996 Professorfür Altkatholische
Ekklesiologie an der Universität Utrecht. 2004 Ehrenpromotion an der Universität
Bern.

Adresse: Woudenbergseweg 8. NL-3701 BB Zeist. Niederlande. E-Mail:
visser.jan.annie @ wanadoo. nl.

English Summary

After the Second World War the Dutch Roman Catholic Bishops pursued a

restorative policy. However, at the grassroots changes took place for more openness
in ecumenical contacts, liturgical renewal and theological reflection. New initiatives

in youth work and mental health came up. As students we had some contacts
with leading men of these movements. The breakthrough came with Vatican II.
Old Catholic observers were present at the council. In the Netherlands a mixed

committee was formed which removed the historical impediments for an official
dialogue between the Roman Catholic and the Old Catholic Churches. Thus, in
1967 dialogues started in the Netherlands. Germany and Switzerland. Right from
the beginning the ambition was to come to a pastoral agreement for sacramental

exchange beside the pursuit to overcome theological differences. The Congregation

of Doctrine at Rome, which raised several objections, held up this ambition.

23



Jan Visser

A main objection seemed to be the transition in Germany of former Roman Catholic

priests to the Old Catholic Church. In the 1980s the overtures to both Churches

and the national dialogues reached a deadlock. In the beginning of the nineties
the Council for Christian Unity in Rome took a new initiative. It tried to overcome
the problem with the transition of Roman Catholic priests to come to a new, now
international, dialogue. In 2000 the Old Catholic Archbishop of'Utrecht visited the
Vatican and opened negotiations for an international dialogue. In 2004 the IRAD
(International Roman-Old Catholic Dialogue Commission) was appointed. It
began its work in May ofthat year. In May 2009 it concluded its assignment with the

Report "Kirche und Kirchengemeinschaft" (Church and Ecclesial Communion).
By the method of "differentiated consensus" the commission proves that by sharing

the so-called communion ecclesiology there exists an agreement on the subject

of the authority and function of the Bishop of Rome as guardian of the Church
unity. That does not mean, however, that there are no longer open questions
between the two Churches, which require further elucidation.

24


	Zur Vorgeschichte und Entstehung des Berichts der Internationalen Römisch-Katholisch - Altkatholischen Dialogkommission

