Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 100 (2010)

Heft: 1-2

Artikel: Zur Vorgeschichte und Entstehung des Berichts der Internationalen
Romisch-Katholisch - Altkatholischen Dialogkommission

Autor: Visser, Jan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-405060

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-405060
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zur Vorgeschichte und Entstehung des Berichts der
Internationalen Romisch-Katholisch — Altkatholischen
Dialogkommission

Jan Visser

Ich bin gebeten worden, als Einfiihrung in das Konferenzthema einen
Uberblick iiber die Vorgeschichte und die Entstehung des vorliegenden
Berichts der Internationalen Romisch-Katholisch — Altkatholischen Dia-
logkommission (IRAD) zu geben, und dies nicht nur als eine Préisentation
historischer Daten, sondern auch im Lichte meiner Erfahrung und meiner
Sicht auf den Verlauf des Dialogs. Ich nehme mir daher die Freiheit, mich
nicht nur auf die unmittelbare Vorgeschichte zu beschrinken, sondern auf
Grund meiner personlichen Verbundenheit mit diesem Dialog friither an-
zufangen — gewissermassen mit der Vor-Vorgeschichte. Dies hat mit mei-
nem Interesse an der Beziehung unserer altkatholischen Kirche zur ro-
misch-katholischen Kirche, oder besser gesagt zur Kirche von Rom, zu
tun.

1. Zur Vor-Vorgeschichte

In den Jahren nach dem Ende des Zweiten Weltkriegs erlebten wir in den
Niederlanden einen Aufschwung des kirchlichen Lebens, der von der
Okumenischen Bewegung inspiriert war. Vor allem die ehemalige «Her-
vormde Kerk»! zeigte eine nicht nur von dieser Bewegung, sondern auch
von der Barthianischen Theologie inspirierte Offenheit zu andern Kirchen
und zur Gesellschaft der Nachkriegszeit.

Die romisch-katholische Kirche dagegen wiihlte eine andere Richtung,
nimlich die der Restauration des Kurses der Vorkriegszeit, der zur gesell-
schaftlichen Emanzipation der romisch-katholischen Bevolkerungsgrup-
pe beigetragen hatte. Dies wurde vom Soziologen Jacques A.A. van Doorn
[986 in einem Riickblick wie folgt formuliert: «Die katholische Kirche
hatte in den Niederlanden ein formidables Bollwerk errichtet und operier-

' Die «Hervormde Kerk», die 2004 im Zug einer Fusion mit der «Gereformeerde
Kerk» und der «Evangelisch-Lutherse Kerk» in die unierte «Protestantse Kerk in Ne-
derland» (PKN) aufgegangen ist, war die aus der Reformationszeit herriihrende refor-
mierte Kirche Hollands.

6 [KZ 100 (2010) Seiten 6-24



Zur Vorgeschichte und Entstehung des Berichts der Internationalen Dialogkommission

te von daher mit einer so beharrlichen Militanz, das es manchen Anders-
glidubigen <kalt ums Herz> wurde.»?

Die Kirchenpolitik des Episkopats war darauf aus, die eigene konfes-
sionelle Identitit zu pflegen. In den sozialen Kontakten mit Andersgldubi-
gen kam es darauf an, die katholische Identitiit zu profilieren und zu stér-
ken. Diese diente auch dem Bediirfnis, Glaubensgenossen und Konvertiten,
die wiihrend des Krieges ihren Halt verloren hatten, eine neue Lebens-
sicherheit zu bieten. Das fiihrte allerdings zu einem wenig offenen, eher
hierarchisch autoritiren Sozialsystem, das einerseits faszinierte, anderer-
seits abstiess.

Als Gymnasiasten im Priesterseminar zu Amersfoort hatten wir in je-
ner Zeit die Gewohnheit, am Sonntag nach dem Gottesdienst im Rundfunk
den Dominikanerpater Joannes Benedictus Kors, den Direktor des katho-
lischen Rundfunkvereins, zu horen. Er beantwortete Fragen von Zuhdorern,
Katholiken und anderen. Im zweiten Fall waren seine Antworten leicht
polemisch gefirbt. Aber es gab keine noch so schwierige oder komplizier-
te Frage — er hatte stets eine klare Antwort parat, meistens mit einer neu-
scholastischen Argumentation untermauert. Wir meinten, das konne doch
nicht immer wahr sein, die romische Kirche kdnne doch nicht geradezu
die Wahrheit gepachtet haben. So waren wir, wie angedeutet, einerseits
fasziniert, aber zugleich — und in meinem Fall vom jansenistischen Hinter-
grund her — skeptisch.

Obwohl man diesen Kurs von oben nach unten weiter zu verfolgen
versuchte, ging man von unten her einen anderen Weg. Dieser war inspi-
riert von den Widerstands- und Hilfskontakten, die wihrend des Kriegs
iber die gesellschaftlichen Grenzen hinweg entstanden waren. So kam aus
der katholischen Aktion ein Prozess in Gang, der nicht nur das Selbstbe-
wusstsein der Laien stimulierte, sondern auch Kontakte schuf zur protes-
tantischen Bewegung «Kerk en Wereld (Kirche und Welt)» der «Hervor-
mde Kerk», die sich durch eine Offenheit gegeniiber den politischen und
sozialkulturellen Entwicklungen der Nachkriegszeit auszeichnete. Dane-
ben entstanden da und dort informelle Gesprichskreise, wo Theologen
unterschiedlicher Konfession im Spektrum Rom — Reformation einander
begegneten?.

2

2 Zitiert bei: WALTER GopDUN u.a., Tot vrijheid geroepen. Katholieken in Ne-
derland 1946-2000, Baarn (Ten Have) 1999, 14.
1 AaO, 411f.



Jan Visser

Als junger Pfarrer in Arnheim war ich an einem dieser Gesprichskrei-
se beteiligt. Wir kamen in einem Haus der Franziskaner zusammen, und
so machte ich Bekanntschaft mit Franziskanern, denen ich spiiter 1974 in
Utrecht als Kollegen an der Universitit wieder begegnete. Zu dieser Grup-
pe gehorte der damals bekannte «Hervormde» Professor Theodorus Lam-
bertus Haitjema (1888-1972), der vor dem Krieg die Theologie Karl
Barths in den Niederlanden bekannt gemacht hatte.

Aber auch als Studenten am Seminar in Amersfoort hatten wir Begeg-
nungen mit Doktoratsstudenten aus Nimwegen, die uns in Amersfoort be-
suchten*. Einer von diesen, mit dem der frithere Erzbischof von Utrecht,
Antonius Jan Glazemaker (geb. 1931), und ich jahrelang befreundet ge-
blieben sind, hatte seinen Professor gefragt, ob es gestattet sei, in unserer
Kapelle vor dem Tabernakel eine Kniebeuge zu machen, da er sich
schliesslich in einer schismatischen Kirche befand. Wir statteten einen
Gegenbesuch ab, informierten einander iiber unsere Geschichte und kirch-
liche Lage und diskutierten tiber theologische Themen, die das Verhiltnis
unserer beiden Kirchen direkt beriihrten.

Wichtig war auch die Griindung einer katholischen Organisation fiir
psychische Gesundheit, in der man immer offener den Zusammenhang
zwischen psychischer Ungesundheit und einer «verkrampften» Religiosi-
tat mancher Gldubigen erorterte.

Uns fesselte auch die wachsende Liturgische Bewegung, welche die
«participatio actuosa» aller Mitfeiernden und nicht bloss der Priester be-
flirwortete und die sich zudem mit dem Aufbliihen biblischer Frommig-
keit als Frucht moderner Bibelwissenschaft verband.

Glazemaker und ich waren von diesen Entwicklungen beeindruckt und
spiirten, dass im romischen Bollwerk Verénderungen vor sich gingen. Wir
wurden uns mehr und mehr bewusst, dass diese Verinderungen auf ein
gemeinsames Erbe hindeuteten, und liessen uns von diesen vor allem
liturgisch inspirieren’, Wir fingen an, nach Biinden aus der franzosischen

4 In jener Zeit gab es einen Verein von Studenten an den Theologischen Fakul-

titen der Niederlande. In den 1950er-Jahren beteiligten sich daran auch die Dokto-
ratsstudenten der noch kleinen Katholisch-Theologischen Fakultit der Universitit
Nijmegen. Auf einer der Konferenzen lernten wir als altkatholische Studenten einen
Kommilitonen aus Nimwegen kennen und meinten, es wiire wertvoll, wenn wir uns
einmal «bilateral» treffen wiirden.

3 Dazu trugen auch die Liturgievorlesungen des Seminardozenten Pfr. Cornelis
Tol (geb. 1921) bei, der uns in die Forschungsarbeit des Liturgiewissenschaftlers Josef
Andreas Jungmann einfiihrte.



Zur Yorgeschichte und Entstehung des Berichts der Internationalen Dialogkommission

Reihe «Unam Sanctam» zu suchen, die sich meiner Meinung nach in un-
sere Bibliothek verirrt hatten, und wir luden den damals 6kumenisch fort-
schrittlichen Protagonisten im romischen Lager, Kaplan Dr. Frans Thijssen
(1904-1990), ein, vor unserem Studentenverein iiber die Gkumenische
Anndherung zwischen Rom und den anderen Kirchen zu sprechen.

Wir waren also der Meinung, es dndere sich etwas in der romisch-ka-
tholischen Kirche, und das gehe uns Altkatholiken zutiefst an; wir miissten
auf diese Entwicklungen von unten her achten, denn wir stiinden auf ei-
nem gemeinsamen Glaubensfundament. Allerdings meinte unser Semi-
narprisident, Petrus Josephus Jans (1909—1994), dass wir uns irrten: Rom
bleibe Rom, und dort kénne sich nichts @ndern. Darin zeigte sich auch ein
Generationenkonflikt.

Der von uns erwartete Wendepunkt kam mit dem Pontifikat von Johan-
nes XXIII. Auf dem von ihm einberufenen Zweiten Vatikanischen Konzil
wurden bekanntlich auch altkatholische Beobachter offiziell eingeladen
und — zur ihrer Uberraschung — protokollarisch nach den Orthodoxen, aber
vor den Anglikanern und Protestanten eingestuft. Infolge der im Zusam-
menhang mit dem Konzil neu entstandenen Kontakte konstituierte sich in
den Niederlanden eine gemischte Gesprichsgruppe, zu der damals hervor-
ragende romisch-katholische Theologen wie Edward Schillebeeckx OP
(1914-2009) und Frans Haarsma (1921-2009) sowie Okumeniker wie
Herman A.M. Fiolet OFM (geb. 1920) und der oben erwiihnte Thijssen
gehorten. Ein wichtiges Mitglied war Joseph A.G. Tans (1914-1992), Or-
dinarius fiir franzosische Sprache in Groningen, der sich vor allem mit der
Forschung und Rehabilitation des franzosischen Jansenismus beschiftigt
hatte. Dass eine nicht mehr polemisch orientierte Neubewertung dieser
Bewegung in Gang gekommen war, war mir schon durch die Arbeit des
belgischen Franziskaners Prof. Lucien Ceyssens (1902-2001) bewusst
geworden, den ich fiir meine Dissertation iiber Philippus Rovenius, den
zweiten hollidndischen Apostolischen Vikar aus der ersten Hilfte des
17. Jahrhunderts, konsultiert hatte.

Wie im Dezember 1965 Kardinal Bernard J. Alfrink (1900-1987),
der romisch-katholische Erzbischof von Utrecht, Kardinal Augustin
Bea (1881-1968), dem ersten Prisidenten des 1960 im Vatikan ge-
schaffenen «Sekretariats fiir die Forderung der Einheit der Christen»
berichtete, hat «seit ungefihr einem Jahre ... eine Gruppe holldndischer
katholischer und alt-katholischer Theologen mit Mitwissen der beidersei-
tigen Hierarchie ein Gesprich erdffnet iiber die Fragen, die die beiden
Kirchen in [sic] 1724 getrennt haben, mit der Absicht zu studieren, ob und



Jan Visser

wie in der jetzigen Lage der Kirche eine Wiedervereinigung moglich
wire»©.

Die Gesprichsgruppe war davon tiberzeugt, dass die Vorbedingungen
fiir offizielle Gespriiche, an denen Rom bisher festgehalten hatte — néimlich
die Zustimmung zu den romischen Verurteilungen des «Augustinus» von
Jansenius und der «Reflexions morales sur le Nouveau Testament» von
Pierre Quesnel —, in ithrem historischen Kontext zu sehen seien und in der
gegenwadrtigen Situation nicht mehr aufrechterhalten werden konnten. In
einem Schreiben vom 14. Mirz 1966 teilte Kardinal Bea Kardinal Alfrink
mit, dass «eine derartige Bedingung heute fiir die Er6ffnung eines echten
Dialogs zwischen den beiden Kirchen keineswegs von der romisch-katho-
lischen Kirche aufrechterhalten wird»7. Am 7. November desselben Jahres
wurde dieses Schreiben in einem Gottesdienst in der altkatholischen
St.-Gertrudis-Kathedrale in Utrecht, den die beiden Erzbischote von Ut-
recht, Andreas Rinkel (1889-1979) und Kardinal Alfrink, leiteten, offi-
ziell bekanntgegeben, was als «premier pas vers un dialogue ouvert, non
troubl€, entre catholiques romains et vieux-catholiques» gelten muss, wie
es die Gespriichsgruppe 1965 gewiinscht hatte®.

2. Zur Vorgeschichte

Dies bedeutete auch den Anfang einer offiziellen bilateralen Dialogkom-
mission in den Niederlanden, der bald analoge Kommissionen in Deutsch-
land und in der Schweiz folgten. An der Arbeit dieser Kommission betei-
ligte ich mich seit Anfang 1968°.

¢ JoserH A.G. TANS/MaARINUS Kok (Hg.), Rome-Utrecht. Over de historische
oorzaken van de breuk tussen de roooms-katholieke en de oud-katholieke kerken en de
huidige beoordeling van die oorzaken, aangevuld met de voornaamste documenten,
Hilversum/Antwerpen (Brand) 1966, 102.

7 Aa.O, 104.

A0, 100. [Vgl. auch die deutschsprachige Dokumentation «Feierliche
Erotfnung des Gespriiches zwischen der romisch-katholischen und der altkatholischen
Kirche Hollands», in: IKZ 56 (1966) 234-244; franzosisch in: Istina 12 (1967) 102-
110. Anm. d. Red.]

Vgl dazu JAN VISSER, Die Beziehungen zwischen dem Vatikan und der Utrech-
ter Union aus altkatholischer Sicht, in: Hans Gerny u.a. (Hg.), Die Wurzel aller Theo-
logie: Sentire cum Ecclesia. FS Urs von Arx, Bern (Stimpfli) 2003, 309-325. [Vgl.
auch die Literaturhinweise im Vorwort von: Kirche und Kirchengemeinschaft. Bericht
der Internationalen Rémisch-Katholisch — Altkatholischen Dialogkommission, Pader-
born (Bonifatius)/Frankfurt a.M. (Lembeck) 2009, 7—12, hier 9f. Anm. d. Red.]

10



Zur Vorgeschichte und Entstehung des Berichts der Internationalen Dialogkommission

Schon in den Gesprichen vor dem November 1966 redete man tiber die
Absicht, als ersten Schritt zur Wiedervereinigung eine pastorale Vereinba-
rung aufzustellen, die eine beschrinkte communicatio in sacris ermogli-
chen wiirde. Diese Intention wurde im offiziellen Dialog aufgenommen,
und bald erarbeitete man einen diesbeziiglichen Entwurf.

Es entstand aber auch das Bediirfnis, dass sich die Mitglieder der Kom-
missionen untereinander beraten und dariiber austauschen konnten, was in
den jeweils anderen nationalen Dialogen schon erreicht worden war und
wie am besten weiter vorzugehen sei. In dieser Absicht kamen im Septem-
ber 1968 mehrere altkatholische Mitglieder in Ziirich zusammen. Auch
die romisch-katholischen Mitglieder hatten denselben Wunsch, und sie
versammelten sich ebenfalls Ende September in Ziirich. Letztere entwar-
fen anhand des damals geltenden «Directorium Oecumenicum» die soge-
nannte «Ziircher Nota», die als Grundlage fiir die Aufnahme einer be-
grenzten communicatio in sacris zwischen den beiden Kirchen dienen
sollte. Dabei stiitzte man sich auch auf Konzilsaussagen beziiglich der
orientalischen Kirchen und der Okumene. Fiir eine communicatio in sac-
ris brauchte man aber die Zustimmung Roms. Deshalb war man auf der
romisch-katholischen Seite der Meinung, die Idee einer Pastoralvereinba-
rung sei auf internationaler Ebene voranzutreiben.

Indessen gingen die Gespriiche in den nationalen Kommissionen wei-
ter, wobei jede ihre eigene Traktandenliste hatte. So diskutierte man in den
Niederlanden iiber den sakramentalen Charakter der Kirche, ihre Amts-
struktur, den Primat, aber auch iiber die Mariendogmen. Eine Publikation
zu diesen Themen war zwar beabsichtigt, kam aber nicht zustande.

Ich erinnere mich, dass die an der «Ziircher Nota» orientierte Arbeit an
einer Pastoralvereinbarung und die damit zusammenhéngenden Unklar-
heiten den weiteren inhaltlichen Dialog zu iberwuchern drohten. Denn fiir
die Anwendung der «Nota», die vom Einheitssekretariat in Rom inzwi-
schen als niitzliche Grundlage genehmigt worden war, brauchte man zur
praktischen Umsetzung die Zustimmung der Glaubenskongregation. Nun
tauchten Schwierigkeiten auf: Die Glaubenskongregation hatte Bedenken
beziiglich der sakramentalen Praxis und der kirchlichen Verwaltung der
altkatholischen Kirchen sowie — was im weiteren Verlauf zum eigentli-
chen Stolperstein wurde — der Stellung der ehemals romisch-katholischen
Priester, die nunmehr (meist verheiratet) in den altkatholischen Kirchen
thren Dienst versahen. Es dauerte bis 1972, bis diese Schwierigkeiten mit
Hilfe der romisch-katholischen Vertreter der Kommissionen und ihren
Episkopaten behoben worden waren und man in jedem Land anfangen

11



Jan Visser

konnte, auf Grund der «Nota» praktische pastorale Richtlinien zu ent-

werfen. Auf romisch-katholischer Seite durfte dies aber in den nationalen

Kirchen nicht eingefiihrt werden ohne vorgingige Genehmigung Roms.

Dabei kamen die folgenden Rahmenbedingungen ins Spiel:

. Obwohl eine Analogie festgestellt worden war, wurden die altkatholi-
schen Kirchen doch nicht explizit mit den Orthodoxen gleichgestellt.

2. Die Teilnahme von Romisch-Katholiken an den Sakramenten der Alt-
katholiken durfte keine dauerhafte Form annehmen.

3. Bei geschiedenen und wiederverheirateten Altkatholiken musste man
sich bei der Zulassung zu den Sakramenten an die in der romisch-ka-
tholischen Kirche geltende Disziplin halten.

4. Abmachungen der einzelnen Bischofskonferenzen mussten vor dem
Abschluss der Verhandlungen dem Sekretariat fiir die Einheit der
Christen und der Internationalen Altkatholischen Bischofskonferenz
(IBK) unterbreitet werden.

5. Fir Deutschland wurde noch ein fiinfter Punkt hinzugefiigt, der sich
mit der Frage ehemaliger romisch-katholischer Geistlicher befasste,
die zur altkatholischen Kirche iibergetreten waren. Bei den Verhand-
lungen sollte dieser Tatsache und deren eventuellen Folgen gebiihrend
Rechnung getragen werden.

Allmiéhlich wurde mir klar, dass die Sprache und das Bestreben des Ein-

heitssekretariats einerseits und der Glaubenskongregation andererseits

sich voneinander unterschieden. Wiihrend das Einheitssekretariat sich in
der Folge des Aufbruchs des Zweiten Vatikanischen Konzils auf neue zwi-
schenkirchliche Beziehungen einstellte, beharrte die Glaubenskongrega-
tion auf einer Art von vorkonziliarem Verhalten. Dies nihrte bei den altka-
tholischen Mitgliedern — mindestens in den Niederlanden — mehr oder
weniger die Zweifel, ob das angestrebte Ziel wirklich erreichbar sei. Die-
se wurden verstirkt, da der niederlindischen romisch-katholischen Kirche
innerhalb kurzer Zeit von Rom zwei neue Bischofe faktisch «aufgezwun-
gen» wurden: Adrianus J. Simonis in Rotterdam und Joannes B.M. Gijsen
in Roermond; letzterer dusserte die Ansicht, seine Kirche in den Nieder-
landen sei unter der Leitung des Episkopates ernsthaft krank geworden,
was sich auch in der Offnung zu anderen Kirchen manifestiere... Auch
gegen den sehr aufgeschlossenen Theologen Schillebeeckx, der ein Mit-
glied unserer Kommission war, wurde in jenen Jahren Anklage erhoben.
Diese Ereignisse belasteten die Mitglieder der Kommission und brach-
ten ihre Arbeit ins Stocken. So kamen wir im Jahr 1974 nur ein einziges
Mal zusammen, um uns eingehend mit einer fiir die hollindische Situation

12



Zur Vorgeschichte und Entstehung des Berichts der Internationalen Dialogkommission

geeigneten Anwendung der «Nota» zu befassen und uns Gedanken zu
einem diesen Schritt begleitenden Hirtenbrief der beiden Episkopate zu
machen. Aber die romische Zustimmung zu einer Pastoralvereinbarung
unterblieb. Inzwischen war Kardinal Willebrands Kardinal Alfrink als
Erzbischof in Utrecht nachgefolgt. Er blieb Priisident des Einheitssekreta-
riates in Rom. Als Erzbischof oblag ihm die Aufgabe, die seit dem Amts-
antritt von Bischofs Gijsen wachsenden Spannungen innerhalb der ro-
misch-katholischen Bischofskonferenz in den Niederlanden zu beheben.
Die Polarisation zwischen Fortschritt und Beharren innerhalb der romisch-
katholischen Kirche lihmte die zwischenkirchlichen Beziehungen.

Dies zeigte sich iibrigens auch in Deutschland, wo bestimmte Mitglie-
der des deutschen romischen Episkopates sicher auch eine Rolle spielten,
dass die Verwirklichung eines neuen Verhiltnisses zwischen Alt- und Ro-
misch-Katholiken in Deutschland damals scheiterte. Fiir diese waren nicht
zuletzt die von Rom zur altkatholischen Kirche iibergetretenen Priester
und die altkatholische Bereitschaft, sie aufzunehmen, ein wichtiger Grund
fiir ihre Zuriickhaltung. Als Reaktion ging die deutsche altkatholische Kir-
che andere okumenische Wege — man denke an die Eucharistie-Vereinba-
rung mit der Evangelischen Kirche in Deutschland von 1985 —, was die
romisch-katholischen Gegner einer Pastoralvereinbarung wiederum in ih-
rer Ablehnung bestitigte.

Als auch der 1980 von Kardinal Willebrands unternommene Versuch!©,
auf einem andern Weg als mit der «Ziircher Nota» das Ziel einer be-
schriankten communicatio in sacris zu erreichen, schliesslich scheiterte
und vom Vatikan — von welcher Dikasterie ist mir unbekannt — erklirt
wurde, die «Ziircher Nota» sei nie als Grundlage einer Pastorationsverein-
barung betrachtet worden, und sogar die Initiative, man moge den festge-
fahrenen Dialog auf internationaler Ebene weiterfiihren!!, abgelehnt wur-

10 Willebrands meinte auf dem Weg eines Indults das Ziel der «Ziircher Nota» zu
erreichen. Nachdem fiir die Niederlande und die Schweiz auf diesem Weg eine Pasto-
ralvereinbarung in Reichweite war, gab es fiir Deutschland wieder Schwierigkeiten; da
die Altkatholiken eine Pastoralvereinbarung nur in einem (alle drei Léander einschlies-
senden) Junktim verwirklichen wollten, blieb auch dieser Vorgang stecken. In den
Niederlanden einigten sich Kardinal Willebrands und Erzbischof Marinus Kok (1916~
1999) am 30. August 1980 auf einen Entwurf einer Vereinbarung, der aber aus dem
genannten Grund nicht promulgiert wurde.

111985 ergriff anlisslich des Papstbesuches in den Niederlanden Erzbischof
emer. Kok die Initiative und schlug vor, den Dialog auf internationaler Ebene fortzu-
setzen; das heisst, er sollte zwischen dem Vatikan und der IBK gefiihrt werden. In der

13



Jan Visser

de, wie der Nachfolger von Willebrands als romisch-katholischer Erzbi-
schof von Utrecht, Kardinal Simonis, mitteilte, da schien es um 1990, dass
der Dialog total in einer Sackgasse geendet hatte!?, Waren also doch unse-
re damaligen Lehrer im Recht, als sie mir und Glazemaker vorhielten, wir
seien in unserer Begeisterung naiv, denn Rom bleibe immer Rom?

Im Prozess des Dialoges wurde mir unausweichlich klar, dass es in der
romisch-katholischen Kirche eine unterschiedliche Rezeption der vom
Zweiten Vatikanischen Konzil eréffneten Wege im Blick auf ihr Zeugnis
in der Welt und ihre Beziehungen zu anderen Kirchen gab und gibt. Mein-
ten eher fortschrittlich ausgerichtete Bischofe und Theologen, es gilte
jetzt sowohl nach innen wie nach aussen neue, durch Offenheit charakte-
risierte Verhiltnisse zu schaftfen, waren andere mehr besorgt um die Kon-
tinuitdt und die Bewahrung der Identitiit der Kirche, wie sie sich im Geist
von 1870 herausgebildet hatte. Wurde auf dem Konzil der Wert und die
Wiirde der lokalen Kirchen hervorgehoben — was in unserm Fall die Mog-
lichkeit bot, auf der lokalen nationalen Ebene zu neuen Formen von Kir-
chengemeinschaft zu kommen —, so kontrastierte dies mit einer Furcht,
dass eine relative Selbstindigkeit der nationalen Kirchenprovinzen zu ei-
ne Lockerung der zentralen romischen Autoritiit fiihren wiirde.

Das zeigte sich im Dialog mit den Altkatholiken an den zwiespiltigen
Reaktionen auf die Initiative, in den verschiedenen Lindern zu einer neu-
en bilateralen Beziehung zu kommen. Einerseits wollte man die 6kumeni-
sche Einstellung nicht aufgeben, andererseits wurde dieses Engagement
von immer wieder aufgestellten Bedingungen, die meistens im Grund
nicht theologischer, sondern kirchenrechtlicher Natur waren, gehemmt!>.
Dass all dies jedoch das personliche Engagement nicht hinderte, zeigt sich
bei Minnern wie Kardinal Willebrands und Erzbischof Kok, die ihre Be-
miihungen nicht aufgaben, den Weg zur Wiedervereinigung der Kirchen
offenzuhalten. Das griindete in der Uberzeugung, dass man einander sehr
nahe stand, und diese Erfahrung sollte doch einen Weg zur Uberwindung
des Schismas eroffnen.

Folge kam es zu einer Begegnung von Kok und Prof. Kurt Stalder (1914—1996) mit
Kardinal Willebrands in Bern.

12 VISSER, Beziehungen (wie Anm. 9), 312-319

13 Die Frage, inwieweit die theologische Entwicklung in der romisch-katholi-
schen Kirche noch immer von zentralen kirchenrechtlichen Bedingungen abhiingig ist
und bleibt, steht nach wie vor im Raum.

14



Zur Vorgeschichte und Entstehung des Berichts der Internationalen Dialogkommission

Der Eindruck, dass der so hoffnungsvolle Autbruch zu einer neuen Bezie-
hung zwischen beiden Kirchen in einer Sackgasse festgefahren war, hat
sich aber nicht bewahrheitet. Denn der «Pédpstliche Rat zur Forderung der
Einheit der Christen» (das ist seit 1988 der Name fiir das Einheitssekreta-
riat) lancierte eine neue Initiative. 1994 trafen sich im Rahmen des Altka-
tholikenkongresses in Delft der Erzbischof von Utrecht, Jan Antonius
Glazemaker, der damalige christkatholische Bischof Hans Gerny (geb.
1937), Dr. Heinz-Albert Raem (1950-1997), der Vertreter des Vatikans,
der beim Einheitsrat das Dossier der altkatholischen Kirchen betreute, und
ich zu einer informellen Begegnung. Wir sprachen dariiber, wie die Hin-
dernisse iiberwunden werden konnten, um den Dialog, nunmehr auf inter-
nationaler Ebene, wieder aufzunehmen. Dazu sollte vom Einheitsrat und
von der IBK eine gemeinsame Kommission aufgestellt werden, die Richt-
linien zu erarbeiten hiitte, wie beim Ubertritt von Priestern der einen in die
andere Kirche vorzugehen sei. Kardinal Edward 1. Cassidy (geb. 1924),
der damalige Prisident des Einheitsrates, schlug vor, dass zur Regelung
dieser Frage die beiden niederlindischen Episkopate eine gemeinsame
Kommission beauftragen sollten, ein entsprechendes Dokument zu erar-
beiten.

Diese Kommission kam im Mai 1996 in Utrecht zusammen'+. Bei der
Auswertung des bisherigen Dialogprozesses waren die Bemerkungen von
Dr. Raem von einiger Bedeutung: Der Begriff «Kirche» sei auf die altka-
tholische Kirche anwendbar, deshalb sei die «Ziircher Nota» den Doku-
menten tiber die orientalischen Kirchen vergleichbar. Das pépstliche Indult
von 1980 sei fiir die drei Linder Niederlande, Deutschland und die Schweiz
beabsichtigt gewesen, doch hiitte der deutsche Kardinal und Erzbischof
von Koln, Joseph Hoffner (1906—-1987), damals die Sache nicht weiterfiih-
ren wollen. Auch meinte Raem, dass ein Ubertritt von Priestern méglich
sein sollte, wenn man nur umsichtig genug und in transparenter Kommu-
nikation vorgehe. Die Kommission beschloss, diesbeziigliche Richtlinien
zu erarbeiten. Sie sollten zuerst vom Einheitsrat wie von der IBK begutach-
tet werden und dann den Episkopaten zur Ratifikation zugestellt werden.

4+ Anwesend waren auf romisch-katholischer Seite Kardinal Adrian J. Simonis
(Erzbischof von Utrecht), Mgr. Dr. Joseph Lescrauwaet (Weihbischof von Haarlem),
Bischofsvikar Dr. Th.C.M. van Montfoort; Dr. Heinz-Albert Raem (vom Pipstlichen
Einheitsrat); auf altkatholischer Seite Mgr. Marinus Kok (emer. Erzbischof von Ut-
recht), Mgr. Teun J. Horstman (Bischof von Haarlem), Prof. Dr. Jan Visser (Universitiit
Utrecht).

[5



Jan Visser

Im August 1996 lag ein Entwurf vor, der im gleichen Jahre, nachdem
die IBK auf ihrer Sitzung in Tainach (Osterreich) einige kleine Anderun-
gen vorgeschlagen hatte, sowohl vom Einheitsrat als auch von der IBK
genehmigt wurde. Es war nun an den lokalen nationalen romisch-katholi-
schen Episkopate, die Richtlinien gutzuheissen. Mit Hinweisen auf ihre
internen Kompetenzen lehnten aber mehrere dieser Episkopate sie ab. Das
war sehr enttduschend.

Aber dann gelang es dem altkatholischen Bischof Joachim Vobbe, mit
dem Bischof von Mainz, Karl Lehmann (geb. 1936), dem damaligen Vor-
sitzenden der deutschen romisch-katholischen Bischofskonferenz, fiir
Deutschland, wo die Sache mit den iibergetretenen Priestern immer wie-
der hochgespielt wurde, im Jahre 1999 zu einer Vereinbarung im Sinn ei-
ner Empfehlung zu gelangen, die im Grossen und Ganzen den oben ge-
nannten Richtlinien entsprach'>. Damit sei, wie der damalige Sekretér des
Einheitsrates, Bischof Walter Kasper, zu Erzbischof Glazemaker und mir
anlisslich unseres Besuches im Vatikan bei der 6kumenischen Eroffnung
des vierten heiligen Pforte am 25 Januar 2000 sagte, eine wichtige Kuh
vom Eis gezogen ... Bei dieser Gelegenheit begegneten wir auch dem Bi-
schof von Wiirzburg und Vorsitzenden der Okumenekommission der deut-
schen Bischofskonferenz, Paul-Werner Scheele, der uns versicherte, dass
wir den Dialog unbedingt weiterfiihren sollten. Anwesend war auch
Dr. Matthias Tiirk, der im Einheitsrat nach dem frithen Tod von Dr. Raem
mit dem altkatholischen Dossier betreut worden war.

Obwohl mir und anderen im Dialog mit Rom Enttiuschungen nicht
erspart geblieben waren, war ich nun froh, dass der Dialog wieder aufge-
nommen werden konnte. Denn positive Erfahrungen in den verschiedenen
Phasen von Kommissionsarbeiten und nicht zuletzt die personlichen und
freundschaftlichen Kontakte mit Kollegen hatten mich nicht davon ab-
bringen konnen, dass ein neues Verhiltnis zwischen unseren beiden Kir-
chen in der Schubkraft des Zweiten Vatikanischen Konzils anzustreben
sei. Schliesslich hat sich mir immer wieder bestiitigt, was im Titel eines
gleich zu erwithnenden Berichts festgehalten ist: Wir teilen ein gemeinsa-
mes Erbe. Das Schisma kann iiberwunden werden, und das Klima fiir eine
Anniherung ist noch immer da. Auch theologisch machte man dazu in der
Schweiz wichtige Schritte: Dort hatte die Christkatholisch — Romisch-
Katholische Gesprichskommission (CRGK) ihre Arbeit fortgesetzt und

1> Der Text ist veroffentlicht in: IKZ 94 (2004) 277f. Zum Empfehlungscharakter
vgl. Art. 14 des Statuts der Deutschen Bischofskonferenz.

16



Zur Vorgeschichte und Entstehung des Berichts der Internationalen Dialogkommission

wichtige Konsenstexte iiber das Verhiiltnis von Ortskirche und Universal-
kirche (1981) und iiber die Unfehlbarkeit der Kirche (1993) erarbeitet!®.

Zur gleichen Schlussfolgerung hinsichtlich der Uberwindung des
Schismas kam in den Niederlanden auch eine 1997 von der romisch-ka-
tholischen Sankt-Willibrord-Vereinigung gebildete gemischte Arbeits-
gruppe, die 2002 ihre Arbeit mit einem Bericht iiber das gemeinsame Erbe
abschloss!”. Darin wird nicht nur eine communicatio in sacris im Sinn von
CIC 1983 c. 844 befiirwortet, sondern auch empfohlen, die beide Episko-
pate mochten in gemeinsamen pastoralen und kirchlichen Bereichen zu-
sammenarbeiten.

Mit den positiven Signalen aus Rom konnten also die Vorbereitungen fiir
die Fortsetzung des Dialogs in Angriff genommen werden. Da zur IBK
inzwischen neue Mitglieder zihlten, welche diese Vorgeschichte nicht
miterlebt hatten, erstellten Erzbischof emer. Glazemaker, Prof. Giinter
Esser (Bonn) und ich im Jahr 2001 einen Uberblick iiber den bisherigen
Verlauf des Dialogs zusammen mit einer Auswertung der dabei aufge-
tauchten Probleme, die in der neuen Phase des Dialogs aufgegriffen wer-
den sollten; dazu gehorte nunmehr auch die Einfiihrung der Ordination
von Frauen zum priesterlichen Dienst in der Mehrheit der altkatholischen
Kirchen!s. Bald wurde sowohl von der IBK wie vom pépstlichen Einheits-

' Der erstgenannte Text wurde u.a. veroffentlicht in: IKZ 72 (1982) 33-45; er ist
wiederabgedruckt im Anhang von: Kirche und Kirchengemeinschaft (wie Anm. 9),
74-85. Der zweite Text konnte wegen der fehlenden Einwilligung der rémisch-katho-
lischen Schweizer Bischotfskonferenz nicht publiziert werden.

'7" Het gezamenlijk erfgoed in vreugde delen. Advies aan het bestuur van de Katho-
lieke Vereniging voor Oecumene inzake de verhouding tussen de Oud-Katholieke en de
Rooms-Katholicke Kerk in Nederland, ’s-Hertogenbosch (Katholieke Vereniging voor
Oecumene) o.J. [2004] vgl. http://www.okk-enkhuizen.org/pdf/19_GezErfgoedIn-
VreugdeDelen.pdf (15.01.2010); deutsch als: «Das gemeinsame Erbe freudig mitein-
ander teilen.» Empfehlung an den Vorstand der «Katholischen Vereinigung fiir
Okumene» zum Verhiltnis zwischen der Altkatholischen und der Rémisch-katholischen
Kirche in den Niederlanden, in: IKZ 94 (2004) 249-276. Die «Katholieke Vereniging
voor Oecumene» besteht seit 2001 als Ergebnis einer Fusion der 1948 gegriindeten «Sint
Willibrord Vereniging» und der ilteren «Aktie en Ontmoeting Oosterse Kerken».

'8 Bericht fiir die Internationale Altkatholische Bischofskonferenz der Utrechter
Union iiber die Vorbereitung einer internationalen Konsultation als Ausgangspunkt fiir
einen internationalen Dialog zwischen der rémisch-katholischen Kirche und den alt-
katholischen Kirchen der Utrechter Union. Festtag der Heiligen Petrus und Paulus,
29. Juni 2001 — unverottentlichtes Typoskript von 3 Seiten.

17



Jan Visser

rat eine kleine Vorbereitungsgruppe ernannt, die im Mirz 2003 in Stutt-
gart-Hohenheim zu einer Konsultation zusammentrat'®,

Damit die romisch-katholischen Teilnehmer informiert wurden, gab es
einfiihrende Referate tiber Geschichte und Struktur der altkatholischen
Kirche. Die Vorbereitungsgruppe schlug

«der IBK und dem Pipstlichen Rat die Einrichtung einer internationalen Dia-
logkommission vor, die unter Wiirdigung der bisherigen nationalen Gespriichs-
ergebnisse in den Niederlanden, in Deutschland und in der Schweiz den
Dialog weiterfiihrt. Auf nationaler Ebene wurde bisher eine weitgehende
Ubereinstimmung festgestellt in Fragen des Glaubens und der Kirchenverfas-
sung, insbesondere hinsichtlich der Géttlichen Offenbarung und ihrer Uber-
mittlung durch das Zeugnis der HI. Schrift und der Kirche, der sieben Sakra-
mente und des kirchlichen Amtes, das in der apostolischen Sukzession griindet
und ausgeiibt wird.»

Dabei sollten «die noch verbliebenen Differenzen ... unter Beriicksichti-
gung der bilateralen Dialoge mit den orthodoxen, anglikanischen und lu-
therischen Kirchen einer Klirung zugefiihrt werden». Als Themen des
kiinftigen Dialogs schlug die Vorbereitungsgruppe vor:

«a) Die Autoritit in der Kirche und die Ausiibung des Petrusdienstes auf der
Basis der Enzyklika <Ut Unum sint>, und anderer relevanter Dokumente
sowie das Verhiiltnis von Ortskirchen und Universalkirche.

b) Die theologische Entwicklung in beiden Kirchen, Kontinuitiit und Kontex-
tualitit der Tradition, z.B im Hinblick auf die Zulassung von Frauen zum
geistlichen Amt in der alt-katholischen Kirche.

¢) Die Kldrung der kirchenrechtlichen Frage des Ubertritts von Geistlichen
und Laien der romisch-katholischen Kirche zur alt-katholischen Kirche
(vgl. u.a. c. 1364 CIC) sowie der gegenseitigen Zulassung zu den Sakra-
menten (vgl. u.a. ¢. 844 CIC).»20

19 Mitglieder waren auf altkatholischer Seite Prof. emer. Jan Visser, Prof. Giinter
Esser sowie lic.theol. Maja Weyerman (Bern) als Sekretiirin; auf romisch-katholischer
Seite Prilat Hubert Bour (Rottenburg a.N.) — den ich 2002 in einem vorbereitenden
Gespriich mit Bischof Vobbe in Bonn kennen gelernt hatte —, P. Jean-Blaise Felley SJ
(Fribourg CH) sowie Dr. Matthias Tiirk (Rom) als Sekretir.

20" Bericht der Vorbereitungsgruppe eines kiinftigen internationalen Alt-katholi-
schen/romisch-katholischen Dialogs an die Internationale Alt-Katholische Bischofs-
konferenz der Utrechter Union und den pipstlichen Rat zur Férderung der Einheit der
Christen, 15. Mirz 2003 — unverottentlichtes Typoskript von 2 Seiten; vgl. auch IKZ
93 (2003) 196.

18



Zur Vorgeschichte und Entstehung des Berichts der Internationalen Dialogkommission

3. Zur Arbeit der neuen Dialogkommission (IRAD)

In Mai 2004 nahm die von der Internationalen Altkatholischen Bischofs-
konferenz (IBK) und vom Pipstlichen Rat zur Forderung der Einheit der
Christen konstituierte Internationale Romisch-Katholisch — Altkatholi-
sche Dialogkommission (IRAD) ihre Arbeit auf.

Die altkatholische Seite umfasste Bischof Fritz-René Miiller (Bern —
Co-Prisident), Prof. emer. Jan Visser (Zeist), Prof. Urs von Arx (Bern), die
beide ihre frithere Dialogarbeit mit Rom fortsetzten, sodann Prof. Giinter
Esser (Bonn) und Prof. Angela Berlis (Utrecht). Das Sekretariat wurde
zunichst von verschiedenen Personen wahrgenommen: lic. theol. Maja
Weyerman (Bern), Drs. Peter-Ben Smit (Bern), Pfr. Harald Miinch (Eg-
mond aan Zee); ab der 6. Sitzung amtete Pfr. Mag. Martin Eisenbraun
(Salzburg). Romisch-katholische Mitglieder waren: Bischof emer. Paul-
Werner Scheele (Wiirzburg — Co-Priisident) — er gehorte (1972) schon der
friiheren gemischten Gespriachskommission in Deutschland an —, Weih-
bischof Jan van Burgsteden (Haarlem/Amsterdam), Domkapitular Prilat
Hubert Bour (Rottenburg), Prof. Hans Jorg Urban (Paderborn), Prof.
Heinrich J.E. Reinhardt (Bochum). Als Sekretidr amtete Dr. Matthias Tiirk
(Rom). Mit diesen Kommissionsmitgliedern erlebte ich, was es heisst, mit
aufgeschlossenen, okumenisch eingestellten romisch-katholischen Dia-
logpartnern zusammenarbeiten zu konnen, denen es ernst ist, die Uber-
windung der Kirchenspaltung voranzutreiben. Das zeigte sich im Verlauf
der elf Sitzungen, die ich im Folgenden freilich nicht im Einzelnen refe-
riere; beziiglich der erdrterten Themen verweise ich auf die Referate von
Urs von Arx, Giinter Esser und Hans Jorg Urban. Mir geht es im Folgen-
den mehr darum, Thnen etwas von der Atmosphire eines theologischen
Dialogs «auf gleicher Augenhohe» zu vermitteln.

Zunichst informierte man sich wechselseitig iiber den Vorgang der
vorherigen nationalen Dialoge und die Bemiihungen hinsichtlich der —nie
approbierten — pastoralen Vereinbarungen. Nach einer Inventarisation der
dogmatischen Unterschiede entschloss man sich, diese mit der Methode
der differenzierten Konsenses aufzuarbeiten. Diese geht von der Frage
aus: «Was konnen wir gemeinsam sagen?» Es wurden die wichtigsten
ekklesiologischen Themen identifiziert. Die Redaktion des stindig wach-
senden Textes, der von der Kommission stets kritisch reflektiert wurde, lag
bei von Arx und Urban. Dabei wurden immer wieder andere bilaterale
oder multilaterale 6kumenische Texte mit beriicksichtigt; ich nenne hier
die romisch-katholisch — evangelisch-lutherische Studie «Communio

19



Jan Visser

Sanctorum» (an der Scheele und Urban mitgearbeitet hatten) oder die an-
glikanisch — romisch-katholischen ARCIC-Texte «The Final Report» und
«Authority in the Church» oder Texte von «Faith and Order» wie etwa
«The Nature and Mission of the Church».

Die Arbeit war von Anfang an eingebettet in Gottesdienste am Morgen
(Eucharistie) und am Abend (Vesper); sie wurden im Wechsel nach dem
Ritus der romisch-katholischen und einer altkatholischen Kirche gefeiert.
Nach meiner Meinung erfuhren wir auch in der Liturgie, wie nahe wir
einander stehen. Das trug zum Eindruck bei, dass wir, wie es auch im
Bericht gesagt wird, zu einer Familie gehoren, aber es liess auch das Ge-
fiihl einer gewissen Anomalie aufkommen, dass wir nicht die Kommunion
miteinander teilten.

Im Laufe der Sitzungen wurde uns immer bewusster, wie viel wir auch
theologisch «gemeinsam sagen» konnten, wenn wir uns an der in der
neueren Okumenischen Diskussion gut eingefiihrten Communio-Ekklesio-
logie orientierten. Das betrifft nicht nur das Verhiltnis von lokaler und
iberlokaler und universaler Kirche, sondern eben auch das Papstamt,
wenn es als ein in konzilaren und synodalen Prozessen situierter Dienst an
der Einheit der Kirche konzipiert wird. Allerdings blieben beim diesbe-
ziiglichen Grundkonsens nach wie vor verbleibende Differenzen zu notie-
ren, die aufzuarbeiten einer zukiinftigen Arbeit aufgegeben ist. Dies wird
auch davon abhiingig sein, wie sich das Anliegen, zu einer von anderen
Kirchen rezipierbaren Form der Autoritidt und Funktion des Papstes zu
kommen, in der romisch-katholischen Kirche durchsetzen wird.

Es war eine Folge derartiger miteinander geteilter Einsichten und Er-
wartungen wie auch des gewachsenen gegenseitigen Vertrauens, dass die
Kommission im Mai 2006 auf der 5. Sitzung in Elspeet NL sich die Frage
zu stellen begann, ob nicht die Moglichkeit einer Kirchengemeinschaft ins
Auge zu fassen und konkret zu untersuchen sei. Dies lag ja nicht im expli-
ziten Mandat der Kommission. Nach einigem Zogern verfolgte sie diesen
Weg. Damit riickten aber auch eine Reihe von Problemfeldern in den
Blickpunkt, zu welchen die Kommission sich zu dussern hatte. Diese wur-
den nun als weitere «noch offene Fragen» thematisiert, die den ekklesio-
logischen Grundkonsens nach Meinung der Kommission nicht aufheben
konnten. Sie beziehen sich auf die Mariendogmen von 1854 und 1950, die
Ordination von Frauen zum priesterlichen Dienst, die Verheiratung von
Bischofen und Priestern, dann aber auch auf die Position ehemaliger ro-
misch-katholischer Priester und Laien, welche der altkatholischen Kirche
beigetreten und damit bestimmten Sanktionen des CIC unterworfen sind.

20



Zur Yorgeschichte und Entstehung des Berichts der Internationalen Dialogkommission

Bei einigen dieser Themenfeldern erwiesen sich die Perspektive und die
Kompetenz eines Kirchenrechtlers als dusserst wertvoll. Es bleibt die Auf-
gabe anderer, zu bewerten, ob diese Divergenzen eine Uberwindung der
Trennung verunmoglichen und so den prinzipiellen Konsens relativieren.

Die altkatholischen Mitglieder machten sich ihrerseits Gedanken iiber
die Form einer moglichen Kirchengemeinschaft, bei der die relative Auto-
nomie der altkatholischen Kirchen innerhalb einer Gemeinschaft mit Rom
gewahrt wird. In diesem Zusammenhang kam erneut die Frage aufs Tapet,
inwiefern die Altkatholiken von Rom in ihrer Ekklesialitit als irgendwie
gleichwertig mit den Orientalen betrachtet werden konnten?!.

Eine letzte, aber wichtige Bemerkung im Riickblick auf die Arbeit der
Kommission betrifft die Schwierigkeit, mit der sich wohl jede Dialogkom-
mission konfrontiert sieht: Was denjenigen, welche nur das gedruckte Er-
gebnis unserer Arbeit in den Hinden halten, kaum kommuniziert werden
kann, ist die Vertrauen schaffende Entdeckerfreude, welche die am Dia-
logprozess Beteiligten immer wieder begliickt hat.

Ich streife hier zum Schluss ein Thema in der Meinung, dass es auf
unserer Tagung zur Sprache kommen wird, da es die Grundlage unseres
Konsenses beriihrt, namlich die Art und Weise, wie man in der Communio-
Ekklesiologie «Gemeinschaft» versteht. In einem einleuchtenden Beitrag
weist Johannes Brosseder auf dieses Problem hin??. «Communio» im
altkirchlichen Sinne, die vom Zweiten Vatikanum als Modell fiir neue

21 Zur Frage, ob die Altkatholiken in der Sprachregelung des Okumenismusde-
krets des Zweiten Vatikanischen Konzils (UR) vom November 1964 zu den «Eccle-
siae» oder den ««Communitates ecclesiales (a nobis seiunctae)» zihlen, gibt es keine
«authentische» Verlautbarung von romischer Seite (vgl. das Vorwort des Kommis-
sionsberichts S. 11£.). In der 2000/2001 von der Pontificia Facolta Teologica dell’ Italia
meridionale — Sezione «S. Tommaso d’ Aquino» angenommenen und von Bruno Forte
betreuten Dissertation von Pierluigi Cipriani, Defectus Ordinis. Tesi di Dottirato in
Teologia dommatica cristologica, kommt der Autor (S. 133-135) zum Schluss, dass
die Altkatholiken (und die Anglikaner) in UR zu den «Kirchen» gezihlt werden; vgl.
PETER WALTER, «Sacramenti Ordinis defectus» (UR 22,3). Die Aussage des II. Vati-
canums im Licht des 6kumenischen Dialogs. Zum Ergebnis der Studie von Pierluigi
Cipriani, in: Dorothea Sattler/Gunther Wenz (Hg.), Das kirchliche Amt in apostoli-
scher Nachfolge. Bd 3: Verstindigungen und Differenzen (Dialog der Kirchen 14),
Freiburg i.Br. (Herder)/Gottingen (V&R) 2008, 86101, hier 89 (Anm. d. Red.).

22 JOHANNES BROSSEDER, Koinonia. Okumenische Anfragen an der romisch-ka-
tholischen Ekklesiologie, in: ders./Markus Wriedt (Hg.), «Kein Anlass zur Verwer-
fung». Studien zur Hermeneutik des okumenischen Gesprichs. FS Otto Hermann
Pesch, Frankfurt a.M. (Lembeck) 2007, 312-334.

21



Jan Visser

Kirchengemeinschaft befiirwortet wird, steht, meint er, in einem Gegen-
satz zu einer «communio hierarchica», in der Autoritit von oben nach
unten ausgeiibt wird. Brosseder stellt fest, dass letztere Interpretation von
der heutigen lehramtlichen Theologie im Anschluss an die in «Lumen
Gentium» iibernommenen Vorgaben des Ersten Vatikanums und die dar-
auffolgenden ekklesiologischen Entwicklungen favorisiert worden ist.
Das zeige sich an der Interpretation des Begriffs der Kollegialitdt und des
Aufbaus der ekklesialen Gemeinschaft, wie sie im neuen Kodex von 1983
festgelegt worden sei. Das bedeute, dass man darauf achten miisse, dass
der Begriff «Communio» theologisch nicht zu einer «6kumenischen Be-
ruhigungspille» werde, wenn im 0kumenischen Gesprich zwar derselbe
Begriff verwendet werde, aber die eine Seite ihn anders versteht als die
andere.

Die im Bericht erwiihnten noch «offenen Fragen zur Ekklesiologie»
zeigen, dass wir uns dieser Problematik bewusst sind, da dort nicht ver-
schwiegen wird, dass im Grundkonsens, der auf der gemeinsam vertrete-
nen Communio-Ekklesiologie basiert, noch Differenzen vorliegen, die
eine okumenische Beruhigung noch verhindern. Wie diese iiberwunden
werden konnen, ist meiner Meinung nach nicht nur abhingig von weiteren
zwischenkirchlich-bilateralen und 6kumenisch-multilateralen Dialogen,
sondern — wie schon angedeutet — auch von Entwicklungen innerhalb der
romisch-katholischen Kirche, wo stindig Stimmen laut werden, die wiin-
schen, dass sich die von Brosseder beschriebene Situation in Richtung des
altkirchlichen Gemeinschaftsgedankens dndern mochten. Plakativ und in
einer interpretationsbediirftigen Terminologie kénnte — zugespitzt auf die
Papstfrage — diese Richtung fiir uns heissen: «communio cum Petro, non
sub Petro». Dabei stellt sich fiir beide Kirchen die zusitzliche Frage, ob
man sich auf dem Boden des Konsenses in einer Auseinandersetzung mit
der Modernitit einander mehr und mehr anniihern will oder ob man die im
Prozess der Trennung gebildete Eigenart und Identitit betont. Dabei ist
darauf zu achten, dass Identitit sich besser nicht in der Isolierung bildet,
sondern im Austausch mit andern.

Jedenfalls zeigen die noch offenen Fragen auch, dass es sich hier nicht
nur um rein konfessionelle oder theologische Unterschiede handelt, son-
dern um Probleme, die mit der letztlich unausweichlichen Situiertheit der
Kirchen im heutigen kulturellen Kontext zusammenhiingen. Die dazu not-
wendigen Losungen kann man entweder isoliert oder eben in gemein-
schaftlicher Beratung zu finden versuchen. Die Kommissionsmitglieder
waren der letzteren Meinung zugetan. Dieser Weg, der keine Riickkehr-

22



Zur Vorgeschichte und Entstehung des Berichts der Internationalen Dialogkommission

Okumene impliziert, verlangt von beiden Seiten Umkehr und das, was im
Bericht «Reinigung des Gedichtnisses» heisst. Ich meine, dass wir mit
diesem Bericht im Licht einer solchen Perspektive einen wichtigen Schritt
gemacht haben und einen begehbaren Weg gezeigt haben im Wissen, dass
noch weitere Schritte folgen miissen.

Jedenfalls ist klar, dass es nach knapp fiinfzig Jahren Dialog zwischen
unseren beiden Kirchen keine Frage mehr sein kann, ob man — wenn man
diese Praxis iiberhaupt noch pflegt — in einer altkatholischen Kirche eine
Kniebeuge machen darf. Wie und wann es zu einer Wiederherstellung der
Kirchengemeinschaft kommt, ist abhingig von Entwicklungen in beiden
Kirchen. Einerseits hoffe ich, das noch zu erleben, andererseits habe ich in
meinem Alter berechtigte Griinde, daran zu zweifeln, wenn es dazu noch
ein weiteres halbes Jahrhundert braucht...

Jan Visser (geb. 1931 in IJmuiden NL), Prof. em. Dr. theol. Er studierte Theo-
logie in Amersfoort, Utrecht und Bern. Von 1958 bis 1969 war er nacheinan-
der Pfarrer der altkatholischen Gemeinden in Arnheim und Amersfoort.
1968-1996 lehrte er Dogmatik und Ekklesiologie am Altkatholischen Seminar
in Amersfoort bzw. in Utrecht. In denselben Jahren war er andererseits 1969—
1974 Hauptdozent fiir Praktische Theologie an der Universitiit Nimwegen,
danach 1974—1994 Hauptdozent fiir Pastoraltheologie und Psychologie an
der Universitiit Utrecht sowie 1976—1996 Professor fiir Altkatholische Ekkle-
siologie an der Universitit Utrecht. 2004 Ehrenpromotion an der Universitdit
Bern.

Adresse: Woudenbergseweg 8, NL-3701 BB Zeist, Niederlande. E-Mail:
visser.jan.annie @wanadoo.nl.

English Summary

After the Second World War the Dutch Roman Catholic Bishops pursued a re-
storative policy. However, at the grassroots changes took place for more openness
in ecumenical contacts, liturgical renewal and theological reflection. New initia-
tives in youth work and mental health came up. As students we had some contacts
with leading men of these movements. The breakthrough came with Vatican II.
Old Catholic observers were present at the council. In the Netherlands a mixed
committee was formed which removed the historical impediments for an official
dialogue between the Roman Catholic and the Old Catholic Churches. Thus, in
1967 dialogues started in the Netherlands, Germany and Switzerland. Right from
the beginning the ambition was to come to a pastoral agreement for sacramental
exchange beside the pursuit to overcome theological differences. The Congrega-
tion of Doctrine at Rome, which raised several objections, held up this ambition.

23



Jan Visser

A main objection seemed to be the transition in Germany of former Roman Cath-
olic priests to the Old Catholic Church. In the 1980s the overtures to both Church-
es and the national dialogues reached a deadlock. In the beginning of the nineties
the Council for Christian Unity in Rome took a new initiative. It tried to overcome
the problem with the transition of Roman Catholic priests to come to a new, now
international, dialogue. In 2000 the Old Catholic Archbishop of Utrecht visited the
Vatican and opened negotiations for an international dialogue. In 2004 the IRAD
(International Roman-Old Catholic Dialogue Commission) was appointed. It be-
gan its work in May of that year. In May 2009 it concluded its assignment with the
Report “Kirche und Kirchengemeinschaft” (Church and Ecclesial Communion).
By the method of “differentiated consensus™ the commission proves that by shar-
ing the so-called communion ecclesiology there exists an agreement on the sub-
ject of the authority and function of the Bishop of Rome as guardian of the Church
unity. That does not mean, however, that there are no longer open questions be-
tween the two Churches, which require further elucidation.

24



	Zur Vorgeschichte und Entstehung des Berichts der Internationalen Römisch-Katholisch - Altkatholischen Dialogkommission

