Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 100 (2010)

Heft: 1-2

Artikel: Teufels Gespenst oder Diener der Einheit? : Lutherische Ann&herungen
an das Papstamt

Autor: Schuegraf, Oliver

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-405066

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-405066
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Teufels Gespenst oder Diener der Einheit?
Lutherische Annaherungen an das Papstamt

Oliver Schuegraf

Als Lutheraner tiber das Papstamt nachzudenken, ist nicht ganz ungefihr-
lich. Im Jahre 2001 skizzierte der damalige Catholica-Beauftrager der Ver-
einigten Evangelisch-Lutherischen Kirche Deutschlands (VELKD), Lan-
desbischof Johannes Friedrich, in einem Artikel des «Rheinischen Mer-
kur» die Moglichkeiten 6kumenischen Arbeitens nach «Dominus lesus»
und kam in diesem Zusammenhang auch kurz, aber differenziert auf das
Papstamt zu sprechen!. Aber schon machte «Die Welt» daraus auf Seite 1
die Schlagzeile: «Lutheraner wollen den Papst als Sprecher». «Spiegel»
und «<FOCUS» zogen schnell nach. Viele Kirchenmitglieder waren {iber
diese Uberschrift verirgert. Dem bayrischen Landesbischof wurde Traum-
tinzerel oder mangelndes evangelisches Selbstbewusstsein vorgeworfen
—und das alles, weil er «in aller Gelassenheit» und «ohne Denkverbote»
einen Beitrag zur 6kumenisch notwendigen Diskussion iiber das Papstamt
leisten wollte?. Seitdem hat meines Wissens keine lutherische Personlich-
keit in kirchenleitender Funktion in Deutschland diese Kontroversfrage
offentlich angepackt.

Und dennoch miissen wir uns natiirlich die Frage stellen: Wie halten
wir Lutheraner es eigentlich mit dem Papst? Erwarten Sie jetzt bitte keine
provokanten Thesen, die mich morgen in die Schlagzeilen bringen konn-
ten. Vielmehr mochte ich im Folgenden zunichst einige mogliche Antwor-
ten édlteren und neueren Datums beispielhaft vorstellen. Dieses Verfahren,
Ihnen einen Eindruck von moglichen Argumentationen zu geben, halte ich
im Rahmen Threr Tagung fiir angemessen und zugegebenermassen auch
fiir relativ ungefihrlich, wenngleich mein erstes historisches Zitat eine
Schiirfe hat, die es heute auch sofort auf die Titelseite jeder bundesdeut-
schen Tageszeitung bringen wiirde. Beginnen wir also mit Martin Lu-
ther:

' JOHANNES FRrIEDRICH, Papstamt auf Lutherisch, in: Rheinischer Merkur vom
2. Mirz, 2001, 25.

2 Siehe den Brief von Landesbischof Johannes Friedrich an alle Synodalen, De-
kaninnen und Dekane und Leiterinnen und Leiter von Diensten und Einrichtungen der

Evangelisch-Lutherischen Kirche in Bayern vom 20. Miirz 2001.

138 IKZ 100 (2010) Seiten 138168



Teufels Gespenst oder Diener der Einheit? Lutherische Anndherungen an das Papstamt

1. Lutherische Anniherungen an das Papstamt

1.1 Luther und der Papst: vom allerheiligsten Vater zum Teufels
Gespenst

«Gott lob, kein gut Christlich gewissen anders gleuben kan, denn das der
Bapst nicht sey noch sein kan das heupt der Christlichen Kirchen noch Stat-
halter Gottes oder Christi, sondern sey das heupt der verfluchten Kirchen aller
ergesten Buben auff erden, Ein Stathalter der Teufels, ein feind Gottes, ein
widersacher Christi und verstorer der Kirchen Christi, Ein lerer aller liigen.»?

«Das, wer ein Christ sein wil, sol und mus den Bapst fur des Teufels ge-
spenst, stifft [= Stiftung] und eigenthum halten, dafiir man flichen, da wider
man beten, und mit allem ernst da wider thun und leben sol, wie wieder den
Teufel selbs.»*

So der Reformator in «Wider das Papsttum zu Rom, vom Teufel gestiftet»
aus dem Jahre 1545, einer seiner letzten Schriften. Fiir Ernst Bizer sind
diese Worte von «einer hanebiichenen Grobheit, ein durchschlagendes
Beispiel dessen, was man Luthers Grobianismus nennt»’. Dabel klang
Luthers Einstellung zum Papst zu Beginn der Reformation noch vollig
anders. In der Vorrede zu den Resolutionen zu den Ablassthesen beteuert
Luther:

«Daher, allerheiligster Vater, werfe ich mich zu Fiissen deiner Heiligkeit nie-
der und bringe mich dir dar mit allem, was ich bin und habe. Mache lebendig,
tote, rufe, erwidere meinen Ruf, billige, verwirf, wie es dir gefillt: Deine
Stimme werde ich als die Stimme Christi anerkenne, der in dir herrscht und
spricht.»®

Was war also in den knapp 30 Jahren passiert? Wie kam der Wandel von
der Bereitschaft zur Unterwerfung und zum Gehorsam hin zur dtzenden
und unversohnlichen Kritik’?

WA 50, 283, 32-37

4 WA 50, 295, 2-4.

> ERNST BizEer, Luther und der Papst (TEH NF 64), Miinchen (Kaiser) 1958,
46.

6 WA, 529,22-25.

" Umfassendere Darstellungen bieten Bizer, Luther (wie Anm. 5); GERHARD
MULLER, Martin Luther und das Papsttum, in: ders., Causa Reformationis. Beitrige
zur Reformationsgeschichte und zur Theologie Martin Luthers, hg. von Gottfried
Maron/Gottfried Seebass, Giitersloh (GVH)1989, 388-416; aus katholischer Per-
spektive REmiGius BAUMER, Martin Luther und der Papst, Miinster (Aschendortt)
1970/51987.

139



Oliver Schluegraf

In allen Ausserungen Luthers aus der Anfangszeit seines Wirkens spielt
die Papstfrage keine besondere Rolle. Obwohl Martin Luther, wie wir
gerade gesehen haben, auch in seiner Ablassschrift dem Papst die Treue
versichert, entziindet sich der Konflikt mit dem Papsttum genau an diesen
Thesen. Wihrend der Wittenberger Professor {iber eine ihm zentrale theo-
logische Frage wissenschaftlich disputieren mochte und die Macht des
Papstes nur am Rande bertihrt, riicken seine Gegner diese Frage sofort in
den Mittelpunkt der Auseinandersetzung. Der Ablassstreit entwickelt sich
so, wenngleich von Luther nicht beabsichtigt, «zu einem Streit tiber die
Macht des Papstes»8. In diesem Streit — eindeutig seit dem Augsburger
Verhor durch den pipstlichen Nuntius Kardinal Cajetan im Oktober 1518
— zeigt sich fiir Luther, dass er eine Entscheidung zwischen Schrift oder
Papst treffen miisse, falls Letzterer eine verbindliche Entscheidungsge-
walt in Glaubensfragen beanspruchen und sich damit in letzter Konse-
quenz einen Vorrang iiber die Autoritidt der Heiligen Schrift anmassen
sollte. Hier sieht Luther sich gezwungen, sich fiir die Schrift und damit
gegen den Papst zu entscheiden.

Zunichst beabsichtige Luther mit seinen Angriffen auf das Papsttum
noch keinen vollstindigen Bruch mit diesem. Dies wird in der «Resolutio
Lutheriana super propositione sua decima tertia de potestate Papae» deut-
lich, in der Luthers erstmals eine Exegese von Mt 16,18ff. entwickelt.
Seiner Bibelauslegung nach beziehen sich die in Mt 16 ausgesprochenen
Vollmachten gar nicht auf Petrus oder seine Nachfolger, noch auf einen
anderen konkreten Menschen, sondern auf die Kirche als Gemeinschaft
der Heiligen®. Hieronymus, Chrysostomus und Augustin werden als alt-
kirchliche Gewiihrsleute fiir diese Exegese herangezogen. Deutlich bringt
Luther in dieser Schrift zudem seine Uberzeugung zum Ausdruck, dass
das Papsttum nicht eine Institution gottlichen Rechtes sei. Indem Luther
es «zu einer Institution menschlichen Rechts macht, kann seine Autoritit
offenbar bestehen bleiben, auch wenn es des Irrtums fihig ist und an ein-
zelnen Punkten des Urteils tberfiihrt ist. Doch verliert es seine gottliche
Autoritit, und die Forderung nach Gehorsam kann nicht mehr eine unbe-
dingte sein, sondern wird eingeschrinkt durch das Wort, dass man Gott
mehr gehorchen miisse als den Menschen» !0 — so fasst Ernst Bizer die
Uberzeugung Luthers zusammen, eine Position an der der Reformator bis

8 BIzER, Luther (wie Anm. 5), 5.
7 Vgl. WA 2, 189-194.
10" Bizer, Luther (wie Anm. 5), 17.

140



Teufels Gespenst oder Diener der Einheit? Lutherische Annéiherungen an das Papstamt

Ende 1520 festgehalten hat. Harding Meyer hat herausgearbeitet, dass die
giinzliche Verwerfung des Papsttums in dieser Phase der Reformation nur als
Vermutung oder Befiirchtung formuliert wird und noch einen konditionalen
Charakter besitzt: «Wenn der Papst sich iiber die Heilige Schrift erhebt, wenn
er den Gehorsam gegeniiber seinen Entscheidungen als heilsnotwendig hin-
stellt, wenn er die Verkiindigung von der souverinen Gnade Gottes unter-
driickt, dann kann er nur der <Antichrist> sein.»!!

Mit der im Juni 1520 ausgefertigten Bannandrohungsbulle dndert sich die
Lage. Die bislang fiir moglich gehaltene Anerkennung eines Papstamtes nach
menschlichem Recht hat de facto nun ithre Grundlage verloren: «Luther hat
dieses Urteil, das sein Verhiltnis zum Papsttum fiir alle Zukunft klérte, so
betroffen er es entgegennahm, doch zugleich als Befreiung empfunden. Nun
hatte sich erwiesen, dass seine Ahnungen zutrafen, und es klar war, dass es in
der Papstfrage um das christliche Heil selbst ging. Die Erkenntnis, dass mit
dem Papst der Antichrist, der <rechte Endchrist>, in Rom die Macht innehatte,
verhalf Luther dazu, die romische Entscheidung, die auf die Vernichtung sei-
ner Existenz abzielte, zu bestehen» — so interpretiert Bernd Moeller das Ereig-
nis!2.

Diese 1520 gewonnene Position hat Luther nun in den restlichen Jahren
seines Lebens nur noch unwesentlich verindert beibehalten. Der Ton konnte
dabei noch schiirfer werden, bis hin zu seiner eingangs erwihnten Spitschrift
«Wieder das Papsttum zu Rom, vom Teufel gestiftet», in der er nochmals
seine exegetischen und historischen Einwinde wiederholt. Vor allem aber
macht er nochmals deutlich, dass er in den vom Papsttum erhobenen Ansprii-
chen das solus Christus und sola fide bedroht sieht:

«das [der Papst] macht haben wil, Gesetze und Artickel des Glaubens zu stellen,
die Schrift (welche er nie gelernt, nicht kan, auch nicht wissen wil) nach seinem
tollen sinn zu deuten, will alle welt zwingen zu gleuben seine lere ... und zerstoret

' HARDING MEYER, Das Papsttum bei Luther und in den Bekenntnisschriften, in:
Wolfthart Pannenberg (Hg.), Lehrverurteilungen — kirchentrennend? Band 3: Materia-
len zur Lehre von den Sakramenten und vom kirchlichen Amt, Freiburg 1.Br. (Herder)/
Gottingen (V&R) 1990, 306-328, hier 317f.; wieder abgedruckt in: HARDING MEYER,
Versohnte Verschiedenheit. Aufsitze zur 6kumenischen Theologie, Band 2, Frankfurt
a.M. (Lembeck)/Paderborn (Bonifatius) 2000, 317-338, hier 328.

12 BERND MOELLER, Luther und das Papsttum, in: Albrecht Beutel (Hg.), Luther
Handbuch, Tiibingen (Mohr) 2005, 106-115, hier 112. Vgl. dazu einen Brief Luthers
an Spalatin vom 11. Oktober 1520: «Ich bin nun viel freier, seitdem ich endlich die
Gewissheit habe, dass der Papst der Antichrist ist und sich offensichtlich als eine Woh-
nung des Teufels erwiesen hat» (WAB 2, 195, 221.).

141



Oliver Schluegraf

alles, was der Gottes Son unser Herr uns mit seinem Blut erworben hat, Nimpt
weg den glauben, Christliche freyheit und rechte gute Werk.»!3

Innerhalb dieses fundamentalen Vorwurfs ist die «Antichrist»-Chiffre da-
mit letztlich nichts anderes «als ein mythologisch-polemischer Gegenbe-
griff zum reformatorischen <solus»>»14.

Mit der Gleichsetzung vom Papst und dem biblischem Bild des Anti-
christen, die zu einer wiederkehrenden Konstante in Luthers Schriften
geworden ist, scheint eine uniiberbriickbare Kluft aufgetan, tiber die hin-
weg keine Verstindigung mehr moglich ist. Doch sei bereits an dieser
Stelle auf eine wichtige Beobachtung von Gunther Wenz hingewiesen. Er
kommt zu dem Urteil, dass diese Aussagen kein reines Prinzipienurteil
seien, so wie es fiir ein Papsttum de iure divino gelte. Vielmehr handelt es
sich um ein aufgrund konkreter historischer Begebenheiten getroffenes
Erfahrungsurteil Luthers, das zwar prinzipielle Implikate enthilt, aber die
Moglichkeiten neuer und andersartiger Erfahrungen mit dieser Institution
fiir die Zukunft nicht grundsitzlich ausschliesst. Dieser Unterschied ist
nach Wenz zu beachten, auch wenn sich Luther schlechterdings nichts
mehr vom Papsttum erwarte!s.

1.2 Der «Antichrist» in den lutherischen Bekenntnisschriften

Fiir die lutherischen Kirchen sind ihre Bekenntnisschriften der massgeb-
liche Referenzpunkt fiir die Auslegung der Schrift. Daher sollen nun in
einem zweiten Abschnitt einige relevante Aussagen dieser Bekenntnis-
schriften zu unserem Thema vorgestellt werden.

Hier miissen wir mit einem Schweigen beginnen. Denn die «Augsbur-
ger Konfession», das Zentralstiick des Corpus der lutherischer Bekennt-
nisschriften und sicherlich die wirkmichtigste Bekenntnisschrift fiir das
weltweite Luthertum, schweigt auffilligerweise zum Thema Papst, was

13 WA 54, 233,11-17.

14 MEYER, Papsttum (wie Anm. 11), 322.

15 GUNTHER WENZ, Das Petrusamt aus lutherischer Sicht, in: Silvia Hell/Lothar
Lies (Hg.), Papstamt. Hoffnungen, Chance, Argernis. Okumenische Diskussion in
einer globalisierten Welt, Innsbruck (Tyrolia)2000, 67-95, hier 72f. Diese Einschiit-
zung hatte Wenz bereits zuvor mehrmals vorgetragen: siche DERS., Papsttum und kirch-
licher Einheitsdienst nach Massgabe evangelisch-lutherischer Bekenntnistradition, in:
Catholica 50 (1996) 144163, hier 148; pERs., Theologie der Bekenntnisschriften der
evangelisch-lutherischen Kirche. Band 2, Berlin (de Gruyter) 1998, 416-418.

142



Teufels Gespenst oder Diener der Einheit? Lutherische Annidherungen an das Papstamt

Luther von der Feste Coburg aus brieflich als Leisetreterei kritisierte!®.
Doch innerhalb der Bekenntnisschriften gibt es sehr wohl zwei Texte, die
sich mit unserer Frage auseinandersetzen.

Zunichst mochte ich die «Schmalkaldischen Artikel» vorstellen, die
Luther im Jahre 1536 aus Anlass der Einberufung des Konzils nach Man-
tua verfasst hat. Die von ihm formulierten Artikel sollen Rechenschaft
liber die Lehre in den Gebieten des Schmalkaldischen Bundes geben.
Durch die Unterschriften der Theologen aus den evangelischen Territorien
und der Tatsache, dass die Artikel seit 1544 als Teil der Bekenntnisschrif-
ten gelten, haben sie einen anderen Stellenwert als die Schrift eines Ein-
zelnen und sei es eine des Reformators selbst; sie sind «Schriftauslegung
der Kirche».!”

In Artikel I1, 4, der vom Papsttum handelt, finden wir die bereits dar-
gestellte Position Luthers. Der Artikel beginnt mit der grundsitzlichen
Feststellung: «Der Papst ist nicht jure divino ... oder auf Grund von Gottes
Wort das Haupt der ganzen Christenheit, denn das gehort einem allein zu,
der heisst Jesus Christus.»'® Daher sei auch allein der Glaube an Christus
heilsnotwendig und nicht der Gehorsam gegeniiber dem Papst. Es wird
darauf verwiesen, dass die Kirche mindestens 500 Jahre ohne ein Papst-
amt ausgekommen sei und die orthodoxe Kirche es bis heute nicht kenne.
Anschliessend wird der Fall durchgespielt, was geschehe, wenn das Papst-
tum auf seinen Machtanspruch verzichten wiirde, nach gottlichem Recht
Oberhaupt der Kirche zu sein. Doch kommt der Artikel zu dem Ergebnis,
dass das Papsttum dies aus seiner inneren Logik heraus gar nicht tun kon-
ne und auch nichts gewonnen wiire, da ein solches Haupt nach menschli-
chem Recht bald verachtet sei. Daher sei die Bindung der Kirchenleitung
an eine einzelne irdische Person vollstindig aufzugeben. Die christliche
Kirche wiire besser «ohne ein solches Haupt» geblieben. !

Da das Papsttum nicht aus der Schrift zu begriinden ist und letztlich der
Rechtfertigungslehre widerspricht, sieht sich Luther auch in den «Schmal-
kaldischen Artikeln» dazu gezwungen, das Papsttum aufs Schirfste zu

5 WA.B 5, 496, 8.

7 Vgl. EbMUND SCHLINK, Theologie der lutherischen Bekenntnisschriften (EETh
8), Miinchen (Lempp) 1940, 6f.

'8 Die Bekenntnisschriften der Evangelisch-Lutherischen Kirche [fortan: BSLK]
427, 7-9 (zitiert nach: Unser Glaube. Die Bekenntnisschriften der evangelisch-luthe-
tischen Kirche. Ausgabe fiir die Gemeinde, Giitersloh [GVH] 2004, 461f.).

19 BSLK 429, 2f. (zitiert nach: Unser Glaube [a.a.0.], 464).

143



Oliver Schluegraf

geisseln. Und somit hat nun die Rede vom Antichristen bzw. «rechten
Endchrist oder Widerchrist» auch Eingang in die lutherischen Bekenntnis-
schriften gefunden?’. Mit ithren Unterschriften unter die «Schmalkaldi-
schen Artikel» haben die Theologen des Schmalkaldischen Bundes die-
sem Urteil zugestimmt. Allerdings ist es wohl bekannt, dass Melanchthon
seine Unterschrift unter die Artikel mit einem Zusatz versehen hat:

«Ich Philippus Melanthon halt diese obgestallte Artikel auch fur recht und
christlich, vom Bapst aber halt ich, so er das Evangelium wollte zulassen, dass
ithm umb Friedens und gemeiner Einigkeit willen derjenigen Christen, so auch
unter ihm sind und kunftig sein mochten, sein Superioritit uber die Bischofe,
die er hat jure humano, auch von uns zuzulassen (und zu geben) sei.»-!

Dieser Zusatz mag damit zu begriinden sein, dass Melanchthon von einem
starken Willen, die Einheit der Kirche nicht preiszugeben, geprigt war,
wie auch im Text der «Confessio Augustana» und dem dortigen Schwei-
gen zum Papsttum deutlich wird. Das, was Luther ablehnte, weil er es fiir
undurchfiihrbar und véllig unrealistisch hielt, wurde offenbar von Me-
lanchthon immerhin als Moglichkeit offengehalten. So ist sein Sondervo-
tum «nicht als Beleg einer Grunddifferenz, sondern allenfalls einer Diffe-
renz der historischen Urteilsbildung zu qualifizieren»22.

Dies wird besonders deutlich, wenn man die zweite Schrift in den Be-
kenntnisschriften heranzieht, die sich ausfiihrlich mit dem Papsttum aus-
einandersetzt und die nun ausgerechnet aus Melanchthons Feder stammt.
In dem «Tractatus de potestatae papae» folgt Melanchthon der reformato-
rischen Kritik am Papsttum, und von den ihm oft vorgeworfenen Be-
schwichtigungsbestrebungen ist wenig zu spiiren. In aller Deutlichkeit

20 BSLK 430, 14-18. (zitiert nach: Unser Glaube [a.a.0.], 466). Diese von der
VELKD herausgegebene deutsche Ausgabe der Bekenntnisschriften vermerkt aller-
dings in einer Fussnote ausdriicklich, dass sich die Kirchenleitung der VELKD eine
Aussage der Bilateralen Arbeitsgruppe der Deutschen Bischofskonferenz und VELKD
zu eigen macht. Diese kam zu dem Ergebnis, «dass auch Pipste das Evangelium ver-
kiinden, Inhaber des Amtes, von dem die Reformatoren dies nicht mehr erwartet hat-
ten. Auch Aussagen der Bekenntnisschriften der evangelisch-lutherischen Kirche, die
von solcher Uberzeugung (gemeint ist der Vorwurf der Reformatoren, der Papst sei der
Antichrist) gepriigt sind, diirfen heute auf das Papsttum in der Fiille seiner geschicht-
lichen Erscheinungen oder einzelne Inhaber dieses Amtes nicht mehr angewandt wer-
den» (Unser Glaube [a.a.0.], 466).

2l BSLK 463,10-464 .4,

22 WENzZ, Petrusamt (wie Anm. 15), 75, bzw. Papsttum (wie Anm. 15), 150, bzw.
Bekenntnisschriften (wie Anm. 15), 420.

144



Teufels Gespenst oder Diener der Einheit? Lutherische Anniherungen an das Papstamt

wird hier die irdische Stellvertreterschaft Christi, welche der Papst fiir sich
beansprucht, verworfen ebenso wie dessen Anspruch beider Schwerter,
also sowohl auf die vollstindige innerkirchliche als auch weltliche Macht.
Diese Ablehnung wird in mehreren exegetischen und historischen Argu-
mentationsketten entfaltet. Und auch Melanchthon scheut sich nicht da-
vor, den Papst mit dem «Antichristen» zu vergleichen??.

Nicht nur Luther, auch die Bekenntnisschriften hinterlassen uns Luthe-
ranern also das schwere Erbe des Wortes «Antichrist». Also soll nochmals
die Frage gestellt werden: Wie sollen wir mit diesen kernigen Aussagen
umgehen, die Teil unserer Lehrtradition sind? Trotz der von Gunther Wenz
eingefiihrten Unterscheidung zwischen generellem Prinzipienurteil und
historischem, der Revision nicht definitiv verschlossenem Erfahrungsur-
teil, und trotz der von Melanchthon formulierten Hoffnung, dass eines
Tages um der Einheit willen die Anerkennung des Papstes de iure humano
moglich sei, scheinen diese Aussagen der Bekenntnisschriften uns Luthe-
raner wenig Spielraum in der Beurteilungen des Papsttums zu lassen.
Noch dazu, wenn man die mit «Pastor aeternum» von 1870 vorgenomme-
nen Verfestigungen der romisch-katholischen Lehre (universaler Jurisdik-
tionsprimat und Unfehlbarkeit des Papstes) beriicksichtigt, die aus unserer
Sicht nicht dazu einladen, das Erfahrungsurteil der Reformatoren als revi-
sionsbediirftig erscheinen zu lassen.

1.3 Die «petrinische Funktion» im US-amerikanischen Dialog

Ich mochte Thnen nun einen grossen Sprung iiber mehrere Jahrhunderte
hinweg zumuten. Denn mit dem Eintritt der rémisch-katholischen Kirche
in den okumenischen Diskurs seit dem Beginn der 1960er-Jahre gibt es
bemerkenswerte Versuche, iiber die kontroverstheologischen Frontstel-
lungen des 16. Jahrhunderts hinauszukommen.

Als Erstes mochte ich den lutherisch — romisch-katholischen Dialog in
den USA vorstellen, der bereits in den 1970er-Jahren eine erstaunliche
Neubewertung in der Papstfrage vorgelegt hat>*. Zunichst wurde die Fra-
ge nach dem pipstlichen Primat in dem Dokument «Amt und universale

3 BSLK 484, of.

** Siche dazu ausfiihrlicher: BURKHARD NEUMANN, Das Papstamt in den offiziel-
len 6kumenischen Dialogen, in: Catholica 50 (1996), 87-120, hier 88-97. NEUMANN
(a.a.0.), 97102 stellt zudem die spiirlicheren Aussagen des internationalen lutherisch
— rémisch-katholischen Dialogs zu diesem Fragenkreis vor.

145



Oliver Schluegraf

Kirche» (1974)25 behandelt und dann in einer zweiten Gespriachsrunde ein
Text speziell zu «Lehrautoritit und Unfehlbarkeit der Kirche» (1978)%
vorgelegt. Was wird aus lutherischer Sicht zu unserem Thema gesagt?

Bereits einer der ersten Siatze machte deutlich, wie sehr der dramati-
sche, durch das Zweite Vatikanische Konzil verursachte Wandel in der
romisch-katholischen Kirche alte Frontstellungen aufweichen konnte:
«Unter Lutheranern besteht ein wachsendes Bewusstsein fiir die Notwen-
digkeit eines spezifischen Amtes, das der Einheit und universalen Sen-
dung der Kirche dient, wihrend Katholiken zunehmend die Notwendig-
keit eines differenzierteren Verstindnisses des Papsttums innerhalb der
universalen Kirche erkennen.»?’ Die Lutheraner machen zudem deutlich,
dass — wenn ein universales Einheitsamt als hilfreich oder gar notwendig
erkannt wird — dann auch historisch bereits erprobte Formen der Aus-
iibung eines solches Amtes ernsthaft in Betracht gezogen werden sollten.
Man sollte iiberkommene Zeichen der Einheit nutzen, da «neue Zeichen
nicht einfach erfunden werden kdnnen»25.

Um neue Perspektiven ert6ffnen zu konnen, entwickeln beide Seiten
gemeinsam den Begriff der «petrinischen Funktion», welcher zur Be-
schreibung «einer bestimmten Form des Amtes, ausgeiibt von einer Per-
son, einem Amtstriiger oder einer Ortskirche im Blick auf die Kirche als
ganze» benutzt wird??. Die Lutheraner geben zu Protokoll, dass die Refor-
matoren nicht diese petrinische Funktion verworfen haben, sondern viel-
mehr das konkrete Papsttum ihrer Zeit.

Zu den dann behandelten Kontroversfragen gehort zunéchst die bibli-
sche Begriindung des Papstamtes. Dazu arbeitet die nordamerikanische
Kommission die in der Schrift vorhandenen Petrus-Bilder heraus. Die Lu-

2 Paur C. EMpPIE/T. AUSTIN MURPHY (Hg.), Papal Primacy and the Universal
Church (Lutherans and Catholics in Dialogue 5), Minneapolis MN (Augsburg) 1974,
9-42. Hier zitiert nach der deutschen Ubersetzung: Amt und universelle Kirche, in:
GUNTHER GASSMANN/HARDING MEYER (Hg.), Das kirchenleitende Amt. Dokumente
zum interkonfessionellen Dialog iiber Bischofsamt und Papstamt (Okumenische Do-
kumentation 5), Frankfurt a. M. (Lembeck) 1980, 49-97.

%6 Paur C. EmPIE v.a. (Hg.), Teaching Authority and Infallibility of the Church
(Lutherans and Catholics in Dialogue 6), Minneapolis MN (Augsburg) 1980, 11-68.
Hier zitiert nach der deutsche Ubersetzung: Lehrautoritit und Unfehlbarkeit der Kir-
che, in: GASSMANN/MEYER, Amt (a.a.0.), 97-172.

27 GASSMANN/MEYER, Amt (a.a.0.), 50.

2 GASSMANN/MEYER (a.a2.0.), 66.

29 GASSMANN/MEYER (a.a.0.), 53.

146



Teufels Gespenst oder Diener der Einheit? Lutherische Anniiherungen an das Papstamt

theraner kommen dabei (zusammen mit den Katholiken) zu einem offene-
ren Ergebnis, als dies Luther seinerzeit moglich war: «Wenn eine <Lauf-
bahn> dieser Bilder nachgezeichnet wird, dann finden wir Anzeichen einer
Entwicklung von fritheren zu spiteren Bildern. Diese Entwicklung von
Bildern begriindet nicht das Papsttum in seinem spiteren spezifischen
Sinn, man kann aber Méglichkeiten einer Orientierung in diese Richtung
sehen.»3¢

Beziiglich eines weiteren der zentralen Streitpunkte halten die Luthera-
ner fest, «dass die traditionelle Unterscheidung zwischen «de iure humano»
und «de iure divino> keine brauchbaren Kategorien fiir die heutige Diskus-
sion iiber das Papsttum liefert»3!. Denn es gehe einerseits nicht um etwas,
dass man einfach tun oder lassen konne. Vielmehr sei es Gottes Wille, dass
die Kirche Mittel besitze, die zur Forderung der Einheit nétig sind. Doch
andererseits wiirden auch Katholiken heute wissen, dass es mehr als eine
Moglichkeit gebe, die petrinische Funktion zu gewihrleisten. Letztlich ver-
meidet die Kommission m.E. eine eindeutige Aussage, ob das dem Bischof
von Rom zugewachsene Amt mit seinen Vollmachten konstitutiv fiir die
Kirche ist, oder ob die petrinische Funktion in der Kirche auch auf andere
Weise ausgeiibt werden konnte. So bleibt es fraglich, ob man damit an ei-
nem kontroverstheologischen Knackpunkt tatséichlich weitergekommen ist.

Schliesslich sollen neue Ansiitze in der Frage nach dem Unfehlbar-
keitsanspruch des Papstes gewonnen werden, indem dieser in einen um-
fassenderen Kontext gestellt wird: Die Autoritit des Evangeliums, die
Unversehrtheit der Kirche, die Unfehlbarkeit ihres Glaubens und ihrer
Lehre sowie die Glaubensgewissheit der einzelnen Gldubigen sind glei-
chermassen zu berticksichtigen. Die Kommission bettet die Rede von der
Unfehlbarkeit besonders in die Unzerstorbarkeit der Kirche ein: Der Kir-
che ist der ununterbrochene Beistand des auferstandenen Christus durch
den Heiligen Geist verheissen, was auch ihre Fortdauer umfasst. Diese
Treue sei eine Gabe gottlicher Gnade und betreffe «nicht automatisch al-
les, was Kirchenfiihrer sagen oder gutheissen mogen»32. Jedoch sei das
Amt ein Mittel, mit dem Christus die Kirche in der Wahrheit des Evange-
liums hilt. Mit den Katholiken konnen die Lutheraner sagen, dass in der
universalen Kirche ein Amt mit besonderer Verantwortung fiir die Einheit
angemessen sein kann und dass dieses Amt «auch fiir die Aufsicht tiber die

e

31 GASSMANN/MEYER, Amt (a.2.0.), 81.

0 GASSMANN/MEYER, Amt (a.2.0.), 59
l
2 GASSMANN/MEYER, Amt (a.2.0.), 113.

147



Oliver Schluegraf

kirchliche Verkiindigung verantwortlich ist und, wo es notig ist, fiir die
Neuformulierung der Lehre in Treue gegeniiber der Schrift»33. So kommt
es zu dem Spitzensatz: «Katholiken wie viele Lutheraner vermissen im
Luthertum ein universales Lehramt (d.h. eine wirksame Moglichkeit fiir
die ganze Kirche und zur ganzen Kirche zu sprechen). Umgekehrt sind
Lutheraner, gemeinsam mit vielen Katholiken, der Meinung, dass die
Lehre und Praxis pipstlicher Lehrautoritit und Unfehlbarkeit noch nicht
ausreichend gegen Missbrauch geschiitzt sind.»* Diese Offenheit fiir ein
universales Lehramt meinen die nordamerikanischen Lutheraner gewin-
nen zu konnen aufgrund neuer historischer und linguistischer Studien zum
Dogmenverstiandnis, der neuen Betonung der kollegialen Beziehung zwi-
schen Papst und Bischotfen durch das Zweite Vatikanum, der katholischen
Versicherung, dass die piipstliche Infallibilitit der Autoritit des Evangeli-
ums nichts hinzufiigen will und nicht zuletzt auch aufgrund des neuen
Fihrungsstils Johannes XXIII. und Paul VI.

Trotz dieser Neubewertung eines universalen Lehramtes, wird die Un-
fehlbarkeitsterminologie selbst jedoch fiir «weiterhin gefihrlich irrefiih-
rend»* und leicht missbrauchbar gehalten. Zudem dussern die Lutheraner
die Meinung, dass «die Katholiken den Wirkungsbereich des Heiligen
Geistes zu selbstgewiss mit einem bestimmten Amt oder einer bestimmten
Person identifiziert haben»3¢.

Und dennoch, angesichts der Erkenntnis, dass viele der traditionellen
Einwiinde gegen die Unfehlbarkeit so nicht mehr zu wiederholen sind und
die Katholiken ihre Position neu tiberdenken, sollten sich Lutheraner fra-
gen, «ob die romisch-katholische Lehre der pipstlichen Unfehlbarkeit,
selbst wenn sie diese fiir sich selbst nicht bejahen kdnnen, weiterhin als
antichristlich und daher als Barriere fiir die Einheit der Kirchen betrachtet
werden muss»?7.

Auf das Papstamt allgemein bezogen wird schliesslich gefragt, ob es
vielleicht einen Primat geben konnte, «in dessen Rahmen der Dienst des
Papstes an der Einheit in Beziehung zu den lutherischen Kirchen mehr
pastoraler als juridischer Art wire. Unbedingt notwendig wiire allerdings
..., dass der pipstliche Primat so strukturiert und interpretiert wird, dass er

3 GASSMANN/MEYER, Amt (a.a.0.), 120.
34 GASSMANN/MEYER, Amt (a.a.0.), 121.
B GASSMANN/MEYER, Amt (a.a.0.), 158.
30 GASSMANN/MEYER, Amt (a.a.0.), 121.
37 GASSMANN/MEYER. Amt (a.a.0.), 101.



Teufels Gespenst oder Diener der Einheit? Lutherische Anniherungen an das Papstamt

eindeutig dem Evangelium und der Einheit der Kirche Christi dient und
dass seine Ausiibung von Macht nicht die christliche Freiheit untergriibt»-%.
Anschliessend werden die lutherischen Kirchen aufgefordert, zu priifen,
ob sie nicht ein solchermassen verstandenes pépstliches Amt fiir moglich
und wiinschenswert erachten konnten.

Abgesehen von dieser Anfrage bleiben die Lutheraner jedoch in den
weiteren konkreten Empfehlungen an ihre Kirchen erstaunlich blass: So
werden z.B. lediglich die katholische Beteiligung beim Prozess der For-
mulierung von lutherischen Lehrpositionen und katechetischem Material
oder eine regelmissige Beratung mit katholischen Bischofen auf ortlicher
und nationaler Ebene angeregt?®. Vielleicht ist dieser Vorwurf aber auch
eine verfehlte Einschiitzung im Riickblick, und Mitte der 1970er-Jahre
waren diese Ideen aufregender, als sie heute erscheinen.

1.4 Johannes Paul 1. bittet um briiderlichen Dialog: eine lutherische
Antwort

In der Enzyklika «Ut unum sint» aus dem Jahre 1995 thematisiert Papst
Johannes Paul II. auch sein eigenes Amt und unterbreitet den anderen
Konfessionen das Angebot, iiber dieses Thema mit thm «einen briiderli-
chen, geduldigen Dialog aufzunehmen»*. Eine der gewichtigsten Reak-
tionen war ein Symposium, das 1997 in Rom unter der Uberschrift «Pe-
trusamt und die Einheit der Kirche» stattfand. Unter den verschiedenen
Theologen, die eingeladen waren, die Frage aus ihrer konfessionellen Per-
spektive zu beleuchten, war auch der Lutheraner Harding Meyer. Als ein
weiteres Beispiel dafiir, was Lutheraner zum Papsttum sagen konnen, soll
nun der damalige Beitrag von Harding Meyer kurz vorgestellt werden®!.

# GASSMANN/MEYER, Amt (a.a.0.), 66.

¥ GASSMANN/MEYER, Amt (a.2.0.), 161.

% Papst JonanNES PauL I1., Enzyklika «Ut unum sint» iiber den Einsatz fiir die
Okumene, 25. Mai 1995, in: VAPpS 121 (Deutsche Bischofskonferenz) 1995, 3-80, hier
68 (= § 96).

' HARDING MEYER, «Suprema auctoritas ideo ab omne errore immunis». The
Lutheran Approach to Primacy, in: James F. Puglisi (Hg.), Petrine Ministry and the
Unity of the Church: «Toward a Patient and Fraternal Dialogue», Collegeville MN
(Liturgical Press) 1999, 5-34. Vgl. auch die Reaktion von U. Kiihn auf den Vorschlag
des Papstes: UrLricH KijHN, Papsttum und Petrusdienst. Evangelische Kritik und Mog-
lichkeiten aus der Sicht reformatorischer Theologie, in: Catholica 50 (1996) 181-192.

149



Oliver Schluegraf

Einige Uberlegungen Meyers zu Luther und den Bekenntnisschriften
haben wir bereits kennengelernt. Diese stellt er auch an den Anfang seines
Vortrags in Rom, bevor er die lutherischen Einwidnde am Primat herausar-
beitet, die trotz der bemerkenswerten Anndherungen auch heute noch gel-
ten. Wenn fiir Lutheraner das Petrusamt als ein Dienst an der Einheit an-
nehmbar werden soll, dann miissen fiir Meyer zwei Bedingungen erfillt
sein*?: Erstens muss die romisch-katholische Kirche klar feststellen, dass
der pépstliche Primat unter dem Primat des Evangeliums steht und diesem
unmissverstindlich dient. Zweitens muss diese Unterordnung auch deut-
lich sichtbar gemacht werden, und zwar auf eine doppelte Weise: Zum
einen muss sie auf der theologischen Ebene deutlich sein, d.h., die in An-
spruch genommene Lehrautoritit des pépstlichen Amtes kann nur nach
menschlichem Recht ausgetibt werden. Zum anderen muss sich die Unter-
ordnung unter das Evangelium auf der ekklesiologisch-strukturellen Ebe-
ne zeigen, d.h., auch der Jurisdiktionsprimat muss entsprechend gestaltet
sein. Diese Uberzeugung gilt es, von lutherischer Seite in den «briiderli-
chen, geduldigen Dialog» einzubringen.

Nach der Einschitzung Meyers werden bislang die strukturell-juridi-
schen Fragen stirker diskutiert: So gebe es bereits Stimmen im romischen
Katholizismus, die fragen, ob der Papst nicht eine freiwillige Selbstbe-
schrinkung seines Jurisdiktionsprimats vornehmen konne, ob nicht ge-
nauer zwischen den «Aufgabenbereichen» des Papstes (Bischof von Rom,
lateinischer Patriarch, universales Petrusamt) unterschieden werden miiss-
te oder ob nicht eine noch stirkere Einbindung des Papstes in kollegiale
und synodale Strukturen moglich sei*3. So wichtig die Klidrung dieser Pro-
blemfelder auch ist, zielt fiir Meyer die lutherische Kritik jedoch letztlich
auf die theologische Frage. Hier, wo es um den theologischen Anspruch
eines pépstlichen Primats de iure divino und um den theologischen An-
spruch auf unfehlbare ex cathedra-Entscheidungen geht, muss eine zufrie-
denstellende Losung gefunden werden.

Zum ersten Teil dieser theologischen Frage: Ist das Papstamt eine ek-
klesiale Notwendigkeit, ohne die es die Kirche nicht geben kann? — so
lautet auch fiir Meyer die zentrale Kontroverstrage, die uns bereits begeg-
net ist. Und der lutherische Theologe schligt vor, dass vielleicht eine «Un-
terscheidung zwischen otwendig fiir das Kirche-Sein> und «notwendig
fiir die Einheit der Kirche>» uns auf den Weg einer Annéherung bringen

42 Vgl. MEYER, Suprema (a.a.0.), 24f.
4 Vgl. MEYER, Suprema (a.a.0.), 26f.

150



Teufels Gespenst oder Diener der Einheit? Lutherische Anniherungen an das Papstamt

konnte**. War es doch genau eine der neuen okumenischen Erkenntnisse,
dass eine der Funktionen des petrinisches Amtes gerade der Dienst an der
der Einheit und communio der Kirchen ist.

Was, zum zweiten, die Frage nach der Infallibilitidt betrifft, greift
Meyer — idhnlich wie der US-amerikanische Dialog — die gemeinsame
Glaubenstiberzeugung auf, dass der Kirche verheissen ist, in der Wahrheit
zu bleiben, und das ordinierte Amt hierfiir eine besondere Verantwortung
hat. Dass diese Verantwortung der ganzen Kirche jedoch der kirchlichen
Hierarchie und schliesslich einem unfehlbaren Papst iibertragen wurde,
wird von Lutheranern abgelehnt, weil so die Unterordnung unter die
Schrift verdunkelt wird.

«Die Reformation und die nachfolgende lutherische Theologie verlangen vom
pipstlichen Primat nicht, dass er seinen Anspruch aufgibt, autoritativ zu leh-
ren. Sie verlangen allerdings, oder besser gesagt, sie erwarten, dass der pipst-
liche Primat in seinen Lehraussagen anerkennt oder respektiert, was die «dia-
lektische Spannung zwischen Verbindlichkeitsanspruch und Verbindlichkeits-
vorbehalt> genannt wurde.»*>

Romisch-katholische Ansitze in die richtige Richtung sicht H. Meyer in
neueren Konzeptionen zum Kkirchlichen Rezeptionsprozess von Lehre
(z.B. bei Yves Congar) und in einer moglichen Interpretation des Zweiten
Vatikanums, nach der die dort formulierte Ubereinstimmung des pipstli-
chen Magisteriums mit dem depositum fidei in Schrift und Tradition nicht
einfach als gegeben vorausgesetzt werden kann, sondern immer wieder
normativ als notwendige Voraussetzung aufgezeigt werden muss.

1.5 Der Petrusdienst in « Communio Sanctorum»

Schliesslich soll ein drittes und letztes Beispiel der Neubewertung des Pri-
mats vorgestellt werden. Im Jahre 2000 verdffentlichte die Zweite Bilaterale
Arbeitsgruppe, die von der Kirchenleitung der Vereinigten Evangelisch-
Lutherischen Kirche Deutschlands und der Deutschen Bischofskonferenz
eingesetzt worden war, ihren Abschlussbericht «Communio Sanctorums»#46.

* MEYER, Suprema (a.a.0.), 29.

* MEYER, Suprema (a.a.0.), 33.

4 BILATERALE ARBEITSGRUPPE DER DEUTSCHEN BISCHOFSKONFERENZ UND
DER KIRCHENLEITUNG DER VEREINIGTEN EVANGELISCH-LUTHERISCHEN KIRCHE
DEUTSCHLANDS, Communio Sanctorum. Die Kirche als Gemeinschaft der Heiligen,
Frankfurt a. M. (Lembeck)/Paderborn (Bonifatius) 2000.

151



Oliver Schluegraf

Darin ist auch ein Abschnitt mit dem Titel «Der Petrusdienst» zu
finden.

Ausgangspunkt der Uberlegungen ist die Uberzeugung, dass eine we-
sentliche Aufgabe des kirchlichen Amtes darin besteht, der Einheit der
Kirche als Gemeinschaft von Gemeinschaften zu dienen. Dies zieht die
Frage nach sich, ob und wie ein gesamtkirchliches Amt der Einheit wahr-
genommen werden muss oder kann. Nach gemeinsamen neutestamentli-
chen und kirchengeschichtlichen Uberlegungen stellen die Lutheraner
ihre heutige Sicht auf die Fragestellung dar. Die zentrale Passage des Do-
kumentes lautet:

«...nach lutherischem Verstindnis [ist] im Blick auf die universale Ebene dar-
tiber nachzudenken, ob ein gesamtkirchlicher <Petrusdienst> angemessen,
moglich oder gar notwendig ist. Seine Aufgabe wiire es, Sorge zu tragen fiir
das Bleiben der universalen Kirche in der apostolischen Wahrheit... Die
Rechtstorm eines solchen gesamtkirchlichen Petrusdienstes kann im einzel-
nen unterschiedlich gedacht werden. Kriterien miissten u.a. sein: seine Ver-
pflichtung gegeniiber den kollegialen und synodalen Verantwortungsstruktu-
ren auf universalkirchlicher Ebene, ebenso die Achtung vor der Vielfalt und
relativen Eigenstindigkeit der Regionalkirchen. Die gesamtkirchliche Einheit
wiire dann eine <konziliare Gemeinschaft> aller Kirchen in <versohnter Ver-
schiedenheit> mit einem dieser Gemeinschaft dienenden Petrusamt. Sie hitte
keine zentralistische Rechtsgestalt. Die Lehrverantwortung des gesamtkirch-
lichen Petrusdienstes, die vor allem in der Sorge fiir die jeweils in neuen Si-
tuationen festzustellende Wahrheit (determinatio fidei) besteht, miisste auf der
gemeinsamen Wahrheitsverantwortung (communicatio fidet) beruhen und auf
Rezeption durch das Volk Gottes ausgerichtet sein. In allem muss sie zugleich
die Uberordnung der biblischen Wahrheit anerkennen. Die Bindung eines sol-
chen universalen Petrusdienstes an den Bischof von Rom legt sich fiir die
abendldndische Christenheit trotz aller Belastungen aus historischen Griinden
nahe ...»%

Soweit die zentralen Uberlegungen der lutherischen Kommissionsmitglie-
der. Und etwas spiter halten Katholiken und Lutheraner fest, dass sie ge-
meinsam sagen konnen: «Ein universalkirchlicher Dienst an der Einheit
und der Wahrheit der Kirche entspricht dem Wesen und Auftrag der Kir-
che, die sich auf lokaler, regionaler und universaler Ebene verwirklicht. Er
ist daher als grundsdtzlich sachentsprechend anzusehen.»* Allerdings

47 BILATERALE ARBEITSGRUPPE, Communio (a.a.0.), 94f. (= § 189-191).
4 BILATERALE ARBEITSGRUPPE, Communio (a.2.0.), 97 (= § 195; Hervorhebun-
gen O. S5.).

152



Teufels Gespenst oder Diener der Einheit? Lutherische Annidherungen an das Papstamt

wird zugleich festgehalten, dass sich weiterhin Probleme aus den dogma-
tischen Festlegungen des Ersten Vatikanischen Konzils ergeben. Die Lu-
theraner bekriftigen ihre Bedenken gegen das Prinzip eines Jurisdiktions-
primats, solange dieser nicht «rechtlich verpflichtend» in die Communio-
Struktur eingebunden wird, und halten ex-cathedra-Entscheidungen des
Papstes fiir nicht akzeptabel, solange diese nicht «einem letzten Vorbehalt
durch die in der Heiligen Schrift gegebenen Offenbarungen unterliegen»+?.
Die katholische Seite erkennt die Berechtigung dieser Bedenken an und
weist auf entsprechende Ansitze in threr Tradition hin.

Insgesamt muss man der Zweiten Bilateralen Arbeitsgruppe fiir ihren
Mut danken, sich fiir hoch kontroverse Fragen mit weitreichenden Lo-
sungsvorschldagen exponiert zu haben. Doch gerade die letzten Aussagen
zeigen, dass es an den neuralgischen Kontroverspunkten weiterhin offen-
bleibt, «wie hier Kldrung und eine praktische Umsetzung moglich werden
konnten», wie «Communio Sanctorum» im Vorwort selbst zugibt3.

1.6 Reaktionen auf « Communio Sanctorum»: «kein Durchbruch
erreicht»

Mit der Veroffentlichung von «Communio Sanctorum» erging die Bitte,
dass ein breiter Diskussionsprozess stattfinden moge, an dem sich mog-
lichst viele kirchliche Gremien, theologische Fakultiten und Einzelperso-
nen beteiligen. Es ist nicht iiberraschend, dass sich die evangelischen
Reaktionen gerade mit dem Themenbereich «Petrusdienst» auseinander-
gesetzt haben — und das weitgehend kritisch. Einige Beispiele mogen dies
exemplarisch verdeutlichen. Auf das Problem des Jurisdiktionsprimats
und des Unfehlbarkeitsanspruches maéchte ich dabei nicht nochmals ein-
gehen, da die Bilaterale Arbeitsgruppe hier selbst konstatiert, keine Lo-
sung gefunden zu haben, und auch nicht der Anschein erweckt wird, als
seien die Definitionen des Zweiten Vatikanums evangelischerseits akzep-
tabel.

In den meisten Stellungnahmen werden die neutestamentlichen Grund-
legungen von «Communio Sanctorum» in Frage gestellt und damit ver-
bunden auch die Gleichsetzung von Einheits- und Petrusdienst. So urteilt
die Erlanger Fakultiit, dass das in dem Dokument gezeichnete Petrus-Bild
ein unhaltbares Konstrukt sei. Die besondere Funktion, die Petrus auf-

4 BILATERALE ARBEITSGRUPPE, Communio (a.a.0.), 98 (= § 198).
0 BILATERALE ARBEITSGRUPPE, Communio (a.a.0.), 11.



Oliver Schluegraf

grund von Mt 16,17-19 zugeschrieben wird, sei in das Neue Testament
eingetragen.

«Die Kontinuitétsthese lisst den Anspruch des Bischofs von Rom, Nachfolger
Petri zu sein und so den Lehr- und Hirtendienst an der universalen Einheit der
Kirche innezuhaben ..., als unmittelbar durch Jesus Christus gestiftet, d.h. als
<gottlichen Rechts> erscheinen. Es gibt aber keinen neutestamentlichen <Pet-
rusdienst», der iiber die Autoritit des Apostels in bestimmten Gemeinden und
tiber seinen Tod hinaus fortgedauert hitte. Daher ist aus der Ausdruck <Petrus-
dienst> fiir einen gesamtkirchlichen Einheitsdienst nicht gliicklich.»?!

Auch die Identifizierung dieses Einheitsdienstes mit dem konkreten Amt
des Bischofs von Rom wird wiederholt hinterfragt. Die Kritik der Evan-
gelisch-Theologischen Fakultit der Eberhard-Karls-Universitit Tiibingen
setzt bei den kirchengeschichtlichen Darstellungen in «Communio Sanc-
torum» ein. Es wird moniert, dass die reformatorische Beurteilung der
Geschichte des Papsttums als Geschichte des Verfalls nicht deutlich genug
wiedergegeben, vielmehr verschwiegen werde, dass fiir die Reformatoren
«Rom gerade nicht der Einheit in der Wahrheit gedient habe und diene,
sondern die Einheit auf Kosten der Wahrheit durchsetzen wolle»>2. Auch
sei leider nicht klar genug herausgearbeitet worden, dass die Lage hin-
sichtlich des Papsttums durch das Erste Vatikanische Konzil «prinzipiell
verschirft und schwieriger» geworden sei’3. Vor allem aber werde der
kirchengeschichtlichen Entwicklung normative Bedeutung zugesprochen
—eine Vorgehensweise, die aus Sicht der Tiibinger Fakultit evangelischer-
seits nicht geteilt werden kann3*. Statt sinnvoll iiber Modelle fiir einen
gesamtkirchlichen Einheitsdienst nachzudenken, so die Kritik, gehe es
letztlich nur um «lutherische Zuginge ... zu dem rémisch-katholischer-
seits bereits vorhandenen Papstamt»35. Man konne jedoch mindestens ge-
nauso gewichtige historische und sachliche Griinde finden, die gegen eine
Bindung des Einheitsdienstes an den Bischof vom Rom sprechen, wie
daftir.

ST Vel OL1vER SCHUEGRAF/UDO HAHN (Hg.), Communio Sanctorum. Evangeli-
sche Stellungnahmen zur Studie der Zweiten Bilateralen Arbeitsgruppe der Deutschen
Bischofskonferenz und der Kirchenleitung der VELKD, Hannover (VELKD) 2009,
193-210, hier 200f.

32 Vgl. SCHUEGRAF/HAHN, Communio (a.a.0.), 211-266, hier 250.

3 Vgl SCHUEGRAF/HAHN, Communio (a.a.0.), 252.

> Vgl SCHUEGRAF/HAHN, Communio (a.a.0.), 249.

35 Vgl. SCHUEGRAF/HAHN, Communio (a.a.0.), 254.

154



Teufels Gespenst oder Diener der Einheit? Lutherische Annitherungen an das Papstamt

Auch fiir die Stellungnahme der Kommission des Professoriums der
Evangelisch-Theologischen Fakultit der Ludwig-Maximilians-Universi-
tit Miinchen bleibt es fraglich, ob «der petrinische Dienst ohne Weiteres
mit dem pipstlichen Amt des Bischofs von Rom in Verbindung gebracht
oder gar gleichgesetzt werden kann»3°.

Schliesslich wird wiederholt die von «Communio Sanctorum» formu-
lierte These, dass ein gesamtkirchlicher Petrusdienst dem Wesen der Kir-
che entspreche, thematisiert. Der Okumenische Studienausschuss der
VELKD und des Deutschen Nationalkomitees des Lutherischen Weltbun-
des hilt z.B. fest:

«Der Petrusdienst als eine Gestalt des universalkirchlichen Einheits- und Lei-
tungsdienstes ... stellt aus der Sicht lutherischer Ekklesiologie kein fiir die
Kirche konstitutives Merkmal dar. Diese Gestaltungsform bedart aus lutheri-
scher Sicht des Widerspruchs. Eine einseitige Festlegung des universalkirch-
lichen Einheitsdienstes auf die Gestalt des Petrusdienstes nach romisch-katho-
lischem Verstdndnis, der sich alle iibrigen Gestaltungsformen des kirchlichen
Leitungsamtes unterzuordnen hitten, ... ist mit einem biblisch begriindeten
Verstdndnis von der Einheit der Kirche nicht vereinbar.»>’

Und andere Stellungnahmen erginzen: Selbst da, wo die Moglichkeit ei-
nes personal-primatialen Modells der Einheit nicht bestritten wird, kann
dieses nur eine Moglichkeit unter anderen bleiben. Zudem miissten in
solch einem Modell auch synodal-konziliaren Strukturen ein konstitutiver
Platz eingerdumt werden. Dies ist allerdings ein Punkt, auf den bereits in
«Communio Sanctorum» selbst hingewiesen wird.>®

Sichtet man das gesamte Material der evangelischen Reaktionen, dann
bleibt Friederike Niissel zuzustimmen, die in ihrer Einleitung des Sam-
melbandes dieser Stellungnahmen zu dem Ergebnis kommt: «Die evange-
lischen Stellungnahmen machen einhellig geltend, dass [Communio
Sanctorum] in der Verstiindigung iiber die Frage nach Petrusdienst und
Papstamt keinen Durchbruch erreicht hat — und zwar weder auf im Blick
auf die Frage nach der Notwendigkeit eines <Petrusdienstes>, noch im
Blick auf die Beurteilung der historischen Entwicklung des Papstamtes.»>”

% Vel ScHUEGRAF/HAHN, Communio (a.a.0.), 179-191, hier 187.

> Vel. SCHUEGRAF/HAHN, Communio (a.a.0.), 59-98, hier 97f. (Hervorhebung
0.8.).

3 Vgl. BILATERALE ARBEITSGRUPPE, Communio (wie Anm. 46), 97 (= § 194).

¥ FrIEDERIKE NUSSEL, Einleitung zu den Stellungnahmen zum Studiendoku-
ment der Bilateralen Arbeitsgruppe der Deutschen Bischofskonferenz und der Kir-

155



Oliver Schluegraf

Es zeigt sich also, dass iiber die vorgetragenen lutherischen Vorschlige im
Moment kein innerevangelischer Konsens hergestellt werden kann. Mit
dem zu «Communio Sanctorum» zeitgleich veroffentlichten Dokument
«Dominus Iesus» wurde jedoch gleichermassen deutlich, dass die im
Dialogpapier vonseiten der romisch-katholischen Teilnehmer erwogenen
Zugestindnisse in der Primatsfrage ebenso wenig als katholischer Kon-
sens gelten konnen. Die Erkldrung der Kongregation fiir die Glaubensleh-
re hat nochmals unmissverstindlich klargemacht, dass der Bischof von
Rom den Primat «nach Gottes Willen objektiv innehat und tiber die ganze
Kirche ausiibt»%.

2. Das eine Amt und die Kirche in ihren unterschiedlichen
Dimensionen

Seit den Reaktionen auf «Communio Sanctorum», in deren Umfeld auch
die eingangs erwihnten Uberlegungen von Landesbischof Johannes Fried-
rich gehdren, ist es — soweit ich es beurteilen kann — leise geworden um
evangelische Beitridge zum Papstverstindnis. Es scheint so, als sei alles
gesagt und als seien alle Argumente ausgetauscht. Und dennoch ist die
okumenische Frage nach den Primat damit natiirlich nicht erledigt.

Ich habe — wie eingangs erwihnt — die mir gestellte Aufgabe vor allem
so verstanden, dass ich Thnen verschiedene lutherische Positionen zum
Papstamt vorstelle, sodass Sie sich selbst ein Bild machen kénnen: lutheri-
sche Abgrenzungen bzw. Annnidherungen zwischen «Teufels Gespenst»
und «Diener der Einheit» sozusagen. Diese Vorgehensweise entlastet mich
— Gott set Dank — davon, Thnen nun meine eigene Losung des Problems zu
priasentieren. Denn ich muss zugeben, eine solche habe ich nicht zu bieten.

Vielmehr mochte ich mich einigen eher generellen Uberlegungen zum
Amt zuwenden. Denn es scheint mir so, als lasse sich das Pferd nicht von
hinten aufziumen. Vielleicht ist es ja verfriiht, im lutherisch — rémisch-
katholischen Dialog tiber den Primat zu diskutieren, solange nicht zuerst
andere Kontroversfragen gelost sind. Denn zumindest nach lutherischem

chenleitung der Vereinigten Evangelisch-Lutherischen Kirche Deutschlands «Com-
munio Sanctorum. Die Kirche als Gemeinschaft der Heiligen», in: Schuegraf/Hahn,
Communio (wie Anm. 51), 19-50, hier 44.

60 KONGREGATION FUR DIE GLAUBENSLEHRE, Erklidrung «Dominus lesus». Uber
die Einzigkeit und die Heilsuniversalitiit Jesu Christi und der Kirche. 6. August 2000
(VApPS 148), Bonn 2000, 23 (= § 17).

156



Teufels Gespenst oder Diener der Einheit? Lutherische Anndherungen an das Papstamt

Verstindnis sind alle Uberlegungen iiber gesamtkirchliche Aufgaben nur
ein Spezialfall innerhalb der allgemeinen Uberlegungen zum Amt und der
Apostolizitit der Kirche. Es empfiehlt sich zunichst, einige unaufgebbare
Grundlinien des lutherischen Amtsverstindnisses ins Gedéchtnis zu rufen.

Gemiiss der «Confessio Augustana», Artikel 5, hat Gott — um den Glau-
ben zu wecken und zu erhalten — das Amt eingesetzt, durch welches das
Wort Gottes verkiindet und die Sakramente gefeiert werden®!. Damit nimmt
das ordinationsgebunde Amt einen notwendigen Offentlichkeits- und Ein-
heitsdienst innerhalb der Kirche wahr. Das Proprium des Amtes liegt also
im besonderen Verantwortungsbereich fiir die Gemeinde als Ganze. Diese
besondere Beauftragung und Verantwortung fiir das Ganze schliesst natiir-
lich die Mitverantwortung des Einzelnen fiir die Gemeinde nicht aus, da
nach evangelischem Verstindnis alle gleichermassen unter der Schrift ste-
hen und alle gemeinsam der Wahrheit verantwortet sind. Doch im Folgen-
den mochte ich mich auf das ordinierte Amt konzentrieren.

Aus «Confessio Augustana», Artikel 5 und 14, ergibt sich auch, dass
das Amt nicht auf derselben Ebene wie Wort und Sakrament steht, sondern
jenen dienend zugeordnet ist. In diesem Sinne hat es aber eine zentrale
Rolle: Da es die Aufgabe — also Amt im weitesten Sinne des Wortes — der
ganzen Kirche ist, die frohe Botschaft weiterzugeben, und da diese nicht
die Vollmacht hat, dariiber zu entscheiden, ob das Evangelium in Wort und
Sakrament tiberhaupt verkiindet werden solle, deshalb ist das institutiona-
lisierte, offentliche Amt eingesetzt, um die Ausiibung dieser beiden Heils-
mittel, die die Kirche konstituieren, sicherzustellen. Nicht jedoch kann es
in vermeintlich objektiver Weise die Wahrheit des Evangeliums verbiirgen
oder gar erhalten. Vielmehr stellt es in seiner Hinordnung auf Wort und
Sakrament die Moglichkeit bereit, diese Wahrheit des Evangeliums im
Diskurs zu erschliessen. In diesem Sinne und nur in diesem Sinne, braucht
die Kirche das ordinationsgebundene offentliche Amt, um ihre Sendung
erfiillen zu konnen®2,

Wenn auch das ordinierte Amt von Gott eingesetzt ist, so gehort nach
Uberzeugung der Lutheraner eine konkrete Gestalt des Amtes — im Ge-
gensatz zum Amt selbst — nicht zu den Konstitutiva der Kirche Jesu Chris-
ti. Wihrend nach traditionell katholischem Verstindnis ein dreigestuftes

61 Vel BSLK 58 (lat.).

62 Siche hierzu auch CHRISTINE AXT-P1scALAR, Kirche — auf Katholisch, in: Jan
Hermelink/Stefan Grotefeld, Religion und Ethik als Organisationen — eine Quadratur
des Kreises? (Christentum und Kultur 8), Ziirich (TVZ) 2008, 93-118, hier 102.

157



Oliver Schluegraf

Amt (mit einem Bischof in historischer Sukzession an der Spitze) vorge-
geben ist, sprechen wir Lutheraner vielmehr von dem «einen Amt», wel-
ches gleichwohl in unterschiedliche Dienste, Aufgaben und auch Verant-
wortungsebenen aufgegliedert und funktional ausdifferenziert werden
kann. Lutherische Ekklesiologie hat daher nie eine bestimmte Form des
Amtes als die einzig Mogliche verstanden, in dem Sinne, dass nur diese
Form allein dem Sendungsauftrag der Kirche gerecht wiirde. Vielmehr
konnen Lutheraner grosse Offenheit zeigen, wenn es darum geht, wie das
ordinierte Amt konkret aussieht. Innerhalb der Gemeinschaft des Lutheri-
schen Weltbundes gibt es daher durchaus sehr unterschiedliche Ausgestal-
tungen, man denke nur an die Unterschiede zwischen den deutschen Lan-
deskirchen, den siidamerikanischen Minorititenkirchen oder der Kirche
Schwedens.

Doch gehen wir noch einen Schritt weiter: Die Schweden besitzen
Bistimer mit Diozesanbischofen, die deutschen Landeskirchen haben
Landesbischofe und die VELKD einen Leitenden Bischof. Wie halten wir
Lutheraner es also mit dem Bischofsamt?

Die Reformation hat nicht nur mit dem Papsttum gebrochen, sondern
— zumindest in Deutschland — auch mit den Bischofen. Dabei haben die
Reformatoren ein iibergeordnetes geistliches Amt durchaus fiir notig ge-
halten. In «Confessio Augustana», Artikel 28, ist nachzulesen, dass das
Amtdes Bischofs darin bestehe, «das Evangelium zu predigen, Siinden zu
vergeben, Lehre zu (be)urteilen und die Lehre, die gegen das Evangelium
ist, zu verwerfen... Und hierin sind die Pfarrleute und die Kirchen den
Bischofen gehorsam zu sein schuldig gemiss dieses Spruches Christi
Lk 10: <Wer euch hort, der hort mich.>»03 Und in den «Schmalkaldischen
Artikeln» hiilt Luther fest: «Wenn die Bischofe rechte Bischofe sein und
sich um die Kirche und das Evangelium annehmen wiirden», dann konnte
man deren Vorrecht zu ordinieren und konfirmieren annehmen «um der
Liebe und Einigkeit willen, jedoch nicht aus einer Notwendigkeit
heraus»®.

63 BSLK 123f. (Text zitiert nach: Unser Glaube [wie Anm. 18], 110).

6 SmA III, 10 = BSLK 457 (Text zitiert nach: Unser Glaube [wie Anm. 18],
494f.). Auch die «Apologie der Confessio Augustana» betont, dass die Reformatoren,
«voll und ganz willens sind, die Kirchenordnung und die kirchliche Hierarchie (Rang-
ordnung) (gradus) beizubehalten, auch wenn sie aufgrund von menschlicher Autoritit
entstanden sind» (Apol. XIV = BSLK 296; Text zitiert nach: Unser Glaube [wie
Anm. 18], 321).

158



Teufels Gespenst oder Diener der Einheit? Lutherische Anniherungen an das Papstamt

Trotz dieses Willens zur Kontinuitéit sahen sich die Reformatoren ge-
zwungen, den Bischofen das «rechte Bischof-Sein» abzusprechen und
thnen den Gehorsam zu entziehen, weil diese nach ihrer Uberzeugung
eben nicht das Evangelium rein lehrten, sondern vielmehr das Wort Gottes
verdunkelt, die rechte Lehre verlassen und die, die Rechtes lehren, ver-
folgten hitten, wie die «Apologie der Confessio Augustana» festhilt.o

Auch wenn so im Kernland der Reformation den Lutheranern das his-
torische Bischofsamt verloren gegangen und der Titel des Bischof’s erst viel
spiter wieder eingefiihrt wurde, ist jedoch die Aufgabe und Notwendigkeit
eines libergeordneten geistlichen Amtes nie aufgegeben worden. Man war
sich immer einig, dass die Gemeinschaft der Ortsgemeinden eine iiberge-
meindliche Aufsicht bendtige, die die Sorge fiir die ganze Kirche und ihre
Einheit trigt. Das sogenannte Lund-Papier des Lutherischen Weltbundes
(LWB) aus dem Jahr 2007, das erstmals seit der Reformation ein gemein-
sames innerlutherischer Verstindnis fiir dieses tibergemeindliche Amt for-
muliert hat®®, verwendet fiir diese Aufgabe das in 6kumenischen Dialogen
gebriuchliche Wort episkopé. Dabei handelt es sich fiir den Lutherischen
Weltbund «um eine gemeindeiibergreifende Form des ordinationsgebun-
denen Amtes mit dem Auftrag der geistlichen Unterscheidung und
Leitung»®7. Dieses iibergemeindliche Amt der episkopé wird in den luthe-
rischen Kirchen meist von Bischofen bzw. Bischofinnen ausgeiibt; andere
Titel, z.B. Kirchenprisident, sind allerdings genauso moglich.

Dieses bischofliche Amt ist wie auch das lokale Pfarramt im ministeri-
um verbi divini gegriindet, wenngleich ihm besondere {iberregionale Auf-
gaben zukommen, zum Beispiel die Visitation von Gemeinden oder die
Vollmacht zur Ordination. Letztlich geht es jedoch zwar um eine spezifi-
sche, nicht aber eine gesonderte Form des einen Amtes. Beide, bischofli-
ches wie auch lokales Amt, haben auf verschiedene Weise an der Leitung
der Kirche Anteil, sind somit Teil der episkopé. Ebenso ist man sich bin-

6 Vgl. Apol. X1V = BSLK 296f.

6 Episcopal Ministry within the Apostolicity of the Church. The Lund Statement
2007/Das bischofliche Amt im Rahmen der Apostolizitit der Kirche. Die Erkldrung
von Lund 2007/Le Ministére épiscopal au sein de I Apostolicité de I’Eglise. Déclara-
tion de Lund 2007/El Ministerio episcopal en la apostolicidad de la iglesia. Declara-
cion de Lund 2007, Geneva (LWF) 2008. Zum Lund-Papier siche FRIEDRICH WEBER,
Das evangelisch-lutherische Bischofsamt nach Lund, in: Johanna Haberer u.a. (Hg.),
Das Leitungsamt der Kirche in unserer Zeit. FS Landesbischof Johannes Friedrich,
Miinchen (Claudius) 2008, 13-28.

" Erklirung von Lund (a.a.0.), 56 (= § 4).



Oliver Schluegraf

nenlutherisch einig, dass dariiber hinaus auch berufene Laien und vor al-
lem Synoden kirchenleitende Funktionen wahrnehmen konnen und sollen.
Auch in diesen presbyterialen und synodalen Strukturen sehen Lutheraner
also die Moglichkeit, episkopé auszuiiben.

Diese kurze Skizze hat hoffentlich verdeutlicht, dass eine lutherische
Amtstheologie immer sowohl die konkrete Ortsgemeinde, in der das
Evangelium gepredigt und Sakramente gefeiert werden, als auch in «mitt-
lerer Reichweite» die Ortskirche, als Verbund von Gemeinden, im Blick
hat. Das Verhiltnis von Ortsgemeinde und Ortskirche zu der weltweiten
Gemeinschaft der Kirchen ist in der ekklesiologischen Debatte von Luthe-
ranern allerdings bislang zu wenig bedacht worden. Darauf hat Joachim
Track, Vorsitzender sowohl des Programmausschusses «Theologie und
Studien» des LWB als auch des Okumenischen Studienausschusses der
VELKD, in einem kiirzlich veroffentlichten Aufsatz hingewiesen®. Dabei
kennen Lutheraner durchaus die universale Dimension von Kirche, wie
Track anhand des Lutherischen Weltbundes aufzeigt. Dieser erhielt an-
fangs nur eine sehr schwache Gestalt, da er keinesfalls eine «Super-Kir-
che» dhnlich der romisch-katholischen Weltkirche werden sollte. Der
LWB griindete sich daher lediglich als «freie Vereinigung», die jedoch
eine gemeinsame Lehrgrundlage verband, nimlich die Bekenntnisse der
lutherischen Kirche. Doch gelang es in den vergangenen Jahrzehnten die
universale Dimension von Kirche im LWB besser herauszuarbeiten und
weiterzuentwickeln. Seit der Verfassungsinderung von Curitiba aus dem
Jahre 1990 versteht sich der LWB nun als eine Gemeinschaft (communio)
von Kirchen, die sich in Kanzel- und Abendmahlsgemeinschaft befinden,
also untereinander in Kirchengemeinschaft stehen. Die Mitgliedskirchen
bleiben laut Verfassung eigenstindig, konnen dem LWB jedoch Aufgaben
tibertragen.

Track kommt zu dem Ergebnis: «Die in Curitiba als Kompromiss ge-
fundene Formulierung von der Eigenstindigkeit der Mitgliedskirchen
scheint ... angemessen, wenn <eigenstindig> im Unterschied zu selbstén-
dig (im Sinne von autonom) bedeutet, dass es je eine eigenstindige Not-
wendigkeit und eigenstiindige[s] Recht dieser unterschiedlichen Gestalten
gibt.»®” So haben laut Track die Gemeinden und die Ortskirchen «zu be-

68 JoacHM TRACK, Die Kirche als Gemeinschaft und die Gemeinschaft von Kir-
chen. Uberlegungen zur Kirche in ihrer universalen Dimension. Eine lutherische Per-
spektive, in: Haberer u.a. (Hg.), Leitungsamt (wie Anm. 66), 111-142.

0 Track, Kirche (a.a.0.), 135.

160



Teufels Gespenst oder Diener der Einheit? Lutherische Anniiherungen an das Papstamt

achten und dem auch Gestalt zu geben, dass sie in einer weltweiten Ge-
meinschaft aller Glaubenden, aller Ortskirchen stehen»70.

Der LWB gibt uns die Struktur, genau dies zu tun. Daher gehort es laut
Verfassung des LWB zu seinen Aufgaben, weltweit unter den Mitglieds-
kirchen diakonisches Handeln und gegenseitiges Teilen zu fordern. Auch
die gemeinsame theologische Arbeit gehort dazu. Ein Beispiel fiir die ge-
meinsame Urteilsbildung in Lehrfragen ist die «Gemeinsame Erkldrung
zur Rechtfertigungslehre». In ithrem Entstehungsprozess zeigte die luthe-
rische Weltgemeinschaft erstmals, dass sie die Strukturen besitzt, zu einer
gemeinsamen Lehrposition zu kommen, die dann auch vom LWB und der
romisch-katholischen Kirche gemeinsam unterzeichnet werden konnte.
Produkt dieser gemeinsamen theologischen Arbeit ist aber auch das Lund-
Papier zum Bischofsamt, das ebenfalls den Abschluss einer langen ge-
meinsamen lutherischen Positionsfindung zu diesem Thema darstellt. Und
eine weitere Aufgabe des LWB ist es schliesslich, der Einheit der Christen
in der Welt zu dienen. Damit gelten die Uberlegungen Tracks in differen-
zierter Weise auch fiir die Gemeinschaft aller christlichen Kirchen.

Die exemplarischen Positionsbeschreibungen oben in Kapitel 1 hatten
gezeigt, dass es innerhalb des Luthertums umstritten ist, ob es eines per-
sonalen Amtes auf universaler Ebene bediirfe. Withrend einige bereit sind,
tiber die Chancen eines solchen Amtes nachzudenken, sind anderen die
Notwendigkeit und der Nutzen generell nicht einsichtig. Dies heisst je-
doch nicht, dass Lutheraner nicht um die universale Dimension von Kir-
che wiissten, wenn auch vielleicht nicht in dem Masse, wie es wiinschens-
wert wiire. Die soeben nur skizzenhaft vorgetragenen Uberlegungen zum
LWB haben dies hoffentlich gezeigt.

Doch in allen kirchlichen Amtern und Strukturen geht es neben der
Einheit der Kirche von der Ortsgemeinde tiber die Ortskirche hin zur welt-
weiten Kirche immer auch um die Einheit der Kirche durch die Zeit, also
um die apostolische Kontinuitiit und sachgemiisse Ubereinstimmung mit
der Ursprungsbotschaft. Dies ist letztlich das entscheidende Kriterium fiir
das Kirche-Sein, und gerade weil die Reformatoren diese fiir gefihrdet
hielten, setzten sie sich fiir die Erneuerung der Kirche ein.

Diese Apostolizitit der Kirche darf nach dem bereits zitierten Lund-
Papier des LWB nicht auf eine isolierte Form der Kontinuitét, z.B. nur auf
eine ununterbrochene Kette von Handauflegungen bei der Weitergabe des

0 Track, Kirche (a.a.0.), 135.

161



Oliver Schluegraf

bischoflichen Amtes, reduziert werden. Sie wird vielmehr auf andere Wei-
se gewahrt: Weil das «Amt der episkopé, mit seiner besonderen Verant-
wortung fiir Einheit und Wachstum der Kirche, ... in den Kontext der
Sendung der Kirche als des ganzen Gottesvolkes gestellt» ist’!, wird die
Weitergabe dieser Sendung von den lutherischen Kirchen einhellig als
apostolische Sukzession im Sinn der Wahrung der Kontinuitit der Ver-
kiindigung derselben Botschaft wie die der Apostel verstanden — eine
Aufgabe, die der gesamten Kirche, also allen getauften Christinnen und
Christen, zukommt. Fiir das LWB-Dokument gehoren zu den bleibenden
Merkmalen der Kirche, welche die apostolische Kontinuitit gewihrleis-
ten: «Bezeugung des apostolischen Glaubens, Verkiindigung des Evange-
liums und treue Auslegung der Schrift, Feier der Taufe und des Abend-
mabhls, Ausiibung und Weitergabe der Amtsverantwortung, Gemeinschaft
in Gebet, Liebe, Freude und Leiden, Dienst an den Kranken und Bediirt-
tigen, Einheit unter den Ortskirchen und Teilen der Gaben, die der Herr
jeder Kirche geschenkt hat.»”2 Das Dokument betont, dass apostolische
Sukzession letztlich nichts anderes ist als die Kontinuitit in dieser Tradi-
tion — eine lebendige Tradition, die kraft des Heiligen Geistes in vielen
unterschiedlichen Formen zum Ausdruck kommen kann’?.

Auch das jiingste Studiendokument der Lutherisch — Romisch-katho-
lischen Kommission fiir die Einheit hat sich dem Thema «Apostolizitit
der Kirche» gewidmet’. Gemeinsam ist man sich einig, dass das aposto-
lische Zeugnis «sowohl ein normativer Ursprung als auch ein dauernder
Grund» fiir die Kirche ist und «die Kirche zu jeder Zeit <apostolisch> bleibt
aufgrund ihres Glaubens an und ihres Zeugnisses fiir das Evangelium von
Jesus Christus»75. Zugleich ist sich die bilaterale Kommission auch des
folgenden Problems bewusst: «Keine menschliche Autoritét ist in der La-
ge, die Wahrheit des Evangeliums zu garantieren, da dessen Authentizitiit
und Kraft, Glauben zu erwecken, dem Evangelium selbst eigen sind (sein
«extra nos»). Andererseits jedoch erfordert die Treue der Kirche bestimm-
te Formen der Traditionsiiberlieferung und ein besonderes kirchliches

" Erklidrung von Lund (wie Anm. 66), 62 (= § 27).

72 Erklidrung von Lund (wie Anm. 66), 62 (= § 29).

3 Vgl. Erkldrung von Lund (wie Anm. 66), 62f. (= § 29. 31).

"+ LUTHERISCH/ROMISCH-KATHOLISCHE KOMMISSION FUR DIE EINHEIT, Die
Apostolizitit der Kirche, Paderborn (Bonifatius)/Frankfurt a.M. (Lembeck) 2009.

75 LUTHERISCH/ROMISCH-KATHOLISCHE KOMMISSION, Apostolizitit (a.a.0.), 76f.
(= § 148. 150).

162



Teufels Gespenst oder Diener der Einheit? Lutherische Anniherungen an das Papstamt

Amt der Verkiindigung, der Versohnung und des Lehrens, um eine geord-
nete Weitergabe der apostolischen Lehren sicherzustellen. Dies fiihrt zu
einer dynamischen Spannung, die eine Herausforderung fiir die Kirche
von ihren ersten Anfingen an gewesen ist.»’® Von den gemeinsamen Uber-
legungen zum apostolischen Evangelium und der Apostolizitit der Kirche
versucht das Dokument dann, Moglichkeiten fiir einen differenzierten
Konsens fiir die Themenbereiche «Apostolische Sukzession und ordina-
tionsgebundes Amt» sowie «Kirchliches Lehren» auszuloten.

Auch wenn der Rezeptionsprozess fiir dieses Dokument gerade erst
begonnen hat, ist doch zu hoffen, dass hier wichtige Anstdsse fiir ein ge-
meinsames Verstdndnis, was die Kirche zur Kirche macht und als solche
erhilt, gefunden werden konnten.

3. Ausblick: «Kirche und Kirchengemeinschaft»

Die Internationale Romisch-Katholisch — Altkatholische Dialogkommis-
sion hat ihre Arbeit an dem Dokument «Kirche und Kirchengemeinschaft»
abgeschlossen. Ein Aspekt innerhalb des Dokumentes ist dabei jenes The-
ma, dem Sie sich auch auf dieser Tagung widmen: «Der Dienst des Papstes
an der Einheit der Kirche». Auf dem Hintergrund meiner bisherigen Uber-
legungen mochte ich fiinf kurze Anmerkungen zu diesem Papier machen.

I. Erfreulich finde ich, dass immer wieder bewusst Ergebnisse ilterer
Konsensdokumente aufgegriffen werden. Wiederholt wird auf Formulie-
rungen aus dem altkatholisch — orthodoxen, lutherisch — romisch-katholi-
schen, anglikanisch — romisch-katholischen und orthodox — romisch-ka-
tholischen Dialog verwiesen. Damit wird die kumenische Perspektive
geweitet und eine Anschlussfihigkeit an den Stand anderer bilateraler Ge-
spriche angestrebt. So wird deutlich gemacht, in welcher Kontinuitit der
altkatholisch — romisch-katholische Dialog stehen will. Gerade «Commu-
nio Sanctorum» wird mehrfach zitiert. Doch leider werden meist solche
Aussagen aus «Communio Sanctorum» herangezogen, in denen die ro-
misch-katholische Seite das klassische Verstdndnis romisch-katholischer
Primatslehre formuliert. Bis auf einen Verweis auf «Communio Sancto-
rum» § 19877 werden hingegen die selbstkritischen Anfragen der romisch-

76 LUTHERISCH/ROMISCH-KATHOLISCHE KOMMISSION, Apostolizitit (a.a.0.), 44

(=§ 64).

7 Kirche und Kirchengemeinschaft. Bericht der Internationalen Romisch-Katho-
lisch — Altkatholischen Dialogkommission, Paderborn (Bonifatius)/Frankfurt a.M.
(Lembeck) 2009, 26 (= § 33).



Oliver Schluegraf

katholischen Kommissionsmitglieder nicht wiederholt. Dies scheint mei-
ne bereits gedusserte Vermutung zu bestitigen, dass die in «Communio
Sanctorum» von romisch-katholischer Seite festgehaltenen Zugestiandnis-
se in der Primatsfrage (noch?) nicht als inner-romisch-katholischer Kon-
sens gelten konnen.

2. In § 24 ist ein eher enges Verstindnis von Apostolizitit formuliert
worden. Apostolizitdt wird hier auf Lehre und Amt und besonders auf die
«apostolische Sukzession» hin zugespitzt. Hier erscheinen mir die Uber-
legungen des Lund-Papiers oder der erste Teil des neuesten lutherisch —
romisch-katholischen Dokuments 6kumenisch zukunftsweisender. Aller-
dings ist dem § 24 — erneut in Anlehnung an «Communio Sanctorum» —
ein Abschnitt tiber das Zusammenwirken der unterschiedlichen Bezeu-
gungsinstanzen (Schrift, Tradition, Glaubenssinn der Gliaubigen, Lehramt,
Theologie) vorangestellt. Damit wird deutlich gemacht, dass das Amt in
apostolischer Sukzession nicht losgeldst von den anderen Instanzen zu
sehen ist, die ebenfalls dem Bleiben in der Wahrheit dienen wollen. Zu-
dem muss ich natiirlich zugeben, dass es nicht Aufgabe von «Kirche und
Kirchengemeinschaft» war, sich umfassender zur Apostolizitit zu dus-
sern.

3. Erfreulich ist die Einbindung der personalen episkopé des Bischofs
auch in kollegiale und gemeinschaftliche Dimensionen. Diese Trias — per-
sonale, kollegiale und gemeinschaftliche Verantwortung — ist seit dem
Lima-Dokument aus dem Jahre 1982 wichtiger Bestandteil des 6kumeni-
schen Diskurses. Die Aussagen von «Kirche und Kirchengemeinschaft»
§ 20-22 ermoglichen so einen guten Ankniipfungspunkt zur Positionsbe-
stimmung des LWB. Im Lund-Papier halten auch die Lutheraner fest, dass
das bischofliche Amt in den drei genannten Dimensionen ausgeiibt wird:

«Als Amt von Wort und Sakrament ist das Amt der episkopé nie eine rein ad-
ministrative oder institutionelle Angelegenheit, sondern wird immer personal
ausgeiibt, auf der Grundlage einer personlichen Bevollmédchtigung, Verpflich-
tung und Verantwortung. ... Das bischofliche Amt muss in Zusammenarbeit
mit den Gemeindepfarrern und -pfarrerinnen und mit den anderen Amtstri-
gern und Amtstriigerinnen der episkopé in der Kirche kollegial ausgeiibt wer-
den. Bischofliche Amtspersonen sind zudem auch berufen, substantielle kol-
legiale Beziehungen mit bischoflichen Amtspersonen in anderen Kirchen,
insbesondere in der gleichen Weltgegend, zu pflegen und so zur grosseren
Einheit der Kirche Christi beizutragen. Das bischofliche Amt wird dariiber
hinaus auch gemeinschaftlich, in integraler Beziehung zu den verschiedenen
Teilen der Kirche und ihren Leitungsgremien auf allen Ebenen ausgetibt. Es
fordert so die gemeinschaftliche Teilhabe am Verstehen des Evangeliums und

164



Teufels Gespenst oder Diener der Einheit? Lutherische Anniherungen an das Papstamt

die gemeinsame Hingabe an ein christliches Leben im Gehorsam gegeniiber
dem Willen Gottes.»’®

Auf dem Hintergrund meiner Uberlegungen zum lutherischen Amtsver-
stindnis in Kapitel 3 ist es allerdings bezeichnend, dass im Lund-Papier
die episkopé immer wieder auch an Synoden und die Ortsgemeinden
mit ihren Pfarrerinnen und Pfarrern zuriickgebunden wird”. Im altkatho-
lisch — romisch-katholischen Dokument wird die Ebene der konkreten
Kirchengemeinde hingegen so gut wie nicht erwiihnt®, und es bleibt fiir
mich offen, ob es neben der kollegialen episkopé von iiberortlichen
Bischofssynoden auch andere Formen der kollegialen Verantwortung gibt.

4. In § 83 wird festgehalten, dass die Utrechter Union auch in einer
moglichen Kirchengemeinschaft als Kirche mit thren eigenen dkumeni-
schen Verpflichtungen weiterexistieren wiirde. Im sich anschliessenden
Kleindruck werden dann auch einige solcher 6kumenischen Abkommen
genannt. Ich finde es schade, dass hier nicht auch die «Vereinbarung iiber
die gegenseitige Einladung zur Teilnahme an der Feier der Eucharistie»
aus dem Jaahr 1985 mit den deutschen Landeskirchen genannt wurde,
auch wenn dieses Abkommen nur die Altkatholische Kirche in Deutsch-
land und nicht die Utrechter Union als Ganze betrifft und es von der Inter-
nationalen Bischofskonferenz nicht gebilligt wurde. Als Co-Vorsitzender
des deutschen Dialogs zwischen Lutheranern und Altkatholiken liegt mir
dieses Abkommen natiirlich besonders am Herzen und auch die Frage, wie
sich unsere offizielle bilaterale Arbeit in Deutschland als kompatibel mit
einer moglichen Ubereinkunft zwischen Utrechter Union und rémisch-
katholischer Kirche erweist. Zugespitzt formuliert: In § 84 heisst es, dass
der Bischof von Rom bei Stellungnahmen und Entscheidungen einzelner
altkatholischer Kirchen, «welche die bestehende kirchliche Gemeinschaft
im Glauben und in der Liebe verletzen, berechtig ist, auf diesen Tatbestand
hinzuweisen und aufzuzeigen, wie die Gemeinschaft bewahrt werden

* Erklirung von Lund (wie Anm. 66), 67 (= §§ 47-49).

" Nach dem oben zitierten § 48 haben die Gemeindepfarrerinnen und -pfarrer
Anteil an der kollegialen Dimension der episkopé. Vel. auch Erklirung von Lund (wie
Anm. 66), 56 (= § 4).

*"In Kirche und Kirchengemeinschaft (wie Anm. 77), 21 (= § 21), heisst es ledig-
lich: «In der Drckisclis iecder Bisclhiof der Triiger der personalen episkopg. der seinen
Leitungsdienst in Verbindung mit den iibrigen Teilhabern am apostolischen Amt (Pres-
byterkollegium, Diakonat) und mit dem Glaubenszeugnis aller Getauften wahrnimmt.»
Die Pfarrgemeinde wird nur in § 15 (S. 19) erwiihnt.

165



Oliver Schluegraf

kann». Darf also der Papst dann mogliche Ergebnisse unseres deutschen
Dialogs als nicht glaubenskonform kritisieren? Wie kann er als eine Art
«Moderator» in Liebe und um der Einheit willen intervenieren, ohne zu-
gleich einseitig Partei zu ergreifen?

5. Insgesamt macht das Dokument nochmals deutlich, wie unterschied-
lich unsere Ausgangslagen auf der Suche nach einem differenzierten Kon-
sens in der Amtsfrage mit der romisch-katholischen Kirche sind. Zwar
waren der Hauptgrund fiir die Entstehung der altkatholischen Kirchen die
Dogmen tiber die Unfehlbarkeit und den Jurisdiktionsprimat des Papstes,
das traditionelle katholische Verstandnis eines dreigliedrigen Amtes, ja
selbst die besondere Stellung des Papstes fiir die Gesamtkirche wurden
jedoch nie 1n Frage gestellt. So spricht das Dokument zu Recht davon,
dass die zu iiberwindende Trennung ein «innerkatholisches Problem
darstellt»®!, Somit sind der altkatholisch — rémisch-katholische und der
lutherisch — romisch-katholische Dialog nur schwer vergleichbar.

Vor uns Lutheranern liegt sicherlich ein sehr viel lingerer Weg auf der
Suche nach Kirchengemeinschaft mit der romisch-katholischen Kirche.
Wie dieser Weg genau verlaufen wird, ist noch nicht abzusehen. Doch
zumindest mochte ich Ihnen nicht schuldig bleiben, wie ich mir eine 0ku-
menische Anniherung zwischen meiner und der (romisch-)katholischen
Kirche erhoffe:

In der Frage der Rechtfertigungslehre, an der sich die Verwerfungen in
der Primatsfrage entziindet hatten, konnte im Jahre 1999 die bereits er-
wihnte «Gemeinsame Erklidrung» unterzeichnet werden. Wenn in dieser
fiir die Reformation so zentralen Frage ein differenzierter Konsens formu-
liert werden konnte, dann miissten doch eigentlich auch neue Ansitze in
der Primatsfrage moglich sein. Doch so schnell und heftig sich die ur-
spriinglichen Anliegen Luthers auf den Primat zugespitzt hatten, so lange
wird es sicherlich auch dauern und so geduldig wird man sein miissen, bis
Lutheraner und Katholiken in Fragen des Primats zu einer Losung kom-
men. Aus den Uberlegungen zum Amt ergeben sich dabei m.E. folgende
Schritte:

Zunichst sollten Lutheraner und Katholiken weiter ein gemeinsames
Verstindnis von Apostolizitit suchen. Ich bin zuversichtlich, dass hier ein
Konsens zwischen den Kirchen erreichbar ist. Innerkonfessionelle Kli-

81" Kirche und Kirchengemeinschaft (wie Anm. 77), 13 (= § 2).

166



Teufels Gespenst oder Diener der Einheit? Lutherische Anniherungen an das Papstamt

rungen wie das Lund-Papier und bilaterale Dokumente, wie «Kirche und
Apostolizitit» haben bereits wichtige Vorarbeit geleistet. Doch wiire es
hilfreich und notwendig, dass dieser differenzierte Konsens auch einmal
verbindlich festgestellt und in eine offizielle Erkldrung {iberfiihrt werden
wiirde. So etwas wie eine «Gemeinsame Erklarung zur Apostolizitit» wi-
re wiinschenswert.

Wenn wir hier einen festen gemeinsamen Grund haben, konnen wir die
notwendige Diskussion um das ordinierte Amt fortsetzen. Ich wiirde mir
wiinschen, dass wir Lutheraner diese mit einer grossen 6kumenischen Of-
fenheit und dem festen Willen zur Einheit fiihren. Wir kénnen dies, gerade
weil fiir lutherische Theologie die konkreten Ausformungen des einen
Amtes nicht gottlichen Rechtes sind. Allerdings werden wir m.E. solche
strukturellen oder dogmatischen Anniherungen nicht akzeptieren konnen,
die nachtrdglich den Eindruck erwecken konnten, dass unsere Kirchen
bislang nicht in der Kontinuitit und Apostolizitit der einen Kirche stehen
und dass unsere Amter null und nichtig waren oder sind. Am Ende dieser
schwierigen und sicherlich auch schmerzlichen Gespriche konnte hof-
fentlich auch ein differenzierter Konsens in den Grundlinien der Frage
nach dem ordinierten Amt inklusive der Ausiibung von episkopé stehen.

Schliesslich konnten wir uns endlich der Primatsfrage als einem — aus
lutherischer Sicht — Spezialfall innerhalb der Amtsfrage zuwenden. Dann
wird es auch an der Zeit sein, sich nochmals mit den Impulsen des US-
amerikanischen Dialogs und von «Communio Sanctorum» auseinander-
zusetzen, auch wenn sich beide im Moment noch nicht als Durchbruch
erwiesen haben. Und dann werden wir hoffentlich auch von den bis dahin
geernteten Friichten des romisch-katholischen — altkatholischen Dialogs
profitieren konnen. Im Moment muss ja auch «Kirche und Kirchenge-
meinschaft» in aller Klarheit konstatieren, dass der Jurisdiktions- und
Lehrprimat des Bischofs von Rom noch zu den offenen ekklesiologischen
Fragen zwischen romisch- und altkatholischen Christen gehort®2, Doch
hoffentlich finden Sie hier in den kommenden Jahren frische Ideen, die
sich dann eines Tages auch fiir uns als hilfreich erweisen werden. Denn
wenn wir Lutheraner die Einheit mit der romisch-katholischen Kirche
wirklich wollen, miissen wir eines Tages eine Losung auf die folgende
Doppelfrage finden: Welche Rolle kommt einem personalen Amt auf
Weltebene in einer Kirche zu, die sich als versshnte und konziliare Ge-

—— e,

82 Vel. Kirche und Kirchengemeinschaft (wie Anm. 77), 30f. (= §§ 45-47).

167



Oliver Schluegraf

meinschaft versteht? Und wie kénnte solch ein Amt gestaltet werden, dass
es ein deutliches Zeugnis von der Einheit der Kirche gibt und zugleich
gewihrleistet, dass unterschiedliche kirchliche und theologische Prigung
einen Platz in ihr haben? Landesbischof Friedrich hatte Recht: Diese Fra-
gen gilt es, in aller Gelassenheit und ohne Denkverbote zu diskutieren.
Antworten werden wir sicherlich noch nicht heute oder morgen finden,
aber ich hoffe, dass wir dkumenisch so vorankommen, dass der Tag
kommt, an dem sich unserem geduldigen Dialog eine Losung erdftnet.

Oliver Schuegraf (geb. 1969 in Wiirzburg D) Dr. theol. Studium in Erlangen,
Jerusalem und Bonn. Promotion in Neuendettelsau. Pfarrer der Evangelisch-
Lutherischen Kirche in Bavern. Nach dem Vikariat lutherischer Studierenden-
seelsorger an der Universitit Coventry (England) und Koordinator der welt-
weiten Nagelkreuzgemeinschaft an der anglikanischen Kathedrale von Co-
ventry, dann Gemeindepfarrer in Feuchtwangen. Seit 2008 Oberkirchenrat im
Amt der Vereinigten Evangelisch-Lutherischen Kirche Deutschlands, zustin-
dig fiir okumenische Grundsatzfragen und Catholica.

Adresse: Herrenhéiuser Strasse 12, D-30419 Hannover, Deutschland. E-Mail:
schuegraf@velkd.de

Summary

The reformation criticized papal primacy harshly. Ecumenical encounters led to
re-evaluations. The essay “Devil’s Ghost or Servant of Unity? Lutheran approach-
es to the Petrine Ministry” based on a lecture for the International Old Catholic
Theologians’ Conference in 2009 examines some of those Lutheran approaches
to the Petrine ministry. Portrayed are: (1) the position of Martin Luther, (2) the
Book of Concord, (3) the results of the official Lutheran/Catholic dialogue in the
USA, (4) a Lutheran response to Pope John Paul II's exhortation to a fraternal
dialogue on his ministry and (5)—(6) the results of and reactions to the German
bilateral document “Communio Santorum”. Afterwards central aspects of a
Lutheran understanding of the ministry are described and the question discussed
how the universal dimension of the church finds a place within this setting.
Finally the essay looks at the recent Old-Catholic/Roman-Catholic statement on
“Church and Communion” from a Lutheran perspective.

168



	Teufels Gespenst oder Diener der Einheit? : Lutherische Annäherungen an das Papstamt

