
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 100 (2010)

Heft: 1-2

Artikel: Teufels Gespenst oder Diener der Einheit? : Lutherische Annäherungen
an das Papstamt

Autor: Schuegraf, Oliver

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405066

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405066
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Teufels Gespenst oder Diener der Einheit?
Lutherische Annäherungen an das Papstamt

Oliver Schuegraf

Als Lutheraner über das Papstamt nachzudenken, ist nicht ganz ungefährlich.

Im Jahre 2001 skizzierte der damalige Catholica-Beauftrager der
Vereinigten Evangelisch-Lutherischen Kirche Deutschlands (VELKD),
Landesbischof Johannes Friedrich, in einem Artikel des «Rheinischen Merkur»

die Möglichkeiten ökumenischen Arbeitens nach «Dominus Iesus»

und kam in diesem Zusammenhang auch kurz, aber differenziert auf das

Papstamt zu sprechen1. Aber schon machte «Die Welt» daraus auf Seite 1

die Schlagzeile: «Lutheraner wollen den Papst als Sprecher». «Spiegel»
und «FOCUS» zogen schnell nach. Viele Kirchenmitglieder waren über
diese Überschrift verärgert. Dem bayrischen Landesbischof wurde Traum-
tänzerei oder mangelndes evangelisches Selbstbewusstsein vorgeworfen

- und das alles, weil er «in aller Gelassenheit» und «ohne Denkverbote»
einen Beitrag zur ökumenisch notwendigen Diskussion über das Papstamt
leisten wollte2. Seitdem hat meines Wissens keine lutherische Persönlichkeit

in kirchenleitender Funktion in Deutschland diese Kontroversfrage
öffentlich angepackt.

Und dennoch müssen wir uns natürlich die Frage stellen: Wie halten
wir Lutheraner es eigentlich mit dem Papst? Erwarten Sie jetzt bitte keine

provokanten Thesen, die mich morgen in die Schlagzeilen bringen könnten.

Vielmehr möchte ich im Folgenden zunächst einige mögliche Antworten

älteren und neueren Datums beispielhaft vorstellen. Dieses Verfahren,
Ihnen einen Eindruck von möglichen Argumentationen zu geben, halte ich
im Rahmen Ihrer Tagung für angemessen und zugegebenermassen auch

für relativ ungefährlich, wenngleich mein erstes historisches Zitat eine

Schärfe hat, die es heute auch sofort auf die Titelseite jeder bundesdeutschen

Tageszeitung bringen würde. Beginnen wir also mit Martin
Luther:

1 Johannes Friedrich, Papstamt auf Lutherisch, in: Rheinischer Merkur vom
2. März 2001, 25.

2 Siehe den Brief von Landesbischof Johannes Friedrich an alle Synodalen,
Dekaninnen und Dekane und Leiterinnen und Leiter von Diensten und Einrichtungen der

Evangelisch-Lutherischen Kirche in Bayern vom 20. März 2001.

138 IK/. 100 (2010) Seiten 138-168



Teufels Gespenst oder Diener der Einheit? Lutherische Annäherungen an das Papstamt

1. Lutherische Annäherungen an das Papstamt

1.1 Luther und der Papst: vom allerheiligsten Vater zum Teufels

Gespenst

«Gott lob, kein gut Christlich gewissen anders gleuben kan, denn das der

Bapst nicht sey noch sein kan das heupt der Christlichen Kirchen noch Stat-
halter Gottes oder Christi, sondern sey das heupt der verfluchten Kirchen aller
ergesten Buben auff erden, Ein Stathalter der Teufels, ein feind Gottes, ein
Widersacher Christi und verstörer der Kirchen Christi, Ein lerer aller lügen.»3

«Das, wer ein Christ sein wil, sol und mus den Bapst fur des Teufels ge-
spenst, stuft [= Stiftung] und eigenthum halten, dafür man fliehen, da wider
man beten, und mit allem ernst da wider thun und leben sol, wie wieder den
Teufel selbs.»4

So der Reformator in «Wider das Papsttum zu Rom, vom Teufel gestiftet»
aus dem Jahre 1545, einer seiner letzten Schriften. Für Ernst Bizer sind
diese Worte von «einer hanebüchenen Grobheit, ein durchschlagendes
Beispiel dessen, was man Luthers Grobianismus nennt»5. Dabei klang
Luthers Einstellung zum Papst zu Beginn der Reformation noch völlig
anders. In der Vorrede zu den Resolutionen zu den Ablassthesen beteuert
Luther:

«Daher, allerheiligster Vater, werfe ich mich zu Füssen deiner Heiligkeit nieder

und bringe mich dir dar mit allem, was ich bin und habe. Mache lebendig,
töte, rufe, erwidere meinen Ruf, billige, verwirf, wie es dir gefällt: Deine
Stimme werde ich als die Stimme Christi anerkenne, der in dir herrscht und

spricht.»6

Was war also in den knapp 30 Jahren passiert? Wie kam der Wandel von
der Bereitschaft zur Unterwerfung und zum Gehorsam hin zur ätzenden
und unversöhnlichen Kritik7?

46.

WA 50, 283, 32-37
WA 50, 295, 2^4.
Ernsi Bizer, Luther und der Papst (TEH NF 64), München (Kaiser) 1958,

6 WA 1,529, 22-25.
7 Umfassendere Darstellungen bieten Bizer, Luther (wie Anm. 5); Gerhard

Müller, Martin Luther und das Papsttum, in: ders., Causa Reformationis. Beiträge
zur Reformationsgeschichte und zur Theologie Martin Luthers, hg. von Gottfried
Maron/Gottfried Seebass, Gütersloh (GVH)1989, 388-416; aus katholischer
Perspektive Remigius Bäumer, Martin Luther und der Papst, Münster (Aschendorff)
1970/51987.

139



Oliver Schluegraf

In allen Äusserungen Luthers aus der Anfangszeit seines Wirkens spielt
die Papstfrage keine besondere Rolle. Obwohl Martin Luther, wie wir
gerade gesehen haben, auch in seiner Ablassschrift dem Papst die Treue

versichert, entzündet sich der Konflikt mit dem Papsttum genau an diesen
Thesen. Während der Wittenberger Professor über eine ihm zentrale
theologische Frage wissenschaftlich disputieren möchte und die Macht des

Papstes nur am Rande berührt, rücken seine Gegner diese Frage sofort in
den Mittelpunkt der Auseinandersetzung. Der Ablassstreit entwickelt sich

so, wenngleich von Luther nicht beabsichtigt, «zu einem Streit über die
Macht des Papstes»8. In diesem Streit - eindeutig seit dem Augsburger
Verhör durch den päpstlichen Nuntius Kardinal Cajetan im Oktober 1518

- zeigt sich für Luther, dass er eine Entscheidung zwischen Schrift oder

Papst treffen müsse, falls Letzterer eine verbindliche Entscheidungsgewalt

in Glaubensfragen beanspruchen und sich damit in letzter Konsequenz

einen Vorrang über die Autorität der Heiligen Schrift anmassen
sollte. Hier sieht Luther sich gezwungen, sich für die Schrift und damit

gegen den Papst zu entscheiden.
Zunächst beabsichtige Luther mit seinen Angriffen auf das Papsttum

noch keinen vollständigen Bruch mit diesem. Dies wird in der «Resolutio
Lutheriana super propositione sua decima tertia de potestate Papae» deutlich,

in der Luthers erstmals eine Exegese von Mt 16,18ff. entwickelt.
Seiner Bibelauslegung nach beziehen sich die in Mt 16 ausgesprochenen
Vollmachten gar nicht auf Petrus oder seine Nachfolger, noch auf einen
anderen konkreten Menschen, sondern auf die Kirche als Gemeinschaft
der Heiligen9. Hieronymus, Chrysostomus und Augustin werden als
altkirchliche Gewährsleute für diese Exegese herangezogen. Deutlich bringt
Luther in dieser Schrift zudem seine Überzeugung zum Ausdruck, dass

das Papsttum nicht eine Institution göttlichen Rechtes sei. Indem Luther
es «zu einer Institution menschlichen Rechts macht, kann seine Autorität
offenbar bestehen bleiben, auch wenn es des Irrtums fähig ist und an
einzelnen Punkten des Urteils überführt ist. Doch verliert es seine göttliche
Autorität, und die Forderung nach Gehorsam kann nicht mehr eine
unbedingte sein, sondern wird eingeschränkt durch das Wort, dass man Gott
mehr gehorchen müsse als den Menschen»10 - so fasst Ernst Bizer die
Überzeugung Luthers zusammen, eine Position an der der Reformator bis

8 Bizer. Luther (wie Anm. 5). 5.
9 Vgl. WA 2. 189-194.
10 Bizer, Luther (wie Anm. 5). 17.

140



Teufels Gespenst oder Diener der Einheit? Lutherische Annäherungen an das Papstamt

Ende 1520 festgehalten hat. Harding Meyer hat herausgearbeitet, dass die

gänzliche Verwerfung des Papsttums in dieser Phase der Reformation nur als

Vermutung oder Befürchtung formuliert wird und noch einen konditionalen
Charakter besitzt: «Wenn der Papst sich über die Heilige Schrift erhebt, wenn

er den Gehorsam gegenüber seinen Entscheidungen als heilsnotwendig
hinstellt, wenn er die Verkündigung von der souveränen Gnade Gottes
unterdrückt, dann kann er nur der <Antichrist> sein.»11

Mit der im Juni 1520 ausgefertigten Bannandrohungsbulle ändert sich die

Lage. Die bislang für möglich gehaltene Anerkennung eines Papstamtes nach
menschlichem Recht hat de facto nun ihre Grundlage verloren: «Luther hat

dieses Urteil, das sein Verhältnis zum Papsttum für alle Zukunft klärte, so

betroffen er es entgegennahm, doch zugleich als Befreiung empfunden. Nun
hatte sich erwiesen, dass seine Ahnungen zutrafen, und es klar war, dass es in
der Papstfrage um das christliche Heil selbst ging. Die Erkenntnis, dass mit
dem Papst der Antichrist, der <rechte Endchrist>, in Rom die Macht innehatte,
verhalf Luther dazu, die römische Entscheidung, die auf die Vernichtung seiner

Existenz abzielte, zu bestehen» - so interpretiert Bernd Moeller das Ereignis12.

Diese 1520 gewonnene Position hat Luther nun in den restlichen Jahren

seines Lebens nur noch unwesentlich verändert beibehalten. Der Ton konnte
dabei noch schärfer werden, bis hin zu seiner eingangs erwähnten Spätschrift
«Wieder das Papsttum zu Rom, vom Teufel gestiftet», in der er nochmals
seine exegetischen und historischen Einwände wiederholt. Vor allem aber

macht er nochmals deutlich, dass er in den vom Papsttum erhobenen Ansprüchen

das solus Christus und sola fide bedroht sieht:

«das [der Papst] macht haben wil. Gesetze und Artickel des Glaubens zu stellen,
die Schrift (welche er nie gelernt, nicht kan, auch nicht wissen wil) nach seinem

tollen sinn zu deuten, will alle weit zwingen zu gleuben seine lere und zerstöret

1 ' Harding Meyer. Das Papsttum bei Luther und in den Bekenntnisschriften, in:

Wolfhart Pannenberg (Hg.). Lehrverurteilungen - kirchentrennend'? Band 3: Materia-
len zur Lehre von den Sakramenten und vom kirchlichen Amt. Freiburg i.Br. (Herder)/
Göttingen (V&R) 1990. 306-328. hier 317f.: wieder abgedruckt in: Harding Meyer,
Versöhnte Verschiedenheit. Aufsätze zur ökumenischen Theologie. Band 2. Frankfurt
a.M. (LembeckJ/Paderborn (Bonifatius) 2000. 317-338. hier 328.

12 Bernd Moeli.fr. Luther und das Papsttum, in: Albrecht Beutel (Hg.). Luther
Handbuch. Tübingen (Mohr) 2005. 106-115. hier 112. Vgl. dazu einen Brief Luthers
an Spalatin vom 1 1. Oktober 1520: «Ich bin nun viel freier, seitdem ich endlich die
Gewissheit habe, dass der Papst der Antichrist ist und sich offensichtlich als eine Wohnung

des Teufels erwiesen hat» (WAB 2. 195. 221).

141



Oliver Schluegraf

alles, was der Gottes Son unser Herr uns mit seinem Blut erworben hat, Nimpt
weg den glauben, Christliche freyheit und rechte gute Werk.»13

Innerhalb dieses fundamentalen Vorwurfs ist die «Antichrist»-Chiffre
damit letztlich nichts anderes «als ein mythologisch-polemischer Gegenbegriff

zum reformatorischen <solus>»14.

Mit der Gleichsetzung vom Papst und dem biblischem Bild des

Antichristen, die zu einer wiederkehrenden Konstante in Luthers Schriften

geworden ist, scheint eine unüberbrückbare Kluft aufgetan, über die

hinweg keine Verständigung mehr möglich ist. Doch sei bereits an dieser
Stelle auf eine wichtige Beobachtung von Günther Wenz hingewiesen. Er
kommt zu dem Urteil, dass diese Aussagen kein reines Prinzipienurteil
seien, so wie es für ein Papsttum de iure divino gelte. Vielmehr handelt es

sich um ein aufgrund konkreter historischer Begebenheiten getroffenes
Erfahrungsurteil Luthers, das zwar prinzipielle Implikate enthält, aber die

Möglichkeiten neuer und andersartiger Erfahrungen mit dieser Institution
für die Zukunft nicht grundsätzlich ausschliesst. Dieser Unterschied ist

nach Wenz zu beachten, auch wenn sich Luther schlechterdings nichts
mehr vom Papsttum erwarte15.

1.2 Der «Antichrist» in den lutherischen Bekenntnisschriften

Für die lutherischen Kirchen sind ihre Bekenntnisschriften der massgebliche

Referenzpunkt für die Auslegung der Schrift. Daher sollen nun in
einem zweiten Abschnitt einige relevante Aussagen dieser Bekenntnisschriften

zu unserem Thema vorgestellt werden.
Hier müssen wir mit einem Schweigen beginnen. Denn die «Augsbur-

ger Konfession», das Zentralstück des Corpus der lutherischer
Bekenntnisschriften und sicherlich die wirkmächtigste Bekenntnisschrift für das

weltweite Luthertum, schweigt auffälligerweise zum Thema Papst, was

13 WA 54, 233,11-17.
14 Meyer, Papsttum (wie Anm. 11 322.
15 Günther Wenz, Das Petrusamt aus lutherischer Sicht, in: Silvia Hell/Lothar

Lies (Hg.), Papstamt. Hoffnungen, Chance, Ärgernis. Ökumenische Diskussion in
einer globalisierten Welt, Innsbruck (Tyrolia)2000, 67-95, hier 72f. Diese Einschätzung

hatte Wenz bereits zuvor mehrmals vorgetragen: siehe ders., Papsttum und kirchlicher

Einheitsdienst nach Massgabe evangelisch-lutherischer Bekenntnistradition, in:
Catholica 50 (1996) 144-163, hier 148; ders., Theologie der Bekenntnisschriften der

evangelisch-lutherischen Kirche. Band 2, Berlin (de Gruyter) 1998, 416-418.

142



Teufels Gespenst oder Diener der Einheit? Lutherische Annäherungen an das Papstamt

Luther von der Feste Coburg aus brieflich als Leisetreterei kritisierte16.
Doch innerhalb der Bekenntnisschriften gibt es sehr wohl zwei Texte, die
sich mit unserer Frage auseinandersetzen.

Zunächst möchte ich die «Schmalkaldischen Artikel» vorstellen, die
Luther im Jahre 1536 aus Anlass der Einberufung des Konzils nach Mantua

verfasst hat. Die von ihm formulierten Artikel sollen Rechenschaft
über die Lehre in den Gebieten des Schmalkaldischen Bundes geben.
Durch die Unterschriften der Theologen aus den evangelischen Territorien
und der Tatsache, dass die Artikel seit 1544 als Teil der Bekenntnisschriften

gelten, haben sie einen anderen Stellenwert als die Schrift eines
Einzelnen und sei es eine des Reformators selbst; sie sind «Schriftauslegung
der Kirche».17

In Artikel II, 4, der vom Papsttum handelt, finden wir die bereits
dargestellte Position Luthers. Der Artikel beginnt mit der grundsätzlichen
Feststellung: «Der Papst ist nicht jure divino oder auf Grund von Gottes
Wort das Haupt der ganzen Christenheit, denn das gehört einem allein zu,
der heisst Jesus Christus.»18 Daher sei auch allein der Glaube an Christus

heilsnotwendig und nicht der Gehorsam gegenüber dem Papst. Es wird
darauf verwiesen, dass die Kirche mindestens 500 Jahre ohne ein Papstamt

ausgekommen sei und die orthodoxe Kirche es bis heute nicht kenne.
Anschliessend wird der Fall durchgespielt, was geschehe, wenn das Papsttum

auf seinen Machtanspruch verzichten würde, nach göttlichem Recht

Oberhaupt der Kirche zu sein. Doch kommt der Artikel zu dem Ergebnis,
dass das Papsttum dies aus seiner inneren Logik heraus gar nicht tun könne

und auch nichts gewonnen wäre, da ein solches Haupt nach menschlichem

Recht bald verachtet sei. Daher sei die Bindung der Kirchenleitung
an eine einzelne irdische Person vollständig aufzugeben. Die christliche
Kirche wäre besser «ohne ein solches Haupt» geblieben.19

Da das Papsttum nicht aus der Schrift zu begründen ist und letztlich der

Rechtfertigungslehre widerspricht, sieht sich Luther auch in den
«Schmalkaldischen Artikeln» dazu gezwungen, das Papsttum aufs Schärfste zu

16 WA.B 5. 496, 81
17 Vgl. Edmund Schlink. Theologie der lutherischen Bekenntnisschrif'ten(EETh

8), München (Lempp) 1940. 61
18 Die Bekenntnisschriften der Evangelisch-Lutherischen Kirche [fortan: BSLK]

427. 7-9 (zitiert nach: Unser Glaube. Die Bekenntnisschriften der evangelisch-lutherischen

Kirche. Ausgabe für die Gemeinde. Gütersloh [GVH] 2004. 461 f.).
19 BSLK 429. 21 (zitiert nach: Unser Glaube [a.a.O.]. 464).

143



Oliver Schluegraf

geissein. Und somit hat nun die Rede vom Antichristen bzw. «rechten
Endchrist oder Widerchrist» auch Eingang in die lutherischen Bekenntnisschriften

gefunden20. Mit ihren Unterschriften unter die «Schmalkaldischen

Artikel» haben die Theologen des Schmalkaldischen Bundes
diesem Urteil zugestimmt. Allerdings ist es wohl bekannt, dass Melanchthon
seine Unterschrift unter die Artikel mit einem Zusatz versehen hat:

«Ich Philippus Melanthon halt diese obgestallte Artikel auch fur recht und
christlich, vom Bapst aber halt ich. so er das Evangelium wollte zulassen, dass

ihm umb Friedens und gemeiner Einigkeit willen derjenigen Christen, so auch

unter ihm sind und künftig sein möchten, sein Superiorität über die Bischöfe,
die er hat jure humano. auch von uns zuzulassen (und zu geben) sei.»21

Dieser Zusatz mag damit zu begründen sein, dass Melanchthon von einem
starken Willen, die Einheit der Kirche nicht preiszugeben, geprägt war,
wie auch im Text der «Confessio Augustana» und dem dortigen Schweigen

zum Papsttum deutlich wird. Das, was Luther ablehnte, weil er es für
undurchführbar und völlig unrealistisch hielt, wurde offenbar von
Melanchthon immerhin als Möglichkeit offengehalten. So ist sein Sondervotum

«nicht als Beleg einer Grunddifferenz, sondern allenfalls einer Differenz

der historischen Urteilsbildung zu qualifizieren»22.
Dies wird besonders deutlich, wenn man die zweite Schrift in den

Bekenntnisschriften heranzieht, die sich ausführlich mit dem Papsttum
auseinandersetzt und die nun ausgerechnet aus Melanchthons Feder stammt.
In dem «Tractatus de potestatae papae» folgt Melanchthon der reformato-
rischen Kritik am Papsttum, und von den ihm oft vorgeworfenen
Beschwichtigungsbestrebungen ist wenig zu spüren. In aller Deutlichkeit

20 BSLK 430. 14-18. (zitiert nach: Unser Glaube [a.a.O.]. 466). Diese von der
VELKD herausgegebene deutsche Ausgabe der Bekenntnisschriften vermerkt
allerdings in einer Fussnote ausdrücklich, dass sich die Kirchenleitung der VELKD eine

Aussage der Bilateralen Arbeitsgruppe der Deutschen Bischofskonferenz und VELKD
zu eigen macht. Diese kam zu dem Ergebnis, «dass auch Päpste das Evangelium
verkünden. Inhaber des Amtes, von dem die Reformatoren dies nicht mehr erwartet hatten.

Auch Aussagen der Bekenntnisschriften der evangelisch-lutherischen Kirche, die

von solcher Überzeugung (gemeint ist der Vorwurf der Reformatoren, der Papst sei der

Antichrist) geprägt sind, dürfen heute auf das Papsttum in der Fülle seiner geschichtlichen

Erscheinungen oder einzelne Inhaber dieses Amtes nicht mehr angewandt
werden» (Unser Glaube [a.a.O.]. 466).

21 BSLK 463.10-464.4.
22 Wenz. Petrusamt (wie Anm. 15). 75. bzw. Papsttum (wie Anm. 15). 150. bzw.

Bekenntnisschriften (wie Anm. 15). 420.

144



Teufels Gespenst oder Diener der Einheit? Lutherische Annäherungen an das Papstamt

wird hier die irdische Stellvertreterschaft Christi, welche der Papst für sich

beansprucht, verworfen ebenso wie dessen Anspruch beider Schwerter,
also sowohl auf die vollständige innerkirchliche als auch weltliche Macht.
Diese Ablehnung wird in mehreren exegetischen und historischen
Argumentationsketten entfaltet. Und auch Melanchthon scheut sich nicht
davor, den Papst mit dem «Antichristen» zu vergleichen23.

Nicht nur Luther, auch die Bekenntnisschriften hinterlassen uns Lutheranern

also das schwere Erbe des Wortes «Antichrist». Also soll nochmals
die Frage gestellt werden: Wie sollen wir mit diesen kernigen Aussagen
umgehen, die Teil unserer Lehrtradition sind? Trotz der von Günther Wenz

eingeführten Unterscheidung zwischen generellem Prinzipienurteil und
historischem, der Revision nicht definitiv verschlossenem Erfahrungsurteil,

und trotz der von Melanchthon formulierten Hoffnung, dass eines

Tages um der Einheit willen die Anerkennung des Papstes de iure humano

möglich sei, scheinen diese Aussagen der Bekenntnisschriften uns Lutheraner

wenig Spielraum in der Beurteilungen des Papsttums zu lassen.

Noch dazu, wenn man die mit «Pastor aeternum» von 1870 vorgenommenen

Verfestigungen der römisch-katholischen Lehre (universaler Jurisdik-
tionsprimat und Unfehlbarkeit des Papstes) berücksichtigt, die aus unserer
Sicht nicht dazu einladen, das Erfahrungsurteil der Reformatoren als

revisionsbedürftig erscheinen zu lassen.

1.3 Die «petrinische Funktion» im US-amerikanischen Dialog

Ich möchte Ihnen nun einen grossen Sprung über mehrere Jahrhunderte

hinweg zumuten. Denn mit dem Eintritt der römisch-katholischen Kirche
in den ökumenischen Diskurs seit dem Beginn der 1960er-Jahre gibt es

bemerkenswerte Versuche, über die kontroverstheologischen Frontstellungen

des 16. Jahrhunderts hinauszukommen.
Als Erstes möchte ich den lutherisch-römisch-katholischen Dialog in

den USA vorstellen, der bereits in den 1970er-Jahren eine erstaunliche

Neubewertung in der Papstfrage vorgelegt hat24. Zunächst wurde die Frage

nach dem päpstlichen Primat in dem Dokument «Amt und universale

23 BSLK 484. 91
24 Siehe dazu ausführlicher: Burkhard Neumann. Das Papstamt in den offiziellen

ökumenischen Dialogen, in: Catholica 50 (1996). 87-120. hier 88-97. Neumann
(a.a.O.). 97-102 stellt zudem die spärlicheren Aussagen des internationalen lutherisch

- römisch-katholischen Dialogs zu diesem Fragenkreis vor.

145



Oliver Schluegraf

Kirche» 1974)25 behandelt und dann in einer zweiten Gesprächsrunde ein
Text speziell zu «Lehrautorität und Unfehlbarkeit der Kirche» (1978)26

vorgelegt. Was wird aus lutherischer Sicht zu unserem Thema gesagt?
Bereits einer der ersten Sätze machte deutlich, wie sehr der dramatische,

durch das Zweite Vatikanische Konzil verursachte Wandel in der

römisch-katholischen Kirche alte Frontstellungen aufweichen konnte:
«Unter Lutheranern besteht ein wachsendes Bewusstsein für die Notwendigkeit

eines spezifischen Amtes, das der Einheit und universalen
Sendung der Kirche dient, während Katholiken zunehmend die Notwendigkeit

eines differenzierteren Verständnisses des Papsttums innerhalb der

universalen Kirche erkennen.»27 Die Lutheraner machen zudem deutlich,
dass - wenn ein universales Einheitsamt als hilfreich oder gar notwendig
erkannt wird - dann auch historisch bereits erprobte Formen der
Ausübung eines solches Amtes ernsthaft in Betracht gezogen werden sollten.
Man sollte überkommene Zeichen der Einheit nutzen, da «neue Zeichen
nicht einfach erfunden werden können»28.

Um neue Perspektiven eröffnen zu können, entwickeln beide Seiten

gemeinsam den Begriff der «petrinischen Funktion», welcher zur
Beschreibung «einer bestimmten Form des Amtes, ausgeübt von einer
Person, einem Amtsträger oder einer Ortskirche im Blick auf die Kirche als

ganze» benutzt wird29. Die Lutheraner geben zu Protokoll, dass die
Reformatoren nicht diese petrinische Funktion verworfen haben, sondern
vielmehr das konkrete Papsttum ihrer Zeit.

Zu den dann behandelten Kontroversfragen gehört zunächst die biblische

Begründung des Papstamtes. Dazu arbeitet die nordamerikanische
Kommission die in der Schrift vorhandenen Petrus-Bilder heraus. Die Lu-

25 Paul C. Empie/T. Austin Murphy (Hg.). Papal Primacy and the Universal
Church (Lutherans and Catholics in Dialogue 5). Minneapolis MN (Augsburg) 1974.

9^-2. Hier zitiert nach der deutschen Übersetzung: Amt und universelle Kirche, in:

Günther Gassmann/Harding Meyer (Hg.). Das kirchenleitende Amt. Dokumente
zum interkonfessionellen Dialog über Bischofsamt und Papstamt (Ökumenische
Dokumentation 5). Frankfurt a. M. (Lembeck) 1980. 49-97.

26 Paul C. Empie u.a. (Hg.). Teaching Authority and Infallibility of the Church
(Lutherans and Catholics in Dialogue 6). Minneapolis MN (Augsburg) 1980. 11-68.
Hier zitiert nach der deutsche Übersetzung: Lehrautorität und Unfehlbarkeit der
Kirche, in: Gassmann/Meyer. Amt (a.a.O.). 97-172.

27 Gassmann/Meyer, Amt (a.a.O.). 50.
28 Gassmann/Meyer (a.a.O.), 66.
29 Gassmann/Meyer (a.a.O.). 53.

146



Teufels Gespenst oder Diener der Einheit? Lutherische Annäherungen an das Papstamt

theraner kommen dabei (zusammen mit den Katholiken) zu einem offeneren

Ergebnis, als dies Luther seinerzeit möglich war: «Wenn eine <Lauf-
bahn> dieser Bilder nachgezeichnet wird, dann finden wir Anzeichen einer
Entwicklung von früheren zu späteren Bildern. Diese Entwicklung von
Bildern begründet nicht das Papsttum in seinem späteren spezifischen
Sinn, man kann aber Möglichkeiten einer Orientierung in diese Richtung
sehen.»30

Bezüglich eines weiteren der zentralen Streitpunkte halten die Lutheraner

fest, «dass die traditionelle Unterscheidung zwischen <de iure humano>

und <de iure divino keine brauchbaren Kategorien für die heutige Diskussion

über das Papsttum liefert»31. Denn es gehe einerseits nicht um etwas,
dass man einfach tun oder lassen könne. Vielmehr sei es Gottes Wille, dass

die Kirche Mittel besitze, die zur Förderung der Einheit nötig sind. Doch
andererseits würden auch Katholiken heute wissen, dass es mehr als eine

Möglichkeit gebe, die petrinische Funktion zu gewährleisten. Letztlich
vermeidet die Kommission m.E. eine eindeutige Aussage, ob das dem Bischof
von Rom zugewachsene Amt mit seinen Vollmachten konstitutiv für die
Kirche ist, oder ob die petrinische Funktion in der Kirche auch auf andere
Weise ausgeübt werden könnte. So bleibt es fraglich, ob man damit an

einem kontroverstheologischen Knackpunkt tatsächlich weitergekommen ist.

Schliesslich sollen neue Ansätze in der Frage nach dem Unfehlbar-
keitsanspruch des Papstes gewonnen werden, indem dieser in einen
umfassenderen Kontext gestellt wird: Die Autorität des Evangeliums, die
Unversehrtheit der Kirche, die Unfehlbarkeit ihres Glaubens und ihrer
Lehre sowie die Glaubensgewissheit der einzelnen Gläubigen sind
gleichermassen zu berücksichtigen. Die Kommission bettet die Rede von der
Unfehlbarkeit besonders in die Unzerstörbarkeit der Kirche ein: Der Kirche

ist der ununterbrochene Beistand des auferstandenen Christus durch
den Heiligen Geist verheissen, was auch ihre Fortdauer umfasst. Diese
Treue sei eine Gabe göttlicher Gnade und betreffe «nicht automatisch
alles, was Kirchenführer sagen oder gutheissen mögen»32. Jedoch sei das

Amt ein Mittel, mit dem Christus die Kirche in der Wahrheit des Evangeliums

hält. Mit den Katholiken können die Lutheraner sagen, dass in der
universalen Kirche ein Amt mit besonderer Verantwortung für die Einheit
angemessen sein kann und dass dieses Amt «auch für die Aufsicht über die

30 Gassmann/Meyer. Amt (a.a.O.). 59.
31 Gassmann/Meyer. Amt (a.a.O.). 81.
32 Gassmann/Meyer. Amt (a.a.O.). 113.

147



Oliver Schluegraf

kirchliche Verkündigung verantwortlich ist und, wo es nötig ist, für die

Neuformulierung der Lehre in Treue gegenüber der Schrift»33. So kommt
es zu dem Spitzensatz: «Katholiken wie viele Lutheraner vermissen im
Luthertum ein universales Lehramt (d.h. eine wirksame Möglichkeit für
die ganze Kirche und zur ganzen Kirche zu sprechen). Umgekehrt sind

Lutheraner, gemeinsam mit vielen Katholiken, der Meinung, dass die
Lehre und Praxis päpstlicher Lehrautorität und Unfehlbarkeit noch nicht
ausreichend gegen Missbrauch geschützt sind.»34 Diese Offenheit für ein

universales Lehramt meinen die nordamerikanischen Lutheraner gewinnen

zu können aufgrund neuer historischer und linguistischer Studien zum
Dogmenverständnis, der neuen Betonung der kollegialen Beziehung
zwischen Papst und Bischöfen durch das Zweite Vatikanum, der katholischen

Versicherung, dass die päpstliche Infallibilität der Autorität des Evangeliums

nichts hinzufügen will und nicht zuletzt auch aufgrund des neuen

Führungsstils Johannes XXIII. und Paul VI.
Trotz dieser Neubewertung eines universalen Lehramtes, wird die

Unfehlbarkeitsterminologie selbst jedoch für «weiterhin gefährlich irreführend»35

und leicht missbrauchbar gehalten. Zudem äussern die Lutheraner
die Meinung, dass «die Katholiken den Wirkungsbereich des Heiligen
Geistes zu selbstgewiss mit einem bestimmten Amt oder einer bestimmten
Person identifiziert haben»36.

Und dennoch, angesichts der Erkenntnis, dass viele der traditionellen
Einwände gegen die Unfehlbarkeit so nicht mehr zu wiederholen sind und

die Katholiken ihre Position neu überdenken, sollten sich Lutheraner
fragen, «ob die römisch-katholische Lehre der päpstlichen Unfehlbarkeit,
selbst wenn sie diese für sich selbst nicht bejahen können, weiterhin als

antichristlich und daher als Barriere für die Einheit der Kirchen betrachtet
werden muss»37.

Auf das Papstamt allgemein bezogen wird schliesslich gefragt, ob es

vielleicht einen Primat geben könnte, «in dessen Rahmen der Dienst des

Papstes an der Einheit in Beziehung zu den lutherischen Kirchen mehr

pastoraler als juridischer Art wäre. Unbedingt notwendig wäre allerdings
dass der päpstliche Primat so strukturiert und interpretiert wird, dass er

Gassmann/Meyer, Amt (a.a.O.). 120.

Gassmann/Meyer. Amt (a.a.O.). 121.

Gassmann/Meyer. Amt (a.a.O.). 158.

Gassmann/Meyer. Amt (a.a.O.). 121.

Gassmann/Meyer. Amt (a.a.O.). 101.

148



Teufels Gespenst oder Diener der Einheit? Lutherische Annäherungen an das Papstamt

eindeutig dem Evangelium und der Einheit der Kirche Christi dient und
dass seine Ausübung von Macht nicht die christliche Freiheit untergräbt»38.
Anschliessend werden die lutherischen Kirchen aufgefordert, zu prüfen,
ob sie nicht ein solchermassen verstandenes päpstliches Amt für möglich
und wünschenswert erachten könnten.

Abgesehen von dieser Anfrage bleiben die Lutheraner jedoch in den

weiteren konkreten Empfehlungen an ihre Kirchen erstaunlich blass: So

werden z.B. lediglich die katholische Beteiligung beim Prozess der

Formulierung von lutherischen Lehrpositionen und katechetischem Material
oder eine regelmässige Beratung mit katholischen Bischöfen auf örtlicher
und nationaler Ebene angeregt39. Vielleicht ist dieser Vorwurf aber auch
eine verfehlte Einschätzung im Rückblick, und Mitte der 1970er-Jahre

waren diese Ideen aufregender, als sie heute erscheinen.

1.4 Johannes Paul II. bittet um brüderlichen Dialog: eine lutherische
Antwort

In der Enzyklika «Ut unum sint» aus dem Jahre 1995 thematisiert Papst
Johannes Paul IL auch sein eigenes Amt und unterbreitet den anderen

Konfessionen das Angebot, über dieses Thema mit ihm «einen brüderlichen,

geduldigen Dialog aufzunehmen»40. Eine der gewichtigsten
Reaktionen war ein Symposium, das 1997 in Rom unter der Überschrift
«Petrusamt und die Einheit der Kirche» stattfand. Unter den verschiedenen

Theologen, die eingeladen waren, die Frage aus ihrer konfessionellen
Perspektive zu beleuchten, war auch der Lutheraner Harding Meyer. Als ein
weiteres Beispiel dafür, was Lutheraner zum Papsttum sagen können, soll
nun der damalige Beitrag von Harding Meyer kurz vorgestellt werden41.

38 Gassmann/Meyer. Amt (a.a.O.). 66.
39 Gassmann/Meyer, Amt (a.a.O.), 161.
40 Papst Johannes Paul IL. Enzyklika «Ut unum sint» über den Einsatz für die

Ökumene. 25. Mai 1995. in: VApS 121 (Deutsche Bischofskonferenz) 1995. 3-80. hier
68 § 96).

41 Harding Meyer. «Suprema auctoritas ideo ab omne errore immunis». The
Lutheran Approach to Primacy, in: James F. Puglisi (Hg.). Petrine Ministry and the

Unity of the Church: «Toward a Patient and Fraternal Dialogue». Collegeville MN
(Liturgical Press) 1999. 5-34. Vgl. auch die Reaktion von U. Kühn auf den Vorschlag
des Papstes: Ulrich Kühn. Papsttum und Petrusdienst. Evangelische Kritik und
Möglichkeiten aus der Sicht reformatorischer Theologie, in: Catholica 50 1996) 181 -192.

EW



Oliver Schluegraf

Einige Überlegungen Meyers zu Luther und den Bekenntnisschriften
haben wir bereits kennengelernt. Diese stellt er auch an den Anfang seines

Vortrags in Rom, bevor er die lutherischen Einwände am Primat herausarbeitet,

die trotz der bemerkenswerten Annäherungen auch heute noch gelten.

Wenn für Lutheraner das Petrusamt als ein Dienst an der Einheit
annehmbar werden soll, dann müssen für Meyer zwei Bedingungen erfüllt
sein42: Erstens muss die römisch-katholische Kirche klar feststellen, dass

der päpstliche Primat unter dem Primat des Evangeliums steht und diesem
unmissverständlich dient. Zweitens muss diese Unterordnung auch deutlich

sichtbar gemacht werden, und zwar auf eine doppelte Weise: Zum
einen muss sie auf der theologischen Ebene deutlich sein, d.h., die in
Anspruch genommene Lehrautorität des päpstlichen Amtes kann nur nach

menschlichem Recht ausgeübt werden. Zum anderen muss sich die
Unterordnung unter das Evangelium auf der ekklesiologisch-strukturellen Ebene

zeigen, d.h., auch der Jurisdiktionsprimat muss entsprechend gestaltet
sein. Diese Überzeugung gilt es, von lutherischer Seite in den «brüderlichen,

geduldigen Dialog» einzubringen.
Nach der Einschätzung Meyers werden bislang die strukturell-juridischen

Fragen stärker diskutiert: So gebe es bereits Stimmen im römischen
Katholizismus, die fragen, ob der Papst nicht eine freiwillige
Selbstbeschränkung seines Jurisdiktionsprimats vornehmen könne, ob nicht
genauer zwischen den «Aufgabenbereichen» des Papstes (Bischof von Rom,
lateinischer Patriarch, universales Petrusamt) unterschieden werden müsste

oder ob nicht eine noch stärkere Einbindung des Papstes in kollegiale
und synodale Strukturen möglich sei43. So wichtig die Klärung dieser
Problemfelder auch ist, zielt für Meyer die lutherische Kritik jedoch letztlich
auf die theologische Frage. Hier, wo es um den theologischen Anspruch
eines päpstlichen Primats de iure divino und um den theologischen
Anspruch auf unfehlbare ex ca//z<?<ira-Entscheidungen geht, muss eine
zufriedenstellende Lösung gefunden werden.

Zum ersten Teil dieser theologischen Frage: Ist das Papstamt eine
ekklesiale Notwendigkeit, ohne die es die Kirche nicht geben kann? - so

lautet auch für Meyer die zentrale Kontroversfrage, die uns bereits begegnet

ist. Und der lutherische Theologe schlägt vor, dass vielleicht eine
«Unterscheidung zwischen motwendig für das Kirche-Sein> und motwendig
für die Einheit der Kircho» uns auf den Weg einer Annäherung bringen

42 Vgl. Meyer. Suprema (a.a.O.). 24f.
43 Vgl. Meyer. Suprema (a.a.O.), 261

150



Teufels Gespenst oder Diener der Einheit? Lutherische Annäherungen an das Papstamt

könnte44. War es doch genau eine der neuen ökumenischen Erkenntnisse,
dass eine der Funktionen des petrinisches Amtes gerade der Dienst an der
der Einheit und communio der Kirchen ist.

Was, zum zweiten, die Frage nach der Infallibilität betrifft, greift
Meyer - ähnlich wie der US-amerikanische Dialog - die gemeinsame
Glaubensüberzeugung auf, dass der Kirche verheissen ist, in der Wahrheit
zu bleiben, und das ordinierte Amt hierfür eine besondere Verantwortung
hat. Dass diese Verantwortung der ganzen Kirche jedoch der kirchlichen
Hierarchie und schliesslich einem unfehlbaren Papst übertragen wurde,
wird von Lutheranern abgelehnt, weil so die Unterordnung unter die
Schrift verdunkelt wird.

«Die Reformation und die nachfolgende lutherische Theologie verlangen vom
päpstlichen Primat nicht, dass er seinen Anspruch aufgibt, autoritativ zu lehren.

Sie verlangen allerdings, oder besser gesagt, sie erwarten, dass der päpstliche

Primat in seinen Lehraussagen anerkennt oder respektiert, was die
dialektische Spannung zwischen Verbindlichkeitsanspruch und Verbindlichkeits-
vorbehalb genannt wurde.»45

Römisch-katholische Ansätze in die richtige Richtung sieht H. Meyer in
neueren Konzeptionen zum kirchlichen Rezeptionsprozess von Lehre
(z.B. bei Yves Congar) und in einer möglichen Interpretation des Zweiten
Vatikanums, nach der die dort formulierte Übereinstimmung des päpstlichen

Magisteriums mit dem depositum fidei in Schrift und Tradition nicht
einfach als gegeben vorausgesetzt werden kann, sondern immer wieder
normativ als notwendige Voraussetzung aufgezeigt werden muss.

1.5 Der Petrusdienst in «Communio Sanctorum»

Schliesslich soll ein drittes und letztes Beispiel der Neubewertung des

Primats vorgestellt werden. Im Jahre 2000 veröffentlichte die Zweite Bilaterale
Arbeitsgruppe, die von der Kirchenleitung der Vereinigten Evangelisch-
Lutherischen Kirche Deutschlands und der Deutschen Bischofskonferenz
eingesetzt worden war, ihren Abschlussbericht «Communio Sanctorum»46.

44 Meyer. Suprema (a.a.O.). 29.
45 Meyer. Suprema (a.a.O.). 33.
46 Bilaterale Arbeitsgruppe der Deutschen Bischofskonferenz und

der Kircheni.eitung der Vereinigten Evangelisch-Lutherischen Kirche
Deutschlands. Communio Sanctorum. Die Kirche als Gemeinschaft der Heiligen.
Frankfurt a. M. (Lembeck)/Paderborn (Bonifatius) 2000.

151



Oliver Schluegraf

Darin ist auch ein Abschnitt mit dem Titel «Der Petrusdienst» zu

finden.

Ausgangspunkt der Überlegungen ist die Überzeugung, dass eine
wesentliche Aufgabe des kirchlichen Amtes darin besteht, der Einheit der

Kirche als Gemeinschaft von Gemeinschaften zu dienen. Dies zieht die

Frage nach sich, ob und wie ein gesamtkirchliches Amt der Einheit
wahrgenommen werden muss oder kann. Nach gemeinsamen neutestamentlichen

und kirchengeschichtlichen Überlegungen stellen die Lutheraner
ihre heutige Sicht auf die Fragestellung dar. Die zentrale Passage des

Dokumentes lautet:

«...nach lutherischem Verständnis [ist] im Blick auf die universale Ebene
darüber nachzudenken, ob ein gesamtkirchlicher <Petrusdienst> angemessen,
möglich oder gar notwendig ist. Seine Aufgabe wäre es. Sorge zu tragen für
das Bleiben der universalen Kirche in der apostolischen Wahrheit...Die
Rechtsform eines solchen gesamtkirchlichen Petrusdienstes kann im einzelnen

unterschiedlich gedacht werden. Kriterien mussten u.a. sein: seine

Verpflichtung gegenüber den kollegialen und synodalen Verantwortungsstrukturen
auf universalkirchlicher Ebene, ebenso die Achtung vor der Vielfalt und

relativen Eigenständigkeit der Regionalkirchen. Die gesamtkirchliche Einheit
wäre dann eine <konziliare Gemeinschaft) aller Kirchen in <versöhnter
Verschiedenheit) mit einem dieser Gemeinschaft dienenden Petrusamt. Sie hätte

keine zentralistische Rechtsgestalt. Die Lehrverantwortung des gesamtkirchlichen

Petrusdienstes, die vor allem in der Sorge für die jeweils in neuen
Situationen festzustellende Wahrheit (determinatio fidei) besteht, müsste auf der

gemeinsamen Wahrheitsverantwortung (communicatio fidei) beruhen und auf

Rezeption durch das Volk Gottes ausgerichtet sein. In allem muss sie zugleich
die Überordnung der biblischen Wahrheit anerkennen. Die Bindung eines
solchen universalen Petrusdienstes an den Bischof von Rom legt sich für die
abendländische Christenheit trotz aller Belastungen aus historischen Gründen
nahe ...»47

Soweit die zentralen Überlegungen der lutherischen Kommissionsmitglieder.
Und etwas später halten Katholiken und Lutheraner fest, dass sie

gemeinsam sagen können: «Ein universalkirchlicher Dienst an der Einheit
und der Wahrheit der Kirche entspricht dem Wesen und Auftrag der
Kirche, die sich auf lokaler, regionaler und universaler Ebene verwirklicht. Er

ist daher als grundsätzlich sachentsprechend anzusehen.»48 Allerdings

47 Bilaterale Arbeitsgruppe, Communio (a.a.O.), 941 § 189-191).
48 Bilaterale Arbeitsgruppe, Communio (a.a.O.), 97 § 195; Hervorhebungen

O. S.).

152



Teufels Gespenst oder Diener der Einheit? Lutherische Annäherungen an das Papstamt

wird zugleich festgehalten, dass sich weiterhin Probleme aus den dogmatischen

Festlegungen des Ersten Vatikanischen Konzils ergeben. Die
Lutheraner bekräftigen ihre Bedenken gegen das Prinzip eines Jurisdiktionsprimats,

solange dieser nicht «rechtlich verpflichtend» in die Communio-
Struktur eingebunden wird, und halten ex-ca/Zzedra-Entscheidungen des

Papstes für nicht akzeptabel, solange diese nicht «einem letzten Vorbehalt
durch die in der Heiligen Schrift gegebenen Offenbarungen unterliegen»49.
Die katholische Seite erkennt die Berechtigung dieser Bedenken an und
weist auf entsprechende Ansätze in ihrer Tradition hin.

Insgesamt muss man der Zweiten Bilateralen Arbeitsgruppe für ihren
Mut danken, sich für hoch kontroverse Fragen mit weitreichenden
Lösungsvorschlägen exponiert zu haben. Doch gerade die letzten Aussagen
zeigen, dass es an den neuralgischen Kontroverspunkten weiterhin
offenbleibt, «wie hier Klärung und eine praktische Umsetzung möglich werden
könnten», wie «Communio Sanctorum» im Vorwort selbst zugibt50.

1.6 Reaktionen auf «Communio Sanctorum»: «kein Durchbruch
erreicht»

Mit der Veröffentlichung von «Communio Sanctorum» erging die Bitte,
dass ein breiter Diskussionsprozess stattfinden möge, an dem sich
möglichst viele kirchliche Gremien, theologische Fakultäten und Einzelpersonen

beteiligen. Es ist nicht überraschend, dass sich die evangelischen
Reaktionen gerade mit dem Themenbereich «Petrusdienst» auseinandergesetzt

haben - und das weitgehend kritisch. Einige Beispiele mögen dies

exemplarisch verdeutlichen. Auf das Problem des Jurisdiktionsprimats
und des Unfehlbarkeitsanspruches möchte ich dabei nicht nochmals
eingehen, da die Bilaterale Arbeitsgruppe hier selbst konstatiert, keine

Lösung gefunden zu haben, und auch nicht der Anschein erweckt wird, als
seien die Definitionen des Zweiten Vatikanums evangelischerseits akzeptabel.

In den meisten Stellungnahmen werden die neutestamentlichen
Grundlegungen von «Communio Sanctorum» in Frage gestellt und damit
verbunden auch die Gleichsetzung von Einheits- und Petrusdienst. So urteilt
die Erlanger Fakultät, dass das in dem Dokument gezeichnete Petrus-Bild
ein unhaltbares Konstrukt sei. Die besondere Funktion, die Petrus auf-

49 Bilaterale Arbeitsgruppe. Communio (a.a.O.). 98 § 198).
50 Bilaterale Arbeitsgruppe. Communio (a.a.O.). 11.

153



Oliver Schluegraf

grund von Mt 16,17-19 zugeschrieben wird, sei in das Neue Testament

eingetragen.

«Die Kontinuitätsthese lässt den Anspruch des Bischofs von Rom. Nachfolger
Petri zu sein und so den Lehr- und Hirtendienst an der universalen Einheit der
Kirche innezuhaben als unmittelbar durch Jesus Christus gestiftet, d.h. als

<göttlichen Rechts> erscheinen. Es gibt aber keinen neutestamentlichen
Petrusdienst). der über die Autorität des Apostels in bestimmten Gemeinden und
über seinen Tod hinaus fortgedauert hätte. Daher ist aus der Ausdruck Petrusdienst)

für einen gesamtkirchlichen Einheitsdienst nicht glücklich.»51

Auch die Identifizierung dieses Einheitsdienstes mit dem konkreten Amt
des Bischofs von Rom wird wiederholt hinterfragt. Die Kritik der
Evangelisch-Theologischen Fakultät der Eberhard-Karls-Universität Tübingen
setzt bei den kirchengeschichtlichen Darstellungen in «Communio
Sanctorum» ein. Es wird moniert, dass die reformatorische Beurteilung der
Geschichte des Papsttums als Geschichte des Verfalls nicht deutlich genug
wiedergegeben, vielmehr verschwiegen werde, dass für die Reformatoren
«Rom gerade nicht der Einheit in der Wahrheit gedient habe und diene,
sondern die Einheit auf Kosten der Wahrheit durchsetzen wolle»-52. Auch
sei leider nicht klar genug herausgearbeitet worden, dass die Lage
hinsichtlich des Papsttums durch das Erste Vatikanische Konzil «prinzipiell
verschärft und schwieriger» geworden sei53. Vor allem aber werde der

kirchengeschichtlichen Entwicklung normative Bedeutung zugesprochen

- eine Vorgehensweise, die aus Sicht der Tübinger Fakultät evangelischer-
seits nicht geteilt werden kann54. Statt sinnvoll über Modelle für einen

gesamtkirchlichen Einheitsdienst nachzudenken, so die Kritik, gehe es

letztlich nur um «lutherische Zugänge zu dem römisch-katholischer-
seits bereits vorhandenen Papstamt»55. Man könne jedoch mindestens
genauso gewichtige historische und sachliche Gründe finden, die gegen eine

Bindung des Einheitsdienstes an den Bischof vom Rom sprechen, wie
dafür.

51 Vgl. Oliver Schuegraf/Udo Hahn (Hg.). Communio Sanctorum. Evangelische

Stellungnahmen zur Studie der Zweiten Bilateralen Arbeitsgruppe der Deutschen
Bischofskonferenz und der Kirchenleitung der VELKD, Hannover (VELKD) 2009,
193-210. hier 2001

52 Vgl. Schuegraf/Hahn, Communio (a.a.O.). 21 1-266. hier 250.
53 Vgl. Schuegraf/Hahn. Communio (a.a.O.). 252.
54 Vgl. Schuegraf/Hahn. Communio (a.a.O.). 249.
55 Vgl. Schuegraf/Hahn. Communio (a.a.O.), 254.

154



Teufels Gespenst oder Diener der Einheit? Lutherische Annäherungen an das Papstamt

Auch für die Stellungnahme der Kommission des Professoriums der

Evangelisch-Theologischen Fakultät der Ludwig-Maximilians-Universität
München bleibt es fraglich, ob «der petrinische Dienst ohne Weiteres

mit dem päpstlichen Amt des Bischofs von Rom in Verbindung gebracht
oder gar gleichgesetzt werden kann»56.

Schliesslich wird wiederholt die von «Communio Sanctorum» formulierte

These, dass ein gesamtkirchlicher Petrusdienst dem Wesen der Kirche

entspreche, thematisiert. Der Ökumenische Stttdienausschuss der

VELKD und des Deutschen Nationalkomitees des Lutherischen Weltbundes

hält z.B. fest:

«Der Petrusdienst als eine Gestalt des universalkirchlichen Einheits- und

Leitungsdienstes stellt aus der Sicht lutherischer Ekklesiologie kein für die
Kirche konstitutives Merkmal dar. Diese Gestaltungsform bedarf aus lutherischer

Sicht des Widerspruchs. Eine einseitige Festlegung des universalkirchlichen

Einheitsdienstes auf die Gestalt des Petrusdienstes nach römisch-katholischem

Verständnis, der sich alle übrigen Gestaltungsformen des kirchlichen
Leitungsamtes unterzuordnen hätten. ist mit einem biblisch begründeten
Verständnis von der Einheit der Kirche nicht vereinbar.»57

Und andere Stellungnahmen ergänzen: Selbst da, wo die Möglichkeit
eines personal-primatialen Modells der Einheit nicht bestritten wird, kann
dieses nur eine Möglichkeit unter anderen bleiben. Zudem mussten in
solch einem Modell auch synodal-konziliaren Strukturen ein konstitutiver
Platz eingeräumt werden. Dies ist allerdings ein Punkt, auf den bereits in
«Communio Sanctorum» selbst hingewiesen wird.58

Sichtet man das gesamte Material der evangelischen Reaktionen, dann
bleibt Friederike Nüssel zuzustimmen, die in ihrer Einleitung des

Sammelbandes dieser Stellungnahmen zu dem Ergebnis kommt: «Die evangelischen

Stellungnahmen machen einhellig geltend, dass [Communio
Sanctorum] in der Verständigung über die Frage nach Petrusdienst und

Papstamt keinen Durchbruch erreicht hat - und zwar weder auf im Blick
auf die Frage nach der Notwendigkeit eines <Petrusdienstes>, noch im
Blick auf die Beurteilung der historischen Entwicklung des Papstamtes.»59

56 Vgl. Schuegraf/Hahn. Communio (a.a.O.). 179-191. hier 187.
57 Vgl. Schuegraf/Hahn. Communio (a.a.O.). 59-98. hier 971 (Hervorhebung

O.S.).
58 Vgl. Bilaterale Arbeitsgruppe. Communio (wie Anm. 46). 97 § 194).
59 Friederike Nüssel. Einleitung zu den Stellungnahmen zum Studiendokument

der Bilateralen Arbeitsgruppe der Deutschen Bischofskonferenz. und der Kir-

155



Oliver Schluegraf

Es zeigt sich also, dass über die vorgetragenen lutherischen Vorschläge im
Moment kein innerevangelischer Konsens hergestellt werden kann. Mit
dem zu «Communio Sanctorum» zeitgleich veröffentlichten Dokument
«Dominus Iesus» wurde jedoch gleichermassen deutlich, dass die im

Dialogpapier vonseiten der römisch-katholischen Teilnehmer erwogenen
Zugeständnisse in der Primatsfrage ebenso wenig als katholischer Konsens

gelten können. Die Erklärung der Kongregation für die Glaubenslehre

hat nochmals unmissverständlich klargemacht, dass der Bischof von
Rom den Primat «nach Gottes Willen objektiv innehat und über die ganze
Kirche ausübt»60.

2. Das eine Amt und die Kirche in ihren unterschiedlichen
Dimensionen

Seit den Reaktionen auf «Communio Sanctorum», in deren Umfeld auch

die eingangs erwähnten Überlegungen von Landesbischof Johannes Friedrich

gehören, ist es - soweit ich es beurteilen kann - leise geworden um

evangelische Beiträge zum Papstverständnis. Es scheint so, als sei alles

gesagt und als seien alle Argumente ausgetauscht. Und dennoch ist die

ökumenische Frage nach den Primat damit natürlich nicht erledigt.
Ich habe - wie eingangs erwähnt - die mir gestellte Aufgabe vor allem

so verstanden, dass ich Ihnen verschiedene lutherische Positionen zum

Papstamt vorstelle, sodass Sie sich selbst ein Bild machen können: lutherische

Abgrenzungen bzw. Annnäherungen zwischen «Teufels Gespenst»
und «Diener der Einheit» sozusagen. Diese Vorgehensweise entlastet mich

- Gott sei Dank - davon, Ihnen nun meine eigene Lösung des Problems zu

präsentieren. Denn ich muss zugeben, eine solche habe ich nicht zu bieten.

Vielmehr möchte ich mich einigen eher generellen Überlegungen zum
Amt zuwenden. Denn es scheint mir so, als lasse sich das Pferd nicht von
hinten aufzäumen. Vielleicht ist es ja verfrüht, im lutherisch -
römischkatholischen Dialog über den Primat zu diskutieren, solange nicht zuerst
andere Kontroversfragen gelöst sind. Denn zumindest nach lutherischem

chenleitung der Vereinigten Evangelisch-Lutherischen Kirche Deutschlands «Communio

Sanctorum. Die Kirche als Gemeinschaft der Heiligen», in: Schuegraf/Hahn.
Communio (wie Anm. 51 19-50. hier 44.

60 Kongregation für die Glaubenslehre. Erklärung «Dominus Iesus». Über

die Einzigkeit und die Heilsuniversalität Jesu Christi und der Kirche. 6. August 2000

(VApS 148). Bonn 2000. 23 § 17).

156



Teufels Gespenst oder Diener der Einheit? Lutherische Annäherungen an das Papstamt

Verständnis sind alle Überlegungen über gesamtkirchliche Aufgaben nur
ein Spezialfall innerhalb der allgemeinen Überlegungen zum Amt und der

Apostolizität der Kirche. Es empfiehlt sich zunächst, einige unaufgebbare
Grundlinien des lutherischen Amtsverständnisses ins Gedächtnis zu rufen.

Gemäss der «Confessio Augustana», Artikel 5, hat Gott - um den Glauben

zu wecken und zu erhalten - das Amt eingesetzt, durch welches das

Wort Gottes verkündet und die Sakramente gefeiert werden61. Damit nimmt
das ordinationsgebunde Amt einen notwendigen Öffentlichkeits- und
Einheitsdienst innerhalb der Kirche wahr. Das Proprium des Amtes liegt also

im besonderen Verantwortungsbereich für die Gemeinde als Ganze. Diese
besondere Beauftragung und Verantwortung für das Ganze schliesst natürlich

die Mitverantwortung des Einzelnen für die Gemeinde nicht aus, da

nach evangelischem Verständnis alle gleichermassen unter der Schrift
stehen und alle gemeinsam der Wahrheit verantwortet sind. Doch im Folgenden

möchte ich mich auf das ordinierte Amt konzentrieren.
Aus «Confessio Augustana», Artikel 5 und 14, ergibt sich auch, dass

das Amt nicht auf derselben Ebene wie Wort und Sakrament steht, sondern

jenen dienend zugeordnet ist. In diesem Sinne hat es aber eine zentrale
Rolle: Da es die Aufgabe - also Amt im weitesten Sinne des Wortes - der

ganzen Kirche ist, die frohe Botschaft weiterzugeben, und da diese nicht
die Vollmacht hat, darüber zu entscheiden, ob das Evangelium in Wort und
Sakrament überhaupt verkündet werden solle, deshalb ist das institutionalisierte,

öffentliche Amt eingesetzt, um die Ausübung dieser beiden
Heilsmittel, die die Kirche konstituieren, sicherzustellen. Nicht jedoch kann es

in vermeintlich objektiver Weise die Wahrheit des Evangeliums verbürgen
oder gar erhalten. Vielmehr stellt es in seiner Hinordnung auf Wort und
Sakrament die Möglichkeit bereit, diese Wahrheit des Evangeliums im
Diskurs zu erschliessen. In diesem Sinne und nur in diesem Sinne, braucht
die Kirche das ordinationsgebundene öffentliche Amt, um ihre Sendung
erfüllen zu können62.

Wenn auch das ordinierte Amt von Gott eingesetzt ist, so gehört nach

Überzeugung der Lutheraner eine konkrete Gestalt des Amtes - im
Gegensatz zum Amt selbst - nicht zu den Konstitutiva der Kirche Jesu Christi.

Während nach traditionell katholischem Verständnis ein Jreigestuftes

61 Vgl. BSLK 58 (lat.).
62 Siehe hierzu auch Christine Axt-Piscalar. Kirche - auf Katholisch, in: Jan

Hermelink/Stefan Grotefeld. Religion und Ethik als Organisationen - eine Quadratur
des Kreises? (Christentum und Kultur 8). Zürich (TVZ) 2008. 93-118. hier 102.

157



Oliver Schluegraf

Amt (mit einem Bischof in historischer Sukzession an der Spitze) vorgegeben

ist, sprechen wir Lutheraner vielmehr von dem «einen Amt»,
welches gleichwohl in unterschiedliche Dienste, Aufgaben und auch

Verantwortungsebenen aufgegliedert und funktional ausdifferenziert werden
kann. Lutherische Ekklesiologie hat daher nie eine bestimmte Form des

Amtes als die einzig Mögliche verstanden, in dem Sinne, dass nur diese

Form allein dem Sendungsauftrag der Kirche gerecht würde. Vielmehr
können Lutheraner grosse Offenheit zeigen, wenn es darum geht, wie das

ordinierte Amt konkret aussieht. Innerhalb der Gemeinschaft des Lutherischen

Weltbundes gibt es daher durchaus sehr unterschiedliche Ausgestaltungen,

man denke nur an die Unterschiede zwischen den deutschen
Landeskirchen, den südamerikanischen Minoritätenkirchen oder der Kirche
Schwedens.

Doch gehen wir noch einen Schritt weiter: Die Schweden besitzen

Bistümer mit Diözesanbischöfen, die deutschen Landeskirchen haben

Landesbischöfe und die VELKD einen Leitenden Bischof. Wie halten wir
Lutheraner es also mit dem Bischofsamt?

Die Reformation hat nicht nur mit dem Papsttum gebrochen, sondern

- zumindest in Deutschland - auch mit den Bischöfen. Dabei haben die

Reformatoren ein übergeordnetes geistliches Amt durchaus für nötig
gehalten. In «Confessio Augustana», Artikel 28, ist nachzulesen, dass das

Amt des Bischofs darin bestehe, «das Evangelium zu predigen, Sünden zu

vergeben, Lehre zu (be)urteilen und die Lehre, die gegen das Evangelium
ist, zu verwerfen...Und hierin sind die Pfarrleute und die Kirchen den

Bischöfen gehorsam zu sein schuldig gemäss dieses Spruches Christi
Lk 10: <Wer euch hört, der hört mich.>»63 Und in den «Schmalkaldischen
Artikeln» hält Luther fest: «Wenn die Bischöfe rechte Bischöfe sein und
sich um die Kirche und das Evangelium annehmen würden», dann könnte

man deren Vorrecht zu ordinieren und konfirmieren annehmen «um der

Liebe und Einigkeit willen, jedoch nicht aus einer Notwendigkeit
heraus»64.

63 BSLK 1231 (Text zitiert nach: UnserGlaube [wie Anm. 18]. 110).
64 SmA III, 10 BSLK 457 (Text zitiert nach: Unser Glaube [wie Anm. 181.

4941). Auch die «Apologie der Confessio Augustana» betont, dass die Reformatoren,
«voll und ganz willens sind, die Kirchenordnung und die kirchliche Hierarchie
(Rangordnung) (gradus) beizubehalten, auch wenn sie aufgrund von menschlicher Autorität
entstanden sind» (Apol. XIV BSLK 296: Text zitiert nach: Unser Glaube [wie
Anm. 18], 321).

158



Teufels Gespenst oder Diener der Einheit? Lutherische Annäherungen an das Papstamt

Trotz dieses Willens zur Kontinuität sahen sich die Reformatoren

gezwungen, den Bischöfen das «rechte Bischof-Sein» abzusprechen und
ihnen den Gehorsam zu entziehen, weil diese nach ihrer Überzeugung
eben nicht das Evangelium rein lehrten, sondern vielmehr das Wort Gottes
verdunkelt, die rechte Lehre verlassen und die, die Rechtes lehren,
verfolgten hätten, wie die «Apologie der Confessio Augustana» festhält.65

Auch wenn so im Kernland der Reformation den Lutheranern das

historische Bischofsamt verloren gegangen und der Titel des Bischofs erst viel
später wieder eingeführt wurde, ist jedoch die Aufgabe und Notwendigkeit
eines übergeordneten geistlichen Amtes nie aufgegeben worden. Man war
sich immer einig, dass die Gemeinschaft der Ortsgemeinden eine
übergemeindliche Aufsicht benötige, die die Sorge für die ganze Kirche und ihre
Einheit trägt. Das sogenannte Lund-Papier des Lutherischen Weltbundes

(LWB) aus dem Jahr 2007, das erstmals seit der Reformation ein gemeinsames

innerlutherischer Verständnis für dieses übergemeindliche Amt
formuliert hat66, verwendet für diese Aufgabe das in ökumenischen Dialogen
gebräuchliche Wort episkope. Dabei handelt es sich für den Lutherischen
Weltbund «um eine gemeindeübergreifende Form des ordinationsgebun-
denen Amtes mit dem Auftrag der geistlichen Unterscheidung und

Leitung»67. Dieses übergemeindliche Amt der episkope wird in den
lutherischen Kirchen meist von Bischöfen bzw. Bischöfinnen ausgeübt; andere

Titel, z.B. Kirchenpräsident, sind allerdings genauso möglich.
Dieses bischöfliche Amt ist wie auch das lokale Pfarramt im ministerium

verbi divini gegründet, wenngleich ihm besondere überregionale
Aufgaben zukommen, zum Beispiel die Visitation von Gemeinden oder die
Vollmacht zur Ordination. Letztlich geht es jedoch zwar um eine spezifische,

nicht aber eine gesonderte Form des einen Amtes. Beide, bischöfliches

wie auch lokales Amt, haben auf verschiedene Weise an der Leitung
der Kirche Anteil, sind somit Teil der episkope. Ebenso ist man sich bin-

65 Vgl. Apol. XIV BSLK 2961
66 Episcopal Ministry within the Apostolicity of the Church. The Lund Statement

2007/Das bischöfliche Amt im Rahmen der Apostolizität der Kirche. Die Erklärung
von Lund 2007/Le Ministère episcopal au sein de l'Apostoliche de l'Église. Déclaration

de Lund 2007/E1 Ministerio episcopal en la apostolicidad de la iglesia. Declara-
ción de Lund 2007. Geneva (LWF) 2008. Zum Lund-Papier siehe Friedrich Weber.
Das evangelisch-lutherische Bischofsamt nach Lund. in: Johanna Haberer u.a. (Hg.).
Das Leitungsamt der Kirche in unserer Zeit. FS Landesbischof Johannes Friedrich.
München (Claudius) 2008. 13-28.

67 Erklärung von Lund (a.a.O.). 56 § 4).

159



Oliver Schluegraf

nenlutherisch einig, dass darüber hinaus auch berufene Laien und vor
allem Synoden kirchenleitende Funktionen wahrnehmen können und sollen.
Auch in diesen presbyterialen und synodalen Strukturen sehen Lutheraner
also die Möglichkeit, episkope auszuüben.

Diese kurze Skizze hat hoffentlich verdeutlicht, dass eine lutherische

Amtstheologie immer sowohl die konkrete Ortsgemeinde, in der das

Evangelium gepredigt und Sakramente gefeiert werden, als auch in «mittlerer

Reichweite» die Ortskirche, als Verbund von Gemeinden, im Blick
hat. Das Verhältnis von Ortsgemeinde und Ortskirche zu der weltweiten
Gemeinschaft der Kirchen ist in der ekklesiologischen Debatte von Lutheranern

allerdings bislang zu wenig bedacht worden. Darauf hat Joachim
Track, Vorsitzender sowohl des Programmausschusses «Theologie und

Studien» des LWB als auch des Ökumenischen Studienausschusses der

VELKD, in einem kürzlich veröffentlichten Aufsatz hingewiesen68. Dabei
kennen Lutheraner durchaus die universale Dimension von Kirche, wie
Track anhand des Lutherischen Weltbundes aufzeigt. Dieser erhielt
anfangs nur eine sehr schwache Gestalt, da er keinesfalls eine «Super-Kirche»

ähnlich der römisch-katholischen Weltkirche werden sollte. Der
LWB gründete sich daher lediglich als «freie Vereinigung», die jedoch
eine gemeinsame Lehrgrundlage verband, nämlich die Bekenntnisse der
lutherischen Kirche. Doch gelang es in den vergangenen Jahrzehnten die
universale Dimension von Kirche im LWB besser herauszuarbeiten und
weiterzuentwickeln. Seit der Verfassungsänderung von Curitiba aus dem
Jahre 1990 versteht sich der LWB nun als eine Gemeinschaft (communio)
von Kirchen, die sich in Kanzel- und Abendmahlsgemeinschaft befinden,
also untereinander in Kirchengemeinschaft stehen. Die Mitgliedskirchen
bleiben laut Verfassung eigenständig, können dem LWB jedoch Aufgaben
übertragen.

Track kommt zu dem Ergebnis: «Die in Curitiba als Kompromiss
gefundene Formulierung von der Eigenständigkeit der Mitgliedskirchen
scheint angemessen, wenn <eigenständig> im Unterschied zu selbständig

(im Sinne von autonom) bedeutet, dass es je eine eigenständige
Notwendigkeit und eigenständigefs] Recht dieser unterschiedlichen Gestalten

gibt.»69 So haben laut Track die Gemeinden und die Ortskirchen «zu be-

68 Joachim Track. Die Kirche als Gemeinschaft und die Gemeinschaft von
Kirchen. Überlegungen zur Kirche in ihrer universalen Dimension. Eine lutherische
Perspektive, in: Haberer u.a. (Hg.). Leitungsamt (wie Anm. 66). 111-142.

69 Track. Kirche (a.a.O.). 135.

160



Teufels Gespenst oder Diener der Einheit? Lutherische Annäherungen an das Papstamt

achten und dem auch Gestalt zu geben, dass sie in einer weltweiten
Gemeinschaft aller Glaubenden, aller Ortskirchen stehen»70.

Der LWB gibt uns die Struktur, genau dies zu tun. Daher gehört es laut

Verfassung des LWB zu seinen Aufgaben, weltweit unter den Mitgliedskirchen

diakonisches Handeln und gegenseitiges Teilen zu fördern. Auch
die gemeinsame theologische Arbeit gehört dazu. Ein Beispiel für die
gemeinsame Urteilsbildung in Lehrfragen ist die «Gemeinsame Erklärung
zur Rechtfertigungslehre». In ihrem Entstehungsprozess zeigte die
lutherische Weltgemeinschaft erstmals, dass sie die Strukturen besitzt, zu einer

gemeinsamen Lehrposition zu kommen, die dann auch vom LWB und der

römisch-katholischen Kirche gemeinsam unterzeichnet werden konnte.
Produkt dieser gemeinsamen theologischen Arbeit ist aber auch das Lund-
Papier zum Bischofsamt, das ebenfalls den Abschluss einer langen
gemeinsamen lutherischen Positionsfindung zu diesem Thema darstellt. Und
eine weitere Aufgabe des LWB ist es schliesslich, der Einheit der Christen
in der Welt zu dienen. Damit gelten die Überlegungen Tracks in differenzierter

Weise auch für die Gemeinschaft aller christlichen Kirchen.
Die exemplarischen Positionsbeschreibungen oben in Kapitel 1 hatten

gezeigt, dass es innerhalb des Luthertums umstritten ist, ob es eines
personalen Amtes auf universaler Ebene bedürfe. Während einige bereit sind,
über die Chancen eines solchen Amtes nachzudenken, sind anderen die

Notwendigkeit und der Nutzen generell nicht einsichtig. Dies heisst
jedoch nicht, dass Lutheraner nicht um die universale Dimension von Kirche

wussten, wenn auch vielleicht nicht in dem Masse, wie es wünschenswert

wäre. Die soeben nur skizzenhaft vorgetragenen Überlegungen zum
LWB haben dies hoffentlich gezeigt.

Doch in allen kirchlichen Ämtern und Strukturen geht es neben der

Einheit der Kirche von der Ortsgemeinde über die Ortskirche hin zur
weltweiten Kirche immer auch um die Einheit der Kirche durch die Zeit, also

um die apostolische Kontinuität und sachgemässe Übereinstimmung mit
der Ursprungsbotschaft. Dies ist letztlich das entscheidende Kriterium für
das Kirche-Sein, und gerade weil die Reformatoren diese für gefährdet
hielten, setzten sie sich für die Erneuerung der Kirche ein.

Diese Apostolizität der Kirche darf nach dem bereits zitierten Lund-
Papier des LWB nicht auf eine isolierte Form der Kontinuität, z.B. nur auf
eine ununterbrochene Kette von Handauflegungen bei der Weitergabe des

Track. Kirche (a.a.O.). 135.

161



Oliver Schluegraf

bischöflichen Amtes, reduziert werden. Sie wird vielmehr auf andere Weise

gewahrt: Weil das «Amt der episkope, mit seiner besonderen

Verantwortung für Einheit und Wachstum der Kirche, in den Kontext der

Sendung der Kirche als des ganzen Gottesvolkes gestellt» ist71, wird die

Weitergabe dieser Sendung von den lutherischen Kirchen einhellig als

apostolische Sukzession im Sinn der Wahrung der Kontinuität der
Verkündigung derselben Botschaft wie die der Apostel verstanden - eine

Aufgabe, die der gesamten Kirche, also allen getauften Christinnen und

Christen, zukommt. Für das LWB-Dokument gehören zu den bleibenden
Merkmalen der Kirche, welche die apostolische Kontinuität gewährleisten:

«Bezeugung des apostolischen Glaubens. Verkündigung des Evangeliums

und treue Auslegung der Schrift, Feier der Taufe und des Abendmahls,

Ausübung und Weitergabe der Amtsverantwortung, Gemeinschaft
in Gebet, Liebe, Freude und Leiden, Dienst an den Kranken und Bedürftigen,

Einheit unter den Ortskirchen und Teilen der Gaben, die der Herr

jeder Kirche geschenkt hat.»72 Das Dokument betont, dass apostolische
Sukzession letztlich nichts anderes ist als die Kontinuität in dieser Tradition

- eine lebendige Tradition, die kraft des Heiligen Geistes in vielen
unterschiedlichen Formen zum Ausdruck kommen kann73.

Auch das jüngste Studiendokument der Lutherisch - Römisch-katholischen

Kommission für die Einheit hat sich dem Thema «Apostolizität
der Kirche» gewidmet74. Gemeinsam ist man sich einig, dass das apostolische

Zeugnis «sowohl ein normativer Ursprung als auch ein dauernder
Grund» für die Kirche ist und «die Kirche zu jeder Zeit <apostolisch> bleibt
aufgrund ihres Glaubens an und ihres Zeugnisses für das Evangelium von
Jesus Christus»75. Zugleich ist sich die bilaterale Kommission auch des

folgenden Problems bewusst: «Keine menschliche Autorität ist in der Lage,

die Wahrheit des Evangeliums zu garantieren, da dessen Authentizität
und Kraft. Glauben zu erwecken, dem Evangelium selbst eigen sind (sein

<extra nos>). Andererseits jedoch erfordert die Treue der Kirche bestimmte

Formen der Traditionsüberlieferung und ein besonderes kirchliches

71 Erklärung von Lund (wie Anm. 66), 62 § 27).
72 Erklärung von Lund (wie Anm. 66), 62 § 29).
73 Vgl. Erklärung von Lund (wie Anm. 66). 621 § 29. 31
74 Luiherisch/Römisch-katholische Kommission für die Einheit, Die

Apostolizität der Kirche. Paderborn (Bonif'atius)/Frankfurt a.M. (Lembeck) 2009.
75 Luiherisch/Römisch-katholische Kommission. Apostolizität (a.a.O.). 761

(=§ 148. 150).

162



Teufels Gespenst oder Diener der Einheit? Lutherische Annäherungen an das Papstamt

Amt der Verkündigung, der Versöhnung und des Lehrens, um eine geordnete

Weitergabe der apostolischen Lehren sicherzustellen. Dies führt zu
einer dynamischen Spannung, die eine Herausforderung für die Kirche
von ihren ersten Anfängen an gewesen ist.»76 Von den gemeinsamen
Überlegungen zum apostolischen Evangelium und der Apostolizität der Kirche
versucht das Dokument dann. Möglichkeiten für einen differenzierten
Konsens für die Themenbereiche «Apostolische Sukzession und ordina-
tionsgebundes Amt» sowie «Kirchliches Lehren» auszuloten.

Auch wenn der Rezeptionsprozess für dieses Dokument gerade erst
begonnen hat, ist doch zu hoffen, dass hier wichtige Anstösse für ein
gemeinsames Verständnis, was die Kirche zur Kirche macht und als solche

erhält, gefunden werden konnten.

3. Ausblick: «Kirche und Kirchengemeinschaft»

Die Internationale Römisch-Katholisch - Altkatholische Dialogkommission

hat ihre Arbeit an dem Dokument «Kirche und Kirchengemeinschaft»
abgeschlossen. Ein Aspekt innerhalb des Dokumentes ist dabei jenes Thema,

dem Sie sich auch auf dieser Tagung widmen: «Der Dienst des Papstes
an der Einheit der Kirche». Auf dem Hintergrund meiner bisherigen
Überlegungen möchte ich fünf kurze Anmerkungen zu diesem Papier machen.

1. Erfreulich finde ich. dass immer wieder bewusst Ergebnisse älterer
Konsensdokumente aufgegriffen werden. Wiederholt wird auf Formulierungen

aus dem altkatholisch - orthodoxen, lutherisch - römisch-katholischen,

anglikanisch - römisch-katholischen und orthodox - römisch-katholischen

Dialog verwiesen. Damit wird die ökumenische Perspektive
geweitet und eine Anschlussfähigkeit an den Stand anderer bilateraler
Gespräche angestrebt. So wird deutlich gemacht, in welcher Kontinuität der
altkatholisch - römisch-katholische Dialog stehen will. Gerade «Communio

Sanctorum» wird mehrfach zitiert. Doch leider werden meist solche

Aussagen aus «Communio Sanctorum» herangezogen, in denen die
römisch-katholische Seite das klassische Verständnis römisch-katholischer
Primatslehre formuliert. Bis auf einen Verweis auf «Communio Sanctorum»

§ 19877 werden hingegen die selbstkritischen Anfragen der römisch-

76 Lutherisch/Römisch-katholische Kommission. Apostolizität (a.a.O.). 44
§ 64).

77 Kirche und Kirchengemeinschaft. Bericht der Internationalen Römisch-Katholisch

- Altkatholischen Dialogkommission. Paderborn (Bonifatius)/Frankfurt a.M.
(Lembeck) 2009. 26 S 33).

163



Oliver Schluegraf

katholischen Kommissionsmitglieder nicht wiederholt. Dies scheint meine

bereits geäusserte Vermutung zu bestätigen, dass die in «Communio
Sanctorum» von römisch-katholischer Seite festgehaltenen Zugeständnisse

in der Primatsfrage (noch?) nicht als inner-römisch-katholischer Konsens

gelten können.
2. In § 24 ist ein eher enges Verständnis von Apostolizität formuliert

worden. Apostolizität wird hier auf Lehre und Amt und besonders auf die

«apostolische Sukzession» hin zugespitzt. Hier erscheinen mir die
Überlegungen des Lund-Papiers oder der erste Teil des neuesten lutherisch -
römisch-katholischen Dokuments ökumenisch zukunftsweisender. Allerdings

ist dem § 24 - erneut in Anlehnung an «Communio Sanctorum» -
ein Abschnitt über das Zusammenwirken der unterschiedlichen
Bezeugungsinstanzen (Schrift, Tradition, Glaubenssinn der Gläubigen, Lehramt,
Theologie) vorangestellt. Damit wird deutlich gemacht, dass das Amt in

apostolischer Sukzession nicht losgelöst von den anderen Instanzen zu
sehen ist, die ebenfalls dem Bleiben in der Wahrheit dienen wollen.
Zudem muss ich natürlich zugeben, dass es nicht Aufgabe von «Kirche und

Kirchengemeinschaft» war, sich umfassender zur Apostolizität zu
äussern.

3. Erfreulich ist die Einbindung der personalen episkope des Bischofs
auch in kollegiale und gemeinschaftliche Dimensionen. Diese Trias -
personale, kollegiale und gemeinschaftliche Verantwortung - ist seit dem

Lima-Dokument aus dem Jahre 1982 wichtiger Bestandteil des ökumenischen

Diskurses. Die Aussagen von «Kirche und Kirchengemeinschaft»
§ 20-22 ermöglichen so einen guten Anknüpfungspunkt zur Positionsbestimmung

des LWB. Im Lund-Papier halten auch die Lutheraner fest, dass

das bischöfliche Amt in den drei genannten Dimensionen ausgeübt wird:

«Als Amt von Wort und Sakrament ist das Amt der episkope nie eine rein
administrative oder institutionelle Angelegenheit, sondern wird immer personal
ausgeübt, auf der Grundlage einer persönlichen Bevollmächtigung. Verpflichtung

und Verantwortung. Das bischöfliche Amt muss in Zusammenarbeit
mit den Gemeindepfarrern und -pfarrerinnen und mit den anderen Amtsträ-

gern und Amtsträgerinnen der episkope in der Kirche kollegial ausgeübt werden.

Bischöfliche Amtspersonen sind zudem auch berufen, substantielle
kollegiale Beziehungen mit bischöflichen Amtspersonen in anderen Kirchen,
insbesondere in der gleichen Weltgegend, zu pflegen und so zur grösseren
Einheit der Kirche Christi beizutragen. Das bischöfliche Amt wird darüber
hinaus auch gemeinschaftlich, in integraler Beziehung zu den verschiedenen
Teilen der Kirche und ihren Leitungsgremien auf allen Ebenen ausgeübt. Es

fördert so die gemeinschaftliche Teilhabe am Verstehen des Evangeliums und

164



Teufels Gespenst oder Diener der Einheit? Lutherische Annäherungen an das Papstamt

die gemeinsame Hingabe an ein christliches Leben im Gehorsam gegenüber
dem Willen Gottes.»78

Auf dem Hintergrund meiner Überlegungen zum lutherischen Amtsver-
ständnis in Kapitel 3 ist es allerdings bezeichnend, dass im Lund-Papier
die episkope immer wieder auch an Synoden und die Ortsgemeinden
mit ihren Pfarrerinnen und Pfarrern zurückgeblinden wird79. Im altkatholisch

- römisch-katholischen Dokument wird die Ebene der konkreten

Kirchengemeinde hingegen so gut wie nicht erwähnt™, und es bleibt für
mich offen, ob es neben der kollegialen episkope von überörtlichen
Bischofssynoden auch andere Formen der kollegialen Verantwortung gibt.

4. In § 83 wird festgehalten, dass die Utrechter Union auch in einer

möglichen Kirchengemeinschaft als Kirche mit ihren eigenen ökumenischen

Verpflichtungen weiterexistieren würde. Im sich anschliessenden
Kleindruck werden dann auch einige solcher ökumenischen Abkommen

genannt. Ich finde es schade, dass hier nicht auch die «Vereinbarung über
die gegenseitige Einladung zur Teilnahme an der Feier der Eucharistie»
aus dem Jaahr 1985 mit den deutschen Landeskirchen genannt wurde,
auch wenn dieses Abkommen nur die Altkatholische Kirche in Deutschland

und nicht die Utrechter Union als Ganze betrifft und es von der
Internationalen Bischofskonferenz nicht gebilligt wurde. Als Co-Vorsitzender
des deutschen Dialogs zwischen Lutheranern und Altkatholiken liegt mir
dieses Abkommen natürlich besonders am Herzen und auch die Frage, wie
sich unsere offizielle bilaterale Arbeit in Deutschland als kompatibel mit
einer möglichen Übereinkunft zwischen Utrechter Union und römisch-
katholischer Kirche erweist. Zugespitzt formuliert: In § 84 heisst es, dass

der Bischof von Rom bei Stellungnahmen und Entscheidungen einzelner
altkatholischer Kirchen, «welche die bestehende kirchliche Gemeinschaft
im Glauben und in der Liebe verletzen, berechtig ist. auf diesen Tatbestand
hinzuweisen und aufzuzeigen, wie die Gemeinschaft bewahrt werden

78 Erklärung von Lund (wie Anm. 66). 67 §§ 47-49).
79 Nach dem oben zitierten § 48 haben die Gemeindepfarrerinnen und -pfarrer

Anteil an der kollegialen Dimension der episkope. Vgl. auch Erklärung von Lund (wie
Anm. 66). 56 § 4).

80 In Kirche und Kirchengemeinschaft (wie Anm. 77). 21 S 21 heisst es lediglich:

«In der Ortskirche ist der Bischof der Träger der personalen episkope. der seinen

Leitungsdienst in Verbindung mit den übrigen Teilhabern am apostolischen Amt (Pres-

byterkollegiutn. Diakonat) und mit dem Glaubenszeugnis aller Getauften wahrnimmt.»
Die Pfarrgemeinde wird nur in § 15 (S. 19) erwähnt.

165



Oliver Schluegraf

kann». Darf also der Papst dann mögliche Ergebnisse unseres deutschen

Dialogs als nicht glaubenskonform kritisieren? Wie kann er als eine Art
«Moderator» in Liebe und um der Einheit willen intervenieren, ohne

zugleich einseitig Partei zu ergreifen?
5. Insgesamt macht das Dokument nochmals deutlich, wie unterschiedlich

unsere Ausgangslagen auf der Suche nach einem differenzierten Konsens

in der Amtsfrage mit der römisch-katholischen Kirche sind. Zwar
waren der Hauptgrund für die Entstehung der altkatholischen Kirchen die

Dogmen über die Unfehlbarkeit und den Jurisdiktionsprimat des Papstes,
das traditionelle katholische Verständnis eines dreigliedrigen Amtes, ja
selbst die besondere Stellung des Papstes für die Gesamtkirche wurden

jedoch nie in Frage gestellt. So spricht das Dokument zu Recht davon,
dass die zu überwindende Trennung ein «innerkatholisches Problem
darstellt»81. Somit sind der altkatholisch - römisch-katholische und der

lutherisch - römisch-katholische Dialog nur schwer vergleichbar.

Vor uns Lutheranern liegt sicherlich ein sehr viel längerer Weg auf der

Suche nach Kirchengemeinschaft mit der römisch-katholischen Kirche.
Wie dieser Weg genau verlaufen wird, ist noch nicht abzusehen. Doch
zumindest möchte ich Ihnen nicht schuldig bleiben, wie ich mir eine
ökumenische Annäherung zwischen meiner und der (römisch-)katholischen
Kirche erhoffe:

In der Frage der Rechtfertigungslehre, an der sich die Verwerfungen in

der Primatsfrage entzündet hatten, konnte im Jahre 1999 die bereits
erwähnte «Gemeinsame Erklärung» unterzeichnet werden. Wenn in dieser

für die Reformation so zentralen Frage ein differenzierter Konsens formuliert

werden konnte, dann mussten doch eigentlich auch neue Ansätze in

der Primatsfrage möglich sein. Doch so schnell und heftig sich die

ursprünglichen Anliegen Luthers auf den Primat zugespitzt hatten, so lange
wird es sicherlich auch dauern und so geduldig wird man sein müssen, bis

Lutheraner und Katholiken in Fragen des Primats zu einer Lösung kommen.

Aus den Überlegungen zum Amt ergeben sich dabei m.E. folgende
Schritte:

Zunächst sollten Lutheraner und Katholiken weiter ein gemeinsames
Verständnis von Apostolizität suchen. Ich bin zuversichtlich, dass hier ein

Konsens zwischen den Kirchen erreichbar ist. Innerkonfessionelle Klä-

81 Kirche und Kirchengemeinschaft (wie Anm. 77). 13 § 2).

166



Teufels Gespenst oder Diener der Einheit? Lutherische Annäherungen an das Papstamt

rangen wie das Lund-Papier und bilaterale Dokumente, wie «Kirche und

Apostolizität» haben bereits wichtige Vorarbeit geleistet. Doch wäre es

hilfreich und notwendig, dass dieser differenzierte Konsens auch einmal
verbindlich festgestellt und in eine offizielle Erklärung überführt werden
würde. So etwas wie eine «Gemeinsame Erklärung zur Apostolizität» wäre

wünschenswert.
Wenn wir hier einen festen gemeinsamen Grund haben, können wir die

notwendige Diskussion um das ordinierte Amt fortsetzen. Ich würde mir
wünschen, dass wir Lutheraner diese mit einer grossen ökumenischen
Offenheit und dem festen Willen zur Einheit führen. Wir können dies, gerade
weil für lutherische Theologie die konkreten Ausformungen des einen
Amtes nicht göttlichen Rechtes sind. Allerdings werden wir m.E. solche
strukturellen oder dogmatischen Annäherungen nicht akzeptieren können,
die nachträglich den Eindruck erwecken könnten, dass unsere Kirchen
bislang nicht in der Kontinuität und Apostolizität der einen Kirche stehen
und dass unsere Ämter null und nichtig waren oder sind. Am Ende dieser

schwierigen und sicherlich auch schmerzlichen Gespräche könnte
hoffentlich auch ein differenzierter Konsens in den Grundlinien der Frage
nach dem ordinierten Amt inklusive der Ausübung von episkope stehen.

Schliesslich könnten wir uns endlich der Primatsfrage als einem - aus
lutherischer Sicht - Spezialfall innerhalb der Amtsfrage zuwenden. Dann
wird es auch an der Zeit sein, sich nochmals mit den Impulsen des US-
amerikanischen Dialogs und von «Communio Sanctorum» auseinanderzusetzen,

auch wenn sich beide im Moment noch nicht als Durchbruch
erwiesen haben. Und dann werden wir hoffentlich auch von den bis dahin

geernteten Früchten des römisch-katholischen - altkatholischen Dialogs
profitieren können. Im Moment muss ja auch «Kirche und
Kirchengemeinschaft» in aller Klarheit konstatieren, dass der Jurisdiktions- und

Lehrprimat des Bischofs von Rom noch zu den offenen ekklesiologischen
Fragen zwischen römisch- und altkatholischen Christen gehört82. Doch
hoffentlich finden Sie hier in den kommenden Jahren frische Ideen, die
sich dann eines Tages auch für uns als hilfreich erweisen werden. Denn
wenn wir Lutheraner die Einheit mit der römisch-katholischen Kirche
wirklich wollen, müssen wir eines Tages eine Lösung auf die folgende
Doppelfrage finden: Welche Rolle kommt einem personalen Amt auf
Weltebene in einer Kirche zu, die sich als versöhnte und konziliare Ge-

Vgl. Kirche und Kirchengemeinschaft (wie Anm. 77). 301 §§ 45-47).

167



Oliver Schluegraf

meinschaft versteht? Und wie könnte solch ein Amt gestaltet werden, dass

es ein deutliches Zeugnis von der Einheit der Kirche gibt und zugleich
gewährleistet, dass unterschiedliche kirchliche und theologische Prägung
einen Platz in ihr haben? Landesbischof Friedrich hatte Recht: Diese Fragen

gilt es, in aller Gelassenheit und ohne Denkverbote zu diskutieren.
Antworten werden wir sicherlich noch nicht heute oder morgen finden,
aber ich hoffe, dass wir ökumenisch so vorankommen, dass der Tag

kommt, an dem sich unserem geduldigen Dialog eine Lösung eröffnet.

Oliver Schuegraf (geb. 1969 in Würzburg D) Dr. theol. Studium in Erlangen.
Jerusalem und Bonn. Promotion in Neuendettelsau. Pfarrer der Evangelisch-
Lutherischen Kirche in Bayern. Nach dem Vikariat lutherischer Studierendenseelsorger

an der Universität Coventry (England) und Koordinator der
weltweiten Nagelkreuzgemeinschaft an der anglikanischen Kathedrale von
Coventry, dann Gemeindepfarrer in Feuchtwangen. Seit 2008 Oberkirchenrat im
Amt der Vereinigten Evangelisch-Lutherischen Kirche Deutschlands, zuständig

für ökumenische Grundsatzfragen und Catholica.

Adresse: Herrenhäuser Strasse 12. D-30419 Hannover. Deutschland. E-Mail:
schuegraf® velkd.de

Summary

The reformation criticized papal primacy harshly. Ecumenical encounters led to
re-evaluations. The essay "Devil's Ghost or Servant of Unity? Lutheran approaches

to the Petrine Ministry" based on a lecture for the International Old Catholic
Theologians' Conference in 2009 examines some of those Lutheran approaches
to the Petrine ministry. Portrayed are: (1) the position of Martin Luther. (2) the

Book of Concord. (3) the results of the official Lutheran/Catholic dialogue in the

USA, (4) a Lutheran response to Pope John Paul IFs exhortation to a fraternal
dialogue on his ministry and (5)-(6) the results of and reactions to the German
bilateral document "Communio Santorum". Afterwards central aspects of a

Lutheran understanding of the ministry are described and the question discussed
how the universal dimension of the church finds a place within this setting.
Finally the essay looks at the recent Old-Catholic/Roman-Catholic statement on
"Church and Communion" from a Lutheran perspective.

168


	Teufels Gespenst oder Diener der Einheit? : Lutherische Annäherungen an das Papstamt

