Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 99 (2009)

Heft: 1-2

Artikel: Maria in der liturgisch-devotionellen Praxis der niederlandischen
altkatholischen Kirche von 1900 bis heute

Autor: Velde, Wietse van der

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-405049

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-405049
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Maria in der liturgisch-devotionellen Praxis
der niederliandischen altkatholischen Kirche
von 1900 bis heute

Wietse van der Velde

«Worden we Rooms? — Werden wir romisch?» Diese Frage fand ich vor
etwa 20 Jahren auf einem Zettel in der Opferschale, als ich in der altkatho-
lischen Gemeinde von Amersfoort Pfarrer war. Was war der Grund fiir
diese Befiirchtung? Ein schones grosses Reliquiar aus dem 17. Jahrhun-
dert war restauriert worden. Die Reliquie war der Staub, der von einem
bertihmten mittelalterlichen Gnadenbild «Unser Lieben Frau von Amers-
foort» iibriggeblieben war. Seit den 1920er Jahren war das Reliquiar zu-
erst in der Halle zwischen Sakristei und Kirche und seit 1951 hoch tiber
einer Tur in der Kirche aufbewahrt worden, denn die damaligen Altkatho-
liken hatten nicht gewusst, was sie damit anfangen sollten. Jetzt war sie
aber in der ehemaligen Taufkapelle aufgestellt. Die benachbarte romisch-
katholische Pfarrgemeinde hatte uns ein Geschenk gemacht: einen kleinen
Tisch, auf den man an diesem Marienort Kerzen anziinden konnte. So et-
was wurde aber von einigen als nicht altkatholisch angesehen.

In der selben Zeit, als die Frage «Worden we Rooms?» laut wurde,
wurde bei einer Zusammenkunft von einigen Gemeindegliedern ein kirch-
liches Ratespiel gespielt. Ein Auftrag war, das Gebet «Gegriisst seist du,
Maria, voll der Gnade» zu rezitieren. Nur eine Frau, die eigentlich zur
reformierten Kirche gehorte (1), war dazu in der Lage. Dieses Gebet kennt
unsere Kirche nicht, sagten die «geborenen» Altkatholiken. Sie waren er-
staunt, zu horen, dass es im damals noch von ilteren Leuten benutzten
Gebetbuch «Gebed en Sacrament»! im Morgen-und Abendgebet stand.
Fiir viele Altkatholiken lautete im 20. Jahrhundert ein Teil ihres Glaubens-
bekenntnisses: Wir glauben nicht an den Papst und an Maria. Das Letztere
meinte vor allem, dass es keine Frommigkeitsiibungen wie Marienandach-

I Gebed en Sacrament, derde druk, Amsterdam, 1952, 34 und 1718.

IKZ 99 (2009) Seiten 67-81 67



Wietse van der Velde

ten und Rosenkranzgebet gibt, wie sie in der rémischen Kirche iiblich
waren?.

Das alles hat sich in den letzten 20 Jahren allméhlich verdndert. Heut-
zutage wird in den meisten altkatholischen Pfarrkirchen die Mdéglichkeit
geboten, bei einer Marienstatue Kerzen anzuziinden. In Amersfoort ist in
den letzten Jahren sogar der Brauch aufgekommen, dass Romisch- und
Altkatholiken den traditionellen mittelalterlichen Prozessionsweg in stil-
lem Gebet gemeinsam begehen: Zuerst findet ein Wortgottesdienst in der
altkatholischen Pfarrkirche statt, nach dem Bittweg wird in Anwesenheit
der Altkatholiken in der romisch-katholischen Pfarrkirche die Eucharistie
gefeiert. Ich selber werde regelmiéssig gebeten, Marienikonen und Rosen-
krinze zu segnen. Maria ist also gewissermassen wieder zuriick.

Ich werde im Folgenden versuchen, die Einstellung der niederlindi-
schen altkatholischen Kirche im Blick auf die Verehrung der Muttergottes
in den letzten hundert Jahren zu skizzieren. Vorweg ist zu sagen, dass die
Frommigkeit der niederlindischen Altkatholiken im Lauf des 20. Jahr-
hunderts hauptsichlich zu einer liturgischen Frommigkeit geworden ist,
die — leider — meistens nur im Gottesdienst in der Kirche geiibt und erlebt
wird.

1. Die Frommigkeit um 1900

1909 wurde die Muttersprache in der Liturgie eingefiihrt. Die damalige
Frommigkeit in der altkatholischen Kirche Hollands war in vielen Ge-
meinden traditionell, aber in anderen — vor allem bei einigen Priestern und
Reprisentanten biirgerlich-grossstidtischer Kreise — gehorte eine «mo-
derne» Frommigkeit zum guten Ton.

«Traditionell» meint eine christozentrische Frommigkeit mit Spuren
der devotio moderna und der franzosischen Spiritualitit aus der Tradition
von Port-Royal und den liturgischen Biichern der franzosischen katholi-
schen Kirche des 18. Jahrhunderts. Die Verehrung der Heiligen hatte darin
ithren festen, aber doch relativ bescheidenen Platz. Bischof Johannes van

2 Immerhin gab es in den Jahren vor dem Zweiten Weltkrieg in der Gemeinde
Krommenie einen alten Mann, der wihrend der Messe horbar die Kugeln seines Ro-
senkranzes beriihrte. Der neue junge Pfarrer, der mir dies spiiter erzihlt hat, drgerte
sich und tat dies withrend der Messe auch laut kund.

68



Maria in der niederldndischen altkatholischen Kirche

Neercassel (gest. 1686) hatte z.B. in dem von ihm inspirierten Gebetbuch
«Christelijke Onderwyzingen en Gebeden»? schon gesagt, dass das Beten
des Rosenkranzes an sich nicht schlecht sei, aber es solle nicht wihrend
der Messe geschehen. Das Buch enthilt auch einige Gebete zu den Hei-
ligen. Die modernere Frommigkeit des 19. Jahrhunderts war teilweise
mitbestimmt durch die Spiritualitiéit eines Johann Michael Sailer und Kon-
takte mit der protestantischen Umgebung. Vehement wurde durch die
«Modernen» nicht nur das rémische Kirchensystem abgelehnt, sondern
auch alles, was in der romischen Kirche — gerade auch in der Marienfrom-
migkeit — an Aberglauben grenzte.

In Bezug auf das neue Dogma der Unbefleckten Empfiingnis Marias
von 1854 hatte die Kirche von Utrecht nach einigem Zogern einen feierli-
chen Protest gegen diese Neuerung publiziert. Gerade weil in diesem neu-
en Dogma die Frage nach der Gnade Gottes — eine Frage, die mit zum
Schisma zwischen Utrecht und Rom gefiihrt hatte — so zentral war, ist
diese Ablehnung ganz in der theologischen Tradition der Utrechter Kirche
zu schen.

Neben den traditionellen Gebetbiichern, die oft noch lange in Gebrauch
blieben, wurde seit 1865 — mit einer letzten Auflage 1894 — die Privatfrom-
migkeit der holliindischen Altkatholiken genihrt durch «Christelijke On-
derwijzingen en Gebeden»* — ein Buch von 448 Seiten, das inhaltlich zu
einem grossen Teil nur den Titel mit dem Werk von Van Neercassel (1685)
gemein hatte. Auch die Marienfrommigkeit war darin repriisentiert, aber
sie war modern. Das heisst in diesem Falle: konzentriert auf der Nachah-
mung der Tugenden Marias. Diese Tugenden waren identisch mit denen,
die in der biirgerlichen Gesellschaft des ausgehenden 19. Jahrhunderts
vertreten wurden. Auffillig ist ein kurzer Abschnitt iiber den «Engels-
gruss»: Zum ersten Teil dieses Gebets wird zunichst etwas Katechetisches
tiber Maria ausgesagt. Das eigentliche Gebet wird dann aufgeteilt in zwel
lingere Gebete, die von der Nachahmung ihrer beispielhaften Tugenden
und von der Fiirbitte Marias reden, durch welche wir Zutritt zu Gott erlan-

3 Christelyke Onderwyzingen en Gebeden, getrocken uyt de H. Schriftuur, het
Missael, en de H.H. Oudvaeders, rackende de Voornaemste Verbintenissen der Geloo-
vigen, Keulen (B. van Egmond), 1685; 13. (verbreiteste) Ausgabe, Utrecht (Johannes
Schelling) 1785.

4 Christelijke Onderwijzingen en Gebeden. Handboek voor Katholijken voor
huisselijk en kerkelijk gebruik, Dordrecht (van Elk) 1865; Rotterdam (Wyt & Zonen)
1879; Rotterdam (van Boekhoven) 1894,

69



Wietse van der Velde

gen «durch Jesus Christus, ihren Sohn, unseren einzigen Erloser und Se-
ligmacher».

Jeder Tag der Woche hatte traditionell eine eigene Litanei, wobei dem
Samstag die Litanei der heiligen Magd Maria zugeordnet war. Im Buch
von 1865 ist diese Litanei nicht mehr wie in den élteren Biichern die Lau-
retanische mit ihren vielen Rufen zur Mutter, Magd und Himmelskonigin,
sondern sie ist eine «biblische» Litanei geworden. Jeder Gebetsruf ver-
sucht etwas tiber Maria auszusagen, was irgendwo in den Evangelien mit
Maria in Zusammenhang zu bringen ist, also mit der Verkiindigung, dem
Besuch bei Elisabeth, der Geburt Jesu, der Darstellung im Tempel, der
Hochzeit zu Kana, der Kreuzigung, dem Pfingstfest usw. Dieser Stil ist
tibrigens auch schon im Gebetbuch Van Neercassels in verschiedenen Hei-
ligenlitaneien festzustellen. Zwei Beispiele mogen geniigen, um diesen
Typus zu illustrieren:

Mutter des Herrn, deren Besuch von ihrer Base Elisabeth
als ein besonderes Gliick geachtet wurde,
bitte fiir uns!

Gesegnete Frau, die du von Jesus,

als Er am Kreuz den Kopf der Schlange zerschmetterte,
den geliebten Jiinger zum Sohn bekommen hast,

und die dem Johannes, und in ithm uns allen,

zur Mutter gegeben bist,

bitte fiir uns!

Diese Litanei wurde in die Gebetbiicher des 20. Jahrhunderts nicht mehr
aufgenommen. Aber im «Liturgisch Handboek» von 1931 wird sie noch
als eine in der Kirche bekannte Litanei erwihnt.>

1897 versuchten die Bischofe, die damals am meisten verbreiteten Ge-
sangbiicher «Godsdienstig Gezangboek» und «Katholiek Gezangbuch
naar het Latijn»® zu ersetzen. Das erste Gesangbuch, das in einigen Ge-

5 Liturgisch Handboek ten dienste der Oud-Katholieke Kerk van Nederland,
Schiedam (Cor unum et anima una) 1931, 168.

® Das erstgenannte Buch ist: Godsdienstig Gezangboek voor Oud-Katholieken,
Rotterdam (M. Wijt & Zonen) 1879; Rotterdam (Richd. Reisberman, firma H.T. Hen-
driksen) 1890. Dieses Gesangbuch ist seinerseits eine Erweiterung von: Godsdienstige
Gezangen voor Katholieken, Culemborg (J.C. Gaade) 1860; Culemborg (A.J. Blom)
1864; Culemborg (Blom en Olivierse), 0.J.; es enthiilt Lieder von dem Laien Cornelis
Kuiper van der Stam (1771-1831). Das zweitgenannte ist: Katholiek Gezangboek naar
het Latijn, Groningen (P. van Zweeden) 1862.

70



Maria in der niederlandischen altkatholischen Kirche

meinden bis nach 1910 benutzt wurde, war inspiriert vom deutschen Re-
formkatholizismus. Der Inhalt war ziemlich moralistisch; fiir die Marien-
feste gab es nur einen allgemeinen Gesang.

Das neue «Katholiek Gezangboek» von 18977 sucht auch aus der alten
Kirche, dem Mittelalter und der Barockzeit geeignete Texte aufzunehmen.
Fiir die wichtigsten Marienfeste gibt es einen eigenen, meistens schon
traditionellen Gesang. Der Gesang fiir Maria Himmelfahrt (Nr. 121)
stammt sogar aus einem Gesangbuch der Jesuiten aus dem Jahr 1649:
Maria wird als Konigin auf einem Thron geschildert, aber ihre leibliche
Aufnahme wird verneint, vielmehr geht ihre Seele voller Gnade in den
Himmel ein. Populire Lieder wie dieses wurden in neuen Auflagen des
Gesangbuchs im 20. Jahrhundert immer wieder bearbeitet; am Ende wa-
ren sie — wie dieses Lied — oft kaum mehr erkennbar.

2. Die holléindische Liturgie 1909/1910

Die Arbeit der Kommission, die mit der Bearbeitung der neuen hollén-
dischen Liturgie (Vesperbuch 1909, Messbuch 1910)% beauftragt war,
weist eine lange Geschichte auf. Nicht alle in der Kirche wollten eine
neue Liturgie. Erzbischot Gerardus Gul, einige Priester und eine Grup-
pe von konservativen Laien wussten die Erneuerung zehn Jahre lang
aufzuhalten, aber schliesslich wurde die neue Liturgie in der Mutter-
sprache dann doch herausgegeben.

Misboek 1910

Im Ordinarium der Messe wird der Name Marias traditionsgemiss im
allgemeinen Schuldbekenntnis, in einem Gebet bei der Gabenbereitung,
im Kanon und im Embolismus des Vaterunsers genannt. Fiir Marienfeste
gibt es eine eigene Prifation (daneben auch eine Intonation des Gloria und
ein eigenes Benedicamus Domino). In der Allerheiligenlitanei werden nur

7 Katholiek Gezangboek voor kerkelijk en huiselijk gebruik, Utrecht (voor reke-
ning van het Kerkelijk Boekenfonds) 1897.

8 Vesperboek voor de zondagen, feestdagen en voornaamste heiligendagen, Ams-
terdam (Roelofzen, Hiibner & van Santen) 1909; Utrecht (van Boekhoven) 1924;
0.0.,1963; Misboek ten dienste van de Oud-Katholieke Kerk van Nederland, Amster-
dam (Roelofzen, Hiibner & van Santen) 1910; Amsterdam (Roelofzen-Hiibner & van
Santen en Gebr. Binger 1926; Voorburg (Pamco N.V.) 1941; erweiterte Auflage, 0.0.
1960 ; 0.0. 1962.

71



Wietse van der Velde

Maria (ohne weitere Titel), Johannes der Tédufer und Joseph namentlich
angerufen, die anderen Heiligen nur als Kategorien®.

Im Bezug auf die Marienfeste hat sich freilich einiges geindert. Defi-
nitiv in den neuen Biichern nicht mehr aufgenommen wurde das Fest vom
8. Dezember (Unbefleckte Empfingnis Marias), das zuvor noch immer
mit dem alten «harmlosen» mittelalterlichen Formular — ohne die romi-
schen Neuerungen von 1854 — gefeiert worden war. Es wurde nicht mehr
aufgenommen, weil es auch ohne das Wort «unbefleckt» bei den nicht
theologisch geschulten Laien fiir Verwirrung hitte sorgen kénnen!?, Auch
andere Marienfeste verschwanden. Das Fest der Darstellung Marias am
21. November wurde in erster Instanz aufgenommen, aber — wohl weil es
legendiir ist — dann doch gestrichen. Das Fest der Heimsuchung Marias am
2. Juli — obwohl biblisch gut fundiert (Lk 1,39-56) — wurde ebenfalls aus-
geschieden, wahrscheinlich weil es wegen der Feier der gebotenen Festta-
ge vom 29. Juni (Peter und Paul) und 5. Juli (Bonifatius) ohnehin selten
gefeiert wurde!!. Weiter gestrichen wurden Devotionsfeste wie die Sieben
Schmerzen Marias (15. September)'2, der Allerheiligste Namen Marias
(12. September) und der Allerheiligste Rosenkranz (7. Oktober) — alles
Feste, die noch im damals in den Gemeinden benutzten Vesperbuch von
853 standen. Bezeichnenderweise ist schon im 19. Jahrhundert die Be-
zeichnung «allerheiligst» im Namen dieser Feste verschwunden.

Beibehalten wurde hingegen das Fest der Geburt Marias am 8. Sep-
tember. Sprachlich wurden die alten Ubersetzungen aus dem 19. Jahrhun-
dert verbessert, aber theologisch wurde nichts verindert. Man konnte
sogar in einem mehrdeutigen Text des Gabengebets lesen, dass Maria

9 Seitden 1970er Jahren ist man allméhlich zum Brauch, mehrere Heiligennamen
einzufiigen, zuriickgekehrt. Das neue Gesangbuch von 1990 ist auf diesem Weg wei-
tergefahren.

10 Dieselbe Argumentation hat auch dafiir gesorgt, dass dieses Fest, obwohl es ei-
nige anderslautende Stimmen gab, nicht im jetzigen Messbuch von 1993 aufgenom-
men wurde.

'"'In der Gemeinde zu Paris (die 1893 bis 1940 zum Erzbistum Utrecht gehorte)
wurde es hingegen gefeiert, sogar mit einem eigenem Hymnus «Les enfants ne se font
entendre».

12 Beibehalten wurde — bis zum Gesangbuch 1990 — eine Uberarbeitung des «Sta-
bat Mater». Es wurde in den damals beliebten Meditationsandachten in der Fastenzeit
benutzt.

72



Maria in der niederlindischen altkatholischen Kirche

wihrend und nach der Geburt Jesu Jungfrau geblieben war!3 (erst das
Messbuch von 1993 veriinderte dieses Gebet, sodass jetzt zu lesen ist, dass
der Herr, der aus einer Jungfrau geboren ist, seine Mutter dadurch gehei-
ligt hat, und er wird gebeten, uns von unseren Siinden zu erlésen). Die
Antiphonen in den Vespern sind dem «Breviarium Romanum» von 1568
entnommen. Der Rang dieses Festes wurde aber herabgesetzt, es war nicht
mehr geboten, es zu feiern.

Auffillig ist das Fest am 2. Februar, insofern es zwischen Herren- und
Marienfest schwankt. In der romischen Liturgie, an der sich auch die alt-
katholischen Gemeinden orientierten, war es ein Marienfest: Reinigung
Marias oder Marii Lichtmess. Dies wurde beibehalten. Aber seit 1744 war
dieses Fest im Utrechter Brevier, dem «Breviarium Ecclesiasticum»!4
(einem Nachfolger des beriithmten neugallikanischen «Breviarium Parisi-
ense»), ein Herrenfest, genannt in Praesentatione Domini (Darstellung
des Herrn). Dieses Brevier war aber nur fiir das Privatgebet der Priester
vorgeschrieben, und es wurde nur teilweise — so auch am 2. Februar — in
den gesungenen Vespern in der Kapelle des Seminars in Amersfoort be-
nutzt. Nur wenige Hymnen aus diesem Buch wurden auch in den Gemein-
devespern gesungen — bis zum Ende des 18. Jahrhunderts bisweilen sogar
von Romisch-Katholiken (1)!3. 1909/1910 wurden beide Traditionen im
Doppelnamen zusammengefiigt: Darstellung des Herrn im Tempel/Reini-
gung der heiligen Magd Maria. Aber das dnderte am Text des liturgischen
Formulars nichts.

Dasselbe kann auch gesagt werden vom Fest am 25. Mdrz. Der alte
Titel wurde ebenfalls zu einem Doppelnamen: «Maria-Boodschap/
Menschwording van Gods Zoon». Im «Breviarium Ecclesiasticum» hiess
es Annuntiatio Dominica. Eine wortgetreue Ubersetzung hiitte eine Ver-
doppelung des Wortes «boodschap» (Verkiindigung) ergeben, deshalb
wurde der Inhalt umschrieben. Die Gebetstexte sind aber mit denen des
«Missale Romanum» identisch.

13 «Qui natus de virgine, matris integritatem non minuit, sed sacravit — die geboren
wordende uit een maagd. de zuiverheid zijner moeder niet gekrenkt maar geheiligd
heeft».

14 Breviarium Ecclesiasticum ad usum Metropolitanae Ecclesiae Ultrajectensis et
Cathedralis Harlemensis accomodatum, 0.0 1744.

I5 Es handelt sich um die Hymnen fiir das Fest des HI. Willibrord, des Apostels der
Niederlande: «O vos qui Batavas» und «Incede victrix Relligio!».

73



Wietse van der Velde

Wichtig im Kontext dieses Beitrags ist natiirlich das Fest am 15. Au-
gust: Marid Himmelfahrt/Seliger Tod der heiligen Magd Maria. In diesem
Namen tritt der Kompromiss deutlich zutage. Sprachen die Altkatholiken
in Deutschland und in der Schweiz ja schon ohne Weiteres von «Marid
Hinscheiden», so wurde die traditionelle Bezeichnung in Holland beibe-
halten. Schon 1898 wurde in der Kommission bemerkt, dass dieser Name
Missverstdndnisse hervorrufe und deshalb vermieden oder umschrieben
werden sollte. Der spiitere Erzbischof Franciscus Kenninck schrieb dazu
auf Deutsch: «Aber, wie soll man das machen?» Es war Bischof Nicolas
B.P. Spit von Deventer, der die Ergiinzung vorschlug.

Die Lehre der leiblichen Aufnahme Mariens im Himmel war in der
Utrechter Kirche von jeher umstritten gewesen. Im 18. Jahrhundert hatte
Willibrordus Kemp (1678—1748), der Utrechter Pfarrer und Verantwortli-
che fiir viele liturgische und semi-liturgische Biicher fiir die Utrechter
Kirche und besonders fiir die grosse Gemeinschaft von Kloppen (klopjes)
in seiner Gemeinde, gesagt, dass es nicht sicher sei, ob Maria noch immer
in Ephesus begraben ist oder ob sie auferstanden ist und mit ihrer Seele
vereint die himmlische Herrlichkeit geniesst. Jedenfalls ist sie, sagte er, in
die Freuden des Himmels eingegangen. Man konne am besten den gottli-
chen Willen anbeten, der uns dies alles verborgen habe.!®

1738 wird zum ersten Mahl in der Utrechter Kirche im einflussreichen
Buch «De levens der Heiligen»»!7 am 15. August zweimal nachdriicklich
vom seligen Tod Marias gesprochen. Der «jansenistische» Bischof von
Montpellier, Charles Joachim Colbert, dessen Katechismus in Uberset-
zung'® von den Pfarrern der Kirche von Utrecht oft verwendet wurde,
schreibt, dass die leibliche Aufnahme Marias in den Himmel weitherum
geglaubt werde und eine fromme Uberlieferung vieler beriihmter Kirchen

16 De Getyden of de Bedestonden, voor alle de dagen van het jaer, zoo Feestdagen,
Zondagen als Werkdagen: usw. Door W(illibrordus] K[emp], Utrecht (Cornelius Guil-
lelmus le Febvre) 1731, 572.

'7 De Levens der Heiligen voor ieder dag van 't jaer, met Oeffeningen en Gebeden
getrokken uit de levensbeschrijvingen der Heiligen usw. Tweede Deel, Keulen 1738,
103.

'8 Algemeyne Onderwysingen met Vragen en Antwoorden, by welke in het kort
door de H. Schrifture, en door de Over-leveringe uytgeleyt worden, de Historie en
Leer-stucken van 't Christelijk Geloof en zeden, de Sacramenten, de Gebeden, de
Ceremonien, en het gebruyk van de Kerke, usw., Gent (Cornelis Meyer) 1714.

74



Maria in der niederlidndischen altkatholischen Kirche

sei. Im sog. Katechismus von Neapel'” aus dem Ende des 18. Jahrhun-
derts, der in der Utrechter Kirche des 19. Jahrhunderts wichtig wird, er-
fahrt Maria relativ wenig Aufmerksamkeit; sie hat nur einen Platz im Zu-
sammenhang mit der Inkarnation und in der Auslegung des Gebets «Ave
Maria». Ahnlich wird auch im spiteren 19. Jahrhundert iiber das Thema
wenig gesprochen: Man beschrinkt sich, wie schon erwihnt, in den Tex-
ten auf die vielen, fiir die Gldubigen beispielhaften Tugenden der heiligen
Magd Maria®.

Der Introitus, eine Bearbeitung des gregorianischen «Gaudeamus om-
nes», spricht auch 1910 einfach tiber die Aufnahme in den Himmel. Die
Epistellesung aus Jesus Sirach ist traditionell wie zu jener Zeit auch in
Deutschland; die Schweiz hatte hingegen schon seit 1879 eine andere Le-
sung (Apg 1,10-14). Die Evangelienlesung ist ebenfalls traditionell (Lk
10,38-42): «Maria hat das Bessere gewihlt»2!. Dass dieses Evangelium
nicht geédndert wurde, hatte wahrscheinlich seinen Grund in der Beftirch-
tung, Neuerungen einzufiihren beschuldigt zu werden. Das Gabengebet
schliesslich sagt traditionell aus, dass Maria nach der Art allen Fleisches
von hier geschieden und jetzt in der himmlischen Herrlichkeit unsere Fiir-
bitterin ist. Der spiitere Bischof von Haarlem, J. Jacobus van Thiel, hat
noch einen Vorschlag gemacht, eine Bitte an Gott zu formulieren, dass
auch unser Sterben auf Erden zu einem Erwachen im Himmel fiihre. Dies
wurde von Bischof Spit gestrichen: Keine Neuerungen!

Im Messbuch von 1910 gab es nur noch eine der traditionellen Votiv-
messen der heiligen Magd. Das Formular war von der Messe der Zeit nach
Pfingsten. Die erste Lesung stammte jedoch aus dem Adventformular. Das
war an sich programmatisch: Maria ist durch Gottes Gnade die Mutter des
Erlésers. Ich nehme an, dass dieses Formular sehr wenig benutzt worden
ist.

19 Kort Begrip der Christelyke Onderwyzing of Napelsche Catechismus. Opge-
draagen aan de Koninglyke Princessen der Beide Sicilien, Utrecht (Schelling) 1804.

20 Erst das Messbuch von 1993 hat das Fest im Anschluss an die orthodoxen Kir-
chen «Ontslapen van de H. Maagd Maria» (Entschlafen der heiligen Magd Maria)
genannt. Der alte, einfachere Name «Maria-Hemelvaart» hat sich aber in der Praxis bis
heute erhalten.

21 Maria ist hier aber bekanntlich die Schwester von Martha! Deshalb hatte die
Schweizer Kirche Lk 11,27-28 gewiihlt. Diese Perikope wurde iibrigens im friihen
Mittelalter in der westlichen Kirche als nidhere Erkliarung an die Lesung tiber Maria
und Martha zugefiigt. Die deutsche Kirche hatte, wie bei allen Marienfesten,
Lk 1,26-38 (Verkiindigung des Herrn) als Evangelium.



Wietse van der Velde

Vesperboek 1909

Im Vesperbuch von 1909 wurde fiir die Marienfeste eine Auswahl aus den
traditionellen Antiphonen und den alten Hymnen aufgenommen, Letztere
in der Ubersetzung eines reformierten Pfarrers aus dem 19. Jahrhundert,
Dr. Roelof Bennink Janssonius (1817-1872). Dieser hatte 1841 eine
Dissertation tiber die Utrechter Kirche geschrieben; spiter war er mit dem
altkatholischen Pfarrer von Den Haag, Cornelis Van Vlooten, befreundet.

Eine auffallende Neuerung in den Vespern an Sonn- und Feiertagen
war, dass die Marienantiphonen (z.B. «Regina coeli»), die traditionell
zum Abschluss gesungen wurden, gestrichen waren. Nur an Ostern wurde
das «Regina coeli laetare» beibehalten. Bemerkenswerterweise wurde
«Konigin des Himmels» aber in «Mutter des Herrn» geédndert. Das ist auch
jetzt noch der Fall.

3. Maria in Kunst und Devotion

In den Jahren zwischen den beiden Weltkriegen wurden auch viele ande-
ren Neuerungen in der hollindischen Kirche (Synode, Authebung des ob-
ligatorischen Priesterzolibats usw.) durchgefiihrt. Damals schauten viele
Priester fiir bestimmte Ansichten, z.B. in der Frage nach der Marienvereh-
rung, nach Deutschland und in die Schweiz. Einige von ihnen, aber auch
Laien, waren ziemlich rationalistisch und distanzierten sich von der alt-
hergebrachten katholischen Liturgie und Spiritualitit.

Das war der Grund, dass 1926 in Leiden die alte Marienstatue nicht in
die neue Pfarrkirche mitgenommen, sondern an das Stadtmuseum ver-
kauft wurde. In der neuen Kirche sind die Winde vom Kiinstler Chris
Lebeau mit etwa 365 Figuren bemalt, aber die Mutter des Herrn ist nicht
unter ithnen. 1928 erhielt in der neuen Pfarrkirche von Amersfoort ein
Gemilde mit der Kronung Mariens im Himmel — aus einem Zyklus von
vier Darstellungen des Marienlebens — keinen Platz mehr, und auch die
Uberbleibsel der mittelalterlichen Marienstatue wurden wie gesagt nicht
mehr in der Kirche aufbewahrt.

Damals wurde der Satz «Wir glauben nicht an den Papst und an Maria»
das knappe Glaubensbekenntnis fiir viele Altkatholiken. Aber auch in die-
sen Jahren wurde dennoch, so scheint mir, in jeder Pfarrkirche noch immer
das Fest des 15. August gefeiert. Dies bot zudem die Gelegenheit, in der
Sommerzeit das Kirchensilber mal wieder zum Vorschein zu holen.

76



Maria in der niederlindischen altkatholischen Kirche

In den spiten 1930er Jahren setzte aber auch schon eine Reaktion ein,
so etwa in Gestalt einer auch gesellschaftlich engagierten Laienbewe-
gung — es waren hauptsichlich junge Ménner —, die ein eigenes Blatt «Ka-
tholiek Reveil» herausgaben. Nach dem Zweiten Weltkrieg, als immer
mehr evangelische Christen den Weg zur altkatholischen Kirche fanden,
wurde gerade in diesen Kreisen auch eine neue Marienfrommigkeit sicht-
bar. In Amerfsoort kam 1951 der Wandschrank mit den Uberbleibseln der
Marienstatue in die Kirche zuriick, wurde aber zuerst noch hoch iiber einer
Tiir deponiert. Erst in meiner Amtszeit in Amersfoort wurde 1988 der
Wandschrank — wie oben gesagt — wieder fiir alle sichtbar aufgestellt, und
zudem wurde das Gemilde mit der Marienkronung (das 1928 aus der
Kirche entfernt worden war) aus dem Museum wieder in die Kirche zu-
riickgebracht.

4. Schritte zur liturgischen Erneuerung

Bereits 1942 wurde ein neues Gesangbuch?? herausgegeben. Neben Ma-
rienliedern fiir Marid Lichtmess (das traditionelle «O Maria, gij die he-
den» Nr. 206) und Marid Himmelfahrt («Stralend praalt in hoogste schoon-
heid» Nr. 212) gab es auch drei allgemeine Marienlieder. Genauso viele
waren auch im Gesangbuch vorhanden, das 1912 als Begeleitbuch fiir die
neue Liturgie publiziert worden war??. Der Text des Liedes fiir Marid Him-
melfahrt ist jetzt aber gekiirzt und stark veriindert: Er ist «entbarockisiert»,
aber dadurch nicht besser geworden.

1956 wurde ein neues Gebetbuch publiziert**. Es war anonym erschie-
nen, aber alle wussten, dass der Verfasser Engelbertus Lagerwey, der
Bischof von Deventer, war. Viele Heiligenfeste — speziell die von Natio-
nalheiligen — hatten ein eigenes Gebet. Maria hatte deren drei. Das Fest
vom 2. Februar hatte gemiiss seiner doppelten Bezeichnung sogar zwei
Gebete: eines mit dem Thema der Darstellung Jesu im Tempel; das andere
mit dem der Reinigung Marias. In diesem zweiten Gebet ist davon die
Rede, dass auch das reinste Wesen noch Makel hat (also keine Unbefleck-
te Empfingnis!); Maria wird unsere Mutter genannt, die uns von ihrem

22 Gezangboek ten dienste van de Oud-Katholieke Kerk van Nederland, Naarden
(Nirota), 1942,

23 Katholiek Gezangboek ten dienste van de Oud-Katholieke Kerk van Nederland,
Rotterdam (Reisberman Jr.) 1912; Nachdruck: 0.0. 1922.

24 Gebedenboek, De Bilt (Patist & 7Zn.) 1956, 33, 34 und 75.

77



Wietse van der Velde

Sohn geschenkt wird. Das Fest vom 15. August heisst einfach Marid Him-
melfahrt. Nach der Ablehnung des romisch-katholischen Dogmas von
1950 — am Hirtenbrief des niederlindischen Episkopats, in dem diese Leh-
re ausfiihrlich abgelehnt wurde, hatte Lagerwey mitgearbeitet — hiitte man
cher den Namen Marid Heimgang oder etwas Ahnliches erwartet. Die
Gldubigen freuen sich, so heisst es im Gebet, iiber die Aufnahme der Mut-
ter des Herrn in den Himmel, deren vorbildliches Leben mit einem seligen
Sterben gekront wurde. Lagerwey fiihrt weiter aus, dass Maria nicht nur
als Schmerzensmutter am Kreuze ihres Sohnes gestanden, sondern sich
auch an seiner Auferstehung erfreut habe. Das Gebet zum Fest Marii Ge-
burt schliesslich sagt poetisch, dass wir an diesem Tag das Morgenrot der
Tage des Heils aufleuchten sehen. Lagerweys Aussagen iliber Maria sind
nicht mehr wie im 19. Jahrhundert moralistisch, sondern eher dogmatisch
ausgerichtet.

Anfang der 1960er Jahre wurde in der Pfarrkirche zu Amsterdam die
ehemalige Taufkapelle zu einer Marienkapelle mit einer kleinen Mari-
enstatue umgestaltet. Eine revolutioniire Neuerung, die vom damaligen
Pfarrer und Liturgiedozenten Cor Tol initiiert wurde.

In den spiten 1970er und in den 1980er Jahren wurde vom Bund altka-
tholischer Frauen die Gestalt Marias auf Tagungen und Retraiten eigens
thematisiert. Die aufkommende feministische Theologie hatte Maria in
diesen Frauenkreisen zu einem neuen Identifikationsmodell gemacht. Bei
meiner Priesterweihe 1984 erhielt ich vom Frauenverein meiner Gemein-
de eine sehr schone, von einer Klosterfrau gefertigte Marienstatue. In ei-
nigen unserer Pfarrkirchen ist an bestimmten Tagen das Angeluslduten
wieder eingefiihrt worden; an der Utrechter Kathedralkirche geschieht
dies seit 1989 jeden Tag.

5. Die liturgische Erneuerung in der Gegenwart

1990 erschien ein neues Gesangbuch®. Es gibt darin fiinf spezifische Ma-
rienlieder. Drei davon haben die Verkiindigung zum Thema (Nr. 691-693).
Eines hat den Titel «Ave Maria» (Nr. 690), und das andere ist ein mittel-
alterliches Lied, das im Lob des aus Maria entsprossenen Sohnes endet

25 Gezangboek van de Oud-Katholieke Kerk van Nederland, in opdracht van het
Collegiaal Bestuur samengesteld door de Bisschoppelijke Commissie voor de Liturgi-
sche Muziek en de Bisschoppelijke Commissie voor de Liturgie, Hilversum (Gooi en
Sticht) 1990.

78



Maria in der niederlidndischen altkatholischen Kirche

(Nr. 689). Die traditionellen Marienlieder (vier im Gesangbuch von 1942)
sind nicht mehr aufgenommen worden. Das Devotionelle hat also wenig
Chancen bekommen. Im spezifisch liturgischen Teil (z.B. Hymnen, Anti-
phonen fiir das «Magnificat» und Festtagspsalmen fiir die Tagzeiten) ist
Maria relativ besser reprisentiert.?® Auch ist jetzt neben dem «Regina cae-
li» wieder eine der drei anderen traditionellen Marienantiphonen aufge-
nommen worden. Das «Salve Regina» war auch schon neu iibersetzt wor-
den, es wurde dann aber aus dogmatischen Griinden (die Bitten wiirden
die Einzigartigkeit Christi verdunkeln) von der liturgischen Kommission
abgelehnt (ich selber war damals der entschiedenste Gegner, was ich
jetzt bedauere). Als Ersatz gibt es eine gregorianische Antiphon «Ave
Maria»?’

Der im alten Gesangbuch vorhandene Gesang fiir Marid Himmelfahrt,
der eine beliebte Melodie aufwies, wurde wegen seines problematischen
Inhalts gestrichen. Es wurde aber bald als ein Manko empfunden, dass es
nun kein eigenes Lied fir dieses Fest mehr gab. Deshalb wurde fiir den
Appendix, der 2006 erschien, auf Bitten der liturgischen Kommission von
Koenraad Ouwens ein neues Lied fiir Marid Heimgang (Nr. 976) geschaf-
fen. Es fingt an mit den Worten: «Ein Leben lang blieb sie treu.» Die
Verkiindigung und Maria am Fuss des Kreuzes sind auch jetzt wieder
priasent. Vom Tode Marias wird gesungen, dass der zweite Adam, Erster
Sohn (= einziggeborener Sohn des Vaters) seine Mutter nach ihrem Tode
emporgehoben und ihre Seele im Frieden des Vaters geborgen hat. Jetzt
lobpreisen sie die Engel, und wir sehen Maria im Himmelreich wie eine
Fiirstin. Das Lied endet mit der Bitte, dass Maria, unsere Mutter, als Toch-
ter im Vaterhaus unsere Fiirbitterin sein moge.

Das Messbuch von 199328 hat besonders zum Fest Marid Heimgang ei-
nige wichtige textliche Anderungen eingefiihrt. Der Introitus folgt nicht
mehr «Gaudeamus omnes» (wo die Engel jauchzen iiber die Aufnahme
Marias in den Himmel), sondern «Salve, sancta parens» («du gebarst den
Konig, der Erde und Himmel ewiglich regieren wird»). Die Erste Lesung

26 Vollstindige Vesperformulare fiir Marienfeste mit eigenen Antiphonen fiir Psal-
men usw. wie im Vesperbuch 1909 gibt es aber nicht mehr. Solche Formulare miissen
jetzt eigens zusammengestellt werden.

27 Ave-Maria (Nr. 484); Ave regina coelorum (Nr. 485); Regina caeli (Nr. 486).

28 Kerkboek van de Oud-Katholieke Kerk van Nederland, in opdracht van het Col-
legiaal Bestuur samengesteld door de Bisschoppelijke Commissie voor de Liturgische
Musiek en de Bisschoppelijke Commissie voor de Liturgie, Baarn (Gooi en Sticht)
1953,

79



Wietse van der Velde

stammt traditionell aus Jesus Sirach, in der die als eine Frau personifizierte
Weisheit geschildert wird. Die Zweite Lesung aus dem 1. Korintherbrief
handelt von der Auferstehung Christi, thematisiert also die christliche Hoft-
nung. Das Evangelium ist jetzt das «Magnificat» (Lk 1,45-55). Das Fest hat
jetzt eine eigene Prifation (bislang wurde die vom 25. Miirz benutzt):

«Die Mutter unseres Erlosers ist in den Himmel aufgenommen.
Sie ist das Bild der Vollendung aller irdischen Dinge,

das Bild der Hoffnung, die uns am Leben erhilt,

der Hoffnung auf ein gliickseliges Sterben und Auferstehen

mit Christus, unserem Herrn.»

Ganz neu ist das Formular vom Fest der Geburt Marii. Die Lesungen sind
Mi 5,1-3 (Vorhersage der Geburt des Messias in Bethlehem); Offb 21,1-7
(Vision vom Wohnen Gottes unter den Menschen) und Lk 1,39-45 (Be-
such Marias bei Elisabeth). Das ganze Formular atmet so eine Advents-
und Weihnachtssphiire. Dasselbe ist auch zu sagen von der Votivmesse der
heiligen Magd Maria (Lesungen Jes 7,10-14; Tit 3,4-7; Lk 11,27-28).
Das Fest vom 2. Februar ist eindeutig zum Herrenfest geworden, in der
Gemeindepraxis aber wird der alte Name Marid Lichtmess noch oft ver-
wendet. Auch das Fest vom 25. Miirz ist jetzt nach Titel und Texten ein-
deutig ein Herrenfest, in der Praxis wird es aber wegen der Fasten- und
Osterzeit kaum gefeiert.

Im Ordinarium der Messe wird Maria in 6 von den 12 Eucharistie-
gebeten mehr oder wenig ausfiihrlich genannt. Die Prifation zu Ehren der
heiligen Magd ist neu und hat Elemente aus dem «Magnificat» aufgenom-
men.

Die jetzige Liturgie sieht in Maria primir die Mutter des Herrn?®. Weil
Maria die Mutter des Herrn ist, ist sie die Erste der Heiligen. Als die Be-
gnadete, die Erste der Heiligen, die jetzt im Reiche ihres Sohnes ist, ist
Maria zugleich auch Bild unserer Hoffnung.

6. Brennende Kerzen vor Mariendarstellungen

In den meisten unserer alten Kirchen gibt es eine grosse Marienstatue.
Sehr oft steht sie sogar im Altarraum und rahmt bisweilen mit einer Statue
des hl. Joseph den Altar (im 17. Jahrhundert ist eine neue Art von Joseph-

9 Der Titel Mutter Gottes wird in den Gebeten selten benutzt, bevorzugt wird
vielmehr Mutter des Herrn oder Magd Maria.

80



Maria in der niederldndischen altkatholischen Kirche

verehrung aus Frankreich in die Niederlande importiert worden). Maria
triagt oft eine Krone, aber bezeichnenderweise hat sie immer Jesus auf
ihrem Arm: Sie schenkt uns den Christus.

Kerzen vor einer Marienstatue oder einer Marienikone anzuziinden, ist
heutzutage in den meisten unserer Pfarrgemeinden ein akzeptierter Brauch.
Vor 10-15 Jahren wurde dies noch mehrheitlich abgelehnt mit dem Argu-
ment: Das ist romisch. Was jetzt geschieht, kann verstanden werden als
eine Suche nach einem angemessenen Weg der Marienverehrung zwi-
schen Dogma und Devotion.

Wietse Berend van der Velde (geb. 1953 in Groningen NL), Pfr. Drs. Theologie-
studium an der Theologischen Universitdt Kampen und am Altkatholischen
Seminar Utrecht. Nach der Priesterweihe war er Pfarrer von Amersfoort,
Groningen und Rotterdam; jetzt ist er Pfarrer von Den Haag und Delft, Kano-
nikus des Utrechter Metropolitankapitels, Erzpriester von Siidholland und seit
1993 Dozent fiir Kirchengeschichte am Altkatholischen Seminar der Univer-
sitéit Utrecht.

Adresse: Molenstraat 48, NL-2513 BL Den Haag, Nederland. E-Mail:
wvdv @ hetnet.nl.

English Summary

The veneration of the Virgin Mary in liturgy and devotion in the Old
Catholic Church of the Netherlands underwent considerable changes during the
20th century. After the introduction of the liturgy in the vernacular in 1909/1910
the official texts did not change. But — as a reaction against the role of Mary con-
sidered as exaggerated in devotion and dogmatics in the Roman Catholic Church
and in line with a 18th and 19th century development — the veneration of Mary was
very often reduced to the keeping of her main festivals. The second half of the 20th
century saw a change: Mary regained a place in the devotional life of many church
members. The place of Mary in liturgy and devotion, however, is not an independ-
ent one, but always one as the Mother of Jesus Christ, the Lord. This is mirrored
in the Kerkboek (1993) and Gezangboek (1990).

81



	Maria in der liturgisch-devotionellen Praxis der niederländischen altkatholischen Kirche von 1900 bis heute

