
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 99 (2009)

Heft: 1-2

Artikel: Maria in der liturgisch-devotionellen Praxis der niederländischen
altkatholischen Kirche von 1900 bis heute

Autor: Velde, Wietse van der

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405049

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405049
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Maria in der liturgisch-devotionellen Praxis
der niederländischen altkatholischen Kirche
von 1900 bis heute

Wietse van der Velde

«Worden we Rooms? - Werden wir römisch?» Diese Frage fand ich vor
etwa 20 Jahren auf einem Zettel in der Opferschale, als ich in der altkatholischen

Gemeinde von Amersfoort Pfarrer war. Was war der Grund für
diese Befürchtung? Ein schönes grosses Reliquiar aus dem 17. Jahrhundert

war restauriert worden. Die Reliquie war der Staub, der von einem
berühmten mittelalterlichen Gnadenbild «Unser Lieben Frau von Amersfoort»

übriggeblieben war. Seit den 1920er Jahren war das Reliquiar
zuerst in der Halle zwischen Sakristei und Kirche und seit 1951 hoch über
einer Tür in der Kirche aufbewahrt worden, denn die damaligen Altkatholiken

hatten nicht gewusst, was sie damit anfangen sollten. Jetzt war sie

aber in der ehemaligen Taufkapelle aufgestellt. Die benachbarte
römischkatholische Pfarrgemeinde hatte uns ein Geschenk gemacht: einen kleinen
Tisch, auf den man an diesem Marienort Kerzen anzünden konnte. So

etwas wurde aber von einigen als nicht altkatholisch angesehen.
In der selben Zeit, als die Frage «Worden we Rooms?» laut wurde,

wurde bei einer Zusammenkunft von einigen Gemeindegliedern ein
kirchliches Ratespiel gespielt. Ein Auftrag war, das Gebet «Gegrüsst seist du,

Maria, voll der Gnade» zu rezitieren. Nur eine Frau, die eigentlich zur
reformierten Kirche gehörte war dazu in der Lage. Dieses Gebet kennt

unsere Kirche nicht, sagten die «geborenen» Altkatholiken. Sie waren
erstaunt, zu hören, dass es im damals noch von älteren Leuten benutzten
Gebetbuch «Gebed en Sacrament»1 im Morgen-und Abendgebet stand.

Für viele Altkatholiken lautete im 20. Jahrhundert ein Teil ihres
Glaubensbekenntnisses: Wir glauben nicht an den Papst und an Maria. Das Letztere
meinte vor allem, dass es keine Frömmigkeitsübungen wie Marienandach-

1 Gebed en Sacrament, derde druk. Amsterdam. 1952. 34 und 1718.

IKZ 99 (2009) Seiten 67-81 67



Wietse van der Velde

ten und Rosenkranzgebet gibt, wie sie in der römischen Kirche üblich
waren2.

Das alles hat sich in den letzten 20 Jahren allmählich verändert.
Heutzutage wird in den meisten altkatholischen Pfarrkirchen die Möglichkeit
geboten, bei einer Marienstatue Kerzen anzuzünden. In Amersfoort ist in
den letzten Jahren sogar der Brauch aufgekommen, dass Römisch- und

Altkatholiken den traditionellen mittelalterlichen Prozessionsweg in stillem

Gebet gemeinsam begehen: Zuerst findet ein Wortgottesdienst in der
altkatholischen Pfarrkirche statt, nach dem Bittweg wird in Anwesenheit
der Altkatholiken in der römisch-katholischen Pfarrkirche die Eucharistie

gefeiert. Ich selber werde regelmässig gebeten, Marienikonen und Rosenkränze

zu segnen. Maria ist also gewissermassen wieder zurück.
Ich werde im Folgenden versuchen, die Einstellung der niederländischen

altkatholischen Kirche im Blick auf die Verehrung der Muttergottes
in den letzten hundert Jahren zu skizzieren. Vorweg ist zu sagen, dass die

Frömmigkeit der niederländischen Altkatholiken im Lauf des 20.
Jahrhunderts hauptsächlich zu einer liturgischen Frömmigkeit geworden ist,
die - leider - meistens nur im Gottesdienst in der Kirche geübt und erlebt
wird.

1. Die Frömmigkeit um 1900

1909 wurde die Muttersprache in der Liturgie eingeführt. Die damalige
Frömmigkeit in der altkatholischen Kirche Hollands war in vielen
Gemeinden traditionell, aber in anderen - vor allem bei einigen Priestern und

Repräsentanten bürgerlich-grossstädtischer Kreise - gehörte eine
«moderne» Frömmigkeit zum guten Ton.

«Traditionell» meint eine christozentrische Frömmigkeit mit Spuren
der devotio moderna und der französischen Spiritualität aus der Tradition
von Port-Royal und den liturgischen Büchern der französischen katholischen

Kirche des 18. Jahrhunderts. Die Verehrung der Heiligen hatte darin
ihren festen, aber doch relativ bescheidenen Platz. Bischof Johannes van

2 Immerhin gab es in den Jahren vor dem Zweiten Weltkrieg in der Gemeinde
Krommenie einen alten Mann, der während der Messe hörbar die Kugeln seines
Rosenkranzes berührte. Der neue junge Pfarrer, der mir dies später erzählt hat. ärgerte
sich und tat dies während der Messe auch laut kund.

68



Maria in der niederländischen altkatholischen Kirche

Neercassel (gest. 1686) hatte z.B. in dem von ihm inspirierten Gebetbuch

«Christelijke Onderwyzingen en Gebeden»3 schon gesagt, dass das Beten
des Rosenkranzes an sich nicht schlecht sei, aber es solle nicht während
der Messe geschehen. Das Buch enthält auch einige Gebete zu den

Heiligen. Die modernere Frömmigkeit des 19. Jahrhunderts war teilweise
mitbestimmt durch die Spiritualität eines Johann Michael Sailer und
Kontakte mit der protestantischen Umgebung. Vehement wurde durch die
«Modernen» nicht nur das römische Kirchensystem abgelehnt, sondern
auch alles, was in der römischen Kirche - gerade auch in der Marienfrömmigkeit

- an Aberglauben grenzte.
In Bezug auf das neue Dogma der Unbefleckten Empfängnis Marias

von 1854 hatte die Kirche von Utrecht nach einigem Zögern einen feierlichen

Protest gegen diese Neuerung publiziert. Gerade weil in diesem neuen

Dogma die Frage nach der Gnade Gottes - eine Frage, die mit zum
Schisma zwischen Utrecht und Rom geführt hatte - so zentral war, ist
diese Ablehnung ganz in der theologischen Tradition der Utrechter Kirche
zu sehen.

Neben den traditionellen Gebetbüchern, die oft noch lange in Gebrauch

blieben, wurde seit 1865 - mit einer letzten Auflage 1894 - die Privatfrömmigkeit

der holländischen Altkatholiken genährt durch «Christelijke On-

derwijzingen en Gebeden»4 - ein Buch von 448 Seiten, das inhaltlich zu
einem grossen Teil nur den Titel mit dem Werk von Van Neercassel 1685

gemein hatte. Auch die Marienfrömmigkeit war darin repräsentiert, aber
sie war modern. Das heisst in diesem Falle: konzentriert auf der Nachahmung

der Tugenden Marias. Diese Tugenden waren identisch mit denen,
die in der bürgerlichen Gesellschaft des ausgehenden 19. Jahrhunderts

vertreten wurden. Auffällig ist ein kurzer Abschnitt über den «Engels-

gruss»: Zum ersten Teil dieses Gebets wird zunächst etwas Katechetisches
über Maria ausgesagt. Das eigentliche Gebet wird dann aufgeteilt in zwei

längere Gebete, die von der Nachahmung ihrer beispielhaften Tugenden
und von der Fürbitte Marias reden, durch welche wir Zutritt zu Gott erlan-

1 Christelyke Onderwyzingen en Gebeden, getrocken uyt de H. Schriftuur, het

Missael. en de H.H. Oudvaeders. raekende de Voornaemste Verbintenissen der Geloovigen,

Keulen (B. van Egmond). 1685: 13. (verbreiteste) Ausgabe. Utrecht (Johannes

Schelling) 1785.
4 Christelijke Onderwijzingen en Gebeden. Handboek voor Katholijken voor

huisselijk en kerkelijk gebruik. Dordrecht (van Elk) 1865; Rotterdam (Wyt & Zonen)
1879: Rotterdam (van Boekhoven) 1894.

69



Wietse van der Velde

gen «durch Jesus Christus, ihren Sohn, unseren einzigen Erlöser und

Seligmacher».

Jeder Tag der Woche hatte traditionell eine eigene Litanei, wobei dem

Samstag die Litanei der heiligen Magd Maria zugeordnet war. Im Buch

von 1865 ist diese Litanei nicht mehr wie in den älteren Büchern die Lau-
retanische mit ihren vielen Rufen zur Mutter, Magd und Himmelskönigin,
sondern sie ist eine «biblische» Litanei geworden. Jeder Gebetsruf
versucht etwas über Maria auszusagen, was irgendwo in den Evangelien mit
Maria in Zusammenhang zu bringen ist, also mit der Verkündigung, dem

Besuch bei Elisabeth, der Geburt Jesu, der Darstellung im Tempel, der
Hochzeit zu Kana, der Kreuzigung, dem Pfingstfest usw. Dieser Stil ist

übrigens auch schon im Gebetbuch Van Neercassels in verschiedenen

Heiligenlitaneien festzustellen. Zwei Beispiele mögen genügen, um diesen

Typus zu illustrieren:

Mutter des Herrn, deren Besuch von ihrer Base Elisabeth
als ein besonderes Glück geachtet wurde,
bitte für uns!

Gesegnete Frau, die du von Jesus.
als Er am Kreuz den Kopf der Schlange zerschmetterte,
den geliebten Jünger zum Sohn bekommen hast,
und die dem Johannes, und in ihm uns allen,
zur Mutter gegeben bist.
bitte für uns!

Diese Litanei wurde in die Gebetbücher des 20. Jahrhunderts nicht mehr

aufgenommen. Aber im «Liturgisch Handboek» von 1931 wird sie noch
als eine in der Kirche bekannte Litanei erwähnt.5

1897 versuchten die Bischöfe, die damals am meisten verbreiteten
Gesangbücher «Godsdienstig Gezangboek» und «Katholiek Gezangbuch
naar het Latijn»6 zu ersetzen. Das erste Gesangbuch, das in einigen Ge-

5 Liturgisch Handboek ten dienste der Oud-Katholieke Kerk van Nederland.
Schiedam (Cor unum et anima una) 1931. 168.

6 Das erstgenannte Buch ist: Godsdienstig Gezangboek voor Oud-Katholieken.
Rotterdam (M.Wijt & Zonen) 1879; Rotterdam (Richd. Reisberman. firma HT. Hen-
driksen) 1890. Dieses Gesangbuch ist seinerseits eine Erweiterung von: Godsdienstige
Gezangen voor Katholieken. Culemborg (J.C. Gaade) 1860: Culemborg (A.J. Blom)
1864: Culemborg (Blom en Olivierse). o.J.: es enthält Lieder von dem Laien Cornelis
Kuiper van der Stam 1771-1831 Das zweitgenannte ist: Katholiek Gezangboek naar
het Latijn. Groningen (P. van Zweeden) 1862.

70



Maria in der niederländischen altkatholischen Kirche

meinden bis nach 1910 benutzt wurde, war inspiriert vom deutschen
Reformkatholizismus. Der Inhalt war ziemlich moralistisch; für die Marienfeste

gab es nur einen allgemeinen Gesang.
Das neue «Katholiek Gezangboek» von 18977 sucht auch aus der alten

Kirche, dem Mittelalter und der Barockzeit geeignete Texte aufzunehmen.
Für die wichtigsten Marienfeste gibt es einen eigenen, meistens schon
traditionellen Gesang. Der Gesang für Maria Himmelfahrt (Nr. 121)
stammt sogar aus einem Gesangbuch der Jesuiten aus dem Jahr 1649:

Maria wird als Königin auf einem Thron geschildert, aber ihre leibliche
Aufnahme wird verneint, vielmehr geht ihre Seele voller Gnade in den

Himmel ein. Populäre Lieder wie dieses wurden in neuen Auflagen des

Gesangbuchs im 20. Jahrhundert immer wieder bearbeitet; am Ende waren

sie - wie dieses Lied - oft kaum mehr erkennbar.

2. Die holländische Liturgie 1909/1910

Die Arbeit der Kommission, die mit der Bearbeitung der neuen
holländischen Liturgie (Vesperbuch 1909, Messbuch 1910)8 beauftragt war,
weist eine lange Geschichte auf. Nicht alle in der Kirche wollten eine

neue Liturgie. Erzbischof Gerardus Gul, einige Priester und eine Gruppe

von konservativen Laien wussten die Erneuerung zehn Jahre lang
aufzuhalten, aber schliesslich wurde die neue Liturgie in der
Muttersprache dann doch herausgegeben.

Misboek 1910

Im Ordinarium der Messe wird der Name Marias traditionsgemäss im
allgemeinen Schuldbekenntnis, in einem Gebet bei der Gabenbereitung,
im Kanon und im Embolismus des Vaterunsers genannt. Für Marienfeste

gibt es eine eigene Präfation (daneben auch eine Intonation des Gloria und

ein eigenes Benedicamus Domino). In der Allerheiligenlitanei werden nur

7 Katholiek Gezangboek voor kerkelijk en huiselijk gebruik. Utrecht (voor reke-

ning van het Kerkelijk Boekenfonds) 1897.
8 Vesperboek voor de zondagen. feestdagen en voornaamste heiligendagen.

Amsterdam (Roelofzen. Hübner & van Santen) 1909; Utrecht (van Boekhoven) 1924:

o.O..1963: Misboek ten dienste van de Oud-Katholieke Kerk van Nederland. Amsterdam

(Roelofzen. Hübner & van Santen) 1910: Amsterdam (Roelofzen-Hübner & van

Santen en Gebr. Binger 1926; Voorburg (Pamco N.V.) 1941 : erweiterte Auflage, o.O.

I960; o.O. 1962.

71



Wietse van der Velde

Maria (ohne weitere Titel), Johannes der Täufer und Joseph namentlich
angerufen, die anderen Heiligen nur als Kategorien9.

Im Bezug auf die Marienfeste hat sich freilich einiges geändert. Definitiv

in den neuen Büchern nicht mehr aufgenommen wurde das Fest vom
8. Dezember (Unbefleckte Empfängnis Marias), das zuvor noch immer
mit dem alten «harmlosen» mittelalterlichen Formular - ohne die
römischen Neuerungen von 1854 - gefeiert worden war. Es wurde nicht mehr

aufgenommen, weil es auch ohne das Wort «unbefleckt» bei den nicht
theologisch geschulten Laien für Verwirrung hätte sorgen können10. Auch
andere Marienfeste verschwanden. Das Fest der Darstellung Marias am
21. November wurde in erster Instanz aufgenommen, aber - wohl weil es

legendär ist - dann doch gestrichen. Das Fest der Heimsuchung Marias am
2. Juli - obwohl biblisch gut fundiert (Lk 1,39-56) - wurde ebenfalls
ausgeschieden, wahrscheinlich weil es wegen der Feier der gebotenen Festtage

vom 29. Juni (Peter und Paul) und 5. Juli (Bonifatius) ohnehin selten

gefeiert wurde1 '. Weiter gestrichen wurden Devotionsfeste wie die Sieben
Schmerzen Marias (15. September)12, der Allerheiligste Namen Marias
(12. September) und der Allerheiligste Rosenkranz (7. Oktober) - alles

Feste, die noch im damals in den Gemeinden benutzten Vesperbtich von
1853 standen. Bezeichnenderweise ist schon im 19. Jahrhundert die
Bezeichnung «allerheiligst» im Namen dieser Feste verschwunden.

Beibehalten wurde hingegen das Fest der Geburt Marias am 8.
September. Sprachlich wurden die alten Übersetzungen aus dem 19. Jahrhundert

verbessert, aber theologisch wurde nichts verändert. Man konnte

sogar in einem mehrdeutigen Text des Gabengebets lesen, dass Maria

9 Seit den 1970er Jahren ist man allmählich zum Brauch, mehrere Heiligennamen
einzufügen, zurückgekehrt. Das neue Gesangbuch von 1990 ist auf diesem Weg
weitergefahren.

10 Dieselbe Argumentation hat auch dafür gesorgt, dass dieses Fest, obwohl es

einige anderslautende Stimmen gab, nicht im jetzigen Messbuch von 1993 aufgenommen

wurde.
" In der Gemeinde zu Paris (die 1893 bis 1940 zum Erzbistum Utrecht gehörte)

wurde es hingegen gefeiert, sogar mit einem eigenem Hymnus «Les enfants ne se font
entendre».

12 Beibehalten wurde - bis zum Gesangbuch 1990 - eine Überarbeitung des «Stabat

Mater». Es wurde in den damals beliebten Meditationsandachten in der Fastenzeit
benutzt.

72



Maria in der niederländischen altkatholischen Kirche

während und nach der Geburt Jesu Jungfrau geblieben war13 (erst das

Messbuch von 1993 veränderte dieses Gebet, sodass jetzt zu lesen ist, dass

der Herr, der aus einer Jungfrau geboren ist, seine Mutter dadurch geheiligt

hat, und er wird gebeten, uns von unseren Sünden zu erlösen). Die
Antiphonen in den Vespern sind dem «Breviarium Romanum» von 1568

entnommen. Der Rang dieses Festes wurde aber herabgesetzt, es war nicht
mehr geboten, es zu feiern.

Auffällig ist das Fest am 2. Februar, insofern es zwischen Herren- und
Marienfest schwankt. In der römischen Liturgie, an der sich auch die
altkatholischen Gemeinden orientierten, war es ein Marienfest: Reinigung
Marias oder Maria Lichtmess. Dies wurde beibehalten. Aber seit 1744 war
dieses Fest im Utrechter Brevier, dem «Breviarium Ecclesiasticum»14

(einem Nachfolger des berühmten neugallikanischen «Breviarium Parisi-
ense»), ein Herrenfest, genannt in Praesentatione Domini (Darstellung
des Herrn). Dieses Brevier war aber nur für das Privatgebet der Priester

vorgeschrieben, und es wurde nur teilweise - so auch am 2. Februar - in
den gesungenen Vespern in der Kapelle des Seminars in Amersfoort
benutzt. Nur wenige Hymnen aus diesem Buch wurden auch in den

Gemeindevespern gesungen - bis zum Ende des 18. Jahrhunderts bisweilen sogar
von Römisch-Katholiken (!)15. 1909/1910 wurden beide Traditionen im
Doppelnamen zusammengefügt: Darstellung des Herrn im Tempel/Reinigung

der heiligen Magd Maria. Aber das änderte am Text des liturgischen
Formulars nichts.

Dasselbe kann auch gesagt werden vom Fest am 25. März. Der alte

Titel wurde ebenfalls zu einem Doppelnamen: «Maria-Boodschap/
Menschwording van Gods Zoon». Im «Breviarium Ecclesiasticum» hiess

es Annuntiatio Dominica. Eine wortgetreue Übersetzung hätte eine

Verdoppelung des Wortes «boodschap» (Verkündigung) ergeben, deshalb

wurde der Inhalt umschrieben. Die Gebetstexte sind aber mit denen des

«Missale Romanum» identisch.

13 «Qui natus de virgine. matris integritatem non minuit, sed sacravit-die geboren
wordende uit een maagd. de zuiverheid zijner moeder niet gekrenkt maar geheiligd
heeft».

14 Breviarium Ecclesiasticum ad usum Metropolitanae Ecclesiae Ultrajectensis et

Cathedralis Harlemensis accomodatum. o.O 1744.
15 Es handelt sich um die Hymnen für das Fest des HI. Willibrord. des Apostels der

Niederlande: «O vos qui Batavas» und «Incede victrix Relligio!».

73



Wietse van der Velde

Wichtig im Kontext dieses Beitrags ist natürlich das Fest am 15.

August: Maria Himmelfahrt/Seliger Tod der heiligen Magd Maria. In diesem
Namen tritt der Kompromiss deutlich zutage. Sprachen die Altkatholiken
in Deutschland und in der Schweiz ja schon ohne Weiteres von «Maria
Hinscheiden», so wurde die traditionelle Bezeichnung in Holland
beibehalten. Schon 1898 wurde in der Kommission bemerkt, dass dieser Name
Missverständnisse hervorrufe und deshalb vermieden oder umschrieben
werden sollte. Der spätere Erzbischof Franciscus Kenninck schrieb dazu

auf Deutsch: «Aber, wie soll man das machen?» Es war Bischof Nicolas
B.P. Spit von Deventer, der die Ergänzung vorschlug.

Die Lehre der leiblichen Aufnahme Mariens im Himmel war in der
Utrechter Kirche von jeher umstritten gewesen. Im 18. Jahrhundert hatte

Willibrordus Kemp (1678-1748), der Utrechter Pfarrer und Verantwortliche

für viele liturgische und semi-liturgische Bücher für die Utrechter
Kirche und besonders für die grosse Gemeinschaft von Kloppen (klopjes)
in seiner Gemeinde, gesagt, dass es nicht sicher sei, ob Maria noch immer
in Ephesus begraben ist oder ob sie auferstanden ist und mit ihrer Seele

vereint die himmlische Herrlichkeit geniesst. Jedenfalls ist sie, sagte er, in
die Freuden des Himmels eingegangen. Man könne am besten den göttlichen

Willen anbeten, der uns dies alles verborgen habe.16

1738 wird zum ersten Mahl in der Utrechter Kirche im einflussreichen
Buch «De levens der Heiligen»»17 am 15. August zweimal nachdrücklich
vom seligen Tod Marias gesprochen. Der «jansenistische» Bischof von
Montpellier, Charles Joachim Colbert, dessen Katechismus in Übersetzung18

von den Pfarrern der Kirche von Utrecht oft verwendet wurde,
schreibt, dass die leibliche Aufnahme Marias in den Himmel weitherum
geglaubt werde und eine fromme Überlieferung vieler berühmter Kirchen

16 De Getyden of de Bedestonden. voor alle de dagen van het jaer. zoo Feestdagen.
ZondagenalsWerkdagen: usw. DoorWfillibrordus] K[emp|. Utrecht (Cornelius Guil-
lelmus le Febvre) 1731. 572.

17 De Levens der Heiligen voor ieder dag van 't jaer. met Oeffeningen en Gebeden

getrokken uit de levensbeschrijvingen der Heiligen usw. Tweede Deel, Keulen 1738.
103.

18 Algemeyne Onderwysingen met Vragen en Antwoorden. by welke in het kort
door de H. Schrifture, en door de Over-leveringe uytgeleyt worden, de Historie en
Leer-stucken van 't Christelijk Geloof en zeden. de Sacramenten. de Gebeden, de

Ceremonien. en het gebruyk van de Kerke, usw.. Gent (Cornelis Meyer) 1714.

74



Maria in der niederländischen altkatholischen Kirche

sei. Im sog. Katechismus von Neapel19 aus dem Ende des 18. Jahrhunderts,

der in der Utrechter Kirche des 19. Jahrhunderts wichtig wird,
erfährt Maria relativ wenig Aufmerksamkeit; sie hat nur einen Platz im
Zusammenhang mit der Inkarnation und in der Auslegung des Gebets «Ave
Maria». Ähnlich wird auch im späteren 19. Jahrhundert über das Thema
wenig gesprochen: Man beschränkt sich, wie schon erwähnt, in den Texten

auf die vielen, für die Gläubigen beispielhaften Tugenden der heiligen
Magd Maria20.

Der Introitus, eine Bearbeitung des gregorianischen «Gaudeamus

omnes», spricht auch 1910 einfach über die Aufnahme in den Himmel. Die
Epistellesung aus Jesus Sirach ist traditionell wie zu jener Zeit auch in
Deutschland; die Schweiz hatte hingegen schon seit 1879 eine andere

Lesung (Apg 1,10-14). Die Evangelienlesung ist ebenfalls traditionell (Lk
10,38-42): «Maria hat das Bessere gewählt»21. Dass dieses Evangelium
nicht geändert wurde, hatte wahrscheinlich seinen Grund in der Befürchtung,

Neuerungen einzuführen beschuldigt zu werden. Das Gabengebet
schliesslich sagt traditionell aus, dass Maria nach der Art allen Fleisches

von hier geschieden und jetzt in der himmlischen Herrlichkeit unsere
Fürbitterin ist. Der spätere Bischof von Haarlem, J. Jacobus van Thiel, hat

noch einen Vorschlag gemacht, eine Bitte an Gott zu formulieren, dass

auch unser Sterben auf Erden zu einem Erwachen im Himmel führe. Dies
wurde von Bischof Spit gestrichen: Keine Neuerungen!

Im Messbuch von 1910 gab es nur noch eine der traditionellen
Votivmessen der heiligen Magd. Das Formular war von der Messe der Zeit nach

Pfingsten. Die erste Lesung stammte jedoch aus dem Adventformular. Das

war an sich programmatisch: Maria ist durch Gottes Gnade die Mutter des

Erlösers. Ich nehme an, dass dieses Formular sehr wenig benutzt worden
ist.

19 Kort Begrip der Christelyke Onderwyzing of Napelsche Catechismus. Opge-
draagen aan de Koninglyke Princessen der Beide Sicilien. Utrecht (Schelling) 1804.

20 Erst das Messbuch von 1993 hat das Fest im Anschluss an die orthodoxen
Kirchen «Ontslapen van de H. Maagd Maria» (Entschlafen der heiligen Magd Maria)
genannt. Der alte, einfachere Name «Maria-Hemelvaart» hat sich aber in der Praxis bis

heute erhalten.
21 Maria ist hier aber bekanntlich die Schwester von Martha! Deshalb hatte die

Schweizer Kirche Lk 11.27-28 gewählt. Diese Perikope wurde übrigens im frühen

Mittelalter in der westlichen Kirche als nähere Erklärung an die Lesung über Maria
und Martha zugefügt. Die deutsche Kirche hatte, wie bei allen Marienfesten.
Lk 1.26-38 (Verkündigung des Herrn) als Evangelium.

75



Wietse van der Velde

Vesperboek 1909

Im Vesperbuch von 1909 wurde für die Marienfeste eine Auswahl aus den

traditionellen Antiphonen und den alten Hymnen aufgenommen, Letztere
in der Übersetzung eines reformierten Pfarrers aus dem 19. Jahrhundert,
Dr. Roelof Bennink Janssonius (1817-1872). Dieser hatte 1841 eine

Dissertation über die Utrechter Kirche geschrieben: später war er mit dem
altkatholischen Pfarrer von Den Haag, Cornelis Van Vlooten, befreundet.

Eine auffallende Neuerung in den Vespern an Sonn- und Feiertagen
war, dass die Marienantiphonen (z.B. «Regina coeli»), die traditionell
zum Abschluss gesungen wurden, gestrichen waren. Nur an Ostern wurde
das «Regina coeli laetare» beibehalten. Bemerkenswerterweise wurde

«Königin des Himmels» aber in «Mutter des Herrn» geändert. Das ist auch

jetzt noch der Fall.

3. Maria in Kunst und Devotion

In den Jahren zwischen den beiden Weltkriegen wurden auch viele anderen

Neuerungen in der holländischen Kirche (Synode, Aufhebung des

obligatorischen Priesterzölibats usw.) durchgeführt. Damals schauten viele
Priester für bestimmte Ansichten, z.B. in der Frage nach der Marienverehrung,

nach Deutschland und in die Schweiz. Einige von ihnen, aber auch

Laien, waren ziemlich rationalistisch und distanzierten sich von der

althergebrachten katholischen Liturgie und Spiritualität.
Das war der Grund, dass 1926 in Leiden die alte Marienstatue nicht in

die neue Pfarrkirche mitgenommen, sondern an das Stadtmuseum
verkauft wurde. In der neuen Kirche sind die Wände vom Künstler Chris
Lebeau mit etwa 365 Figuren bemalt, aber die Mutter des Herrn ist nicht
unter ihnen. 1928 erhielt in der neuen Pfarrkirche von Amersfoort ein
Gemälde mit der Krönung Mariens im Himmel - aus einem Zyklus von
vier Darstellungen des Marienlebens - keinen Platz mehr, und auch die
Überbleibsel der mittelalterlichen Marienstatue wurden wie gesagt nicht
mehr in der Kirche aufbewahrt.

Damals wurde der Satz «Wir glauben nicht an den Papst und an Maria»
das knappe Glaubensbekenntnis für viele Altkatholiken. Aber auch in diesen

Jahren wurde dennoch, so scheint mir, in jeder Pfarrkirche noch immer
das Fest des 15. August gefeiert. Dies bot zudem die Gelegenheit, in der
Sommerzeit das Kirchensilber mal wieder zum Vorschein zu holen.

76



Maria in der niederländischen altkatholischen Kirche

In den späten 1930er Jahren setzte aber auch schon eine Reaktion ein,
so etwa in Gestalt einer auch gesellschaftlich engagierten Laienbewegung

- es waren hauptsächlich junge Männer-, die ein eigenes Blatt
«Katholiek Réveil» herausgaben. Nach dem Zweiten Weltkrieg, als immer
mehr evangelische Christen den Weg zur altkatholischen Kirche fanden,
wurde gerade in diesen Kreisen auch eine neue Marienfrömmigkeit sichtbar.

In Amerfsoort kam 1951 der Wandschrank mit den Überbleibseln der
Marienstatue in die Kirche zurück, wurde aber zuerst noch hoch über einer
Tür deponiert. Erst in meiner Amtszeit in Amersfoort wurde 1988 der
Wandschrank - wie oben gesagt - wieder für alle sichtbar aufgestellt, und
zudem wurde das Gemälde mit der Marienkrönung (das 1928 aus der
Kirche entfernt worden war) aus dem Museum wieder in die Kirche
zurückgebracht.

4. Schritte zur liturgischen Erneuerung

Bereits 1942 wurde ein neues Gesangbuch22 herausgegeben. Neben
Marienliedern für Maria Lichtmess (das traditionelle «O Maria, gij die he-

den» Nr. 206) und Maria Himmelfahrt («Stralend praalt in hoogste schoon-
heid» Nr. 212) gab es auch drei allgemeine Marienlieder. Genauso viele
waren auch im Gesangbuch vorhanden, das 1912 als Begeleitbuch für die
neue Liturgie publiziert worden war23. Der Text des Liedes für Maria
Himmelfahrt ist jetzt aber gekürzt und stark verändert: Er ist «entbarockisiert»,
aber dadurch nicht besser geworden.

1956 wurde ein neues Gebetbuch publiziert24. Es war anonym erschienen,

aber alle wussten, dass der Verfasser Engelbertus Lagerwey, der

Bischof von Deventer, war. Viele Heiligenfeste - speziell die von
Nationalheiligen - hatten ein eigenes Gebet. Maria hatte deren drei. Das Fest

vom 2. Februar hatte gemäss seiner doppelten Bezeichnung sogar zwei
Gebete: eines mit dem Thema der Darstellung Jesu im Tempel; das andere

mit dem der Reinigung Marias. In diesem zweiten Gebet ist davon die

Rede, dass auch das reinste Wesen noch Makel hat (also keine Unbefleckte

Empfängnis!); Maria wird unsere Mutter genannt, die uns von ihrem

22 Gezangboek ten dienste van de Oud-Katholieke Kerk van Nederland. Naarden

(Nirota),1942.
23 Katholiek Gezangboek ten dienste van de Oud-Katholieke Kerk van Nederland,

Rotterdam (Reisberman Jr.) 1912; Nachdruck: o.O. 1922.
24 Gebedenboek, De Bilt (Patist & Zn.) 1956, 33, 34 und 75.

77



Wietse van der Velde

Sohn geschenkt wird. Das Fest vom 15. August heisst einfach Maria
Himmelfahrt. Nach der Ablehnung des römisch-katholischen Dogmas von
1950 - am Hirtenbrief des niederländischen Episkopats, in dem diese Lehre

ausführlich abgelehnt wurde, hatte Lagerwey mitgearbeitet - hätte man
eher den Namen Maria Heimgang oder etwas Ähnliches erwartet. Die
Gläubigen freuen sich, so heisst es im Gebet, über die Aufnahme der Mutter

des Herrn in den Himmel, deren vorbildliches Leben mit einem seligen
Sterben gekrönt wurde. Lagerwey führt weiter aus, dass Maria nicht nur
als Schmerzensmutter am Kreuze ihres Sohnes gestanden, sondern sich
auch an seiner Auferstehung erfreut habe. Das Gebet zum Fest Maria
Geburt schliesslich sagt poetisch, dass wir an diesem Tag das Morgenrot der

Tage des Heils aufleuchten sehen. Lagerweys Aussagen über Maria sind
nicht mehr wie im 19. Jahrhundert moralistisch, sondern eher dogmatisch
ausgerichtet.

Anfang der 1960er Jahre wurde in der Pfarrkirche zu Amsterdam die

ehemalige Taufkapelle zu einer Marienkapelle mit einer kleinen
Marienstatue umgestaltet. Eine revolutionäre Neuerung, die vom damaligen
Pfarrer und Liturgiedozenten Cor Toi initiiert wurde.

In den späten 1970er und in den 1980er Jahren wurde vom Bund
altkatholischer Frauen die Gestalt Marias auf Tagungen und Retraiten eigens
thematisiert. Die aufkommende feministische Theologie hatte Maria in
diesen Frauenkreisen zu einem neuen Identifikationsmodell gemacht. Bei
meiner Priesterweihe 1984 erhielt ich vom Frauenverein meiner Gemeinde

eine sehr schöne, von einer Klosterfrau gefertigte Marienstatue. In
einigen unserer Pfarrkirchen ist an bestimmten Tagen das Angelusläuten
wieder eingeführt worden; an der Utrechter Kathedralkirche geschieht
dies seit 1989 jeden Tag.

5. Die liturgische Erneuerung in der Gegenwart

1990 erschien ein neues Gesangbuch25. Es gibt darin fünf spezifische
Marienlieder. Drei davon haben die Verkündigung zum Thema (Nr. 691-693).
Eines hat den Titel «Ave Maria» (Nr. 690), und das andere ist ein
mittelalterliches Lied, das im Lob des aus Maria entsprossenen Sohnes endet

25 Gezangboek van de Oud-Katholieke Kerk van Nederland, in opdracht van het

Collegiaal Bestuur samengesteld door de Bisschoppelijke Commissie voor de Liturgische

Muziek en de Bisschoppelijke Commissie voor de Liturgie. Hilversum (Gooi en

Sticht) 1990.

78



Maria in der niederländischen altkatholischen Kirche

(Nr. 689). Die traditionellen Marienlieder (vier im Gesangbuch von 1942)
sind nicht mehr aufgenommen worden. Das Devotionelle hat also wenig
Chancen bekommen. Im spezifisch liturgischen Teil (z.B. Hymnen,
Antiphonen für das «Magnificat» und Festtagspsalmen für die Tagzeiten) ist
Maria relativ besser repräsentiert.26 Auch ist jetzt neben dem «Regina caeli»

wieder eine der drei anderen traditionellen Marienantiphonen
aufgenommen worden. Das «Salve Regina» war auch schon neu übersetzt worden,

es wurde dann aber aus dogmatischen Gründen (die Bitten würden
die Einzigartigkeit Christi verdunkeln) von der liturgischen Kommission
abgelehnt (ich selber war damals der entschiedenste Gegner, was ich
jetzt bedauere). Als Ersatz gibt es eine gregorianische Antiphon «Ave
Maria»27

Der im alten Gesangbuch vorhandene Gesang für Maria Himmelfahrt,
der eine beliebte Melodie aufwies, wurde wegen seines problematischen
Inhalts gestrichen. Es wurde aber bald als ein Manko empfunden, dass es

nun kein eigenes Lied für dieses Fest mehr gab. Deshalb wurde für den

Appendix, der 2006 erschien, auf Bitten der liturgischen Kommission von
Koenraad Ouwens ein neues Lied für Maria Heimgang (Nr. 976) geschaffen.

Es fängt an mit den Worten: «Ein Leben lang blieb sie treu.» Die
Verkündigung und Maria am Fuss des Kreuzes sind auch jetzt wieder
präsent. Vom Tode Marias wird gesungen, dass der zweite Adam, Erster
Sohn einziggeborener Sohn des Vaters) seine Mutter nach ihrem Tode

emporgehoben und ihre Seele im Frieden des Vaters geborgen hat. Jetzt

lobpreisen sie die Engel, und wir sehen Maria im Himmelreich wie eine
Fürstin. Das Lied endet mit der Bitte, dass Maria, unsere Mutter, als Tochter

im Vaterhaus unsere Fürbitterin sein möge.
Das Messbuch von 199328 hat besonders zum Fest Maria Heimgang

einige wichtige textliche Änderungen eingeführt. Der Introitus folgt nicht
mehr «Gaudeamus omnes» (wo die Engel jauchzen über die Aufnahme
Marias in den Himmel), sondern «Salve, sancta parens» («du gebarst den

König, der Erde und Himmel ewiglich regieren wird»). Die Erste Lesung

26 Vollständige Vesperformulare für Marienfeste mit eigenen Antiphonen für Psalmen

usw. wie im Vesperbuch 1909 gibt es aber nicht mehr. Solche Formulare müssen

jetzt eigens zusammengestellt werden.
27 Ave-Maria (Nr. 484); Ave regina coelorum (Nr. 485): Regina caeli (Nr. 486).
28 Kerkboek van de Oud-Katholieke Kerk van Nederland. in opdracht van het

Collegiaal Bestuur samengesteld door de Bisschoppelijke Commissie voor de Liturgische
Musiek en de Bisschoppelijke Commissie voor de Liturgie. Baarn (Gooi en Sticht)
1993.

79



Wietse van der Velde

stammt traditionell aus Jesus Sirach, in der die als eine Frau personifizierte
Weisheit geschildert wird. Die Zweite Lesung aus dem 1. Korintherbrief
handelt von der Auferstehung Christi, thematisiert also die christliche
Hoffnung. Das Evangelium ist jetzt das «Magnificat» (Lk 1,45-55). Das Fest hat

jetzt eine eigene Präfation (bislang wurde die vom 25. März benutzt):

«Die Mutter unseres Erlösers ist in den Himmel aufgenommen.
Sie ist das Bild der Vollendung aller irdischen Dinge.
das Bild der Hoffnung, die uns am Leben erhält.
der Hoffnung auf ein glückseliges Sterben und Auferstehen
mit Christus, unserem Herrn.»

Ganz neu ist das Formular vom Fest der Geburt Maria. Die Lesungen sind

Mi 5,1-3 (Vorhersage der Geburt des Messias in Bethlehem); Offb 21,1-7
(Vision vom Wohnen Gottes unter den Menschen) und Lk 1,39^45
(Besuch Marias bei Elisabeth). Das ganze Formular atmet so eine Adventsund

Weihnachtssphäre. Dasselbe ist auch zu sagen von der Votivmesse der

heiligen Magd Maria (Lesungen Jes 7,10-14; Tit 3,4-7; Lk 11,27-28).
Das Fest vom 2. Februar ist eindeutig zum Herrenfest geworden, in der

Gemeindepraxis aber wird der alte Name Maria Lichtmess noch oft
verwendet. Auch das Fest vom 25. März ist jetzt nach Titel und Texten
eindeutig ein Herrenfest, in der Praxis wird es aber wegen der Fasten- und
Osterzeit kaum gefeiert.

Im Ordinarium der Messe wird Maria in 6 von den 12 Eucharistie-
gebeten mehr oder wenig ausführlich genannt. Die Präfation zu Ehren der

heiligen Magd ist neu und hat Elemente aus dem «Magnificat» aufgenommen.

Die jetzige Liturgie sieht in Maria primär die Mutter des Herrn29. Weil
Maria die Mutter des Herrn ist, ist sie die Erste der Heiligen. Als die
Begnadete, die Erste der Heiligen, die jetzt im Reiche ihres Sohnes ist, ist
Maria zugleich auch Bild unserer Hoffnung.

6. Brennende Kerzen vor Mariendarstellungen

In den meisten unserer alten Kirchen gibt es eine grosse Marienstatue.
Sehr oft steht sie sogar im Altarraum und rahmt bisweilen mit einer Statue
des hl. Joseph den Altar (im 17. Jahrhundert ist eine neue Art von Joseph-

29 Der Titel Mutter Gottes wird in den Gebeten selten benutzt, bevorzugt wird
vielmehr Mutter des Herrn oder Magd Maria.

SO



Maria in der niederländischen altkatholischen Kirche

Verehrung aus Frankreich in die Niederlande importiert worden). Maria
trägt oft eine Krone, aber bezeichnenderweise hat sie immer Jesus auf
ihrem Arm: Sie schenkt uns den Christus.

Kerzen vor einer Marienstatue oder einer Marienikone anzuzünden, ist

heutzutage in den meisten unserer Pfarrgemeinden ein akzeptierter Brauch.
Vor 10-15 Jahren wurde dies noch mehrheitlich abgelehnt mit dem Argument:

Das ist römisch. Was jetzt geschieht, kann verstanden werden als

eine Suche nach einem angemessenen Weg der Marienverehrung
zwischen Dogma und Devotion.

Wietse Berend van der Velde (geb. 1953 in Groningen NL), Pfr. Drs. Theologie-
Studium an der Theologischen Universität Kampen und am Altkatholischen
Seminar Utrecht. Nach der Priesterweihe war er Pfarrer von Amersfoort,
Groningen und Rotterdam; jetzt ist er Pfarrer von Den Haag und Delfi, Kanonikus

des Utrechter Metropolitankapitels, Erzpriester von Südholland und seit
1993 Dozent für Kirchengeschichte am Altkatholischen Seminar der Universität

Utrecht.

Adresse: Molenstraat 48, NL-2513 BL Den Haag, Nederland. E-Mail:
wvdv@hetnet.nl.

English Summary

The veneration of the Virgin Mary in liturgy and devotion in the Old
Catholic Church of the Netherlands underwent considerable changes during the

20th century. After the introduction of the liturgy in the vernacular in 1909/1910
the officiai texts did not change. But - as a reaction against the role of Mary
considered as exaggerated in devotion and dogmatics in the Roman Catholic Church
and in line with a 18th and 19th century development - the veneration of Mary was

very often reduced to the keeping of her main festivals. The second half of the 20th

century saw a change: Mary regained a place in the devotional life of many church
members. The place of Mary in liturgy and devotion, however, is not an independent

one, but always one as the Mother of Jesus Christ, the Lord. This is mirrored
in the Kerkboek (1993) and Gezangboek (1990).

81


	Maria in der liturgisch-devotionellen Praxis der niederländischen altkatholischen Kirche von 1900 bis heute

