
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 99 (2009)

Heft: 1-2

Artikel: Maria in altkatholischer Sicht

Autor: Berlis, Angela

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405048

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405048
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Maria in altkatholischer Sicht

Angela Berlis

In diesem Beitrag soll die Auseinandersetzung mit der Dogmenentwicklung

hinsichtlich Marias in der römisch-katholischen Kirche in den beiden
letzten Jahrhunderten beschrieben werden. Der Fokus liegt dabei auf dem

Dogma von 1854. Ziel dieses Beitrages ist, aufzuzeigen, wie stark der
kirchen- und theologiegeschichtliche Hintergrund des 19. Jahrhunderts
bis heute die spirituelle Gefühlslage und die theologische Standortbestimmung

der Altkatholiken bestimmt.

1. Einige Szenen 1844-1856

April 1849, Breslau

Melchior von Diepenbrock (1798-1853)1, Fürstbischof von Breslau, hat
die päpstliche Enzyklika «Ubi primum» vom 2. Februar 1849 erhalten, in
der er wie alle anderen katholischen Bischöfe aufgefordert wird, seine

Meinung zu einer eventuellen Definition der Unbefleckten Empfängnis
Mariens kundzutun2. Diepenbrock weiss, dass Pius IX. am 1. Juni

1 Melchior Diepenbrock studierte zunächst Kameralia (Staatswissenschaften) in

Landshut, seit 1819 Theologie in Mainz, Münster und Regensburg; 1823 Priesterweihe,

1830 Domherr, 1835 Domdechant und 1842 Generalvikar in Regensburg. Diepenbrock

war stark von Johann Michael Sailer beeinfiusst, mit ihm befreundet und ab

1823 bis zu Sailers Tod 1832 dessen persönlicher Sekretär. 1845 Wahl zum Fürstbischof

von Breslau und Erhebung in den persönlichen Adelsstand durch den bayerischen

König, 1846 Konsekration in Salzburg, 1850 Kardinal. Diepenbrock kämpfte
gegen den Deutschkatholizismus und ergriff Massnahmen gegen soziale Probleme
(u.a. Alkoholmissbrauch) und fiir die Verbesserung der Priesterausbildung. Er betätigte

sich auch als geistlicher Schriftsteller. Zu ihm: Joseph Hubert Reinkens, Melchior

von Diepenbrock. Ein Zeit- und Lebensbild, Leipzig (Fernau) 1881; Paul Mai,
Melchior Kardinal von Diepenbrock. Zur 200. Wiederkehr seines Geburtstages, in:
ASKG 56 (1998) 123-148; Manfred Eder, Art. «Diepenbrock, Melchior von», in:

LThK3 3, Freiburg i.Br. (Herder) 1995, 218; Friedrich Wilhelm Bautz, Art. «Melchior

von Diepenbrock», in: BBKL 1, 1990, 1290-1292 (http://www.bautz.de/bbkl/d/
diepenbrock_m.shtml [31.01.2009]).

2 Text der Enzyklika: Augustinus de Roskoväny, Beata Virgo Maria in suo

conceptu immaculata ex monumentis omnium seculorum demonstrata, 13 Bde,
Budapestini (Typ. Athenaei) 1873-1892, hier Bd. IV, 1874, 221-224. Die Antworten der

Bischöfe sind herausgegeben in: Pareri dell'episcopato cattolico, di capitoli, di congre-

IKZ 99 (2009) Seiten 33-66 3 3



Angela Berlis

eine mit Ausnahme des Oratorianerpaters Augustin Theiner ausschliesslich

aus Italienern bestehende Theologenkommission zu dieser Frage
eingesetzt hat3. Diese Kommission, der 19 Konsultoren angehören, ist

keineswegs einer Meinung: eine Minderheit hält die Definition aus theologischen

Gründen für unmöglich; andere Kommissionsmitglieder sind der

Ansicht, eine Definition sei unnötig oder inopportun4. Pius IX., seit 1848

im Exil in Gaeta, ordnet in seiner Enzyklika an, dass die Bischöfe in ihren
Bistümern öffentliche Gebete abhalten, und bittet sie, den Stand der
Verehrung bei Klerus und Volk mitzuteilen; ferner, ob in ihren Bistümern der
Wunsch nach einer definitiven Entscheidung des Apostolischen Stuhls
bestehe. Ausserdem sollten sie ihre eigenen Wünsche und Gedanken
äussern5. Pius IX. ist nicht nur ein Befürworter der Definition, sondern auch

derjenige, der diese seit dem Mittelalter kontrovers diskutierte, jedoch
nicht zuletzt aus (kirchen-)politischen Gründen ausgesetzte Diskussion
nunmehr zu einem Abschluss bringen möchte6. Dabei geht es ihm nicht
nur um Frömmigkeit und Glauben7, sondern um gewichtige kirchenpolitische

Interessen - Motive, von denen auch seine Selig- und Heiligsprechungen

zeugen.8

gazioni, di università, di personaggi ragguardevoli, ecc.ecc. sulla definizione dogmatica

deirimmaculato Concepimento della B.V. Maria, rassegnati alla Santità di Pio IX
P.M. in occasione della sua enciclica datta da Gaeta i 2 febraio 1849, 10 Bde, Rom

(Tipi della Civiltà Cattolica) 1851-1854. Bei Roskovany sind diese Briefe nicht
vollständig abgedruckt.

3 Vgl. Gerhard Müller, Die unbefleckte Empfängnis Mariens im Urteil päpstlicher

Ratgeber 1848-1852, in: ZKG 78 (1967) 300-339.
4 Vgl. Ulrich Horst, Das Dogma von der Unbefleckten Empfängnis Marias

(1854). Vorgeschichte und Folgen, in: Manfred Weitlauff (Hg.), Kirche im 19.

Jahrhundert, Regensburg (Pustet) 1998, 95-114, hier 106-109.
5 Roskovany, Maria, IV (wie Anm. 2), 223.
6 Zur Diskussion vgl. Horst, Dogma (wie Anm. 4).
7 Weitlauff weist auf den Zusammenhang hin zwischen der ausweglosen politischen

Lage des Papstes im Jahr 1847/48 und seiner Zuversicht, in der unbefleckt
empfangenen Maria eine umso machtvollere Schutzherrin zu erhalten: Manfred
Weitlauff, Die Dogmatisierung der Immaculata Conceptio 1854) und die Stellungnahme

der Münchener Theologischen Fakultät, in: Georg Schwaiger (Hg.), Konzil
und Papst. Historische Beiträge zur Frage der höchsten Gewalt in der Kirche. FS

Hermann Tüchle, Paderborn (Schöningh) 1975, 433-501, hier 443f.
8 Vgl. Stefan Samerski, «Wie im Himmel, so auf Erden»? Selig- und Heiligsprechung

in der Katholischen Kirche 1740 bis 1870, Stuttgart (Kohlhammer) 2002;
Angela Berlis, The Politics of Representation: Prussian Monarchy and Roman Catholic
Church in the Making of Saints During the 19th Century, in: Willem van

34



Maria in altkatholischer Sicht

Was soll Melchior Diepenbrock antworten? Er ist gegen die Definition
der Unbefleckten Empfängnis, doch wie kann er das formulieren? Denn
neben theologischen spielen auch nichttheologische Faktoren eine Rolle,
wie aus folgender Bemerkung deutlich wird:

Herr Domdech. Ritter9, mit dem ich gestern auch darüber sprach, äusserte, die
Facultät könne sich nicht wohl dagegen erklären, ohne sich neuerdings dem
Verdachte des Hermesianismus auszusetzen.10

Nach der Besprechung mit Ignaz Ritter sieht Diepenbrock von seinem
Plan, die Breslauer Theologische Fakultät um ein Gutachten zu bitten, ab

und erteilt stattdessen dem Dogmatikprofessor und Domherrn Johannes

Baptista Baltzer (1803-1871)11 den Auftrag, ein theologisches Gutachten

Asselt u.a. (Hg.), Iconoclasm and Iconoclasti. Struggle for Religious Identity (Jewish
and Christian Perspectives Series 14), Leiden (Brill) 2007. 387-^-05.

9 Ignaz Ritter (1787-1857), Kirchenhistoriker, 1821 Prof. für Kirchengeschichte
und Patrologie in Bonn, ab 1830 Prof. fiir Kirchengeschichte in Breslau, wo er auch

Dogmatik. Pastoral und Homiletik las und mehrfach Dekan der Fakultät und 1835-36
Rektor der Universität war. Verteidiger von Georg Hermes auch nach dessen Verurteilung

(1835). 1840 Wahl zum Kapitularvikar des Breslauer Domkapitels, 1843-1844
Generalvikar, ab 1846 Domdechant. Abgeordneter der 1. Kammer zu Berlin (1849),
Mitglied des Erfurter Unionsparlaments (1850). Vgl. Michael Schaich, Art. «Ritter,
Joseph Ignaz», in: BBKL 8, 1994,414-417 (http://www.bautz.de/bbkl/r/ritterj_i.sht-
ml [31.01.2009]).

10 Kardinal M. von Diepenbrock an J.B. Baltzer, Breslau, 23. April 1849, in: DtM 5

(1874) 261f. Auch abgedruckt bei Ernst Melzer, Johannes Baptista Baltzers Leben,
Wirken und wissenschaftliche Bedeutung, auf Grund seines Nachlasses und seiner

Schriften, Bonn (Neusser) 1877, 345-348, hier 346. Ebenfalls im Gutachten der
Münchener Fakultät (s.u.) wird ausdrücklich auf die mögliche Reaktion der Hermesianer

hingewiesen. Abgedruckt bei Weitlauff, Dogmatisierung (wie Anm. 7), 500. - Georg
Hermes (1775-1831) beschäftigte sich in seiner philosophisch und fundamentaltheo-

logisch ausgerichteten Theologie nur marginal mit Maria, blieb dabei strikt beim
biblischen und altkirchlichen Befund und erwähnt sie im Rahmen der Christologie. Vgl.
Joseph Schumacher, Art. «Hermes», in: Remigius Bäumer/Leo Scheffczyk
(Hg.), MarL 3, St. Ottilien (Eos) 1991, 153f. Dass immer wieder die Hermesianer als

mögliche Gegner einer Definition genannt werden, hängt m.E. damit zusammen, dass

sie die kritische Richtung innerhalb der Theologie in Deutschland versinnbildlichten,
die erwattungsgemäss aus historischen und dogmatischen Gründen einer Definition
ablehnend gegenüberstehen würde.

11 Vgl. Friedrich Wilhelm Bautz, Art. «Baltzer, Johannes Baptista», in:

BBKL I, 1990, 361 (http://www.bautz.de/bbkl/b/baltzerj_b.shtml [31.01.2009]);
Angela Bereis, Johannes Baptista Baltzer, in: Historischer Verein Andernach
e.V. (Hg.), Andernacher Annalen 6 (2005/2006), Andernach 2004, 141-161.

35



Angela Berlis

auszuarbeiten.12 Ihm gegenüber äussert Diepenbrock seine Ansichten in
einem eilig verfassten Schreiben vom 23. April 1849. Am Anfang verweist
er auf die unübliche Art der Befragung: Die Bischöfe seien gebeten worden,

sich über die fromme Gesinnung des Volkes zu äussern. Das «pie
creditur» habe jedoch «niemals ein Dogma constituirt»13. Diepenbrock
konzentriert die Problematik der Definition auf folgende zwei Punkte: das

fehlende Zeugnis von Schrift und Tradition und die Zeitverhältnisse. Zu
Schrift und Tradition bemerkt er, dass beide in dieser Frage keinen
Aufschluss gäben. Neue Offenbarungen schieden aus14, die Kirche habe die

Frage bisher in dubio gelassen «trotz der sorgfältigen Ausbildung ihrer
Lehre über die Person Christi und über die Würde der jungfräulichen
Mutter»15. Ausserdem bestehe weder eine innere noch eine äussere

Nötigung. Auf die Zeitverhältnisse geht der Kardinal in seinem Schreiben
ausführlicher ein: Die Kirche solle sich in dieser Zeit allgemeiner politischer
und sozialer Umgestaltung mit anderen Fragen beschäftigen. Diepenbrock
befürchtet die Kritik der kirchenfeindlichen Presse: Statt grösserer Ehre
sei durch ein neues Dogma eher eine «neue Verunehrung der Hl. Jungfrau»16

zu erwarten. Für die Erbauung der Gläubigen erwartet er sich von diesem

Dogma nicht sonderlich viel. Er verweist auf dessen delikaten Charakter.
Seine Erklärung von der Kanzel könne leicht unschicklich ausfallen. Diese

Bemerkung zeigt die zeitgenössischen Schwierigkeiten, über körperliche

oder gar sexuelle Angelegenheiten - «Generationsgeheimnisse»17
nennt Diepenbrock sie - öffentlich zu reden. Insbesondere für Deutschland

hält Diepenbrock die Angelegenheit für höchst bedenklich; im
Ursprungsland der Reformation liege die «vagina errorum», gerade hier
müsse der Protestantismus besiegt werden. Anlässe für Missverständnisse
mussten hier vermieden werden.

Diepenbrocks Sicht Marias - die Mutter ist auf den Sohn bezogen -
wird im folgenden Zitat deutlich:

12 Vgl. Reinkens, Diepenbrock (wie Anm. 1), 442.
13 Im Folgenden zitiert nach Melzer. Baltzers Leben (wie Anm. 10), 346-348,

hier 346.
14 Als Begründung führt Diepenbrock den Spruch von Papst Stephan aus dem

3. Jh. an: «Nil innovetur, nisi quod traditum est». Ebd.
15 Ebd.
16 A.a.O.. 347.
17 Ebd.

36



Maria in altkatholischer Sicht

«Dass die Würde und Ehre der Hl. Jungfrau durch den Ausspruch der immaculata

Conceptio auch in der Meinung der Gläubigen (denn in der historischen
Thatsache wie in der Ehre, die ihr die Himmlischen erweisen, wird dadurch
selbstredend nichts anders) erhöhet werde, kann, wohlerwogen, nicht einmal
zugegeben werden. Denn fehlt ihr der fomes peccati ad agonem relicta [der
zum Kampf verbliebene Sündenz.under], so fehlt auch der Anlass zum Kampfe
und das persönliche Verdienst des Mitkämpfens mit der Gnade gegen die
Versuchung; auch nicht die Würde Christi als Mensch fordert diese unnatürliche
Bevorzugung seiner jungfräulichen Mutter. Denn von ihm als Quellpunkt geht
ja alle ihre Würde aus; er hat von ihr keine zu empfangen, sondern nur zu
geben. Und wenn es Ihn in dieser Hinsicht nicht herabsetzt, sondern erhebt, dass

Er die Hure Rahab und den Ehebrecher David zu seinen Ahnen zählt, so kann
keine Nöthigung vorhanden sein, seine Mutter von dem allgemeinen Gesetz
der Erbsündhaftigkeit auszunehmen, welches er in seinen Folgen, nicht aber
in seiner Quelle aufzuheben gekommen ist; nur Seine eigene Conceptio sine
semine viri [Empfängnis ohne männlichen Samen] steht über der Natur. Diese
wird gemindert in ihrer Bedeutung, wenn sie nicht als die einzige Ausnahme
oder vielmehr als das einzige normale Factum dieser Art dasteht.»18

Johannes Baptista Baltzer, einer von mehreren Rheinländern, die es wegen

der anti-güntherschen Luft im Kölner Erzbistum nach Schlesien
verschlagen hat, unterscheidet in seinem Gutachten streng zwischen Dogma
und Schulmeinung (die, wenn nicht in den Quellen der Offenbarung
begründet, scharf abzuweisen ist)19. Aufgrund der Hl. Schrift und des
katholischen Traditionsprinzips sei es unmöglich, in der frommen Meinung ein

Dogma zu finden.20

18 A.a.O.. 347-348.
19 Vgl. a.a.O.. 345. Baltzer hatte bei seinem Aufenthalt in Rom, wo er zur

Verteidigung Anton Günthers war, aus seiner Ablehnung einer dogmatischen Fixierung der
unbefleckten Empfängnis (die damals noch nicht erfolgt war) keinen Hehl gemacht.
Pius IX. fühlte sich durch den deutschen Gelehrten, der das höfische Höflichkeitszere-
moniell nicht einhielt, vor den Kopf gestossen, wie J.F. von Schulte 1854 in seinem

Tagebuch festhielt. Vgl. Johann Friedrich von Schulte, Lebenserinnerungen,
Giessen (Roth) 1908. Bd. 1. 45.

20 Baltzers Darlegung ist der des Dogmatikers Giovanni Perrone S.J. diametral

entgegengesetzt. Perrone setzte auf das Bewusstsein der Kirche, gespiegelt in der

liturgischen zeitgenössischen Praxis, nicht jedoch auf den Rekurs auf Schrift und Kirchenväter.

Damit ging er von der Nichtnotwendigkeit der Tradition aus. Perrones Schrift
«De immaculato Beatae Mariae Virginis conceptu» erschien 1847 in Rom (2. Aufl.
1848, Münster; erw. Fassung Rom. 1855) und kam 1849 in deutscher Übersetzung
heraus: J. Perrone, Ist die unbefleckte Empfängniss der seligsten Jungfrau Maria
dogmatisch definirbar? Aus dem Lateinischen von August Dietl und Bernhard Schels,

Regensburg (Manz) 1849. Die 2. Aufl. erschien 1855 unter dem Titel «Abhandlung

37



Angela Berlis

Diepenbrock schickt seine auf Baltzers Gutachten gestützte Antwort
am 24. Dezember 1849 an den Wiener Nuntius Michele Viale Prelà

(1798-1860)21. In seinem auf Französisch geschriebenen Brief22 gibt er
mehrere Vorbehalte an: für den Aussenbereich den Anstoss, den ein neues

Dogma bei Protestanten, v.a. bei konversionswilligen, erregen könnte; im
Innern ein Wiederaufflammen des theologischen Schulstreits, sich entzündend

an der delikaten Frage der Unfehlbarkeit des Papstes23, den zu
erwartenden Widerstand unter zumindest einem Teil des Klerus gegen eine
derartige Dogmatisierung24; das bisherige Prinzip, Dogmen nur im Fall von
Streit und gefährlichen Irrtümern zu verkünden25, nicht jedoch, weil eine

Frömmigkeitspraxis bestehe. Freundlich, aber bestimmt warnt Diepenbrock,

von einer Definition sei keine Erbauung oder ein neuer Impuls für
die Frömmigkeit im katholischen Volk zu erwarten, sondern nur «troubles,
scissions, scandales, et perturbations au dehors et au dedans»26. Er endet

mit «Dixi et salvavi animam meam!» und einem Weihnachts- und Neu-

jahrsgruss27.

über die dogmatische Definition der Unbefleckten Empfängniss der seligsten Jungfrau
Maria». Der Papst hatte die Schrift durch ein Breve vom 25. Oktober 1847 (in der

deutschen Ausgabe am Anfang wiedergegeben, ebd., X-XII) gleichsam approbiert.
Vgl. Weitlauff, Dogmatisierung (wie Anm. 7), 442 und 446.

21 Vgl. a.a.O., 457.
22 Vgl. Pareri II (wie Anm. 2), 465^167. Eine Zusammenfassung des Inhalts bei

Weitlauff, Dogmatisierung (wie Anm. 7), 457f.
23 «Dans l'intérieur, dans les écoles de théologie la guerre séculaire, appaisée avec

tant de peine, s'enflammerait de nouveau; le point si délicat de l'infaillibilité du Pape

lui donnerait un surcroît de matière combustible». Vgl. Pareri II (wie Anm. 2), 466.
24 Diepenbrock nennt hier ausdrücklich die rheinischen Provinzen, Baden und

Böhmen.
25 «L'histoire prouve, que jusqu'ici le Saint Siège n'a donné des décrets dogmatiques,

que pour appaiser des luttes et des contestations polémiques et scandaleuses, ou

pour réprimer des erreurs dangereuses. Dans le cas présent, ni l'une ni l'autre de ces

raisons n'est visible; c'est un pur motif de piété, de dévotion, qui ferait agir; motif très-

beau, très-précieux aux yeux de Dieu et de toute âme fidèle; motif qui peut aussi être

fondé, pour certains pays et certains peuples, dans le fruit à espérer; mais qui pour nos

pays, est contrebalancé par des considérations majeures, qui laissent apercevoir les

plus grandes dangers pour l'Eglise, dans la prononciation d'un tel décret.» Vgl. Pareri

II (wie Anm. 2), 467.
26 Pareri II (wie Anm. 2), 467.
27 Ebd.

38



Maria in altkatholischer Sicht

Von den 603 Bischöfen, die auf Pius' Aufforderung reagierten (172
taten es nicht), befürworteten 546 die Definition der pia sententia, die
anderen sprachen sich mit unterschiedlichen Begründungen und Bedenken

dagegen aus28. Die meisten Respondenten gaben - unabhängig vom
Inhalt ihrer Stellungnahme - in vorauseilendem Gehorsam an, sie würden
sich in jedem Fall dem Papst unterwerfen29. Unter diesen Umständen ist
das Votum der Münchener Fakultät interessant: Der Münchener Erzbischof

Karl August von Reisach (1800-1869), selbst ein überzeugter
Anhänger der Unbefleckten Empfängnis, hatte es angefordert. Es fiel negativ
aus30: Bei aller Wertschätzung der pia opinio sei eine Definition nicht nur
inopportun, sondern schlichtweg theologisch unmöglich, da sie weder in
der Hl. Schrift noch in der apostolischen Tradition gründe. Das Gutachten,
das sich auch mit der «revelatio implicata» des römischen Dogmatikers

28 Vgl. Siegfried Gruber, Mariologie und katholisches Selbstbewusstsein. Ein
Beitrag zur Vorgeschichte des Dogmas von 1854 in Deutschland, Essen (Ludgerus)
1970, 26-44 (Überarb. Fassung seiner in Anm. 63 genannten Dissertation); Gerhard
Müller, Die Immaculata Conceptio im Urteil der mitteleuropäischen Bischöfe. Zur
Entstehung des mariologischen Dogmas von 1854, in: KuD 14 (1968), 46-70.

29 So etwa der römische Dogmatikprofessor Filippo Cossa, der eine ausgezeichnete
kritische theologische Stellungnahme abgab hinsichtlich der Voraussetzungen eines

Dogmas und der fehlenden Stichhaltigkeit der Argumente der Befürworter der

Dogmatisierung. am Ende jedoch erklärte, er sei bereit, es «im Glauben» anzunehmen.:

vgl. Weitlauff, Dogmatisierung (wie Anm. 7), 448-450. Ähnlich auch der Erzbischof

von Paris, Dominique-August-Marie Sibour (1792-1857), der schrieb, eine
fromme Meinung könne nicht als Wahrheit des Glaubens definiert und folglich als

heilsnotwendig auferlegt werden, sich danach jedoch unter «das unfehlbare Urteil des

Stellvertreters Jesu Christi» beugte. Vgl. Pareri III (wie Anm. 2), 310f. (zitiert nach

Weitlauff, Dogmatisierung [wie Anm. 7], 454).
30 Vgl. zum Hergang a.a.O., 460-471 ; der Text des Gutachtens findet sich a.a.O.,

496-501. Weitlauff bemerkt, dass es keinen Hinweis darauf gebe, dass Reisach das

Gutachten nach Rom geschickt habe, vermutet aber, es sei nicht geschehen (a.a.O.,

470f.). Auch Reisachs Stellungnahme gibt darüber keinen Aufschluss, da Reisach das

Gutachten noch nicht vorlag, als er dem Papst antwortete. Er kündigte darin lediglich
die Zusendung an: «Doctorum hominum opinionem eo explorare studui, quod facul-
tatem theologicam Monacensem hae de re interrogavi, cuius responsum Sanctitati
Tuae transmittere non tardabo.» Vgl. Pareri II (wie Anm. 2), 416f., hier 417. - Auch
die Tübinger Theologische Fakultät hatte ein negatives Gutachten erstellt, das der
Bischof von Rottenburg, Joseph von Lipp (1795-1869), jedoch nicht nach Rom sandte.

Vgl. Johannes Friedrich, Ignaz von Döllinger. Sein Leben auf Grund seines schriftlichen

Nachlasses dargestellt, Bd. III, München (Beck) 1901, 134. Das Votum ist bisher

nicht auffindbar, vgl. Horst, Dogma (wie Anm. 4), 107.

39



Angela Berlis

Giovanni Perrone S.J. (1794-1876)31 auseinandersetzt, ist Manfred Weitlauff

zufolge «ein sprechendes Dokument für die beginnende Polarisie-

rung zwischen einer sogenannten deutschen und einer sogenannten
römischen Theologie»32. Das Gutachten plädierte dafür, den Gegenstand «dem
frommen Gefühl und dem impliziten Glauben eines jeden [zu überlassen],
damit im Notwendigen Einigkeit, im Zweifelhaften Freiheit und in allem
die Liebe herrsche»33. Eine zeitweilig geplante - kritische - Versammlung
von Theologen zu dieser Frage, gegebenenfalls mit ein paar Bischöfen,
kam nicht zustande34.

31. Januar 1854

Der Münchener Kirchenhistoriker Ignaz von Döllinger ist kein Anhänger
der Unbefleckten Empfängnis35. Friedrich Michelis, damals am «Semina-
rium Theodorianum» in Paderborn lehrend, wendet sich an Döllinger und
bittet ihn um eine Stellungnahme gegen die Unbefleckte Empfängnis. Am
31. Januar 1854 erklärt Döllinger ihm in einem Brief, warum er von der

Veröffentlichung einer Schrift dagegen absieht: die deutsche Theologie
insgesamt stehe (wegen Georg Hermes, Johann Baptist Hirscher, Leopold

31 S.o. Anm. 20.
32 Weitlauff, Dogmatisierung (wie Anm. 7). 466.
33 «Credimus quidem. multa de regno Dei esse subobscure revelata, quae tarnen,

cum non sint necessaria fidei divinae objecta relinquantur pio unus cujusque affectui
ac fidei Catholicorum implicitae. ut sit in necessariis unitas. in dubiis libertas et in
omnibus Caritas.» A.a.O.. 499.

34 Vgl. Friedrich, Döllinger III (wie Anm. 30). 135.
35 In seinen Lebenserinnerungen erzählt der Priester und Theologe Franz Lorinser

(1821-1893) von seiner Promotion am 17. Mai 1844 in München: «Dasselbe [das
Tridentinische Glaubensbekenntnis] war in einem alten Buche auf Pergament sehr

sauber geschrieben und nach den alten Statuten der Münchner katholischen Universität

auch demselben schliesslich noch der Passus beigefügt, dass sich der Doktorandus
verpflichte, die unbefleckte Empfängnis der Mutter Gottes stets zu glauben und gegen
alle Gegner derselben zu vertheidigen. Als ich an diesen Passus kam. hielt mich
Döllinger zurück und flüsterte mir zu. dass ich dies zu überschlagen habe. Nachdem ich

jedoch von dem Inhalt dieses verfänglichen Passus Kenntniss genommen hatte, liess

ich mich nicht abhalten, dies Versprechen meinem Glaubensbekenntniss freudig
hinzuzufügen, was denn auch stillschweigend hingenommen werden müsste.» Vgl.
Franz Lorinser, Aus meinem Leben. Wahrheit und keine Dichtung. II: 1841-1844.
Regensburg (Manz) 1891. 556. (zitiert nach Horst. Dogma [wie Anm. 4|. 113. Anm.
32. Vgl. auch Woiciech Wysocki, Art. «Lorinser. Franz» (http://www.bautz.de/bbkl/l/
lorinserj.shtml [12.08.2008]).

40



Maria in altkatholischer Sicht

Schmid36 etc.) in Rom in keinem guten Ruf37. Eine derartige Veröffentlichung

werde dort nicht gut aufgenommen werden und nach der Dogmatisierung

sofort auf dem Index landen38. Für den Verfasser einer solchen
Schrift werde dies seine weitere literarische Wirksamkeit unfruchtbar
machen. Zudem stelle sich die Frage, wie der Verfasser nach einer Dogmatisierung

handeln solle? Schweigen und sich das Triumphgeschrei der

«Gegner(n) der Kirche» einhandeln oder sich unterwerfen unter die kirchliche

Autorität39? Döllinger zeigt in seinem Brief den Zwiespalt eines
katholischen Theologen im Spagat zwischen seiner sachlich richtigen
theologischen Argumentation und dem Gehorsam gegenüber der kirchlichen
Autorität.

Inhaltlich jedoch ist Döllingers Meinung ganz eindeutig:

«dass das Theologumenon der immaculata conceptio die ganze kirchliche und

theologische Tradition bis zum 14. Jahrhundert teils nicht für sich, teils
(besonders die spätere scholastisch-theologische) positiv gegen sich hat (ich habe

36 Leopold Schmid 1808-1869), Professor der katholischen Theologie in Giessen;
1849 vom Mainzer Domkapitel zum Bischof gewählt: seine Wahl stiess in ultramon-
tanen Kreisen auf heftigen Widerstand. Am 7. Dezember 1849 verwarf der Papst die
Wahl. Schmid wechselte an die Philosophische Fakultät der Universität Giessen. Alt-
katholischerseits sah man in ihm einen <Altkatholiken vor dem Altkatholizismus>. Vgl.
Bernhard Schroeder/Friedrich Schwarz, Leopold Schmids Leben und Denken.
Nach hinterlassenen Papieren. Mit einer Vorrede von Friedrich Nippold. Leipzig
(Brockhaus) 1871; Uwe Scharfenecker. Art. «Schmid. Leopold», in: BBKL IX.
1995, Sp. 428^136 (http://www.bautz.de/bbkl/s/sl/schmidj.shtml [31.01.2009]).

37 Vgl. Friedrich, Döllinger III (wie Anm. 30), 132f.
38 So geschehen mit der Schrift von: Joseph Burkard Leu, Warnung vor

Neuerungen und Übertreibungen in der katholischen Kirche Deutschlands. Luzern (Kaiser)
1853, 76 S. Sie wurde am 13. Februar 1854 auf den Index gesetzt. Vgl. Franz Heinrich

Reusch. Der Index der verbotenen Bücher. Ein Beitrag zur Kirchen- und

Literaturgeschichte, Bd. 2. Abt. 2, Bonn (Cohen) 1885, 1116f. Reuschs Urteil fällt folgen-
dermassen aus: «gut geschriebene freimüthige Bemerkungen über Oswalds Mariologie

und die beabsichtigte Dogmatisirung der Immaculata Conceptio, über Kirche und
Staat in der oberrheinischen Kirchenprovinz und über den Jesuitismus» (ebd.. 1117).

Der Name des Autors wird im Index nicht genannt, so dass der Titel unter «Burcado

seu Jos.» aufgenommen ist. - Johann Heinrich Oswald (1817-1903) hatte 1850 eine

«Dogmatische Mariologie» (Paderborn: Schöningh, 1850) herausgegeben, die 1855

nach Denunziation durch Baltzer 1853) auf den Index gesetzt wurde; u.a. ging Oswald

von der wesenhaften Mitanwesenheit Marias (durch ihre Milch) in der Eucharistie und

von ihrer aktiven Teilnahme an der Erlösung aus: vgl. a.a.O., 1156f.
39 Zitiert nach Friedrich. Döllinger III (wie Anm. 30), 133. Döllinger weist hier

ausdrücklich auf Leus Schrift hin.

41



Angela Berlis

dies in dem Artikel über Duns Scotus im Kirchenlexikon kurz berührt40), dass

daher eine Erhebung desselben zum Dogma von entscheidendem Einflüsse
auf die ganze bisherige Beweisführung aus der Tradition sein müsse. Vinzenz
von Lerins mit seinem quod semper, quod ubique etc. müssen wir dann künftig
beiseite legen.»41

Ähnlich wie Michelis wäre er froh, würde sich ein Anderer «der Aufgabe
unterziehen und sie mit aller Ruhe und wissenschaftlicher Gründlichkeit
lösen», schrieb Döllinger damals - und schwieg42.

40 Ignaz Döllinger, Art. «Scotus, Johannes Duns», in: WWKL, 9, Freiburg i.Br.
(Herder) 1852, 878-881. In seinem Beitrag wies Döllinger auf Duns Scotus' Verdienste

hin: Er habe die Universalherrschaft des thomistischen Systems verhindert und
dadurch der Erstarrung, Verknöcherung und einer theologischen Spekulation, die in die
Glaubenslehre einmündet, Einhalt geboten. Wie kein anderer Scholastiker habe er dem
Zweifel Raum gegeben. Eines der Theologumena, denen Scotus Eingang und Gewicht
verschafft habe, sei die Lehre von der Unbefleckten Empfängnis gewesen: «Doch
drückt er sich noch mit grosser Zurückhaltung darüber aus» und habe immer zugegeben,

dass nicht seine, sondern die gegenteilige Meinung die allgemeine («communis»)
sei. Die berühmte Erzählung, wie Scotus in einer Disputation zwischen Dominikanern
und Minoriten über die Unbefleckte Empfängnis seine Meinung mit 200 Gründen

belegt habe (sie trug ihm den Ehrentitel «doctor subtilis» ein), hält Döllinger für un-
historisch - dies im Gegensatz zu Perrone, vgl. Perrone, Abhandlung (wie Anm. 20),
15f.

41 Zitiert nach Friedrich, Döllinger III (wie Anm. 30), 134.
42 Ebd. Friedrich nimmt an, dass Döllinger das neue Dogma als «kanonischen

Glaubensartikel» betrachtet habe, d.h. als Wahrheit dritter Klasse, die der Kirche als

Regel (Kanon) dient und welcher deshalb «einiger Gehorsam (aliqua obedientia)»
gebühre. «Es komme ihnen daher nur jene Gewissheit zu, welche ihnen die Autorität
und Jurisdiktion der kirchlichen Oberen zu geben vermöge.» A.a.O., 145. Vgl. dazu

Victor Conzemius, Zur Charakteristik von Ignaz. v. Döllinger. Ein Brief von Johannes

Friedrich an Lord Acton, in: ZBLG 22 (1959), 154-160. Friedrich schrieb am
18. April 1890 an Lord Acton: «Indessen hatte er sich den Gegensatz von katholischen
und kanonischen Glaubensartikeln construirt, und in einem Notizbuch steht der Satz:
<darf'ein alter Theologe schweigen zu den Missbräuchen etc. in der Kirche? Sein Amt
als Lehrer verlangt öffentliches Zeugniss, und doch schrickt er wieder vor einem
Auftreten gegen die Kirche zurück.> Die Bemerkung ist ohne Datum, wie fast alles, was er

notine; aber sie zeigt, woran er scheiterte vor 1870, und auch nach 1870 hat er in dieser

Beziehung kaum viel gethan. Nach meiner Ueberzeugung war also das Jahr 1870

nothwendig: es liess ihm erst keinen Ausweg mehr, wollte er sich nicht unterwerfen.»

Vgl. a.a.O., 158.

42



Maria in altkatholischer Sicht

8. Dezember 1854

Mit Datum vom 8. Dezember 1854 promulgierte Pius IX. die Bulle «Inef-
fabilis Deus»43, an deren Endredaktion er «massgeblich beteiligt»44 war.
Damit nahm er für sich in Anspruch, allein ein Dogma verkünden zu können,

ohne die Mitwirkung der Bischöfe im Konzil45. Die Endredaktion der
Bulle hatte der Papst selbst vorgenommen und wich damit vom klassischen

Aufbau entscheidend ab: Die Bulle beginnt mit dem «factum ecclesiae»,

bei der in der gegenwärtigen Kirche lebenden Praxis. Erst danach

folgt der Hinweis auf Kirchenväter und Hl. Schrift. Der sich selbst
genügende «sensus ecclesiae» «rückte an die Stelle der Tradition»46. Damit
hatte der Papst - wie Weitlauff es ausdrückt - einen «Schritt von wahrhaft
programmatischer Bedeutung» getan47. Die theologische Problematik
dieses Dogmas gründet in der dogmatischen Wahrheitsfindung und im
Vorgehen des kirchlichen Lehramtes. Bereits Zeitgenossen nahmen die

Art des Vorgehens dabei als Vorwegnahme der Unfehlbarkeit wahr48.

Auf die Argumentation der Bulle im Einzelnen einzugehen, ist hier
nicht der Ort. Ein paar der angeführten «Schriftbeweise» mögen
genügen49: In Gen 3,15 werde nicht nur der Erlöser verkündet, sondern sei auch

Maria gemeint. Auf sie bezögen sich die Worte, die Gott zur Schlange

43 Text der Bulle in: DH, Freiburg i.Br. (Herder) "1991. 2800-2804. hier 2803:

«... erklären, verkünden und definieren Wir. dass die Lehre, welche festhält, dass die

seligste Jungfrau Maria im ersten Augenblick ihrer Empfängnis durch die einzigartige
Gnade und Bevorzugung des allmächtigen Gottes im Hinblick auf die Verdienste
Christi Jesu, des Erlösers des Menschengeschlechtes, von jeglichem Makel der
Urschuld unversehrt bewahrt wurde, von Gott geoffenbart und deshalb von allen Gläubigen

fest und beständig zu glauben ist.»
44 So der Herausgeber in seinem Vorspann zum Text der Bulle: DH (wie Anm. 43).

774.
45 Vgl. Friedrich. Döllinger. III (wie Anm. 30). 146f. Der Papst hatte dafür

gesorgt, dass sich «nicht etwa die gefürchtete gallikanische Formel vom consensus
ecclesiae [seu episcoporum]> einschlich». Vgl. Weitlauff. Dogmatisierung (wie
Anm. 7). 476.

46 Weitlauff. Dogmatisierung (wie Anm. 7), 476f., hier 477.
47 A.a.O.. 437.
48 Auch in Rom. vgl. die Erfahrungen Peter Knoodts und Johann Baptista Baltzers.

zitiert bei Friedrich, Döllinger III (wie Anm. 30). 146; sowie Weitlauff. Dogmatisierung

(wie Anm. 7). 479-481.
49 Vgl. dazu Eduard Herzog, Stiftspropst Josef Burkard Leu und das Dogma von

1854. Ein Beitrag zur Vorgeschichte des vatikanischen Konzils. Bern (Wyss) 1904.

55.

43



Angela Berlis

spricht: Sie wird dir den Kopf zertreten. Da Maria aber die Siegerin über
die Schlange sei, könne sie in keinem Augenblick ihres Daseins, auch

nicht im mütterlichen Schoss, vom Bösen überwältigt gewesen sein. Folglich

müsse sie «vom Makel der Urschuld selbst völlig frei» sein50. Eduard

Herzog weist daraufhin, dass die lateinische Übersetzung, die in der Bulle

benutzt wird, falsch sei; nicht die Frau, sondern ihr Same werde der

Schlange den Kopf zertreten5 '. Der Text enthalte zwar «eine messianische

Verheissung, aber keine Ankündigung der unbefleckten Empfängnis
Maria»52.

Weitere Schriftstellen, die in der Bulle herangezogen werden, sind
Gen 6.9ff. (Maria wird mit der Arche Noahs verglichen), Gen 28.12ff.
(Jakobsleiter); aber auch Ex 3,2 (der brennende Dornbusch Maria ist nicht
von der Sünde Feuer berührt). Den letztgenannten Vergleich kommentiert

Herzog: «Die päpstliche Exegese grenzt an Gotteslästerung.»53
Während die alttestamentlichen Bibelstellen alle auf Maria (etwa Maria

als personifizierte Weisheit) gedeutet werden, konzentriert sich die

Bulle für das NT im Wesentlichen auf den Englischen Gruss (Lk 1,28) und

Marias «eigene» Worte im Magnificat: «Grosses hat an mir getan, der

mächtig ist» (Lk 1,48)54.

Kritische Reaktionen aufdas neue Dogma in Niederbayern

Obwohl Laien beiderlei Geschlechts und viele Theologen in Kirchenämtern

die Lehre von der Unbefleckten Empfängnis nicht bejahten, unterwarfen

sie sich ihr: ein Döllinger. ein Baltzer, aber auch Stiftspropst Josef

Burkard Leu (1808-1865)55 in Luzern, der Onkel des nachmaligen ersten

christkatholischen Bischofs Eduard Herzog56. Auch Ignaz Heinrich von

50 DH (wie Anm. 43), 2801.
51 Herzog, Leu (wie Anm. 49), 56.
52 Ebd.

«A.a.O.. 57.
54 Herzog bespricht die neutestamentlichen Stellen: a.a.O.. 59-63.
55 Vgl. Stephan Leimgruber. Josef Burkard Leu, in: ders./Max Schoch. Gegen

die Gottvergessenheit. Schweizer Theologen im 19. und 20. Jahrhundert. Freiburg
i.Br. (Herder) 1990. 42-56; Franz Xaver Bischof. Art. «Leu, Josef Burkhard»,
in: HLS 7. Basel (Schwabe) 2008. 798 (http://hls-dhs-dss.ch/textes/d/D9908.php
[31.01.2009]).

56 Vgl. Herzog. Leu (wie Anm. 49). 73. Leu hatte sich am 6. April 1854 der
Indizierung seines Buches (vgl. oben Anm. 38) unterworfen und damit seinen Widerstand

44



Maria in altkatholischer Sicht

Wessenberg, damals schon 80 Jahre alt, äusserte sich öffentlich nicht mehr
dazu57. Der publizierte Widerstand gegen dieses Dogma blieb relativ
gering58.

Manfred Weittlauf stellt fest, dass sich «kaum eine Opposition gegen
das Dogma [regte], abgesehen von den Protesten einiger jansenistischer
Priester, einer ablehnenden Schrift des passauischen Priesters Thomas
Braun und der aus dem Protestantismus herrührenden Kritik».59

Eine genauere Untersuchung lokalgeschichtlicher Quellen60 würde
deutlich machen, dass die Bereitschaft der Bevölkerung, die neue
Glaubenslehre tatsächlich anzunehmen, nicht überall wie selbstverständlich
vorhanden war. So berichtet Thomas Braun (1816-1884)61 am 9. April

gegen das Dogma «zum voraus aufgegeben» (ebd.). Allerdings lehrte er weiter, dass

auch Marias Heil in Christus begründet sei, und bezeichnete es als häretisch, sie zur
Miterlöserin zu machen. Sein Dogmatiklehrbuch wurde aber anscheinend nicht
denunziert (vgl. a.a.O., 73f.).

57 In Briefen allerdings schon, wenn auch verdeckt. Am 19. Nov. 1857 spricht er
davon, dass in Deutschland alles «immer mehr den Krebsgang» gehe; vgl. Herzog,
Leu (wie Anm. 49), 76-81, hier 80.

58 Vgl. die Zusammenstellung von Reusch, Index II (wie Anm. 38), 1152-1158,
Vgl. auch Herzog, Leu (wie Anm. 49), 74-76 und Casparus Johannes Rinkel,
Kroniek van gebeurtenissen betreffende de oud-katholieken inzonderheid in Nederland

(1845-1894). ingeleid en geannoteerd door Dick Schoon. Nijmegen (Valkhof
Pers) 2006. Danach handelt es sich um Schriften von Thomas Braun in Deutschland,

Jean-Joseph Laborde in Frankreich, Braulio Morgaez Cardio O.P. in Spanien (zu ihm:

Rinkel, Kroniek, 34-36), Giuseppe Grignani und drei weiteren Geistlichen in Italien
(ihre Namen in Rinkel, Kroniek, 30): Alle wurden exkommuniziert. Daneben nennt
Reusch Abbé Guettée, der orthodox wurde (seine Schriften über das neue Dogma
kamen nicht auf den Index), ferner die Hirtenschreiben der drei Bischöfe der Kirche von
Utrecht, von der Inquisition durch ein besonderes Dekret (s.u.) verboten. Herzog nennt
ausserdem: den Bauernknecht Josef Sickinger in Deutschland, treuer Adlat Brauns,
sowie Paolo Panzani (Andrea d'Altagene). Rinkel nennt in seiner Kroniek weitere

Hintergründe und Personen und verdient eine genauere Auswertung.
59 Weitlauff, Dogmatisierung (wie Anm. 7), 436.
60 Eine derartige Quelle liegt in den Briefen des bayerischen Priesters Thomas

Braun an den Amersfoorter Seminarpräsidenten Christianus Karsten vor. Thomas
Braun an Christianus Karsten, Het Utrechts Archief [= HUA], 221, Nr. 1247. Es geht
dabei um insgesamt 79 Briefe aus dem Zeitraum zwischen 1857 und ca. 1874 (die
letzten Briefe sind undatiert). Ich danke Bischof Dr. Dick Schoon, der mir seine Kopien

dieser Briefe zur Verfügung stellte, und Presb. lie. phil. et theol. Hubert Huppertz,
der ihre Transkription besorgte.

61 1836-41 Studium am Deutschen Kolleg in Rom, 1843 Priesterweihe, danach

Kooperator in Tittling, anschliessend in Holzkirchen. Ab 1874 Hilfsgeistlicher in Me-

45



Angela Berlis

1858, die Beichtväter hätten in der jetzigen Osterzeit die Leute nicht mehr
so häufig wegen des neuen Glaubenssatzes geplagt. Deshalb sei es ruhiger
zugegangen als im Vorjahr. «Aber manche, die sich von [sie!] freien
Stücken gegen den Glaubenssatz erklärten, wurden zur Beicht nicht zugelassen.»

Da die geistlichen Strafen bei den erklärten Gegnern der «Glaubensneuerung»

nichts fruchteten, habe man die weltlichen Behörden ins Spiel
gezogen.62

Deren Opfer wurde auch Thomas Braun selbst, damals Hilfspriester in
Holzkirchen. Nachdem er 1855 vom Bischof von Passau, Heinrich von
Hofstätter (1805-1875)63, suspendiert und 1856 exkommuniziert worden

war, entzog ihm die bayerische Regierung 1860 den Tischtitel; ausserdem

wurde er in einem engen Gerichtsbezirk festgesetzt. Überschritt er die
Grenze, verhaftete ihn die Polizei und brachte ihn zurück. Laien, die ihn
besuchten, wurden polizeilich verhört. Sein Protest, den er wiederholt an

Ministerium und Landtag richtete, blieb erfolglos.
Reusch nimmt an, dass Braun verurteilt wurde, weil «er ein Baier

war»64 (und damit in unmittelbarer Nähe der Nuntiatur lebte, von der viele

Denunziationen ausgingen65). «Diese Verfolgung armer, aber frommer
und glaubenstreuer Priester passt sehr übel zu einem dogmatischen Erlass,
der zur Verherrlichung der schmerzensreichen und barmherzigen Mutter
des Heilandes dienen soll», stellt Herzog lapidar fest66.

ring, seit 1875 Seelsorger in Kappel, ab Oktober 1876 bis zu seiner Emeritierung im
März 1883 Pfarrer in Mundelfingen. Vgl. Josef Fridolin Waldmeier, Der altkatholische

Klerus von Säckingen/Waldshut und Zell im Wiesenthal, Aarau (Christkatholisches

Pfarramt) o.J. [1980], 66-78; Joseph Braun, Thomas Braun. Vom Kampfund
Leiden eines katholischen Priesters für die Kirche Jesu Christi, Dinkelsbühl (Wenng)
o.J. [1965].

62 Thomas Braun an Christianus Karsten, 9. April 1858, HUA.
63 Hofstätter schrieb bereits 1849 dem Papst, dass er und seine Diözesanen sich die

Dogmatisierung der Unbefleckten Empfängnis sehr wünschen würden; vgl. Pareri I

(wie Anm. 2), 127f.; Müller, Conceptio (wie Anm. 28), 50. 1857 liess Bischof von
Hof'stätter die Franziskanerkirche in eine Votivkirche zu Ehren der Unbefleckten
Empfängnis umwandeln; dies fasste er «als einen Akt der Sühne für die Apostasie Thomas
Brauns auf»; vgl. Siegfried Gruber, Das Vorspiel zur Dogmatisierung der
Unbefleckten Empfängnis Mariens in Deutschland (1849-1854), Diss. phil. Erlangen-
Nürnberg (Selbstverlag) 1967, 68.

64 Reusch, Index II (wie Anm. 38), 1156.

«A.a.O., 1125.
66 Herzog, Leu (wie Anm. 49), 76.

46



Maria in altkatholischer Sicht

Braun zog sich nicht zurück, sondern veröffentlichte 1856 seine
«Katholische Antwort auf die päpstliche Bulle über die Empfängnis Maria»67.
Scharf stellte er darin fest, dass der Papst und alle Anhänger des neuen
Dogmas die Einheit der katholischen Kirche zerbrochen hätten. Alle, die
das Dogma ablehnten, dürften keine Sakramente mehr von seinen Anhängern

empfangen. Jegliche Beziehung mit «Unbeflecktisten» solle vermieden

werden. Im gleichen Jahr nahmen Braun und der Amersfoorter
Seminarpräsident Christianus Karsten Kontakt miteinander auf; die Cleresie
begann, Braun finanziell zu unterstützen68.

Die Reaktion der Kirche von Utrecht

Ausführlicher behandeln möchte ich die Reaktion der niederländischen
Bischöfe, die sich am 9. Juli 1856 mit einem Hirtenbrief an ihre Gläubigen69

und am 14. September des gleichen Jahres in einem Protestbrief70 an

67 Ortenburg (Selbstverlag) 1856, 240 S. Vgl. Rinkel, Kroniek (wie Anm. 58),
36f. Das Buch kam 1857 auf den Index. Vgl. Reusch, Index II (wie Anm. 38), 1156,
ebenso wie später: Thomas Braun, Katholisches Andenken, Ortenburg (Selbstverlag)
1859, 16 S.; ders., Katholische Kirche ohne Papst, München (Renner) 1871, 48 S.

Hinsichtlich der «Katholischen Antwort» forderte am 27. April 1857 Generalvikar
Pechmann Braun auf, «nicht länger mehr im hartnäckigen Widerspruche mit der von
Gott eingesetzten höchsten Autorität der katholischen Kirche zu beharren», sondern
sich zu unterwerfen, «folgend dem nachahmungswürdigen Beispiele des geistreichen
und gelehrten greisen Priester[s] Günther zu Wien und seiner angesehenen Schüler und

Anhänger». Vgl. Personalakte Thomas Braun, Bischöfliches Archiv Bonn.
68 Vgl. Rinkel, Kroniek (wie Anm. 58), 38f. Zur Beziehung zwischen Thomas

Braun und der Cleresie vgl. Dick Schoon, Heimatlose im katholischen Europa des

19. Jahrhunderts. Alvaro und Heinrich von Liano und ihre Beziehungen zur Bischöflichen

Klerisei in den Niederlanden und zur altkatholischen Bewegung in Deutschland,
in: IKZ 97 (2007) 73-105; 161-188; 225-248, hier 175-180.

69 Herderlijk Onderrigt van den Aartsbisschop van Utrecht en de Bisschoppen van
Haarlem en Deventer over de Onbevlekte Ontvangenis der H. Maagd Maria, Utrecht
(van Woestenberg) 1856, 36 S. Franz. Übersetzung: Actes relatifs à la prétendue
définition de l'Immaculée Conception. Instruction pastoral et Lettre au Pape de NN.SS. les

Evêques de Hollande, Paris 1857, 35 S.; vgl. Reusch, Index II (wie Anm. 38), 1156,

Anm. 2.
70 Der Brief erschien auf Französisch und Lateinisch in: Observateur Catholique 1

1856), 281 -289 und als Separatdruck, wohl aber nicht auf Niederländisch. Vgl. Dirk
Jan Schoon, Van bisschoppelijke Cleresie tot Oud-Katholieke Kerk. Bijdrage tot de

geschiedenis van het katholicisme in Nederland in de 19e eeuw, Nijmegen (Valkhof
Pers) 2004, 246, Anm. 251 und 848. Zum Folgenden vgl. a.a.O., 245-253, und Rinkel,

Kroniek (wie Anm. 58), 55f.

47



Angela Berlis

Papst Pius IX. wandten. Obwohl man in der «Cleresie» - dies die Kurzform

des offiziellen Namens der Kirche von Utrecht «Roomsch-Katholie-
ke Kerk van de Oud-Bisschoppelijke Cleresie» - sehr genau orientiert war
über die Vorgänge71, kam der Protest der niederländischen Bischöfe erst
zwei Jahre nach der päpstlichen Bulle. Man müsste sich innerhalb der
«Cleresie» zunächst einig werden, ob eine Stellungnahme angebracht sei.

Eine wichtige Rolle bei der Meinungsbildung spielte der Wunsch, nach

aussen hin klarzustellen, dass es katholische Bischöfe in den Niederlanden
gab, welche die neue Lehre nicht angenommen hatten72. Nach einigen
Missverständnissen lagen im Sommer 1856 schliesslich ein von Bischof
Hermanus Heykamp von Deventer (1804-1874) entworfenes
Hirtenschreiben und ein von Bischof Henricus Joannes van Buul von Haarlem
(1795-1862) konzipierter Protestbrief an den Papst vor73. Die deutsche

Übersetzung des Hirtenbriefes besorgte der jüngste Bruder des 1853
verstorbenen Melchior von Diepenbrock74.

In ihrem Hirtenschreiben bezeugen die drei niederländischen Bischöfe
Johannes van Santen (1772-1858)75, van Buul und Heykamp am Anfang
ihre Ehrerbietung gegenüber dem Hl. Vater, was sie jedoch nicht davon
abhält, sein Apostolisches Schreiben einer kritischen Lektüre zu unterziehen.

Nacheinander gehen sie auf das Zeugnis der Hl. Schrift, der Tradi-

71 Dies wird anhand der Aufzeichnungen von Casparus Johannes Rinkel deutlich;
vgl. Rinkel, Kroniek (wie Anm. 58).

72 Seit 1853 gab es in den Niederlanden wieder eine römisch-katholische Hierarchie,

die mit dem Papst in Gemeinschaft stand. Somit gab es in Utrecht und in Haarlem

jeweils zwei Bischöfe. Vgl. Dick Schoon, Oude en nieuwe bisschoppen. De «oud-
katholieken» en 1853. in: Jurjen Vis/Wim Janse (red.), Staf en storm. Het herstel van
de bisschoppelijke hiérarchie in Nederland in 1853: actie en reactie. Hilversum
(Verloren) 2002, 166-187.

73 Vgl. zu Heykamp: Schoon, Cleresie (wie Anm. 70), 756f.; zu Van Buul: a.a.O.,
738f. Heykamp war seit 1853 Bischof von Deventer, Van Buul seit 1842 Bischof von
Haarlem.

74 Die Übersetzung liegt vor in Het Utrechts Archief, HUA 86-1, 284. Von der
deutschen und einer zusätzlichen englischen Übersetzung ist unklar, ob sie gedruckt
erschienen. Vgl. Schoon, Cleresie (wie Anm. 70), 248, Anm. 258. - Conrad Joseph

Diepenbrock (1808-1884), Schriftsteller, Offizier in preussischen. griechischen und
österreichischen Diensten, 1848 Revolutionär, müsste jahrzehntelang im Ausland
leben, bevor er 1866 begnadigt wurde. Vgl. Werner Schneider, Leben und Werk des

Revolutionärs und Schriftstellers Conrad Joseph Diepenbrock, (Historisch-Kritische
Arbeiten zur Deutschen Literatur 21), Frankfurt a.M. (Lang) 1998.

75 Er war seit 1825 Erzbischofvon Utrecht. Vgl. zu ihm: Schoon, Cleresie (wie
Anm. 70), 787-789.

4 S



Maria in altkatholischer Sicht

tion, den kontinuierlichen «Sensus» der Kirche, die «wunderliche
Einstimmigkeit der katholischen Hirten und Gläubigen» und auf frühere
Aussprüche von Pius' Amtsvorgängern ein76. Gegen die allegorische Auslegung

von Gen 3,15 haben sie nichts einzuwenden; daraus jedoch Maria
Unbefleckte Empfängnis zu folgern, halten sie für unbegründet. Sie weisen

auf die seit den frühen Kirchenvätern gängige Auslegung, dass es sich

um Christus handle, der den Kopf der Schlange zertrete. Auch den Englischen

Gruss (Lk 1,28) halten sie für überinterpretiert; u.a. weisen sie mit
Augustinus darauf hin, dass auch Maria durch die fleischliche Begierde
ihrer Eltern gezeugt worden sei77. Keine einzige Stelle in der Bibel oder
bei den Kirchenvätern bezeuge die Unbefleckte Empfängnis. Im Hinblick
auf die Tradition stellen die Bischöfe fest, dass sich der Papst zwar
«frech»78 auf ihr Zeugnis stütze, doch kein einziges Konzil des ersten
Jahrtausends in dieser Frage Stellung bezogen habe. Erst seit dem 14.

Jahrhundert sei es überhaupt zu Diskussionen gekommen, doch habe das Konzil

von Trient es vermieden, die Ansätze des Basler Konzils (1439)
aufzugreifen79 und die in dieser Frage herrschende Zwietracht zwischen
Franziskanern und Dominikanern zu vertiefen. Den Hinweis auf das tridenti-
nische Dekret über die Ursünde in der päpstlichen Argumentation weisen
die Bischöfe als unhaltbar zurück. Dieses Dekret sei eher ein Hinweis
darauf, dass das Konzil darauf bedacht gewesen sei, in dieser Frage keinen
Beschluss zu fassen80. Nach dem Überblick über das konziliare Zeugnis
geht der Hirtenbrief auf die Entwicklung in der Geschichte ein. Der
Franziskaner Duns Scotus habe mit seinen Stellungnahmen «das Eis

gebrochen»81. Im folgenden Abschnitt behandeln die Bischöfe die «wun-

7<s Herderlijk Onderrigt (wie Anm. 69), 5.
77 A.a.O.. 9. Vgl. Aurelius Augustinus. Opus imperf. contra Julianum.
78 Die Bischöfe benutzen mehrfach das niederländische Wort «stout»; vgl. Herderlijk

Onderrigt (wie Anm. 69). 10 und 12.
79 Vgl. den Vorspann zu DH (wie Anm. 43). 1400. Vgl. auch Stefan Sudmann,

Das Basler Konzil. Synodale Praxis zwischen Routine und Revolution. (Tradition -
Reform - Innovation 8), Frankfurt a.M. (Lang) 2005, 204-219.

80 Vgl. DH (wie Anm. 43). 1510-1516 (5. Sitzung vom 17.06.1546), zu Maria
1516; darin wird hingewiesen auf DH 1400 (s. Anm. 79) und DH 1425 (Konstitution
«Grave nimis» vom 04.09.1483 von Sixtus IV.. in der er Gegnern und Befürwortern
der Unbefleckten Empfängnis untersagt, sich gegenseitig zu verketzern). - In den frühen

Ausgaben der Akten des Trienter Konzils fehlt die Erklärung über Maria (DH
1516); vgl. dazu Schoon. Cleresie (wie Anm. 70). 250. Anm. 263.

81 Herderlijk Onderrigt (wie Anm. 69). 18.

49



Angeln Balis

derliche Einstimmigkeit der Katholischen Hirten und Gläubigen»82. Sich
darauf zu berufen, sei ebenso wunderlich wie diese Einstimmigkeit, welche

sie anzweifeln. Sie verweisen dabei auf die ganz und gar neuartige Art
der Vorbereitung und Durchführung; selbst die bei der Promulgation
anwesenden Bischöfe seien nicht mehr als «stumme Zeugen» gewesen83. Sie
sind enttäuscht über die Behandlung der Bischöfe, aber auch über deren
kritiklosen Gehorsam. Den Bischöfen der «Cleresie» ist klar: Pius'
Entscheidung steht «im Gegensatz zum unfehlbaren Wort Gottes und der
heiligen Überlieferung, und ist so nach den Regeln des unveränderlichen
Glaubens eine Irrlehre»84. Im letzten Abschnitt ihres Schreibens widerlegen

sie Pius IX. mit Aussagen verschiedener seiner Vorgänger auf dem
römischen Stuhl. Sie hätten kirchliche Disziplinarmassregeln getroffen,
um unnötige Streitereien einzudämmen. Das Apostolische Schreiben vom
8. Dezember 1854 sei ein «Gewebe von Unwahrheiten», in dem Schrift
und Überlieferung schändlich missbraucht würden, um ein Gefühl oder
eine blosse Meinung bar jeder Wahrscheinlichkeit zu einer Glaubenswahrheit

zu erheben85. Die Lehre von der Unbefleckten Empfängnis sei weder
überall, noch immer, noch von allen Katholiken jemals gelehrt oder
anerkannt worden86.

In seiner Dissertation stellt Dick Schoon fest, dass der Protest der
Bischöfe eher matt als streitlustig gewesen sei. Angesichts der damaligen
inneren Verhältnisse der «Cleresie» ist dies erklärlich87. Im Chor der
anderen katholischen Bischöfe sind ihre Stimmen jedoch klar vernehmbar.

Allerdings verstärkten die klaren Äusserungen der niederländischen
Bischöfe ihre Isolierung in den damals sehr ultramontanen Niederlanden88

82 Herderlijk Onderigt (wie Anm. 69). 23.
83 Herderlijk Onderrigt (wie Anm. 69). 28.
84 Herderlijk Onderrigt (wie Anm. 69). 29. Auf niederländisch: «in strijd met het

onf'eilbaar woord Gods en met de gewijde Overlevering, en alzoo naar de regelen van
het onveranderlijk geloof. eene dwaling».

85 Herderlijk Onderrigt (wie Anm. 69), 35.

8f'Vgl. ebd.
87 Vgl. Schoon. Cleresie (wie Anm. 70). 252.
88 Die niederländischen römisch-katholischen Bischöfe berichteten, dass man sich

über eine Dogmatisierung wundern würde, da man die sündenlose Mutter Jesu in den
Niederlanden schon lange verehre: vgl. Pareri 4 (wie Anm. 2). 155-158. Zur Situation
der römisch-katholischen Kirche der Niederlande in der damaligen Zeit vgl. Pieter de
Coninck, Een les uit Pruisen. Nederland en de Kulturkampf, 1870-1880. Hilversum
(Verloren) 2005. bes. 30-52.

50



Maria in altkatholischer Sicht

und gegenüber Rom89. Das Hirtenschreiben wurde auf Veranlassung des

Papstes durch ein besonderes Dekret von der Inquisition am 4. Dezember
1856 indiziert90.

2. Altkatholische Stellungnahmen nach dem Ersten Vatikanum

Da viele Altkatholiken im Rückblick die Dogmatisierung der Unbefleckten

Empfängnis als Auftakt zum Ersten Vatikanum, sozusagen als Probelauf

für die Unfehlbarkeitsdefinition ansahen, in dem die theologische
Problematik von 1870 vorweggenommen wurde, liegt es auf der Hand,
dass die Auseinandersetzung mit dem Dogma von 1854 bei der Entstehung

und Konsolidierung der altkatholischen Bewegung als Teil des

allgemeinen Reformprogramms angesehen wurde. Dies äusserte sich in

theologischen Texten und Liturgiereformen (etwa in der Verringerung der
zahlreichen Marienfeste und der Wiederherstellung der eigentlichen
Christusfeste91), aber auch in polemischen Artikeln und Äusserungen.

Die Marienfrömmigkeit hatte im 19. Jahrhundert zu einem bis dahin
unbekannten Höhenflug angesetzt und zeigte sich in Marienerscheinungen,
Marienwundern, Marienwallfahrten und vielerlei anderen Andachtsformen92.

Wer altkatholische Zeitschriften der Siebziger- und Achtzigerjahre
des 19. Jahrhunderts liest, findet dort oft Reaktionen auf diese überbordende

ultramontane Marienfrömmigkeit. Anders als Diepenbrock 1849

vermuten konnte - er ging letztlich von den gebildeten Katholiken aus - gab
die Verkündigung des neuen Dogmas der Marienverehrung dem Kirchenvolk

einen «neuen, mächtigen Impuls»93; bereits in den Dreissiger- und

Vierzigerjahren gab es in Frankreich Marienerscheinungen. Sie haben

miteinander gemein, dass Maria allein erschien, ohne ihren Sohn94. Eine

89 Vgl. Schoon. Cleresie (wie Anm. 70). 270.
90 Reusch. Index II (wie Anm. 38). 1156.
91 Für Deutschland vgl. Beschlüsse der zweiten Synode der Altkatholiken des

deutschen Reiches 1875. Bonn (Neusser) 1875. 17: für die Niederlande vgl.
Schoon, Cleresie (wie Anm. 70), 627f.

92 Vgl. etwa Irmtraud Götz von Olenhusen (Hg.). Wunderbare Erscheinungen.

Frauen und katholische Frömmigkeit im 19. und 20. Jahrhundert. Paderborn

(Schöningh) 1995.
93 Weitlauff. Dogmatisierung (wie Anm. 7). 435.
',4 Diese neue Tendenz einer nur auf Maria bezogenen Frömmigkeit nahm auch

Sr. Augustine (Amalie von Lasaulx) wahr. Es ist eine Episode überliefert, in der Amalie

von Lasaulx der Generaloberin aus Nancy voll Stolz eine Muttergottesstatue mit

51



Angela Berlis

Marienerscheinung wie die in Marpingen war Öl auf das Feuer altkatholischer

Autoren. 1876 erschien in diesem saarländischen Dorf die
Unbefleckte drei achtjährigen Mädchen95. Die Erscheinung ähnelte stark der

von Lourdes (1858)96. Schon bald wurde Marpingen als «deutsches

Lourdes» bezeichnet. Einige Jahre hindurch zog der Ort massenweise Pilger

an. Der britische Historiker David Blackbourn hat in seiner bedeutenden

Studie darüber auf den Kulturkampf als Hintergrund hingewiesen. Die
zeitgenössische altkatholische Presse reagierte (ähnlich wie die evangelische)

scharf ablehnend und bezeichnete solche Erscheinungen schlichtweg

als Aberglauben und «Muttergottesschwindel»97. Marienfrömmigkeit
war in altkatholischer Wahrnehmung verbunden mit einer bestimmten
Ausdrucksform des Katholizismus. Die in altkatholischen Gemeinden
übliche Ablehnung derartiger «römischer» Devotionen hat noch sehr lange
nachgewirkt, mancherorts auch dann noch, als sich im Gefolge des Zwei-

Kind zeigte. Diese reagierte daraufhin mit der Bemerkung, die Madonna ohne Kind
gefalle ihr besser. Für Schwester Augustine war diese Sicht nicht nur eine Verkürzung
des althergebrachten Glaubens, sondern sie tat auch der Orientierung auf Jesus Christus

Abbruch, die für ihre eigene Spiritualität so kennzeichnend war. Vgl. Joseph
Hubert Reinkens, Amalie von Lasaulx. Eine Bekennerin, Bonn (Neusser) 1878,

106-108, hier 107. Bei der Befragung vor ihrer Absetzung im November 1871 stellte
Sr. Augustine ausdrücklich fest, dass sie weder an die päpstliche Unfehlbarkeit noch

an die Unbefleckte Empfängnis Maria glaube. Vgl. [Christine von Hoiningen-
Huene], Erinnerungen an Amalie von Lasaulx. Schwester Augustine. Oberin der

Barmherzigen Schwestern im St. Johannishospital zu Bonn, Gotha (Perthes) 21878. 238.
93 Über Marpingen vgl. David Blackbourn, Marpingen. Apparitions of the Virgin

Mary in Bismarckian Germany, Oxford (Clarendon) 1993; deutsch als: Wenn ihr
sie wieder seht, fragt, wer sie sei. Marienerscheinungen in Marpingen - Aufstieg und

Niedergang des deutschen Lourdes. Reinbek (Rowohlt) 1997 [erw. Neuauflage: ders.,
Marpingen. Das deutsche Lourdes in der Bismarckzeit (Echolot 6), Saarbrücken
(Vereinigung zur Förderung des Landesarchivs) 2007].

% Über Lourdes: Ruth Harris, Lourdes: Body and Spirit in Secular Age, London
(Lane) 1999. Vgl. jetzt auch Bernhard Schneider (Hg.), Maria und Lourdes. Wunder

und Marienerscheinungen in theologischer und kulturwissenschaftlicher Perspektive,

Münster (Aschendorff) 2008.
97 Katholische Blätter. Organ des Schweizerischen Vereins freisinniger Katholiken

4 (1876) 247; vgl. auch 5 (1877) 5. Ähnliche Äusserungen sind auch im «Deutschen
Merkur» (DtM) zu finden. Eugène Michaud sprach von Lourdes als «Badeort(es)»;
vgl. E. Michaud, Die Quelle zu Lourdes - die Quelle des höheren Unterrichts für die
französischen Katholiken, in: ders.. Der gegenwärtige Zustand der römisch-katholischen

Kirche in Frankreich, Bonn (Neusser) 1876, 296-318, hier 296 - Die neuerlichen

Erscheinungen Marias in Marpingen im Jahr 1999 fanden in der altkatholischen
Presse keine Beachtung.

52



Maria in altkatholischer Sicht

ten Vatikanums auch in der römisch-katholischen Kirche die Formen
geändert hatten98.

Auch theologische Stellungnahmen beziehen sich regelmässig auf das

Dogma von 1854.

Die erste Bonner Unionskonferenz (1874) verwirft in These 10 die
Unbefleckte Empfängnis «als im Widerspruch stehend mit der Tradition
der ersten 13 Jahrhunderte, nach welcher Christus allein ohne Sünde
empfangen ist»99. Döllinger verschärft diese Aussage im Gespräch sogar noch,
wenn er sagt:

Wir deutschen Theologen verwerfen allerdings nicht bloss das Dogma,
sondern auch die Meinung, auch mit Rücksicht auf die vielen abergläubischen
und thörichten Dinge, welche die Lehre, auch schon ehe sie zum Dogma
gemacht wurde, zur Folge gehabt hat.100

Für Döllinger ist die Lehre, wenn sie in Widerspruch steht mit der Tradition

der ersten dreizehn Jahrhunderte, auch nicht als fromme Meinung
akzeptabel101. Er weist darauf hin, dass es für die deutschen Theologen
einen doppelten Grund gibt, sich gegen «das neue römische Dogma»
auszusprechen: die «Kette von Intriguen und Fälschungen» in der Kirchengeschichte

und der beabsichtigte Zweck der Definition (die Vorbereitung der
Definition der Unfehlbarkeit)102.

Als es 1889 zum Zusammenschluss altkatholischer Kirchen zur
Utrechter Union kommt, verwerfen die altkatholischen Bischöfe - im

Vergleich zur Bonner Unionskonferenz in milderer Weise103 - in der
Utrechter Erklärung die Erklärung Pius' IX. vom Jahre 1854 über die
unbefleckte Empfängnis Maria »104 «als in der Hl. Schrift und der
Überlieferung der ersten Jahrhunderte nicht begründet».

98 Ein Beispiel ist meine badische Heimatgemeinde in den 1980er Jahren, vgl.
Angela Berits. Heilige und Heiligenverehrung in der Alt-Katholischen Kirche, in:
Marcel Barnard u.a. (Hg.), A Cloud of Witnesses. The cult of saints in past and present
(Liturgia Condenda 18), Leuven (Peeters) 2005. 297-323. hier 297.

99 Bericht über die 1874 und 1875 zu Bonn gehaltenen Unions-Conferenzen.
hg. von Heinrich Reusch. Neudruck der Ausgabe in zwei Bänden von 1874 und

1875, Bonn (Alt-Katholischer Bistumsverlag) 2002. hier 1874. 38.

'»»A.a.O.. 40.
101 A.a.O.. 38.
102 A.a.O.. 39.
103 So Christian Oeyen, Art. «Altkatholizismus». in: MarL (wie Anm. 10).

Bd. 1. St. Ottilien (Eos) 1988. 116-118. hier 117.
104 Nr. 3 der Utrechter Erklärung; vgl. den ursprünglichen Text bei: Urs von Arx/

Maja Weyermann (Hg.). Statut der Internationalen Altkatholischen Bischofs.

53



Angela Berlis

Auch implizit klingt die Verwerfung des Dogmas von 1854 immer
wieder an, etwa in den beiden ersten Thesen der Erklärung des 2.

Internationalen Alt-Katholikenkongresses von Luzern 1892: Darin betont die
altkatholische Reformbewegung ihr Selbstverständnis als «Rückkehr zu dem

wahren Katholizismus der alten, einen und ungeteilten Kirche»105 und

erläutert, was sie verbindlich unter christlichem Dogma (im Gegensatz zu

«theologische[n] oder sog. Frömmeln] Meinungen») versteht:

«Als Lehre Christi aber, also als christliches Dogma, nehmen wir an. was als

solches durch die allgemeine, beständige und einstimmige Überlieferung der
christlichen Einzelkirchen anerkannt worden ist»106.

Der Überblick über die Vorgeschichte und Geschichte der Definition der

Unbefleckten Empfängnis hat gezeigt, dass manche, die 1854 geschwiegen

haben, erst 1870 ihre Meinung auch öffentlich vertraten. Diejenigen,
die bereits ab 1854 theologisch ihre Meinung vertraten, nahmen mutig die
Isolation und den Verlust des eigenen Lebensunterhaltes auf sich. In
altkatholischen Verlautbarungen wird das Dogma von 1854 aus theologischen
und dogmatischen Gründen abgelehnt und gleichzeitig in enger Verbindung

mit den Dogmen von 1870 gesehen. Stets wird der Alleingang des

Bischofs von Rom beklagt. Die Altkatholiken «verwerfen» diese neue
Lehre, d.h., man bedient sich einer kräftigen Sprache.

3. Stellungnahmen zum Mariendogma von 1950

Die wichtigste gesamt-altkatholische Stellungnahme ist die Erklärung der
Internationalen Bischofskonferenz zum Dogma von der Leiblichen
Himmelfahrt Maria107 vom 26. Dezember 1950108. Die Bischöfe wiederholen

105 IL Internationaler Altkatholikenkongress in Luzern. 13.-15. September 1892,
These 1 (zitiert nach Küry. Kirche [wie Anm. 104]. 454).

106 These 2. ebd.
107 Apostolische Konstitution «Munitìcentissimus Deus», vom 1. November 1950;

vgl. DH (wie Anm. 43). 3900-3904. hier 3901-3903: «Wie deshalb die glorreiche
Auferstehung Christi ein wesentlicher Teil und die letzte Trophäe dieses Sieges war.
so müsste der gemeinsame Kampf der Seligen Jungfrau mit ihrem Sohne mit der <

Verherrlichung) des jungfräulichen Leibes abgeschlossen werden Deshalb hat es die
erhabene Mutter Gottes, mit Jesus Christus von aller Ewigkeit her <durch ein und
denselben Ratschluss> [= Zitat aus «Ineffabilis Deus». AB] der Vorherbestimmung auf
geheimnisvolle Weise verbunden, unbefleckt in ihrer Empfängnis, in ihrer göttlichen
Mutterschaft völlig unversehrte Jungfrau, die edle Gefährtin des göttlichen Erlösers.
der den völligen Triumph über die Sünde und ihre Folgen davongetragen hat, schliess-

54



Maria in altkatholischer Sicht

ihre Ablehnung der Unfehlbarkeit und der Lehre von der unbefleckten
Empfängnis von 1854 und bedauern, dass die Kirche von Rom sich mit der
neuen Lehre von 1950 weiter von der Wahrheit entfernt und die Trennung
der Christenheit erneut verschärft habe. Auch hier wird die Ablehnung
des Dogmas mit dem fehlenden Zeugnis in Schrift und Tradition begründet109.

Auffällig an dieser Stellungnahme ist, dass die Bischöfe recht ausführlich

erklären, was sie (und die altkatholischen Kirchen) hinsichtlich Marias

glauben. Sie ist damit der erste offizielle altkatholische Text, der so

etwas wie eine «Lehre über Maria» enthält. Was sagt die Erklärung der
Bischöfe positiv über Maria?

- Gott hat Maria auserkoren, «damit sie als Jungfrau vom Heiligen Geist
die Mutter des Wortes Gottes werde, das von Ewigkeit Gott und bei

Gott ist und das aus ihr Fleisch und Mensch geworden ist».

- Die Kirche hat Maria den Namen «Mutter Gottes» gegeben: Damit
wird der Glaube bezeugt, «dass aus Maria nicht nur ein Mensch geboren

wurde, sondern Jesus Christus, der von Ewigkeit her einer Wesenheit

mit dem Vater, Gott und Mensch in einer Person ist».

- Jesus Christus ist der einzige Erlöser und Mittler: Gott hat ihn uns ge¬

schenkt, wir werden durch ihn gerettet. Die Bischöfe zitieren Apg 4,12

lieh als höchste Krone ihrer Vorrechte erlangt, dass sie von der Verwesung des Grabes

unversehrt bewahrt wurde und dass sie. wie schon ihr Sohn, nach dem völligen Sieg
über den Tod mit Leib und Seele zur erhabenen Herrlichkeit des Himmels emporgehoben

wurde, wo sie zur Rechten eben dieses ihres Sohnes, des unsterblichen Königs der

Zeiten, als Königin erstrahlen sollte Es ist von Gott geoffenbarte Glaubenslehre,
dass die Unbefleckte Gottesgebärerin und immerwährende Jungfrau Maria nach

Vollendung des irdischen Lebenslaufes mit Leib und Seele in die himmlische Herrlichkeit
aufgenommen wurde.»

108 Abgedruckt bei Küry, Kirche (wie Anm. 104), 456f. Vgl. auch das

Hirtenschreiben der altkatholischen Bischöfe der Niederlande: Andreas Rinkel/Jacobus
van der Oor t/Engelbertus Lagerwey, De Moeder des Heren. Herderlijke brief der

Bisschoppen van de Oud-Katholieke Kerk van Nederland naar aanleiding van het

nieuwe dogma der Rooms-Katholieke Kerk, 30. November 1950, [Amersfoort 1950]. Im

letztgenannten Brief weisen die Bischöfe auf die einzigartige Rolle Marias bei der

Inkarnation hin. Der Titel «Mutter Gottes» sei passender Ausdruck dieser Ehre. Die
Altkatholische Kirche feiere Marias Festtage, die altkatholischen Gläubigen beteten

um ihre Fürsprache und sähen sie obendrein als Vorbild für ihr eigenes christliches
Leben an.

109 Weitlauff weist darauf hin, dass die Konstitution von 1950 «streng nach dem

Vorbild von dneffabilis Deus> konzipiert» worden sei; vgl. Weitlauff. Dogmatisierung

(wie Anm. 7). 477. Anm. 119.

55



Angela Berlis

(ohne Zitathinweis): «In keinem andern (ist) das Heil, denn es ist kein
anderer Name unter dem Himmel für die Menschen gegeben, durch
den wir gerettet werden.»

- Gott hat in Jesus Christus «alles geoffenbart, was zu unserem Heil
notwendig ist»; durch den Geist schenkt er seine Offenbarung zu allen
Zeiten seiner Kirche. Alles, was davon abweicht oder hinzugefügt
wird, entspricht nicht der geoffenbarten Wahrheit Gottes.

4. Stellungnahmen in bilateralen ökumenischen Dialogtexten

1977 widmete sich die Gemischte Orthodox- Altkatholische Theologische
Kommission der «Gottesmutter». Der Text bildet den dritten und letzten
Teil des Kapitels über die Christologie110. Ausgangspunkt des einstimmig
verabschiedeten Textes ist die Konzilsentscheidung von Ephesus, wonach
Maria «Mutter Gottes» ist, Mutter des Gottmenschen Jesus Christus. Auch
die «bleibende Jungfrauschaft» Mariens wird gerühmt (wobei es sich hier
nicht um einen Glaubenssatz im strengen Sinn handelt, sondern um «die

Sprache des Lobpreises und der Frömmigkeit»111). Die Dogmen von 1854

und 1950 werden selbstverständlich abgelehnt. Maria wird zwar als
Fürbitterin angerufen, nicht aber als «Mittlerin» oder «Miterlöserin». Maria
ist «relativ sündenlos», die Gnade Gottes hat sie davor behütet, der Sünde

zu verfallen. Die Kirche ehrt sie «als auserwähltes Gefäss des Heilswerkes,

als die, welche in Glauben, Demut und Gehorsam das Wort Gottes

angenommen hat, als Pforte, durch die Gott in die Welt eintrat»112.

In den Niederlanden kam es 1723 zum Schisma zwischen Rom und
Utrecht. Im Zuge des Zweiten Vatikanums geschahen Annäherungen, die
auch im Text «Das gemeinsame Erbgut freudig miteinander teilen»
festgehalten werden. Darin wird festgestellt, dass die Unterschiede in der
offiziellen Lehrtradition der römisch-katholischen und der altkatholischen
Kirche infolge der getrennten Entwicklung beider Kirchen entstanden seien.

Ein Gespräch über die beiden römisch-katholischen Dogmen werde

110 Vgl. Koinonia auf altkirchlicher Basis. Deutsche Gesamtausgabe der gemeinsamen

Texte des orthodox-altkatholischen Dialogs 1975-1987 mit französischer und

englischer Übersetzung, hg. von Urs von Arx. Beiheft zur IKZ 79 (1989). 56-58.
111 Küry. Kirche (wie Anm. 104). 419.Vgl. auch Christian Oeyen. In der

Marienlehre einig. Tagung der gemischten Dialogkommission von Orthodoxen und
Altkatholiken in Genf, in: Christkatholisches Kirchenblatt 101 (1978) 100.

112 Koinonia (wie Anm. 110). 57. Heute, nach Jahrzehnten theologischer Frauen-
und Geschlechterf'orschung sind derartige Bilder (Gefäss. Pforte) schwierig zu verdauen.

56



Maria in altkatholischer Sicht

«jedoch nicht abgelehnt». Es wäre «im Zusammenhang mit den neueren

Entwicklungen in der Mariologie und den Beschlüssen des Zweiten
Vatikanums auch empfehlenswert»113.

5. Stellungnahmen einzelner altkatholischer Theologen

Zum Schluss sollen einige altkatholische Theologen besprochen werden,
die sich mit der Gestalt Marias beschäftigt haben. Für Urs Küry (1901-
1976) ist der altkirchliche Ehrentitel «Gottesmutter» Bestandteil der
altkatholischen Lehre. Er ist christologisch gemeint. Das «geboren aus Maria,

der Jungfrau» meint, dass der ewige Sohn Gottes als echter Sohn einer
echten Mutter geboren wurde. Er ist Mensch geworden. Dass Maria als

Jungfrau empfängt, bedeutet, dass jede «selbsttätige, menschliche Mitwirkung

und darum (und nicht, weil die Geschlechtlichkeit als solche sündig
wäre) jede Sünde ausgeschlossen war.» In Kürys Sicht war Gott der allein
Handelnde114. Für Küry steht fest: «Eine selbständige, vom Geheimnis der

Menschwerdung losgelöste oder mit ihr bloss durch theologische
Schlussfolgerungen verbundene Mariologie»115 kann es nicht geben. Er fasst in
seinem Standardwerk über die altkatholische Kirche die Kritik an den

Dogmen von 1854 und 1950 zusammen: Sie sind nicht in der Hl. Schrift
und in der apostolischen Urtradition begründet, sondern Resultat
theologischer Schlussfolgerungen und damit eine «Grenzüberschreitung aus
dem Bereich des bloss Gedanklichen in denjenigen wirklich geschehener
Heilsereignisse»1 i6. Anders als die altkirchlichen Dogmen sind sie zudem
nicht definiert worden, um eine bestimmte Irrlehre abzuwehren.

113 «Das gemeinsame Erbgut freudig miteinander teilen». Empfehlung an den
Vorstand der «Katholischen Vereinigung für Ökumene» zum Verhältnis zwischen der
Altkatholischen und der römisch-katholischen Kirche in den Niederlanden, in: IKZ 94

(2004) 249-276. hier 265. Niederländisches Original: Het gezamenlijk erfgoed in

vreugde delen: Advies aan het bestuur van de Katholieke Vereniging voor Oecumene
inzake de verhouding tussen de Oud-Katholieke en de Rooms-Katholieke Kerk in
Nederland. 's-Hertogenbosch (Katholieke Vereniging voor Oecumene) 2004. - Auch
in einem noch in Arbeit befindlichen ekklesiologischen Grundlagentext der
Internationalen römisch-katholischen - altkatholischen Dialogkommission wird die Frage der

beiden Dogmen berührt.
114 Küry, Kirche (wie Anm. 104), 155. Wir würden heute wahrscheinlich das Ja

und Amen Marias stärker betonen. Küry spricht hier als barthianisch geprägter Theologe

seiner Zeit.
113 Küry, Kirche (wie Anm. 104). 156.
116 Ebd.

57



Angela Berlis

Der Frankfurter Pfarrer Paul F. Pfister (1897-1982) hat seinerzeit
ausführlich Stellung zum Mariendogma von 1950 bezogen117. Er setzte sich
auseinander mit den angeführten Schriftstellen, der altkirchlichen Tradition,

dem sogenannten Transitusbericht und der Frage des leeren Mariengrabes.

In seiner Argumentation stützte er sich auch auf die Stimmen
römisch-katholischer Theologen - u.a. Matthias Scheeben und Bertold
Altaner118. Neben der Frage, ob die leibliche Himmelfahrt formell
geoffenbart sei, widmete er sich auch der Behauptung einer einschltissweisen

Offenbarung. Sein Schluss: Das neue Dogma verzerre die katholische
Lehre von der Tradition119, es sei «unkatholisch» und nicht heilsnotwendig120.

Die «leibliche Himmelfahrt Marias sei weder ausdrücklich
(formell) noch einschlussweise (implicite oder virtuell) geoffenbart»121. In

einem weiteren Artikel begrüsste Pfister 1969 die Zurückhaltung des

Zweiten Vatikanischen Konzils in der Mariologie, hielt jedoch fest, dass

«sowohl die Struktur ihrer Verfassung wie ihre derzeitig (noch) herrschende

theologische Erkenntnislehre» der römisch-katholischen Kirche weitere

dogmatische Entscheidungen erlaube122. Pfister gab in seinem Beitrag
einen historischen Überblick über die dogmatische Entwicklung und
endete mit einigen «Anmerkungen zur Mariologie des Zweiten
Vatikanums»123. Obwohl er den «Sieg der Mitte» begrüsste, wies er darauf hin.
dass die vatikanischen Dogmen von 1854 und 1950 keinen Anspruch auf

117 Paul Pfister. Ist die leibliche Himmelfahrt Mariae ein katholisches Dogma?,
in: IKZ 40 (1950) 209-259; auch als Sonderdruck (Bern 1950) erschienen.

118 Der Patristiker Bertold Altaner nahm ausführlich Stellung gegen die beabsichtigte

Definition, unterwarf sich aber später: vgl. ThRv 44 (1948) 129-140; 45 (1949)
129-142 und 46 (1950) 5-20): vgl. dazu Günter J. Ziebertz, Kritisch, aber loyal.
Die Stellung des schlesischen Patrologen Berthold Altaner zum Dogma der Aufnahme
Mariens in den Himmel, in: ASKG 50 (1992) 153-167. Auch andere römisch-katholische

Theologen räumen ein, dass die Dogmen von 1854 und 1950 erst «während des

Mittelalters theologisch ermöglicht» worden seien. Elisabeth Gössmann. Mariologische

Entwicklungen im Mittelalter. Frauenfreundliche und f'rauenfeindliche Aspekte,

in: dies./Dieter R. Bauer (Hg.). Maria für alle Frauen oder über allen Frauen?.

Freiburg i.Br. (Herder) 63-85. hier 63. Zur Kritik römisch-katholischer Theologen vgl.
auch Pfister, Himmelfahrt (wie Anm. 117). 242.

119 Pfister. Himmelfahrt-Sonderdruck (wie Anm. 117). Zum Geleit. I.
120 Pfister. Himmelfahrt (wie Anm. 117). 249.
121 A.a.O., 242.
122 Paul F. Pfister. Die Stellung Marias im Heilsgeschehen. Die römisch-katholische

Auffassung und der notwendige Dialog, in: IKZ 59(1969) 161-191.hier 162.
123 A.a.O.. 184-191. hier 184.

58



Maria in altkatholischer Sicht

Heilsnotwendigkeit machen könnten, und bedauerte den Gebrauch des

untergeordneten Mediatrix-Titels124. Ausserdem appellierte er an die
amtliche Kirche, den Dogmen von 1854 und 1950 eine «mindere theologische
Qualität und Relevanz» im Sinne von Theologumena zuzusprechen. Dabei

spielen für ihn die ökumenische Annäherung ebenso wie die Gewissens-

und Erklärungsnot römischer Katholikinnen und Katholiken eine
Rolle125.

Christian Oeyen (geb. 1934) ist wahrscheinlich der einzige altkatholische

Theologe, der einen Artikel in einem Marienlexikon verfasst hat. Er
verbindet die «ehrfurchtsvolle Liebe zur Mutter des Herrn, wie sie die
Hl. Schrift und die Tradition der alten Kirche bezeugen»126, mit der
altkirchlichen und ökumenischen Ausrichtung der altkatholischen Kirchen.
Oeyen behandelt ausser der Lehre über Maria auch die Marienfrömmigkeit

in den einzelnen altkatholischen Kirchen und gibt dabei eine Auflistung

der Feste im Liturgischen Kalender und von Marienwallfahrtsorten
in altkatholischem Besitz (Amersfoort/NL und Schönenwerd/CH). Auch
weist er auf die in den polnisch-katholischen Kirchen in den USA, Kanadas

und Polens unterschiedlich zum restlichen Altkatholizismus ausgeprägte

Marienfrömmigkeit sowie auf die Beziehungen zur polnischen
Mariaviten-Kirche (von «Mariae vitam imitantes») hin, die von 1909-
1924 Mitglied der Utrechter Union war.

Auch andere altkatholische Theologen und Theologinnen haben sich
über Maria geäussert. Manche tun dies im Rahmen von Schriften über die
altkatholische Kirche, in denen sie kurz auf deren Stellung zu den

Mariendogmen eingehen127, andere im Zusammenhang mit einem Katechismus
oder einem Gebetbuch. So etwa Eduard Herzog, der es selbstverständlich
findet, «wenn die Christgläubigen die Erwartung der demütigen Magd des

Herrn: <Von nun an werden mich selig preisen alle Geschlechten zu erfüllen

trachten»128. Die Anlässe, über Maria zu schreiben, sind vielfältig und
verdanken sich unterschiedlichen exegetischen, historischen, liturgischen

124 A.a.O.. 186-187. Vgl. auch Oeyen. Altkatholizismus (wie Anm. 103). 117.
125 Pfister, Stellung (wie Anm. 122). 189.
126 Oeyen. Altkatholizismus (wie Anm. 103). 116.
127 So etwa J[ohannes] J[osef] Demmel. Was ist alt-katholisch?. Bonn

(Selbstverlag)31957. 11.
128 Eduard Herzog, Gott ist die Liebe. Andachtsbuch fiir katholische Christen

zum privaten und häuslichen Gebrauch. Ölten (Oltner Tagblatt) 1914/Aarau (Sauerländer)

21917. 260 (innerhalb einer Betrachtung für Marienf'este 256-262): Nachdruck
Solothurn (Vogt-Schild) I960. 202-207. hier 205.

59



Angela Berlis

oder dogmatischen Gegebenheiten und Situationen129. In diese Kategorie
fallen Beiträge von Martien Parmentier130, Niek van Ditmarsch131, Angela
Berlis132, Urs von Arx133, Klaus Rohmann134, Ingo Reimer135, Mattijs
Ploeger136. An den altkatholischen Ausbildungsstätten in Bonn und
Utrecht sind in den letzten Jahrzehnten Abschlussarbeiten137, in Warschau

sogar eine Dissertation entstanden: Jerzy Bajorek verfasste eine Arbeit
über «Die Mariologie von Bischof Franciszek Hodur»138.

129 In die folgende Aufzählung wurden nur Beiträge aus den letzten zwei Jahrzehnten

aufgenommen. Die Aufzählung beansprucht keine Vollständigkeit. Zu nennen wäre

ausserdem Sudmann (wie Anm. 79). der das Thema am Rande seiner historischen
Arbeit über das Basler Konzil behandelt.

130 Parmentier plädiert in verschiedenen, seit Ende der 1970er Jahre für ein breiteres

Publikum verfassten Beiträgen für das Festhalten am altkirchlichen Dogma
(bleibende Jungfrauschaf't und relative Sündenlosigkeit); vgl. Martien Parmentier, Die
Mutter nicht ohne den Sohn, in: Christen heute 45 (2001) 38f. Für eine
dogmengeschichtliche Übersicht: ders., Art. «Mary», in: Karel van den Toorn u.a. (Hg.),
Dictionary of Deities and Demons in the Bible, Leiden (Brill) 1995, Sp. 1026-1033;
2. erw. Auflage Leiden (Brill)/Grand Rapids MI (Eerdmans) 1999, 549-553.

131 Vgl. J.N. van Ditmarsch, Vieren en gedenken. De feest- en gedenkdagen in
het Kerkboek van de Oud-Katholieke kerk van Nederland. Amersfoort (Cor Unum et
Anima Una) 2005.

132 Angela Berits, Art. «Maria», in: Arbeitskreis Öffentlichkeitsarbeit
(Hg.), Kirche für Christen heute. Eine Information über die Alt-Katholische Kirche,
Berlin (Hoffmann) 1994, 107-108; dies., Vrouw van het begin. Vrouwen in Matteus
1:1. Maria, in: Interpretatie 12 (7/2004) 19-21 ; dies., Een magnetisch veld: Maria van
Magdala en Maria van Nazaret, in: Schrift 205 (2003) 7-10; dies., Maria in de Oud-
Katholieke Kerk, in: Schrift 243 (2009) 86-90 (im Druck).

133 Urs von Arx, L'immaculée conception de Marie: un dogme vieux de 150 ans,
in: Présence catholique-chrétienne 97 (2005) Nr. 5, 4-9.

134 Klaus Rohmann, Unbefleckte Empfängnis?, in: Christen heute (2007) 276-
278.

135 Ingo Reimer, Das Dogma von der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel

durch Pius XII. im Jahre 1950 auch der Versuch einer Antwort auf die Gräuel des

Nationalsozialismus?, in: Kid 16 (2001) 83-85.
136 Mattiis Ploeger, Mutter des Herrn, Erste der Heiligen, Bild unserer

Hoffnung. Maria in der niederländischen altkatholischen Liturgie, in: IKZ 95 (2005) 145-
156.

137 Niki Schönherr (1986) und Stephan Neuhaus-Kiefel (2007) in Bonn, Bernd
Wallet (2006) in Utrecht. Die Arbeiten beschreiben jeweils Stellung und Verehrung
Marias in der betreffenden altkatholischen Kirche.

138 Jerzy Bajorek, Mariologia Biskupa Franciszka Hodura (Biblioteka Diecezji
Swidnickiej 15), Swidnica (Swidnicka Kuria Biskupia) 2007, 339 S.

60



Maria in altkatholischer Sicht

Festzuhalten ist, dass alle bisherigen altkatholischen Veröffentlichungen
einhellig von der Ablehnung der Dogmen von 1854 und 1950 ausgehen. Die
Kritik am Dogma von 1854 geschieht den Umständen entsprechend häufiger

und fällt hinsichtlich des Inhalts härter aus. Dies spiegelt auch die
liturgische Tradition der altkatholischen Kirchen.

Zunehmend finden sich in jüngster Zeit Aufrufe, Formen einer Fröm-
migkeitspraxis zu suchen, die zum altkatholischen Verständnis Marias

passen, das sich am Zeugnis von Bibel und Tradition orientiert.

6. Zusammenfassende und weiterführende Überlegungen

1. Nach altkatholischem Verständnis gründet jede theologische Reflexion
über Maria im Zeugnis der Hl. Schrift und Tradition.

2. Maria wird in der altkatholischen Kirche im Allgemeinen zurückhaltend

verehrt. Dies ist als Reaktion auf die römisch-katholischen
Lehrentwicklungen und Frömmigkeitsformen zu bewerten139, die besonders
zwischen der Mitte des 19. und 20. Jahrhunderts üblich wurden.

3. Die römisch-katholische Entfaltung der Marienlehre ist für die altkatholische

Theologie, aber auch für die altkatholischen Christinnen und Christen

fragwürdig. Die Ablehnung beider Lehren als Dogmen wird materia-
liter damit begründet, dass die gemachten Aussagen über Maria nicht auf

139 Diese Aussage lässt sich anhand des folgenden Beispiels belegen: Im 18.

Jahrhundert unterscheidet sich die liturgische und die Frömmigkeitspraxis der niederländischen

«Römisch-katholischen Kirche der Bischöflichen Klerisei» OBC) zunächst
nicht von der sonstigen römisch-katholischen Praxis und kennt zunächst auch nicht die

später so kennzeichnende Zurückhaltung. Vgl. Koenraad Ouwens, Het Stukjesboek.
Missen en gezangen 1745-1803, Amersfoort (Stichting Centraal Oud-Katholiek Bo-
ekhuis) 1996, 412: «De habituele terughoudendheid jegens en de incidentele afkeer

van mariaverering in de oud-katholieke kerk is in dit stadium van haar historische

ontwikkeling nog geenszins aan de orde.» So kennt zum Beispiel das «Roomsch
Misboek» der OBC von 1751 am 8. Dezember das Fest «O.L.V. Ontvangenis»; vgl. Het
Roomsch Misboek. Met Bemerkingen overd'Epistelen en d'Evangelien, 's-Gravenhage

1751; ferner: Den Kristelyken Vader brekende het geestelyk brood voor de

kinderen ....Bd.IV, 1. Teil, Antwerpen 1744,20-34 (über den Festtag der Empfängnis
Unserer Lieben Frau); das Fest entfällt seit dem Misboek von 1910. In niederländischen

Mess-, Gesang- und Gebetbüchern vor 1950 wird ganz unbefangen von «Maria
Himmelfahrt» gesprochen, erst danach von ihrem «glückseligen Tod» bzw. ihrem
«Entschlafen»; vgl. Ploeger. Mutter (wie Anm. 136), 149f.



Angela Berlis

Aussagen der Hl. Schrift beruhen und sich erst spät im Laufe der Kirchen-
geschichte durch fromme Reflexion entwickelt haben. Die niederländischen

Bischöfe berufen sich 1856 auf die Devise des Vinzenz von Lerin
aus dessen Commonitorium140. Die Stellungnahme der Internationalen
Altkatholischen Bischofskonferenz von 1950 führt allerdings die materielle

Ablehnung der leiblichen Aufnahme in den Himmel nicht weiter
aus. Formaliter werden die Dogmen abgelehnt, weil sie von Pius IX. bzw.
Pius XII. allein und mit unfehlbarem Anspruch verkündet wurden. Die der

Dogmatisierung von 1854 vorausgehende Befragung der Bischöfe ist
nicht als Befragung mit offenem Ausgang zu betrachten (kein «schriftliches

Konzil»)141. Nach Meinung der niederländischen Bischöfe im Jahr
1856 können die abgegebenen Meinungen der römisch-katholischen
Bischöfe lediglich als Einzelmeinungen gelten, sie sind nicht repräsentativ
für die Meinung ihrer Kirchen142. Obendrein fehlte die Einstimmigkeit.
1950 wiesen die altkatholischen Bischöfe den Anspruch des Bischofs von
Rom zurück, «unfehlbar auszusprechen, festzustellen und als Heilswahr-
heit der Kirche vorzuschreiben, was Gott geoffenbart hat, und dass er dies

vermöge, auch wenn eine solche Lehre weder durch Gottes Wort in der

Heiligen Schrift noch durch den allgemein anerkannten Glauben der Kirche

bezeugt wird»143.

4. Die Ablehnung der römisch-katholischen Entfaltung der Marienlehre144
teilen die Altkatholiken mit orthodoxen, anglikanischen und evangelischen

Kirchen145. In ökumenischen Dialogen wird danach gesucht, was

140 Vgl. Herderlijk Onderrigt (wie Anm. 69), 35. Ähnlich auch Döllinger in seinem
Brief vom 31. Januar 1854 (vgl. oben S. 41 f.).

141 Auch der Dogmatisierung von 1950 ging eine Befragung voraus.
142 Vgl. den Protestbrief der Bischöfe von Utrecht. Haarlem und Deventer an den

Papst. 14. September 1856; vgl. Schoon, Cleresie (wie Anm. 70), 249.
143 Zitiert nach Küry, Kirche (wie Anm. 104), 456.
144 Vgl. dazu Elisabeth Gössmann, Reflexionen zur mariologischen Dogmengeschichte,

in: Maria, Abbild oder Vorbild. Zur Sozialgeschichte mittelalterlicher
Marienverehrung, Tübingen (diskord) 1990. 19-36 (kirchenhistorisch): Karl-Heinz
Menke, Fleisch geworden aus Maria. Die Geschichte Israels und der Marienglaube
der Kirche, Regensburg (Pustet), 1999 (systematisch-theologisch).

145 Vgl. dazu die folgenden bilateralen Dialogtexte: Koinonia (wie Anm. 110),
56-59; Mary: Grace and Hope in Christ. The Anglican-Roman Catholic International
Commission. An Agreed Statement, London (Church House) 2005; Mary: Grace and

Hope in Christ (ARCIC II). Essays by the Faith and Order Advisory Group of the
Church of England (GS Mise 872), London (The Archbishop's Council) 2008; Bila-

62



Maria in altkatholischer Sicht

die Dialogpartner gemeinsam über Maria sagen können146. Es ist dabei
sicher hilfreich, «dass die Gestalt der Mutter Christi heute in der [römisch-]
katholischen Kirche nachdrücklicher als früher von den Quellen des Glaubens

her erschlossen wird»147. So greift das im Jahr 2000 erschienene
römisch-katholisch - evangelische Dokument «Communio Sanctorum. Die
Kirche als Gemeinschaft der Heiligen» das päpstliche Schreiben «Marialis

cultus» auf und stellt fest, dass die Marienverehrung «biblisch begründet,

liturgisch ausgerichtet, der heutigen Anthropologie entsprechend und
ökumenisch geformt sein»148 solle - ein Anliegen, das alle Kirchen
miteinander teilen.

5. Die bisherige altkatholische Auseinandersetzung mit der römisch-katholischen

Mariologie ist hauptsächlich von der Abgrenzung gegen die

Dogmen von 1854 und 1950 sowie von der Ablehnung der im 19. Jahrhundert

üblichen ultramontanen Marienfrömmigkeit geprägt.149 Es gilt aber

zu bedenken, dass in altkatholischen Stellungnahmen zu diesen Dogmen
immer auch das Bekenntnis zum Glauben der einen, heiligen, katholischen

und apostolischen Kirche ausgesprochen und dabei festgehalten
wird, was Maria im Glauben der Kirche bedeutet.

6. Inwieweit gehört es auch weiterhin zur religiös-theologischen altkatholischen

Identität (zum altkatholischen Antrittsgesetz), die beiden Dogmen
von 1854 und 1950 abzulehnen? Bei der Suche nach einer Antwort auf
diese Frage ist einerseits anzuerkennen, dass das Zweite Vatikanische

terale Arbeitsgruppe der Deutschen Bischofskonferenz und der Kirchen-
Leitung der Vereinigten Evangelisch-Lutherischen Kirche Deutschlands.
Communio Sanctorum. Die Kirche als Gemeinschaft der Heiligen [=CS]. Paderborn

(Bonifatius)/Frankfurt a.M. (Lembeck) 22003. bes. 120-126 (Nr. 253-268).
146 Vgl. dazu ausser den bereits genannten Dialogen auch die Ansätze der Groupe:

des Dombes. Maria in Gottes Heilsplan und in der Gemeinschaft der Heiligen. Frankfurt

(Lembeck)/Paderborn (Bonifatius) 1999. Die Studie schenkt dem Jüdin-Sein Marias

Aufmerksamkeit. In Hinblick auf die Bewertung der Unbefleckten Empfängnis
erscheint mir die Argumentation historisch zu unkritisch. Vgl. dazu meinen Vortrag am
9. März 1999 bei der Studientagung der Arbeitsgemeinschaft Christlicher Kirchen in

Nordrhein-Westfalen vom 8.-10. März. 1999 in Gelsenkirchen (unveröff).
147 CS (wie Anm. 145), Nr. 262. unter Hinweis auf «Lumen Gentium». Kap. 8. und

auf das Apostolische Schreiben von Paul VI. «Marialis cultus».
148 CS (wie Anm. 145). Nr. 265.
149 Vgl. dazu das. was Döllinger bei der ersten Bonner Unionskonferenz, sagte

(oben Anm. 100).

63



Angela Berlis

Konzil einen Weg der Mitte gesucht und eine maximalistische Mariologie
abgelehnt hat und dass dies auch in ökumenischen Dialogen zu einer
Annäherung führt, bei der die Mariendogmen des 19. und 20. Jahrhunderts
historisch eingeordnet und theologisch neu beurteilt werden150. Andererseits

ist aus altkatholischer Perspektive zu berücksichtigen, dass vor allem
das Dogma von 1854 stark verflochten ist mit der nur wenige Jahre später
erfolgten Dogmatisierung der Unfehlbarkeit, in deren Folge im
deutschsprachigen Raum die altkatholische Bewegung entstand151. Für die Kirche
von Utrecht wurde damit die dogmatische Petrifizierung des Schismas
Rom-Utrecht vollendet. Aus altkatholischer Perspektive geht es deshalb
bei der Frage der neuen Dogmen nicht nur um eine punktuelle Reinigung
des Gedächtnisses, sondern um viel grundlegendere Dinge, bei der die

theologische Erkenntnislehre oder die seinerzeit vorgebrachten Begründungen

aus der Erbsündenlehre behandelt werden mussten152; letztlich
geht es um eine Aufarbeitung der Theologiegeschichte des 19. Jahrhunderts.

Nicht weniger geht es darum, den Aufrechten in der Vergangenheit,
die nach bestem Wissen und Gewissen gegen die Dogmatisierung Stellung
bezogen haben, Gerechtigkeit widerfahren zu lassen.

150 In einem Beitrag beschreibt Jeremy Morris diesen Wechsel in der Wahrnehmung
der marianischen Dogmen durch Anglokatholiken, angefangen mit Pusey, Liddon,
Gore, die dem Dogma von 1854 sehr kritisch gegenüberstanden, bis zu den 1960er
Jahren. Bei dem Perspektivenwechsel spielten theologische Entwicklungen innerhalb
der Kirche von England, «the effect ofVatican II» und die Offenheit der römisch-katholischen

Kirche für einen ökumenischen Dialog eine wichtige Rolle. Vgl. Jeremy
Morris, 'An infallible Fact-Factory going full blast': Austin Farrer, Marian Doctrine,
and the Travails of Anglo-Catholicism, in: Robert Norman Swanson (Hg.), The Church
and Mary. Papers read at the 2001 Summer Meeting and the 2002 Winter Meeting of
the Ecclesiastical History Society, Woodbridge (Boydell) 2004, 358-367, hier 366f.

151 Ferner ist noch daran zu erinnern, dass 1890 die Altkatholiken in Bayern
staatsrechtlich aus der katholischen Kirche ausgeschlossen und ihre Rechte (bis 1920) auf
die einer Privatkirchengesellschaft beschränkt wurden. Da der bayerische Staat den

Dogmen von 1870 das placet regium verweigert hatte und dies folglich nicht als

Ausschlussgrund dienen konnte, legte man den Altkatholiken ihre Ablehnung des Dogmas
von 1854 zur Last; vgl. zum Hintergrund Angela Berlis, Frauen im Prozess der

Kirchwerdung. Eine historisch-theologische Studie zur Anfangsphase des deutschen
Altkatholizismus 1850-1890) (Beiträge zur Kirchen- und Kulturgeschichte 6), Frankfurt

a.M. (Lang) 1998, 302-309.
152 So ist die Auffassung einer «Unbefleckten Empfängnis» nur schwerlich verein-

bar mit heutigen exegetischen, biologischen und evolutionshistorischen Erkenntnissen,

die eine Revision der Erbsündenlehre erforderlich machen; vgl. Rohmann,
Empfängnis (wie Anm. 134), 277f.

64



Maria in altkatholischer Sicht

7. Die altkatholische Frömmigkeitspraxis orientiert sich am biblischen
Zeugnis und an den altkirchlichen Aussagen über Maria. In der Verkündigung

wird Maria in der Regel als Vorbild für alle Gläubigen und als
Schwester im Glauben gesehen. Oft wird auch ihr aktives Ja zu Gott betont
und ihr «fiat» als Ausdruck ihres starken Glaubens gesehen. Auch das

«Magnificat» spielt in der Spiritualität eine Rolle (nicht nur in der Liturgie).

Es bleibt aufgegeben, die dogmatischen altkirchlichen Aussagen
heutigen Menschen zugänglich zu machen und sie mit Leben zu füllen.
Dabei wird es auch eine pastorale Aufgabe sein, heutigen Wünschen nach
einer in altkatholischen Zusammenhängen eher untypischen Mariendevotion

- z.B. Marienstatuen, vor denen Kerzen angezündet werden - Raum
zu geben. Das kommt dem grösseren Bedürfnis heutiger Menschen nach
Ritualen entgegen und respektiert die wachsende Unbefangenheit bei
heutigen Gläubigen, deren Frömmigkeitspraktiken alte konfessionelle Gräben

überspringen bzw. nicht mehr wahrnehmen.
Eine derartige rituelle Entfaltung der Marienfrömmigkeit ist im Übrigen

nicht abhängig von den beiden «Dogmen», die marginale Gegebenheiten

der heiligen Mutter Gottes thematisieren, ihren Ursprung und ihr
Ende betreffen. Altkatholiken glauben nicht an diese Lehren; dennoch
brauchen sie nicht ständig (ex negativo) auf ihnen herumzureiten. Viel
wichtiger erscheint es, zu einer genuinen Frömmigkeitspraxis zu finden
und die biblische und altkirchlich bezeugte Maria zu preisen. Diese
«lebendige» Maria steht in ihrer ganzen Hingabe und Attraktivität vor der
Sehnsucht suchender Menschen. Die gebärende, nährende, erziehende,

sorgende, leidende, mit ihrem Sohn jubelnde, die beiden ersten Generationen

der Kirche begleitende Maria ist Gegenstand unserer Liebe und

Frömmigkeit; die Maria der Familie und nicht nur die Patronin eines Weges

eheloser Vollkommenheit; die Gefährtin mündiger Frauen; die Mutter
eines Sohnes, der Frauen als Partnerinnen ernst nahm; die jüdische Frau,
die an der Ablehnung ihres Sohnes durch sein Volk litt, der Gott ein bitteres

Rätsel wurde, die noch andere Kinder hatte und fern von ihrer
Grossfamilie überhaupt nicht verstanden werden kann. Auch altkatholische

Gläubige und Theologen sind in die Pflicht genommen dazu beizutragen,
dass die Erwartung in Erfüllung gehe: «Von nun an werden mich selig
preisen alle Geschlechter»153.

153 Vgl. Herzog. Gott (wie Anm. 128).

65



Angela Berlis

Angela Berlis (geb. 1962 in München, Deutschland). Prof. Dr. theol. Studium
der Theologie in Bonn und Utrecht. 1988-91 Gemeindearbeit in St. Engel-
mundus/D'muiden, 1991-2000 wiss. Mitarbeiterin am Alt-Katholischen
Universitätsseminar Bonn. 1996-2000 Rektorin des Bischöflichen Seminars Bonn,
1998 Promotion an der Katholischen Universität Nijmegen (Niederlande).
Seit 2000 Dozentin am Altkatholischen Seminar der Universität Utrecht, seit
2002 dessen Rektorin. Seit 2006 Prof. für Alte katholische Kirchenstrukturen
einschliesslich der Geschichte und Lehre der Altkatholischen Kirchen am
Departement für Theologie der Geisteswissenschaftlichen Fakultät der
Universität Utrecht.

Adresse: Kinderhuissingel 78, NL-2013 AV Haarlem, Niederlande. E-Mail:
a.berlis@uu.nl.

English Summary

This contribution explores the background to the papal definition of the Immaculate
Conception in 1854 and the critical responses to it made by a number of Catholic
theologians (Melchior von Diepenbrock. Johannes Baptista Baltzer. Ignatius von
Döllinger, Thomas Braun) and the Church of Utrecht to the declaration of the dogma.
It then presents an overview of Old Catholic responses to the two Marian dogmas of
1854 and 1950, both those made in the context of bilateral dialogues and those of
individual theologians, which were unanimous in rejecting the dogmas. The article seeks

to show the extent to which the ecclesiastical background of the nineteenth century
shapes both the theological positioning and the practice of spirituality in the Old Catholic

Church even today. The author argues that Old Catholic spirituality should free
itself from the (negative) focus on the Marian dogmas and root itself in Scripture and
Tradition. At the same time, the on-going dialogue between the Old Catholic Church
and the Roman Catholic Church must offer a theological reconsideration of the
dogmas, which goes beyond a discussion of the historical context or a simple reinterpreta-
tion of the Roman dogmas.

66


	Maria in altkatholischer Sicht

