Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 99 (2009)

Heft: 1-2

Artikel: Matria in altkatholischer Sicht

Autor: Berlis, Angela

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-405048

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-405048
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Maria in altkatholischer Sicht

Angela Berlis

In diesem Beitrag soll die Auseinandersetzung mit der Dogmenentwick-
lung hinsichtlich Marias in der romisch-katholischen Kirche in den beiden
letzten Jahrhunderten beschrieben werden. Der Fokus liegt dabei auf dem
Dogma von 1854. Ziel dieses Beitrages ist, aufzuzeigen, wie stark der
kirchen- und theologiegeschichtliche Hintergrund des 19. Jahrhunderts
bis heute die spirituelle Gefiihlslage und die theologische Standortbestim-
mung der Altkatholiken bestimmit.

1. Einige Szenen 1844-1856
April 1849, Breslau

Melchior von Diepenbrock (1798-1853)!, Fiirstbischof von Breslau, hat
die pipstliche Enzyklika «Ubi primum» vom 2. Februar 1849 erhalten, in
der er wie alle anderen katholischen Bischofe aufgefordert wird, seine
Meinung zu einer eventuellen Definition der Unbefleckten Empfingnis
Mariens kundzutun2. Diepenbrock weiss, dass Pius [X. am 1. Juni 1848

! Melchior Diepenbrock studierte zuniichst Kameralia (Staatswissenschaften) in
Landshut, seit 1819 Theologie in Mainz, Miinster und Regensburg; 1823 Priesterwei-
he, 1830 Domherr, 1835 Domdechant und 1842 Generalvikar in Regensburg. Diepen-
brock war stark von Johann Michael Sailer beeinflusst, mit ihm befreundet und ab
1823 bis zu Sailers Tod 1832 dessen personlicher Sekretir. 1845 Wahl zum Fiirstbi-
schof von Breslau und Erhebung in den personlichen Adelsstand durch den bayeri-
schen Konig, 1846 Konsekration in Salzburg, 1850 Kardinal. Diepenbrock kidmpfte
gegen den Deutschkatholizismus und ergriff Massnahmen gegen soziale Probleme
(u.a. Alkoholmissbrauch) und fiir die Verbesserung der Priesterausbildung. Er betitig-
te sich auch als geistlicher Schriftsteller. Zu ihm: JosEPH HUBERT REINKENS, Melchi-
or von Diepenbrock. Ein Zeit- und Lebensbild, Leipzig (Fernau) 1881; PauL Mal,
Melchior Kardinal von Diepenbrock. Zur 200. Wiederkehr seines Geburtstages, in:
ASKG 56 (1998) 123-148; MANFRED EDER, Art. «Diepenbrock, Melchior von», in:
LThK? 3, Freiburg i.Br. (Herder) 1995, 218; FrIEDRICH WILHELM BAUTZ, Art. «Mel-
chior von Diepenbrock», in: BBKL 1, 1990, 1290-1292 (http://www.bautz.de/bbkl/d/
diepenbrock _m.shtml [31.01.2009]).

2 Text der Enzyklika: AUGUSTINUS DE ROSKOVANY, Beata Virgo Maria in suo
conceptu immaculata ex monumentis omnium seculorum demonstrata, 13 Bde, Buda-
pestini (Typ. Athenaei) 1873-1892, hier Bd. IV, 1874, 221-224. Die Antworten der
Bischofe sind herausgegeben in: Pareri dell’episcopato cattolico, di capitoli, di congre-

[KZ 99 (2009) Seiten 33-66 33



Angela Berlis

eine mit Ausnahme des Oratorianerpaters Augustin Theiner ausschliess-
lich aus Italienern bestehende Theologenkommission zu dieser Frage ein-
gesetzt hat®. Diese Kommission, der 19 Konsultoren angehoren, ist kei-
neswegs einer Meinung: eine Minderheit hilt die Definition aus theologi-
schen Griinden fiir unmoglich; andere Kommissionsmitglieder sind der
Ansicht, eine Definition set unnotig oder inopportun®. Pius IX., seit 1848
im Exil in Gaeta, ordnet in seiner Enzyklika an, dass die Bischofe in ihren
Bistiimern 6ffentliche Gebete abhalten, und bittet sie, den Stand der Ver-
ehrung bei Klerus und Volk mitzuteilen; ferner, ob in ihren Bistiimern der
Wunsch nach einer definitiven Entscheidung des Apostolischen Stuhls be-
stehe. Ausserdem sollten sie ihre eigenen Wiinsche und Gedanken &dus-
sern’. Pius IX. ist nicht nur ein Befiirworter der Definition, sondern auch
derjenige, der diese seit dem Mittelalter kontrovers diskutierte, jedoch
nicht zuletzt aus (kirchen-)politischen Griinden ausgesetzte Diskussion
nunmehr zu einem Abschluss bringen méchte®. Dabei geht es thm nicht
nur um Frommigkeit und Glauben’, sondern um gewichtige kirchenpoli-
tische Interessen — Motive, von denen auch seine Selig- und Heiligspre-
chungen zeugen.®

gazioni, di universita, di personaggi ragguardevoli, ecc.ecc. sulla definizione dogmati-
ca dell’Immaculato Concepimento della B.V. Maria, rassegnati alla Santita di Pio IX
P.M. in occasione della sua enciclica datta da Gaeta i 2 febraio 1849, 10 Bde, Rom
(Tipi della Civilta Cattolica) 1851-1854. Bei Roskovany sind diese Briefe nicht voll-
stindig abgedruckt.

3Vel. GERHARD MULLER, Die unbefleckte Empfingnis Mariens im Urteil pépstli-
cher Ratgeber 18481852, in: ZKG 78 (1967) 300-339.

4 Vgl. ULricH Horst, Das Dogma von der Unbefleckten Empfingnis Marias
(1854). Vorgeschichte und Folgen, in: Manfred Weitlautt (Hg.), Kirche im 19. Jahr-
hundert, Regensburg (Pustet) 1998, 95-114, hier 106—-109.

5 ROSKOVANY, Maria, IV (wie Anm. 2), 223.

6 Zur Diskussion vgl. HOrsT, Dogma (wie Anm. 4).

7 Weitlauff weist auf den Zusammenhang hin zwischen der ausweglosen politi-
schen Lage des Papstes im Jahr 1847/48 und seiner Zuversicht, in der unbefleckt
empfangenen Maria eine umso machtvollere Schutzherrin zu erhalten: MANFRED
WEITLAUFF, Die Dogmatisierung der Immaculata Conceptio (1854) und die Stellung-
nahme der Miinchener Theologischen Fakultit, in: GEORG SCHWAIGER (Hg.), Konzil
und Papst. Historische Beitrige zur Frage der hochsten Gewalt in der Kirche. FS Her-
mann Tiichle, Paderborn (Schoningh) 1975, 433-501, hier 443f.

8 Vgl. STEFAN SAMERSKI, « Wie im Himmel, so auf Erden»? Selig- und Heiligspre-
chung in der Katholischen Kirche 1740 bis 1870, Stuttgart (Kohlhammer) 2002; AN-
GELA BERLIS, The Politics of Representation: Prussian Monarchy and Roman Catholic
Church in the Making of Saints During the 19th Century, in: WILLEM VAN

34



Maria in altkatholischer Sicht

Was soll Melchior Diepenbrock antworten? Er ist gegen die Definition
der Unbefleckten Empfingnis, doch wie kann er das formulieren? Denn
neben theologischen spielen auch nichttheologische Faktoren eine Rolle,
wie aus folgender Bemerkung deutlich wird:

Herr Domdech. Ritter?, mit dem ich gestern auch dariiber sprach, dusserte, die
Facultdt konne sich nicht wohl dagegen erkliren, ohne sich neuerdings dem
Verdachte des Hermesianismus auszusetzen. !¢

Nach der Besprechung mit Ignaz Ritter sieht Diepenbrock von seinem
Plan, die Breslauer Theologische Fakultdt um ein Gutachten zu bitten, ab
und erteilt stattdessen dem Dogmatikprofessor und Domherrn Johannes
Baptista Baltzer (1803—1871)!" den Auftrag, ein theologisches Gutachten

ASSELT u.a. (Hg.), Iconoclasm and Iconoclash. Struggle for Religious Identity (Jewish
and Christian Perspectives Series 14), Leiden (Brill) 2007, 387-405.

? Ignaz Ritter (1787-1857), Kirchenhistoriker, 1821 Prof. fiir Kirchengeschichte
und Patrologie in Bonn, ab 1830 Prof. fiir Kirchengeschichte in Breslau, wo er auch
Dogmatik, Pastoral und Homiletik las und mehrfach Dekan der Fakultit und 1835-36
Rektor der Universitit war. Verteidiger von Georg Hermes auch nach dessen Verurtei-
lung (1835). 1840 Wahl zum Kapitularvikar des Breslauer Domkapitels, 1843—1844
Generalvikar, ab 1846 Domdechant. Abgeordneter der 1. Kammer zu Berlin (1849),
Mitglied des Erfurter Unionsparlaments (1850). Vgl. MiCHAEL SCHAICH, Art. «Ritter,
Joseph Ignaz», in: BBKL 8, 1994, 414-417 (http://www.bautz.de/bbkl/r/ritter_j_i.sht-
ml [31.01.2009]).

10’ Kardinal M. von Diepenbrock an J.B. Baltzer, Breslau, 23. April 1849, in: DtM 5
(1874) 261f. Auch abgedruckt bei ERNST MELZER, Johannes Baptista Baltzers Leben,
Wirken und wissenschaftliche Bedeutung, aut Grund seines Nachlasses und seiner
Schriften, Bonn (Neusser) 1877, 345-348, hier 346. Ebenfalls im Gutachten der Miin-
chener Fakultiit (s.u.) wird ausdriicklich auf die mogliche Reaktion der Hermesianer
hingewiesen. Abgedruckt bei WEITLAUFF, Dogmatisierung (wie Anm. 7), 500. — Georg
Hermes (1775-1831) beschiiftigte sich in seiner philosophisch und fundamentaltheo-
logisch ausgerichteten Theologie nur marginal mit Maria, blieb dabei strikt beim bib-
lischen und altkirchlichen Befund und erwiihnt sie im Rahmen der Christologie. Vgl.
JOSEPH SCHUMACHER, Art. «Hermes», in: REMIGIUS BAUMER/LEO SCHEFFCZYK
(Hg.), MarL 3, St. Ottilien (Eos) 1991, 153f. Dass immer wieder die Hermesianer als
mogliche Gegner einer Definition genannt werden, hingt m.E. damit zusammen, dass
sie die kritische Richtung innerhalb der Theologie in Deutschland versinnbildlichten,
die erwartungsgemiiss aus historischen und dogmatischen Griinden einer Definition
ablehnend gegeniiberstehen wiirde.

' Vgl. FrIEDRICH WILHELM BauTz, Art. «Baltzer, Johannes Baptista», in:
BBKL 1, 1990, 361 (http:/www.bautz.de/bbkl/b/baltzer_j_b.shtml [31.01.2009));
ANGELA BERLIS, Johannes Baptista Baltzer, in: HISTORISCHER VEREIN ANDERNACH
E.V. (Hg.), Andernacher Annalen 6 (2005/2006), Andernach 2004, 141-161.

33



Angela Berlis

auszuarbeiten.!? Thm gegeniiber dussert Diepenbrock seine Ansichten in
einem eilig verfassten Schreiben vom 23. April 1849. Am Anfang verweist
er auf die uniibliche Art der Befragung: Die Bischéfe seien gebeten wor-
den, sich iiber die fromme Gesinnung des Volkes zu dussern. Das «pie
creditur» habe jedoch «niemals ein Dogma constituirt»!3. Diepenbrock
konzentriert die Problematik der Definition auf folgende zwei Punkte: das
fehlende Zeugnis von Schrift und Tradition und die Zeitverhiltnisse. Zu
Schrift und Tradition bemerkt er, dass beide in dieser Frage keinen Auf-
schluss giiben. Neue Offenbarungen schieden aus'4, die Kirche habe die
Frage bisher in dubio gelassen «trotz der sorgfiltigen Ausbildung ihrer
Lehre iiber die Person Christi und iiber die Wiirde der jungfriulichen
Mutter»!3. Ausserdem bestehe weder eine innere noch eine dussere Noti-
gung. Auf die Zeitverhiltnisse geht der Kardinal in seinem Schreiben aus-
fiihrlicher ein: Die Kirche solle sich in dieser Zeit allgemeiner politischer
und sozialer Umgestaltung mit anderen Fragen beschiftigen. Diepenbrock
befiirchtet die Kritik der kirchenfeindlichen Presse: Statt grosserer Ehre
seidurcheinneues Dogmaehereine «neue Verunehrung der H1. Jungfrau»1©
zu erwarten. Fiir die Erbauung der Gldubigen erwartet er sich von diesem
Dogma nicht sonderlich viel. Er verweist auf dessen delikaten Charakter.
Seine Erkldarung von der Kanzel konne leicht unschicklich ausfallen. Die-
se Bemerkung zeigt die zeitgendssischen Schwierigkeiten, iiber korperli-
che oder gar sexuelle Angelegenheiten — «Generationsgeheimnisse»!”
nennt Diepenbrock sie — offentlich zu reden. Insbesondere fiir Deutsch-
land hilt Diepenbrock die Angelegenheit fiir hochst bedenklich; im Ur-
sprungsland der Reformation liege die «vagina errorum», gerade hier
miisse der Protestantismus besiegt werden. Anlisse fiir Missverstindnisse
miissten hier vermieden werden.

Diepenbrocks Sicht Marias — die Mutter ist auf den Sohn bezogen —
wird im folgenden Zitat deutlich:

12Vgl. REINKENS, Diepenbrock (wie Anm. 1), 442.

13 Im Folgenden zitiert nach MELZER, Baltzers Leben (wie Anm. 10), 346348,
hier 346.

14 Als Begriindung fiihrt Diepenbrock den Spruch von Papst Stephan aus dem
3. Jh. an: «Nil innovetur, nisi quod traditum est». Ebd.

15 Ebd,

16 A.a.0., 347.

17 Ebd.

36



Maria in altkatholischer Sicht

«Dass die Wiirde und Ehre der HI. Jungfrau durch den Ausspruch der imma-
culata Conceptio auch in der Meinung der Gldaubigen (denn in der historischen
Thatsache wie in der Ehre, die ihr die Himmlischen erweisen, wird dadurch
selbstredend nichts anders) erhohet werde, kann, wohlerwogen, nicht einmal
zugegeben werden. Denn fehlt ihr der fomes peccati ad agonem relicta [der
zum Kampf verbliebene Siindenzunder], so fehlt auch der Anlass zum Kampfe
und das personliche Verdienst des Mitkidimpfens mit der Gnade gegen die Ver-
suchung; auch nicht die Wiirde Christi als Mensch fordert diese unnatiirliche
Bevorzugung seiner jungfriulichen Mutter. Denn von ihm als Quellpunkt geht
Ja alle ithre Wiirde aus; er hat von ihr keine zu emptangen, sondern nur zu ge-
ben. Und wenn es Ihn in dieser Hinsicht nicht herabsetzt, sondern erhebt, dass
Er die Hure Rahab und den Ehebrecher David zu seinen Ahnen zihlt, so kann
keine Nothigung vorhanden sein, seine Mutter von dem allgemeinen Gesetz
der Erbsiindhaftigkeit auszunehmen, welches er in seinen Folgen, nicht aber
in seiner Quelle aufzuheben gekommen ist; nur Seine eigene Conceptio sine
semine viri [Empfingnis ohne midnnlichen Samen] steht liber der Natur. Diese
wird gemindert in ihrer Bedeutung, wenn sie nicht als die einzige Ausnahme
oder vielmehr als das einzige normale Factum dieser Art dasteht.» '8

Johannes Baptista Baltzer, einer von mehreren Rheinldndern, die es we-
gen der anti-giintherschen Luft im Kolner Erzbistum nach Schlesien ver-
schlagen hat, unterscheidet in seinem Gutachten streng zwischen Dogma
und Schulmeinung (die, wenn nicht in den Quellen der Offenbarung be-
griindet, scharf abzuweisen ist)!?. Aufgrund der HI. Schrift und des katho-
lischen Traditionsprinzips sei es unméglich, in der frommen Meinung ein
Dogma zu finden.20

8 A.a.0., 347-348.

19 Vel. a.a.0., 345. Baltzer hatte bei seinem Aufenthalt in Rom, wo er zur Vertei-
digung Anton Giinthers war, aus seiner Ablehnung einer dogmatischen Fixierung der
unbefleckten Empfingnis (die damals noch nicht erfolgt war) keinen Hehl gemacht.
Pius IX. fiihlte sich durch den deutschen Gelehrten, der das hofische Hoflichkeitszere-
moniell nicht einhielt, vor den Kopf gestossen, wie J.F. von Schulte 1854 in seinem
Tagebuch festhielt. Vgl. JoHANN FRIEDRICH VON SCHULTE, Lebenserinnerungen,
Giessen (Roth) 1908, Bd. 1, 45.

20 Baltzers Darlegung ist der des Dogmatikers Giovanni Perrone S.J. diametral
entgegengesetzt. Perrone setzte auf das Bewusstsein der Kirche, gespiegelt in der litur-
gischen zeitgenossischen Praxis, nicht jedoch auf den Rekurs auf Schrift und Kirchen-
viiter. Damit ging er von der Nichtnotwendigkeit der Tradition aus. Perrones Schrift
«De immaculato Beatae Mariae Virginis conceptu» erschien 1847 in Rom (2. Aufl.
1848, Miinster; erw. Fassung Rom, 1855) und kam 1849 in deutscher Ubersetzung
heraus: J. PERRONE, Ist die unbefleckte Empfingniss der seligsten Jungfrau Maria
dogmatisch definirbar? Aus dem Lateinischen von August Dietl und Bernhard Schels,
Regensburg (Manz) 1849. Die 2. Aufl. erschien 1855 unter dem Titel «Abhandlung

37



Angela Berlis

Diepenbrock schickt seine auf Baltzers Gutachten gestiitzte Antwort
am 24. Dezember 1849 an den Wiener Nuntius Michele Viale Prela
(1798-1860)2!. In seinem auf Franzosisch geschriebenen Brief?? gibt er
mehrere Vorbehalte an: fiir den Aussenbereich den Anstoss, den ein neues
Dogma bei Protestanten, v.a. bei konversionswilligen, erregen konnte; im
Innern ein Wiederaufflammen des theologischen Schulstreits, sich entziin-
dend an der delikaten Frage der Unfehlbarkeit des Papstes??, den zu erwar-
tenden Widerstand unter zumindest einem Teil des Klerus gegen eine der-
artige Dogmatisierung?+; das bisherige Prinzip, Dogmen nur im Fall von
Streit und gefihrlichen Irrtiimern zu verkiinden?>, nicht jedoch, weil eine
Frommigkeitspraxis bestehe. Freundlich, aber bestimmt warnt Diepen-
brock, von einer Definition sei keine Erbauung oder ein neuer Impuls fiir
die Frommigkeit im katholischen Volk zu erwarten, sondern nur «troubles,
scissions, scandales, et perturbations au dehors et au dedans»2°. Er endet
mit «Dixi et salvavi animam meam!» und einem Weihnachts- und Neu-
jahrsgruss?7.

iiber die dogmatische Definition der Unbefleckten Empfiangniss der seligsten Jungfrau
Maria». Der Papst hatte die Schrift durch ein Breve vom 25. Oktober 1847 (in der
deutschen Ausgabe am Anfang wiedergegeben, ebd., X—XII) gleichsam approbiert.
Vgl. WEITLAUFF, Dogmatisierung (wie Anm. 7), 442 und 446.

21'Vgl. a.a.0., 457.

22 Vgl. Pareri Il (wie Anm. 2), 465-467. Eine Zusammenfassung des Inhalts bei
WEITLAUFF, Dogmatisierung (wie Anm. 7), 457f.

23 «Dans I’intérieur, dans les écoles de théologie la guerre séculaire, appaisée avec
tant de peine, s’enflammerait de nouveau; le point si délicat de I'infaillibilité du Pape
lui donnerait un surcroit de matiere combustible». Vgl. Pareri Il (wie Anm. 2), 466.

24 Diepenbrock nennt hier ausdriicklich die rheinischen Provinzen, Baden und
Bohmen.

25« histoire prouve, que jusqu’ici le Saint Siege n’a donné des décrets dogma-
tiques, que pour appaiser des luttes et des contestations polémiques et scandaleuses, ou
pour réprimer des erreurs dangereuses. Dans le cas présent, ni I’'une ni I’autre de ces
raisons n’est visible; ¢’est un pur motif de picté, de dévotion, qui ferait agir; motif tres-
beau, tres-précieux aux yeux de Dieu et de toute ame fidele; motif qui peut aussi étre
fondé€, pour certains pays et certains peuples, dans le fruit a espérer; mais qui pour nos
pays, ... est contrebalancé par des considérations majeures, qui laissent apercevoir les
plus grandes dangers pour I’Eglise, dans la prononciation d’un tel décret.» Vgl. Pareri
II (wie Anm. 2), 467.

26 Pareri II (wie Anm. 2), 467.

<7 Ebd.

38



Maria in altkatholischer Sicht

Von den 603 Bischofen, die auf Pius’ Aufforderung reagierten (172
taten es nicht), befiirworteten 546 die Definition der pia sententia, die
anderen sprachen sich mit unterschiedlichen Begriindungen und Beden-
ken dagegen aus’®. Die meisten Respondenten gaben — unabhéngig vom
Inhalt ihrer Stellungnahme — in vorauseilendem Gehorsam an, sie wiirden
sich in jedem Fall dem Papst unterwerfen?®, Unter diesen Umstinden ist
das Votum der Miinchener Fakultit interessant: Der Miinchener Erzbi-
schof Karl August von Reisach (1800-1869), selbst ein iiberzeugter An-
hinger der Unbefleckten Empfingnis, hatte es angefordert. Es fiel negativ
aus?: Bei aller Wertschidtzung der pia opinio sei eine Definition nicht nur
inopportun, sondern schlichtweg theologisch unmdoglich, da sie weder in
der HI. Schrift noch in der apostolischen Tradition griinde. Das Gutachten,
das sich auch mit der «revelatio implicata» des romischen Dogmatikers

8 Vel. SIEGFRIED GRUBER, Mariologie und katholisches Selbstbewusstsein. Ein
Beitrag zur Vorgeschichte des Dogmas von 1854 in Deutschland, Essen (Ludgerus)
1970, 26-44 (liberarb. Fassung seiner in Anm. 63 genannten Dissertation); GERHARD
MULLER, Die Immaculata Conceptio im Urteil der mitteleuropdischen Bischofe. Zur
Entstehung des mariologischen Dogmas von 1854, in: KuD 14 (1968), 46-70.

2 So etwa der romische Dogmatikprofessor Filippo Cossa, der eine ausgezeichne-
te kritische theologische Stellungnahme abgab hinsichtlich der Voraussetzungen eines
Dogmas und der fehlenden Stichhaltigkeit der Argumente der Befiirworter der Dog-
matisierung, am Ende jedoch erklirte, er sei bereit, es «im Glauben» anzunehmen.;
vel. WEITLAUFF, Dogmatisierung (wie Anm. 7), 448-450. Ahnlich auch der Erzbi-
schof von Paris, Dominique-August-Marie Sibour (1792-1857), der schrieb, eine
fromme Meinung konne nicht als Wahrheit des Glaubens definiert und folglich als
heilsnotwendig auferlegt werden, sich danach jedoch unter «das unfehlbare Urteil des
Stellvertreters Jesu Christi» beugte. Vgl. Pareri III (wie Anm. 2), 310f. (zitiert nach
WEITLAUFF, Dogmatisierung [wie Anm. 7], 454).

Vel zum Hergang a.a.0., 460-471; der Text des Gutachtens findet sich a.a.0.,
496-501. WEITLAUFF bemerkt, dass es keinen Hinweis darauf gebe, dass Reisach das
Gutachten nach Rom geschickt habe, vermutet aber, es sei nicht geschehen (a.a.O.,
470f.). Auch Reisachs Stellungnahme gibt dariiber keinen Aufschluss, da Reisach das
Gutachten noch nicht vorlag, als er dem Papst antwortete. Er kiindigte darin lediglich
die Zusendung an: «Doctorum hominum opinionem eo explorare studui, quod facul-
tatem theologicam Monacensem hac de re interrogavi, cuius responsum Sanctitati
Tuae transmittere non tardabo.» Vgl. Pareri I1 (wie Anm. 2), 416f., hier 417. — Auch
die Tiibinger Theologische Fakultit hatte ein negatives Gutachten erstellt, das der Bi-
schof von Rottenburg, Joseph von Lipp (1795-1869), jedoch nicht nach Rom sandte.
Vgl. JOHANNES FrRIEDRICH, Ignaz von Déllinger. Sein Leben auf Grund seines schrift-
lichen Nachlasses dargestellt, Bd. I1I, Miinchen (Beck) 1901, 134. Das Votum ist bis-
her nicht auffindbar, vgl. Horst, Dogma (wie Anm. 4), 107.

39



Angela Berlis

Giovanni Perrone S.J. (1794—1876)3! auseinandersetzt, ist Manfred Weit-
lauff zufolge «ein sprechendes Dokument fiir die beginnende Polarisie-
rung zwischen einer sogenannten deutschen und einer sogenannten romi-
schen Theologie»32. Das Gutachten pliddierte dafiir, den Gegenstand «dem
frommen Gefiihl und dem impliziten Glauben eines jeden [zu iiberlassen],
damit im Notwendigen Einigkeit, im Zweifelhaften Freiheit und in allem
die Liebe herrsche»3. Eine zeitweilig geplante — kritische — Versammlung
von Theologen zu dieser Frage, gegebenenfalls mit ein paar Bischofen,
kam nicht zustande3*.

31. Januar 1854

Der Miinchener Kirchenhistoriker Ignaz von Dollinger ist kein Anhéinger
der Unbefleckten Empfiingnis?>. Friedrich Michelis, damals am «Semina-
rium Theodorianum» in Paderborn lehrend, wendet sich an Dollinger und
bittet ihn um eine Stellungnahme gegen die Unbefleckte Empfidngnis. Am
31. Januar 1854 erklirt Dollinger ihm in einem Brief, warum er von der
Veroftentlichung einer Schrift dagegen absieht: die deutsche Theologie
insgesamt stehe (wegen Georg Hermes, Johann Baptist Hirscher, Leopold

31'S.0. Anm. 20.

2 WEITLAUFF, Dogmatisierung (wie Anm. 7), 466.

3 «Credimus quidem, multa de regno Dei esse subobscure revelata, quae tamen,
cum non sint necessaria fidei divinae objecta relinquantur pio unus cujusque affectui
ac fidei Catholicorum implicitae, ut sit in necessariis unitas, in dubiis libertas et in
omnibus caritas.» A.a.O., 499,

M Vgl. FriEDRICH, Déllinger I (wie Anm. 30), 135.

3 In seinen Lebenserinnerungen erzihlt der Priester und Theologe Franz Lorinser
(1821-1893) von seiner Promotion am 17. Mai 1844 in Miinchen: «Dasselbe [das
Tridentinische Glaubensbekenntnis] war ... in einem alten Buche auf Pergament sehr
sauber geschrieben und nach den alten Statuten der Miinchner katholischen Universi-
tit auch demselben schliesslich noch der Passus beigefiigt, dass sich der Doktorandus
verpflichte, die unbefleckte Empfingnis der Mutter Gottes stets zu glauben und gegen
alle Gegner derselben zu vertheidigen. Als ich an diesen Passus kam, hielt mich Dol-
linger zuriick und fliisterte mir zu, dass ich dies zu iiberschlagen habe. Nachdem ich
Jedoch von dem Inhalt dieses verfinglichen Passus Kenntniss genommen hatte, liess
ich mich nicht abhalten, dies Versprechen meinem Glaubensbekenntniss freudig hin-
zuzufiigen, was denn auch stillschweigend hingenommen werden musste.» Vgl
FraNZ LORINSER, Aus meinem Leben. Wahrheit und keine Dichtung. I1: 1841-1844,
Regensburg (Manz) 1891, 556. (zitiert nach HorsT, Dogma [wie Anm. 4], 113, Anm.
32.Vgl. auch WosctecH Wysockl, Art. «Lorinser, Franz» (http://www.bautz.de/bbkl/l/
lorinser_f.shtml [12.08.2008]).

40



Maria in altkatholischer Sicht

Schmid? etc.) in Rom in keinem guten Ruf3?’. Eine derartige Veroffentli-
chung werde dort nicht gut aufgenommen werden und nach der Dogmati-
sierung sofort auf dem Index landen38. Fiir den Verfasser einer solchen
Schrift werde dies seine weitere literarische Wirksamkeit unfruchtbar ma-
chen. Zudem stelle sich die Frage, wie der Verfasser nach einer Dogmati-
sierung handeln solle? Schweigen und sich das Triumphgeschrei der
«Gegner(n) der Kirche» einhandeln oder sich unterwerfen unter die kirch-
liche Autoritdt*? Dollinger zeigt in seinem Brief den Zwiespalt eines ka-
tholischen Theologen im Spagat zwischen seiner sachlich richtigen theo-
logischen Argumentation und dem Gehorsam gegeniiber der kirchlichen
Autoritit.
[nhaltlich jedoch 1st Dollingers Meinung ganz eindeutig:

«dass das Theologumenon der immaculata conceptio die ganze kirchliche und
theologische Tradition bis zum 14. Jahrhundert teils nicht fiir sich, teils (be-
sonders die spiitere scholastisch-theologische) positiv gegen sich hat (ich habe

36 Leopold Schmid (1808-1869), Professor der katholischen Theologie in Giessen;
1849 vom Mainzer Domkapitel zum Bischof gewihlt; seine Wahl stiess in ultramon-
tanen Kreisen auf heftigen Widerstand. Am 7. Dezember 1849 verwart der Papst die
Wahl. Schmid wechselte an die Philosophische Fakultit der Universitiit Giessen. Alt-
katholischerseits sah man in ihm einen <Altkatholiken vor dem Altkatholizismus>. Vgl.
BERNHARD SCHROEDER/FRIEDRICH SCcHWARZ, Leopold Schmids Leben und Denken.
Nach hinterlassenen Papieren. Mit einer Vorrede von Friedrich Nippold, Leipzig
(Brockhaus) 1871; UWE SCHARFENECKER, Art. «Schmid, Leopold», in: BBKL IX,
1995, Sp. 428-436 (http://www.bautz.de/bbkl/s/s1/schmid_l.shtml [31.01.2009]).

37Vel. FriEDRICH, Dollinger IIT (wie Anm. 30), 132f.

3% So geschehen mit der Schrift von: JosePH BURKARD LEU, Warnung vor Neue-
rungen und Ubertreibungen in der katholischen Kirche Deutschlands, Luzern (Kaiser)
1853, 76 S. Sie wurde am 13. Februar 1854 auf den Index gesetzt. Vgl. FRANZ HEIN-
RICH REUSCH, Der Index der verbotenen Biicher. Ein Beitrag zur Kirchen- und Litera-
turgeschichte, Bd. 2, Abt. 2, Bonn (Cohen) 1885, 1116f. Reuschs Urteil fillt folgen-
dermassen aus: «gut geschriebene freimiithige Bemerkungen tiber Oswalds Mariolo-
gie und die beabsichtigte Dogmatisirung der Immaculata Conceptio, liber Kirche und
Staat in der oberrheinischen Kirchenprovinz und iiber den Jesuitismus» (ebd., 1117).
Der Name des Autors wird im Index nicht genannt, so dass der Titel unter «Burcado
seu Jos.» aufgenommen ist. — Johann Heinrich Oswald (1817-1903) hatte 1850 eine
«Dogmatische Mariologie» (Paderborn: Schoningh, 1850) herausgegeben, die 1855
nach Denunziation durch Baltzer (1853) auf den Index gesetzt wurde; u.a. ging Oswald
von der wesenhaften Mitanwesenheit Marias (durch ihre Milch) in der Eucharistie und
von ihrer aktiven Teilnahme an der Erlosung aus; vgl. a.a.0., 1 156f.

39 Zitiert nach FriepricH, Dollinger 111 (wie Anm. 30), 133. Dollinger weist hier
ausdriicklich auf Leus Schrift hin.

41



Angela Berlis

dies in dem Artikel iiber Duns Scotus im Kirchenlexikon kurz beriihrt*0), dass
daher eine Erhebung desselben zum Dogma von entscheidendem Einflusse
auf die ganze bisherige Beweisfiihrung aus der Tradition sein miisse. Vinzenz
von Lerins mit seinem quod semper, quod ubique etc. miissen wir dann kiinftig
beiseite legen.»*!

Ahnlich wie Michelis wiire er froh, wiirde sich ein Anderer «der Aufgabe
unterziehen und sie mit aller Ruhe und wissenschaftlicher Griindlichkeit
[6sen», schrieb Dollinger damals — und schwieg*2.

40 JGNAZ DOLLINGER, Art. «Scotus, Johannes Duns», in: WWKL, 9, Freiburg i.Br.
(Herder) 1852, 878-881. In seinem Beitrag wies Dollinger auf Duns Scotus’ Verdiens-
te hin: Er habe die Universalherrschaft des thomistischen Systems verhindert und da-
durch der Erstarrung, Verknocherung und einer theologischen Spekulation, die in die
Glaubenslehre einmiindet, Einhalt geboten. Wie kein anderer Scholastiker habe er dem
Zweifel Raum gegeben. Eines der Theologumena, denen Scotus Eingang und Gewicht
verschatft habe, sei die Lehre von der Unbefleckten Emptingnis gewesen: «Doch
driickt er sich noch mit grosser Zurlickhaltung dariiber aus» und habe immer zugege-
ben, dass nicht seine, sondern die gegenteilige Meinung die allgemeine («communis»)
sei. Die beriihmte Erzdhlung, wie Scotus in einer Disputation zwischen Dominikanern
und Minoriten iiber die Unbefleckte Empfingnis seine Meinung mit 200 Griinden
belegt habe (sie trug ihm den Ehrentitel «doctor subtilis» ein), hilt Dollinger fiir un-
historisch — dies im Gegensatz zu Perrone, vgl. PERRONE, Abhandlung (wie Anm. 20),
15£;

41 Zitiert nach FrIEDRICH, Déllinger 111 (wie Anm. 30), 134,

42 Ebd. Friedrich nimmt an, dass Dollinger das neue Dogma als «kanonischen
Glaubensartikel» betrachtet habe, d.h. als Wahrheit dritter Klasse, die der Kirche als
Regel (Kanon) dient und welcher deshalb «einiger Gehorsam (aliqua obedientia)»
gebiihre. «Es komme ihnen daher nur jene Gewissheit zu, welche ihnen die Autoritiit
und Jurisdiktion der kirchlichen Oberen zu geben vermoge.» A.a.O., 145. Vgl. dazu
Victor ConzeMmIUS, Zur Charakteristik von Ignaz v. Déllinger. Ein Brief von Johan-
nes Friedrich an Lord Acton, in: ZBLG 22 (1959), 154—160. Friedrich schrieb am
I8. April 1890 an Lord Acton: «Indessen hatte er sich den Gegensatz von katholischen
und kanonischen Glaubensartikeln construirt, und in einem Notizbuch steht der Satz:
«darf ein alter Theologe schweigen zu den Missbriiuchen etc. in der Kirche? Sein Amt
als Lehrer verlangt 6ffentliches Zeugniss, und doch schrickt er wieder vor einem Auf-
treten gegen die Kirche zuriick.» Die Bemerkung ist ohne Datum, wie fast alles, was er
notirte; aber sie zeigt, woran er scheiterte vor 1870, und auch nach 1870 hat er in dieser
Bezichung kaum viel gethan. Nach meiner Ueberzeugung war also das Jahr 1870
nothwendig: es liess ihm erst keinen Ausweg mehr, wollte er sich nicht unterwerfen.»
Vel a.a.0., 158.

42



Maria in altkatholischer Sicht

8. Dezember 1854

Mit Datum vom 8. Dezember 1854 promulgierte Pius IX. die Bulle «Inef-
fabilis Deus»*, an deren Endredaktion er «massgeblich beteiligt»* war.
Damit nahm er fiir sich in Anspruch, allein ein Dogma verkiinden zu kon-
nen, ohne die Mitwirkung der Bischofe im Konzil*3. Die Endredaktion der
Bulle hatte der Papst selbst vorgenommen und wich damit vom klassi-
schen Aufbau entscheidend ab: Die Bulle beginnt mit dem «factum eccle-
siae», bei der in der gegenwiirtigen Kirche lebenden Praxis. Erst danach
folgt der Hinweis auf Kirchenviter und HI. Schrift. Der sich selbst genii-
gende «sensus ecclesiae» «riickte an die Stelle der Tradition»*¢. Damit
hatte der Papst — wie Weitlauff es ausdriickt — einen «Schritt von wahrhaft
programmatischer Bedeutung» getan*’. Die theologische Problematik
dieses Dogmas griindet in der dogmatischen Wahrheitsfindung und im
Vorgehen des kirchlichen Lehramtes. Bereits Zeitgenossen nahmen die
Art des Vorgehens dabei als Vorwegnahme der Unfehlbarkeit wahr+®.

Auf die Argumentation der Bulle im Einzelnen einzugehen, ist hier
nicht der Ort. Ein paar der angefiihrten «Schriftbeweise» mogen genii-
gen®: In Gen 3,15 werde nicht nur der Erloser verkiindet, sondern sei auch
Maria gemeint. Auf sie bezogen sich die Worte, die Gott zur Schlange

43 Text der Bulle in: DH, Freiburg i.Br. (Herder) 371991, 2800-2804, hier 2803:
«... erklidren, verkiinden und definieren Wir, dass die Lehre, welche festhilt, dass die
seligste Jungfrau Maria im ersten Augenblick ihrer Empfingnis durch die einzigartige
Gnade und Bevorzugung des allmiichtigen Gottes im Hinblick auf die Verdienste
Christi Jesu, des Erlosers des Menschengeschlechtes, von jeglichem Makel der Ur-
schuld unversehrt bewahrt wurde, von Gott geoffenbart und deshalb von allen Gléiubi-
gen fest und bestindig zu glauben ist.»

# So der Herausgeber in seinem Vorspann zum Text der Bulle: DH (wie Anm. 43),
774.

# Vgl. FriEDRICH, Déllinger, II1 (wie Anm. 30), 146f. Der Papst hatte dafiir
gesorgt, dass sich «nicht etwa die gefiirchtete gallikanische Formel vom <«consensus
ecclesiae [seu episcoporum]> einschlich». Vgl. WEITLAUFF, Dogmatisierung (wie
Anm. 7), 476.

4 WEITLAUFF, Dogmatisierung (wie Anm. 7), 476f., hier 477.

7A.a.0., 437.

 Auch in Rom, vgl. die Erfahrungen Peter Knoodts und Johann Baptista Baltzers,
zitiert bei FriepricH, Dollinger 11 (wie Anm. 30), 146; sowie WEITLAUFF, Dogmati-
sierung (wie Anm. 7), 479-481.

¥ Vel. dazu Epuarp HERZOG, Stiftspropst Josef Burkard Leu und das Dogma von
1854. Ein Beitrag zur Vorgeschichte des vatikanischen Konzils, Bern (Wyss) 1904,
33,

43



Angela Berlis

spricht: Sie wird dir den Kopf zertreten. Da Maria aber die Siegerin liber
die Schlange sei, konne sie in keinem Augenblick ihres Daseins, auch
nicht im miitterlichen Schoss, vom Bosen iiberwiltigt gewesen sein. Folg-
lich miisse sie «vom Makel der Urschuld selbst vollig frei» sein?. Eduard
Herzog weist darauf hin, dass die lateinische Ubersetzung, die in der Bul-
le benutzt wird, falsch sei; nicht die Frau, sondern ithr Same werde der
Schlange den Kopf zertreten!. Der Text enthalte zwar «eine messianische
Verheissung, aber keine Ankiindigung der unbefleckten Empfingnis
Marii»s2,

Weitere Schriftstellen, die in der Bulle herangezogen werden, sind
Gen 6,9ff. (Maria wird mit der Arche Noahs verglichen), Gen 28,12ff.
(Jakobsleiter); aber auch Ex 3,2 (der brennende Dornbusch Maria ist nicht
von der Siinde = Feuer beriihrt). Den letztgenannten Vergleich kommen-
tiert Herzog: «Die pipstliche Exegese grenzt an Gotteslisterung.»>?

Wiihrend die alttestamentlichen Bibelstellen alle auf Maria (etwa Ma-
ria als personifizierte Weisheit) gedeutet werden, konzentriert sich die
Bulle fiir das NT im Wesentlichen auf den Englischen Gruss (Lk 1,28) und
Marias «eigene» Worte im Magnificat: «Grosses hat an mir getan, der
michtig ist» (Lk 1,48).

Kritische Reaktionen auf das neue Dogma in Niederbayern

Obwohl Laien beiderlei Geschlechts und viele Theologen in Kirchenim-
tern die Lehre von der Unbefleckten Empfingnis nicht bejahten, unterwar-
fen sie sich ihr: ein Dollinger, ein Baltzer, aber auch Stiftspropst Josef
Burkard Leu (1808-1865)% in Luzern, der Onkel des nachmaligen ersten
christkatholischen Bischofs Eduard Herzog>. Auch Ignaz Heinrich von

S0 DH (wie Anm. 43), 2801.

3 HERZOG, Leu (wie Anm. 49), 56.

52 Ebd.

33 A.a.0,57.

>4 Herzog bespricht die neutestamentlichen Stellen: a.a.O., 59-63.

» Vel. STEPHAN LEIMGRUBER, Josef Burkard Leu, in: ders./Max Schoch, Gegen
die Gottvergessenheit. Schweizer Theologen im 19. und 20. Jahrhundert, Freiburg
i.Br. (Herder) 1990, 42-56; FraNZ XAVER BISCHOF, Art. «Leu, Josef Burkhard»,
in: HLS 7, Basel (Schwabe) 2008, 798 (http://hls-dhs-dss.ch/textes/d/D9908.php
[31.01.2009]).

50 Vgl. HERZOG, Leu (wie Anm. 49), 73. Leu hatte sich am 6. April 1854 der Indi-
zierung seines Buches (vgl. oben Anm. 38) unterworfen und damit seinen Widerstand

44



Maria in altkatholischer Sicht

Wessenberg, damals schon 80 Jahre alt, dusserte sich offentlich nicht mehr
dazu®’. Der publizierte Widerstand gegen dieses Dogma blieb relativ ge-
ring>s.

Manfred Weittlauf stellt fest, dass sich «kaum eine Opposition gegen
das Dogma [regte], abgesehen von den Protesten einiger jansenistischer
Priester, einer ablehnenden Schrift des passauischen Priesters Thomas
Braun und der aus dem Protestantismus herrithrenden Kritik».5°

Eine genauere Untersuchung lokalgeschichtlicher Quellen® wiirde
deutlich machen, dass die Bereitschaft der Bevolkerung, die neue Glau-
benslehre tatsidichlich anzunehmen, nicht tiberall wie selbstverstindlich
vorhanden war. So berichtet Thomas Braun (1816—1884)¢!" am 9. April

gegen das Dogma «zum voraus aufgegeben» (ebd.). Allerdings lehrte er weiter, dass
auch Marias Heil in Christus begriindet sei, und bezeichnete es als hiretisch, sie zur
Miterlserin zu machen. Sein Dogmatiklehrbuch wurde aber anscheinend nicht de-
nunziert (vgl. a.a.0., 73f.).

57 In Briefen allerdings schon, wenn auch verdeckt. Am 19. Nov. 1857 spricht er
davon, dass in Deutschland alles «immer mehr den Krebsgang» gehe; vgl. HERZOG,
Leu (wie Anm. 49), 76-81, hier 80.

3 Vgl. die Zusammenstellung von REUSCH, Index II (wie Anm. 38), 1152-1158,
Vgl. auch HErzOG, Leu (wie Anm. 49), 74-76 und CASPARUS JOHANNES RINKEL,
Kroniek van gebeurtenissen betreffende de oud-katholieken inzonderheid in Neder-
land (1845-1894), ingeleid en geannoteerd door Dick Schoon, Nijmegen (Valkhof
Pers) 2006. Danach handelt es sich um Schriften von Thomas Braun in Deutschland,
Jean-Joseph Laborde in Frankreich, Braulio Morgaez Carillo O.P. in Spanien (zu ihm:
RINKEL, Kroniek, 34-36), Giuseppe Grignani und drei weiteren Geistlichen in Italien
(ihre Namen in RINKEL, Kroniek, 30): Alle wurden exkommuniziert. Daneben nennt
Reusch Abbé Guettée, der orthodox wurde (seine Schriften iiber das neue Dogma ka-
men nicht auf den Index), ferner die Hirtenschreiben der drei Bischofe der Kirche von
Utrecht, von der Inquisition durch ein besonderes Dekret (s.u.) verboten. Herzog nennt
ausserdem: den Bauernknecht Josef Sickinger in Deutschland, treuer Adlat Brauns,
sowie Paolo Panzani (Andrea d’Altagene). Rinkel nennt in seiner Kroniek weitere
Hintergriinde und Personen und verdient eine genauere Auswertung.

» WEITLAUFF, Dogmatisierung (wie Anm. 7), 436.

60 Eine derartige Quelle liegt in den Briefen des bayerischen Priesters Thomas
Braun an den Amersfoorter Seminarprisidenten Christianus Karsten vor. Thomas
Braun an Christianus Karsten, Het Utrechts Archief [= HUA], 221, Nr. 1247. Es geht
dabei um insgesamt 79 Briefe aus dem Zeitraum zwischen 1857 und ca. 1874 (die
letzten Briefe sind undatiert). Ich danke Bischof Dr. Dick Schoon, der mir seine Kopi-
en dieser Briefe zur Verfiigung stellte, und Presb. lic. phil. et theol. Hubert Huppertz,
der ihre Transkription besorgte.

61 183641 Studium am Deutschen Kolleg in Rom, 1843 Priesterweihe, danach
Kooperator in Tittling, anschliessend in Holzkirchen. Ab 1874 Hilfsgeistlicher in Me-

45



Angela Berlis

1858, die Beichtviiter hiitten in der jetzigen Osterzeit die Leute nicht mehr
so hidufig wegen des neuen Glaubenssatzes geplagt. Deshalb sei es ruhiger
zugegangen als im Vorjahr. «Aber manche, die sich von [sic!] freien Stii-
cken gegen den Glaubenssatz erklidrten, wurden zur Beicht nicht zugelas-
sen.» Da die geistlichen Strafen bei den erklirten Gegnern der «Glaubens-
neuerung» nichts fruchteten, habe man die weltlichen Behorden ins Spiel
gezogen.b?

Deren Opfer wurde auch Thomas Braun selbst, damals Hilfspriester in
Holzkirchen. Nachdem er 1855 vom Bischof von Passau, Heinrich von
Hofstétter (1805—-1875)%3, suspendiert und 1856 exkommuniziert worden
war, entzog ithm die bayerische Regierung 1860 den Tischtitel; ausserdem
wurde er in einem engen Gerichtsbezirk festgesetzt. Uberschritt er die
Grenze, verhaftete ihn die Polizei und brachte ihn zuriick. Laien, die ihn
besuchten, wurden polizeilich verhort. Sein Protest, den er wiederholt an
Ministerium und Landtag richtete, blieb erfolglos.

Reusch nimmt an, dass Braun verurteilt wurde, weil «er ein Baier
war»® (und damit in unmittelbarer Nihe der Nuntiatur lebte, von der vie-
le Denunziationen ausgingen®). «Diese Verfolgung armer, aber frommer
und glaubenstreuer Priester passt sehr iibel zu einem dogmatischen Erlass,
der zur Verherrlichung der schmerzensreichen und barmherzigen Mutter
des Heilandes dienen soll», stellt Herzog lapidar fest®.

ring, seit 1875 Seelsorger in Kappel, ab Oktober 1876 bis zu seiner Emeritierung im
Mirz 1883 Pfarrer in Mundelfingen. Vgl. JOSEF FRIDOLIN WALDMEIER, Der altkatho-
lische Klerus von Sickingen/Waldshut und Zell im Wiesenthal, Aarau (Christkatholi-
sches Pfarramt) o.J. [1980], 66-78; JosepH BRAUN, Thomas Braun. Vom Kampt und
Leiden eines katholischen Priesters fiir die Kirche Jesu Christi, Dinkelsbiihl (Wenng)
0.J. [1965].

%2 Thomas Braun an Christianus Karsten, 9. April 1858, HUA.

63 Hofstatter schrieb bereits 1849 dem Papst, dass er und seine Diozesanen sich die
Dogmatisierung der Unbefleckten Empfingnis sehr wiinschen wiirden; vgl. Pareri |
(wie Anm. 2), 127f.; MULLER, Conceptio (wie Anm. 28), 50. 1857 liess Bischof von
Hofstitter die Franziskanerkirche in eine Votivkirche zu Ehren der Unbefleckten Emp-
fingnis umwandeln; dies fasste er «als einen Akt der Siihne fiir die Apostasie Thomas
Brauns auf»; vgl. SIEGFRIED GRUBER, Das Vorspiel zur Dogmatisierung der Unbe-
fleckten Empfingnis Mariens in Deutschland (1849-1854), Diss. phil. Erlangen—
Niirnberg (Selbstverlag) 1967, 68.

% REuscH, Index II (wie Anm. 38), 1 156.

6 Aa0., 1125.

%6 HERZOG, Leu (wie Anm. 49), 76.

46



Maria in altkatholischer Sicht

Braun zog sich nicht zuriick, sondern veroffentlichte 1856 seine «Ka-
tholische Antwort auf die pépstliche Bulle iiber die Empfingnis Marii»®7.
Scharf stellte er darin fest, dass der Papst und alle Anhinger des neuen
Dogmas die Einheit der katholischen Kirche zerbrochen hiitten. Alle, die
das Dogma ablehnten, diirften keine Sakramente mehr von seinen Anhiin-
gern empfangen. Jegliche Beziehung mit «Unbeflecktisten» solle vermie-
den werden. Im gleichen Jahr nahmen Braun und der Amersfoorter Semi-
narpriasident Christianus Karsten Kontakt miteinander auf; die Cleresie
begann, Braun finanziell zu unterstiitzen®s,

Die Reaktion der Kirche von Utrecht

Ausfiihrlicher behandeln mochte ich die Reaktion der niederlindischen
Bischofe, die sich am 9. Juli 1856 mit einem Hirtenbrief an ihre Glaubi-
gen® und am 14. September des gleichen Jahres in einem Protestbrief’” an

7 Ortenburg (Selbstverlag) 1856, 240 S. Vgl. RINKEL, Kroniek (wie Anm. 58),
36f. Das Buch kam 1857 auf den Index. Vgl. REuscH, Index II (wie Anm. 38), 1156,
ebenso wie spiiter: THomAs BRAUN, Katholisches Andenken, Ortenburg (Selbstverlag)
1859, 16 S.; ders., Katholische Kirche ohne Papst, Miinchen (Renner) 1871, 48 S.
Hinsichtlich der «Katholischen Antwort» forderte am 27. April 1857 Generalvikar
Pechmann Braun auf, «nicht linger mehr im hartnickigen Widerspruche mit der von
Gott eingesetzten hochsten Autoritit der katholischen Kirche zu beharren», sondern
sich zu unterwerfen, «folgend dem nachahmungswiirdigen Beispiele des geistreichen
und gelehrten greisen Priester[s] Giinther zu Wien und seiner angesehenen Schiiler und
Anhiinger». Vgl. Personalakte Thomas Braun, Bischofliches Archiv Bonn.

% Vgl RINKEL, Kroniek (wie Anm. 58), 38f. Zur Beziehung zwischen Thomas
Braun und der Cleresie vgl. Dick ScHOON, Heimatlose im katholischen Europa des
19. Jahrhunderts. Alvaro und Heinrich von Liafio und ihre Beziehungen zur Bischofli-
chen Klerisei in den Niederlanden und zur altkatholischen Bewegung in Deutschland,
in: IKZ 97 (2007) 73-105; 161-188; 225-248, hier 175-180.

% Herderlijk Onderrigt van den Aartsbisschop van Utrecht en de Bisschoppen van
Haarlem en Deventer over de Onbevlekte Ontvangenis der H. Maagd Maria, Utrecht
(van Woestenberg) 1856, 36 S. Franz. Ubersetzung: Actes relatifs a la prétendue défi-
nition de I'Immaculée Conception. Instruction pastoral et Lettre au Pape de NN.SS. les
Evéques de Hollande, Paris 1857, 35 S.; vgl. REuscH, Index II (wie Anm. 38), 1156,
Anm. 2.

70 Der Brief erschien auf Franzosisch und Lateinisch in: Observateur Catholique 1
(1856), 281-289 und als Separatdruck, wohl aber nicht auf Niederlandisch. Vgl. DIRk
JAN ScHOON, Van bisschoppelijke Cleresie tot Oud-Katholieke Kerk. Bijdrage tot de
geschiedenis van het katholicisme in Nederland in de 19e eeuw, Nijmegen (Valkhot
Pers) 2004, 246, Anm. 251 und 848. Zum Folgenden vgl. a.a.0., 245-253, und RIN-
KEL, Kroniek (wie Anm. 38), 55f.

47



Angela Berlis

Papst Pius IX. wandten. Obwohl man in der «Cleresie» — dies die Kurz-
form des offiziellen Namens der Kirche von Utrecht «Roomsch-Katholie-
ke Kerk van de Oud-Bisschoppelijke Cleresie» — sehr genau orientiert war
tiber die Vorginge’!, kam der Protest der niederlindischen Bischofe erst
zwel Jahre nach der pipstlichen Bulle. Man musste sich innerhalb der
«Cleresie» zunédchst einig werden, ob eine Stellungnahme angebracht sei.
Eine wichtige Rolle bei der Meinungsbildung spielte der Wunsch, nach
aussen hin klarzustellen, dass es katholische Bischofe in den Niederlanden
gab, welche die neue Lehre nicht angenommen hatten’2. Nach einigen
Missverstindnissen lagen im Sommer 1856 schliesslich ein von Bischof
Hermanus Heykamp von Deventer (1804-1874) entworfenes Hirten-
schreiben und ein von Bischof Henricus Joannes van Buul von Haarlem
(1795-1862) konzipierter Protestbrief an den Papst vor’3. Die deutsche
Ubersetzung des Hirtenbriefes besorgte der jiingste Bruder des 1853 ver-
storbenen Melchior von Diepenbrock’.

In ihrem Hirtenschreiben bezeugen die drei niederlindischen Bischofe
Johannes van Santen (1772-1858)73, van Buul und Heykamp am Anfang
ithre Ehrerbietung gegeniiber dem HI. Vater, was sie jedoch nicht davon
abhilt, sein Apostolisches Schreiben einer kritischen Lektiire zu unterzie-
hen. Nacheinander gehen sie auf das Zeugnis der HI. Schrift, der Tradi-

I Dies wird anhand der Aufzeichnungen von Casparus Johannes Rinkel deutlich;
vgl. RINKEL, Kroniek (wie Anm. 58).

72 Seit 1853 gab es in den Niederlanden wieder eine romisch-katholische Hierar-
chie, die mit dem Papst in Gemeinschaft stand. Somit gab es in Utrecht und in Haarlem
jeweils zwei Bischofe. Vgl. Dick ScHooN, Oude en nieuwe bisschoppen. De «oud-
katholieken» en 1853, in: Jurjen Vis/Wim Janse (red.), Staf en storm. Het herstel van
de bisschoppelijke hiérarchie in Nederland in 1853: actie en reactie, Hilversum (Ver-
loren) 2002, 166—187.

3 Vgl. zu Heykamp: SCHOON, Cleresie (wie Anm. 70), 756f.; zu Van Buul: a.a.0.,
738f. Heykamp war seit 1853 Bischof von Deventer, Van Buul seit 1842 Bischof von
Haarlem.

74 Die Ubersetzung liegt vor in Het Utrechts Archief, HUA 861, 284. Von der
deutschen und einer zusitzlichen englischen Ubersetzung ist unklar, ob sie gedruckt
erschienen. Vgl. ScHOON, Cleresie (wie Anm. 70), 248, Anm. 258. — Conrad Joseph
Diepenbrock (1808—1884), Schriftsteller, Offizier in preussischen, griechischen und
osterreichischen Diensten, 1848 Revolutionir, musste jahrzehntelang im Ausland le-
ben, bevor er 1866 begnadigt wurde. Vgl. WERNER SCHNEIDER, Leben und Werk des
Revolutiondrs und Schriftstellers Conrad Joseph Diepenbrock, (Historisch-Kritische
Arbeiten zur Deutschen Literatur 21), Frankfurt a.M. (Lang) 1998.

> Er war seit 1825 Erzbischof von Utrecht. Vgl. zu ihm: ScHooN, Cleresie (wie
Anm. 70), 787-789.

438



Maria in altkatholischer Sicht

tion, den kontinuierlichen «Sensus» der Kirche, die «wunderliche Ein-
stimmigkeit der katholischen Hirten und Glaubigen» und auf friihere Aus-
spriiche von Pius” Amtsvorgingern ein’®. Gegen die allegorische Ausle-
gung von Gen 3,15 haben sie nichts einzuwenden; daraus jedoch Marii
Unbefleckte Empfiangnis zu folgern, halten sie fiir unbegriindet. Sie wei-
sen auf die seit den frithen Kirchenvitern giingige Auslegung, dass es sich
um Christus handle, der den Kopf der Schlange zertrete. Auch den Engli-
schen Gruss (Lk 1,28) halten sie fiir iiberinterpretiert; u.a. weisen sie mit
Augustinus darauf hin, dass auch Maria durch die fleischliche Begierde
ihrer Eltern gezeugt worden sei’’. Keine einzige Stelle in der Bibel oder
bei den Kirchenviitern bezeuge die Unbefleckte Empfiingnis. Im Hinblick
auf die Tradition stellen die Bischofe fest, dass sich der Papst zwar
«frech»™ auf ihr Zeugnis stiitze, doch kein einziges Konzil des ersten
Jahrtausends in dieser Frage Stellung bezogen habe. Erst seit dem 14. Jahr-
hundert sei es iiberhaupt zu Diskussionen gekommen, doch habe das Kon-
zil von Trient es vermieden, die Ansitze des Basler Konzils (1439) aufzu-
greifen’® und die in dieser Frage herrschende Zwietracht zwischen Fran-
ziskanern und Dominikanern zu vertiefen. Den Hinweis auf das tridenti-
nische Dekret iiber die Ursiinde in der pépstlichen Argumentation weisen
die Bischofe als unhaltbar zuriick. Dieses Dekret sei eher ein Hinweis
darauf, dass das Konzil darauf bedacht gewesen sei, in dieser Frage keinen
Beschluss zu fassen30. Nach dem Uberblick iiber das konziliare Zeugnis
geht der Hirtenbrief auf die Entwicklung in der Geschichte ein. Der Fran-
ziskaner Duns Scotus habe mit seinen Stellungnahmen «das Eis
gebrochen»8!. Im folgenden Abschnitt behandeln die Bischofe die «wun-

’6 Herderlijk Onderrigt (wie Anm. 69), 5.

7A.a.0., 9. Vgl. Aurelius Augustinus, Opus imperf. contra Julianum.

8 Die Bischofe benutzen mehrfach das niederlindische Wort «stout»; vgl. Herder-
lijk Onderrigt (wie Anm. 69), 10 und 12.

79 Vgl. den Vorspann zu DH (wie Anm. 43), 1400. Vgl. auch STEFAN SUDMANN,
Das Basler Konzil. Synodale Praxis zwischen Routine und Revolution, (Tradition —
Reform — Innovation 8), Frankfurt a.M. (Lang) 2005, 204-219.

80 Vgl. DH (wie Anm. 43), 1510-1516 (5. Sitzung vom 17.06.1546), zu Maria
[516; darin wird hingewiesen auf DH 1400 (s. Anm. 79) und DH 1425 (Konstitution
«Grave nimis» vom 04.09.1483 von Sixtus IV., in der er Gegnern und Befiirwortern
der Unbefleckten Empfingnis untersagt, sich gegenseitig zu verketzern). — In den frii-
hen Ausgaben der Akten des Trienter Konzils fehlt die Erkldrung iiber Maria (DH
1516); vgl. dazu ScHoon, Cleresie (wie Anm. 70), 250, Anm. 263.

81 Herderlijk Onderrigt (wie Anm. 69), 18.

49



Angela Berlis

derliche Einstimmigkeit der Katholischen Hirten und Gliubigen»®2. Sich
darauf zu berufen, sei ebenso wunderlich wie diese Einstimmigkeit, wel-
che sie anzweifeln. Sie verweisen dabei auf die ganz und gar neuartige Art
der Vorbereitung und Durchfiihrung; selbst die bei der Promulgation an-
wesenden Bischofe seien nicht mehr als «stumme Zeugen» gewesen®?. Sie
sind enttiduscht iiber die Behandlung der Bischéfe, aber auch iiber deren
kritiklosen Gehorsam. Den Bischofen der «Cleresie» ist klar: Pius’ Ent-
scheidung steht «im Gegensatz zum unfehlbaren Wort Gottes und der hei-
ligen Uberlieferung, und ist so nach den Regeln des unverinderlichen
Glaubens eine Irrlehre»®. Im letzten Abschnitt ihres Schreibens widerle-
gen sie Pius IX. mit Aussagen verschiedener seiner Vorginger auf dem
romischen Stuhl. Sie hitten kirchliche Disziplinarmassregeln getroffen,
um unndotige Streitereien einzuddmmen. Das Apostolische Schreiben vom
8. Dezember 1854 sei ein «Gewebe von Unwahrheiten», in dem Schrift
und Uberlieferung schindlich missbraucht wiirden, um ein Gefiihl oder
eine blosse Meinung bar jeder Wahrscheinlichkeit zu einer Glaubenswahr-
heit zu erheben®. Die Lehre von der Unbefleckten Empfingnis sei weder
tiberall, noch immer, noch von allen Katholiken jemals gelehrt oder aner-
kannt worden®®.

In seiner Dissertation stellt Dick Schoon fest, dass der Protest der Bi-
schofe eher matt als streitlustig gewesen sei. Angesichts der damaligen
inneren Verhiltnisse der «Cleresie» ist dies erklirlich®’. Im Chor der an-
deren katholischen Bischofe sind ithre Stimmen jedoch klar vernehmbar.
Allerdings verstirkten die klaren Ausserungen der niederlindischen Bi-
schofe ihre Isolierung in den damals sehr ultramontanen Niederlanden®®

82 Herderlijk Onderigt (wie Anm. 69), 23.

83 Herderlijk Onderrigt (wie Anm. 69), 28.

84 Herderlijk Onderrigt (wie Anm. 69), 29. Auf niederlindisch: «in strijd met het
onfeilbaar woord Gods en met de gewijde Overlevering, en alzoo naar de regelen van
het onveranderlijk geloof, eene dwaling».

8 Herderlijk Onderrigt (wie Anm. 69), 35.

86 Vgl. ebd.

87 Vgl. ScHOON, Cleresie (wie Anm. 70), 252.

8 Die niederlindischen romisch-katholischen Bischofe berichteten, dass man sich
tiber eine Dogmatisierung wundern wiirde, da man die siindenlose Mutter Jesu in den
Niederlanden schon lange verehre; vgl. Pareri 4 (wie Anm. 2), 155-158. Zur Situation
der romisch-katholischen Kirche der Niederlande in der damaligen Zeit vgl. PIETER DE
CoNINCK, Een les uit Pruisen. Nederland en de Kulturkampf, 1870-1880, Hilversum
(Verloren) 2005, bes. 30-52.

50



Maria in altkatholischer Sicht

und gegeniiber Rom®. Das Hirtenschreiben wurde auf Veranlassung des
Papstes durch ein besonderes Dekret von der Inquisition am 4. Dezember
1856 indiziert™.

2. Altkatholische Stellungnahmen nach dem Ersten Vatikanum

Da viele Altkatholiken im Riickblick die Dogmatisierung der Unbefleck-
ten Empfiangnis als Auftakt zum Ersten Vatikanum, sozusagen als Probe-
lauf fiir die Unfehlbarkeitsdefinition ansahen, in dem die theologische
Problematik von 1870 vorweggenommen wurde, liegt es auf der Hand,
dass die Auseinandersetzung mit dem Dogma von 1854 bei der Entste-
hung und Konsolidierung der altkatholischen Bewegung als Teil des all-
gemeinen Reformprogramms angesehen wurde. Dies dusserte sich in
theologischen Texten und Liturgiereformen (etwa in der Verringerung der
zahlreichen Marienfeste und der Wiederherstellung der eigentlichen
Christusfeste?!), aber auch in polemischen Artikeln und Ausserungen.
Die Marienfrommigkeit hatte im 19. Jahrhundert zu einem bis dahin
unbekannten Hohenflug angesetzt und zeigte sich in Marienerscheinungen,
Marienwundern, Marienwallfahrten und vielerlei anderen Andachtsfor-
men”2, Wer altkatholische Zeitschriften der Siebziger- und Achtzigerjahre
des 19. Jahrhunderts liest, findet dort oft Reaktionen auf diese tiberborden-
de ultramontane Marienfrommigkeit. Anders als Diepenbrock 1849 ver-
muten konnte — er ging letztlich von den gebildeten Katholiken aus — gab
die Verkiindigung des neuen Dogmas der Marienverehrung dem Kirchen-
volk einen «neuen, michtigen Impuls»?3; bereits in den Dreissiger- und
Vierzigerjahren gab es in Frankreich Marienerscheinungen. Sie haben
miteinander gemein, dass Maria allein erschien, ohne ihren Sohn®*. Eine

8 Vgl. SCHOON, Cleresie (wie Anm. 70), 270.

90 ReuscH, Index IT (wie Anm. 38), 1156.

9l Fiir Deutschland vgl. Beschliisse der zweiten Synode der Altkatholiken des
deutschen Reiches ... 1875, Bonn (Neusser) 1875, 17; fiir die Niederlande vgl.
ScHooN, Cleresie (wie Anm. 70), 6271,

92 Vgl. etwa IRMTRAUD GOTZ vON OLENHUSEN (Hg.), Wunderbare Erscheinun-
gen. Frauen und katholische Frommigkeit im 19. und 20. Jahrhundert, Paderborn
(Schoningh) 1995.

2 WEITLAUFF, Dogmatisierung (wie Anm. 7), 435.

% Diese neue Tendenz einer nur auf Maria bezogenen Frommigkeit nahm auch
Sr. Augustine (Amalie von Lasaulx) wahr. Es ist eine Episode tiberliefert, in der Ama-
lie von Lasaulx der Generaloberin aus Nancy voll Stolz eine Muttergottesstatue mit

31



Angela Berlis

Marienerscheinung wie die in Marpingen war Ol auf das Feuer altkatholi-
scher Autoren. 1876 erschien in diesem saarlindischen Dorf die Unbe-
fleckte drei achtjahrigen Midchen® . Die Erscheinung dhnelte stark der
von Lourdes (1858)%. Schon bald wurde Marpingen als «deutsches
Lourdes» bezeichnet. Einige Jahre hindurch zog der Ort massenweise Pil-
ger an. Der britische Historiker David Blackbourn hat in seiner bedeuten-
den Studie dariiber auf den Kulturkampf als Hintergrund hingewiesen. Die
zeitgenossische altkatholische Presse reagierte (dhnlich wie die evangeli-
sche) scharf ablehnend und bezeichnete solche Erscheinungen schlicht-
weg als Aberglauben und «Muttergottesschwindel»?’. Marienfrommigkeit
war in altkatholischer Wahrnehmung verbunden mit einer bestimmten
Ausdrucksform des Katholizismus. Die in altkatholischen Gemeinden tib-
liche Ablehnung derartiger «rdmischer» Devotionen hat noch sehr lange
nachgewirkt, mancherorts auch dann noch, als sich im Gefolge des Zwei-

Kind zeigte. Diese reagierte darauthin mit der Bemerkung, die Madonna ohne Kind
gefalle ihr besser. Fiir Schwester Augustine war diese Sicht nicht nur eine Verkiirzung
des althergebrachten Glaubens, sondern sie tat auch der Orientierung auf Jesus Chris-
tus Abbruch, die fiir ihre eigene Spiritualitit so kennzeichnend war. Vgl. JOSEPH
HUBERT REINKENS, Amalie von Lasaulx. Eine Bekennerin, Bonn (Neusser) 1878,
106—108, hier 107. Bei der Befragung vor ihrer Absetzung im November 1871 stellte
Sr. Augustine ausdriicklich fest, dass sie weder an die pépstliche Unfehlbarkeit noch
an die Unbefleckte Empfingnis Marid glaube. Vgl. [CHRISTINE VON HOININGEN-
HUENE], Erinnerungen an Amalie von Lasaulx, Schwester Augustine, Oberin der
Barmherzigen Schwestern im St. Johannishospital zu Bonn, Gotha (Perthes) 21878, 238.

95 Uber Marpingen vgl. Davib BLACKBOURN, Marpingen. Apparitions of the Vir-
gin Mary in Bismarckian Germany, Oxford (Clarendon) 1993; deutsch als: Wenn ihr
sie wieder seht, fragt, wer sie sei. Marienerscheinungen in Marpingen — Aufstieg und
Niedergang des deutschen Lourdes, Reinbek (Rowohlt) 1997 [erw. Neuauflage: DERS.,
Marpingen. Das deutsche Lourdes in der Bismarckzeit (Echolot 6), Saarbriicken (Ver-
einigung zur Forderung des Landesarchivs) 2007].

9 Uber Lourdes: RuTH HARRIs, Lourdes: Body and Spirit in Secular Age, London
(Lane) 1999. Vgl. jetzt auch BERNHARD SCHNEIDER (Hg.), Maria und Lourdes. Wun-
der und Marienerscheinungen in theologischer und kulturwissenschaftlicher Perspek-
tive, Miinster (Aschendorff) 2008.

97 Katholische Blitter. Organ des Schweizerischen Vereins freisinniger Katholiken
4 (1876) 247; vgl. auch 5 (1877) 5. Ahnliche Ausserungen sind auch im «Deutschen
Merkur» (DtM) zu finden. Eugéne Michaud sprach von Lourdes als «Badeort(es)»;
vgl. E. MicHAUD, Die Quelle zu Lourdes — die Quelle des htheren Unterrichts fiir die
franzosischen Katholiken, in: ders., Der gegenwirtige Zustand der romisch-katholi-
schen Kirche in Frankreich, Bonn (Neusser) 1876, 296-318, hier 296 — Die neuerli-
chen Erscheinungen Marias in Marpingen im Jahr 1999 fanden in der altkatholischen
Presse keine Beachtung.

" ¥



Maria in altkatholischer Sicht

ten Vatikanums auch in der romisch-katholischen Kirche die Formen ge-
dndert hatten®s.

Auch theologische Stellungnahmen beziehen sich regelmissig auf das
Dogma von 1854.

Die erste Bonner Unionskonferenz (1874) verwirft in These 10 die
Unbefleckte Empfingnis «als im Widerspruch stehend mit der Tradition
der ersten 13 Jahrhunderte, nach welcher Christus allein ohne Siinde emp-
fangen ist»??. Dollinger verschiirft diese Aussage im Gesprich sogar noch,
wenn er sagt:

Wir deutschen Theologen verwerfen allerdings nicht bloss das Dogma, son-
dern auch die Meinung, auch mit Riicksicht auf die vielen abergldaubischen
und thorichten Dinge, welche die Lehre, auch schon ehe sie zum Dogma ge-
macht wurde, zur Folge gehabt hat.'%0

Fir Dollinger ist die Lehre, wenn sie in Widerspruch steht mit der Tradi-
tion der ersten dreizehn Jahrhunderte, auch nicht als fromme Meinung
akzeptabel!®!. Er weist darauf hin, dass es fiir die deutschen Theologen
einen doppelten Grund gibt, sich gegen «das neue romische Dogma» aus-
zusprechen: die «Kette von Intriguen und Filschungen» in der Kirchenge-
schichte und der beabsichtigte Zweck der Definition (die Vorbereitung der
Definition der Unfehlbarkeit)!92,

Als es 1889 zum Zusammenschluss altkatholischer Kirchen zur
Utrechter Union kommt, verwerfen die altkatholischen Bischofe — im
Vergleich zur Bonner Unionskonferenz in milderer Weise'"® — in der
Utrechter Erkldrung die Erklirung Pius’ IX. vom Jahre 1854 iiber die
unbefleckte Empfingnis Marid »'%* «als in der HI. Schrift und der Uber-
lieferung der ersten Jahrhunderte nicht begriindet».

% Ein Beispiel ist meine badische Heimatgemeinde in den 1980er Jahren, vgl.
ANGELA BEervis, Heilige und Heiligenverehrung in der Alt-Katholischen Kirche, in:
Marcel Barnard u.a. (Hg.), A Cloud of Witnesses. The cult of saints in past and present
(Liturgia Condenda 18), Leuven (Peeters) 2005, 297-323, hier 297.

9 Bericht {iber die 1874 und 1875 zu Bonn gehaltenen Unions-Conferenzen,
hg. von HEINRICH REUSCH. Neudruck der Ausgabe in zwei Binden von 1874 und
1875, Bonn (Alt-Katholischer Bistumsverlag) 2002, hier 1874, 38.

100 ALa.0., 40.

101 A.a.0., 38.

102 A.2.0., 39.

103 So CHRISTIAN OEYEN, Art. «Altkatholizismus», in: MarL. (wie Anm. 10),
Bd. I, St. Ottilien (Eos) 1988, 116—118, hier 117.

104 Nr. 3 der Utrechter Erkldrung; vgl. den urspriinglichen Text bei: UrRS VON ARX/
Masa WEYERMANN (Hg.), Statut der Internationalen Altkatholischen Bischofs.

N
(O8]



Angela Berlis

Auch implizit klingt die Verwerfung des Dogmas von 1854 immer
wieder an, etwa in den beiden ersten Thesen der Erkldrung des 2. Interna-
tionalen Alt-Katholikenkongresses von Luzern 1892: Darin betont die alt-
katholische Reformbewegung ihr Selbstverstindnis als «Riickkehr zu dem
wahren Katholizismus der alten, einen und ungeteilten Kirche»!% und
erldutert, was sie verbindlich unter christlichem Dogma (im Gegensatz zu
«theologische[n] oder sog. Fromme[n] Meinungen») versteht:

«Als Lehre Christi aber, also als christliches Dogma, nehmen wir an, was als
solches durch die allgemeine, bestindige und einstimmige Uberlieferung der
christlichen Einzelkirchen anerkannt worden ist»!%.

Der Uberblick iiber die Vorgeschichte und Geschichte der Definition der
Unbefleckten Empfingnis hat gezeigt, dass manche, die 1854 geschwie-
gen haben, erst 1870 ihre Meinung auch offentlich vertraten. Diejenigen,
die bereits ab 1854 theologisch ihre Meinung vertraten, nahmen mutig die
Isolation und den Verlust des eigenen Lebensunterhaltes auf sich. In altka-
tholischen Verlautbarungen wird das Dogma von 1854 aus theologischen
und dogmatischen Griinden abgelehnt und gleichzeitig in enger Verbin-
dung mit den Dogmen von 1870 gesehen. Stets wird der Alleingang des
Bischofs von Rom beklagt. Die Altkatholiken «verwerfen» diese neue
Lehre, d.h., man bedient sich einer kriftigen Sprache.

3. Stellungnahmen zum Mariendogma von 1950

Die wichtigste gesamt-altkatholische Stellungnahme ist die Erklirung der
Internationalen Bischofskonferenz zum Dogma von der Leiblichen Him-
melfahrt Marid'®” vom 26. Dezember 1950!98, Die Bischofe wiederholen

' II. Internationaler Altkatholikenkongress in Luzern, 13.—15. September 1892,
These 1 (zitiert nach KURY, Kirche [wie Anm. 104], 454).

106 These 2, ebd.

197 Apostolische Konstitution «Munificentissimus Deus», vom 1. November 1950;
vgl. DH (wie Anm. 43), 3900-3904, hier 3901-3903: «Wie deshalb die glorreiche
Auferstehung Christi ein wesentlicher Teil und die letzte Trophiie dieses Sieges war,
so musste der gemeinsame Kampf der Seligen Jungfrau mit ihrem Sohne mit der <Ver-
herrlichung> des jungfriiulichen Leibes abgeschlossen werden ... Deshalb hat es die
erhabene Mutter Gottes, mit Jesus Christus von aller Ewigkeit her «durch ein und
denselben Ratschluss> [= Zitat aus «Ineffabilis Deuss, AB] der Vorherbestimmung auf
geheimnisvolle Weise verbunden, unbefleckt in ihrer Empfingnis, in ihrer gottlichen
Mutterschaft vollig unversehrte Jungfrau, die edle Gefihrtin des gottlichen Erlosers,
der den volligen Triumph iiber die Siinde und ihre Folgen davongetragen hat, schliess-

54



Maria in altkatholischer Sicht

ihre Ablehnung der Unfehlbarkeit und der Lehre von der unbefleckten

Empfingnis von 1854 und bedauern, dass die Kirche von Rom sich mit der

neuen Lehre von 1950 weiter von der Wahrheit entfernt und die Trennung

der Christenheit erneut verschirft habe. Auch hier wird die Ablehnung
des Dogmas mit dem fehlenden Zeugnis in Schrift und Tradition begriin-
det!09.

Auffillig an dieser Stellungnahme ist, dass die Bischofe recht ausfiihr-
lich erklidren, was sie (und die altkatholischen Kirchen) hinsichtlich Ma-
rias glauben. Sie ist damit der erste offizielle altkatholische Text, der so
etwas wie eine «Lehre liber Maria» enthilt. Was sagt die Erkldrung der
Bischofe positiv tiber Maria?

— Gott hat Maria auserkoren, «damit sie als Jungfrau vom Heiligen Geist
die Mutter des Wortes Gottes werde, das von Ewigkeit Gott und bei
Gottist und ... das aus ihr Fleisch und Mensch geworden ist».

— Die Kirche hat Maria den Namen «Mutter Gottes» gegeben: Damit
wird der Glaube bezeugt, «dass aus Maria nicht nur ein Mensch gebo-
ren wurde, sondern Jesus Christus, der von Ewigkeit her einer Wesen-
heit mit dem Vater, Gott und Mensch in einer Person ist».

— Jesus Christus ist der einzige Erloser und Mittler: Gott hat ihn uns ge-
schenkt, wir werden durch ihn gerettet. Die Bischofe zitieren Apg 4,12

lich als hochste Krone ihrer Vorrechte erlangt, dass sie von der Verwesung des Grabes
unversehrt bewahrt wurde und dass sie, wie schon ihr Sohn, nach dem vélligen Sieg
iiber den Tod mit Leib und Seele zur erhabenen Herrlichkeit des Himmels emporgeho-
ben wurde, wo sie zur Rechten eben dieses ihres Sohnes, des unsterblichen Konigs der
Zeiten, als Konigin erstrahlen sollte ... Es ist von Gott geoffenbarte Glaubenslehre,
dass die Unbefleckte Gottesgebirerin und immerwiihrende Jungfrau Maria nach Voll-
endung des irdischen Lebenslaufes mit Leib und Seele in die himmlische Herrlichkeit
aufgenommen wurde.»

108 Abgedruckt bei KUry, Kirche (wie Anm. 104), 456f. Vgl. auch das Hirten-
schreiben der altkatholischen Bischofe der Niederlande: ANDREAS RINKEL/JACOBUS
VAN DER QORT/ENGELBERTUS LAGERWEY, De Moeder des Heren. Herderlijke briet der
Bisschoppen van de Oud-Katholieke Kerk van Nederland naar aanleiding van het ni-
euwe dogma der Rooms-Katholieke Kerk, 30. November 1950, [Amersfoort 1950]. Im
letztgenannten Brief weisen die Bischofe auf die einzigartige Rolle Marias bei der
Inkarnation hin. Der Titel «Mutter Gottes» sei passender Ausdruck dieser Ehre. Die
Altkatholische Kirche feiere Marias Festtage, die altkatholischen Gldubigen beteten
um ihre Fiirsprache und siihen sie obendrein als Vorbild fiir ihr eigenes christliches
Leben an.

109 Weitlauff weist darauf hin, dass die Konstitution von 1950 «streng nach dem
Vorbild von <Ineffabilis Deus> konzipiert» worden sei: vgl. WEITLAUFF, Dogmatisie-
rung (wie Anm. 7), 477, Anm. 119.

e



Angela Berlis

(ohne Zitathinweis): «In keinem andern (ist) das Heil, denn es ist kein
anderer Name unter dem Himmel fiir die Menschen gegeben, durch
den wir gerettet werden.»

— Gott hat in Jesus Christus «alles geoffenbart, was zu unserem Heil
notwendig ist»; durch den Geist schenkt er seine Offenbarung zu allen
Zeiten seiner Kirche. Alles, was davon abweicht oder hinzugefiigt
wird, entspricht nicht der geoffenbarten Wahrheit Gottes.

4. Stellungnahmen in bilateralen 6kumenischen Dialogtexten

1977 widmete sich die Gemischte Orthodox- Altkatholische Theologische
Kommission der «Gottesmutter». Der Text bildet den dritten und letzten
Teil des Kapitels tiber die Christologie!'?. Ausgangspunkt des einstimmig
verabschiedeten Textes ist die Konzilsentscheidung von Ephesus, wonach
Maria «Mutter Gottes» ist, Mutter des Gottmenschen Jesus Christus. Auch
die «bleibende Jungfrauschaft» Mariens wird geriihmt (wobei es sich hier
nicht um einen Glaubenssatz im strengen Sinn handelt, sondern um «die
Sprache des Lobpreises und der Frommigkeit»!!"). Die Dogmen von 1854
und 1950 werden selbstverstindlich abgelehnt. Maria wird zwar als Fiir-
bitterin angerufen, nicht aber als «Mittlerin» oder «Miterldserin». Maria
ist «relativ stindenlos», die Gnade Gottes hat sie davor behiitet, der Siinde
zu verfallen. Die Kirche ehrt sie «als auserwihltes Gefiss des Heilswer-
kes, als die, welche in Glauben, Demut und Gehorsam das Wort Gottes
angenommen hat, als Pforte, durch die Gott in die Welt eintrat»'12,

In den Niederlanden kam es 1723 zum Schisma zwischen Rom und
Utrecht. Im Zuge des Zweiten Vatikanums geschahen Anniiherungen, die
auch im Text «Das gemeinsame Erbgut freudig miteinander teilen» fest-
gehalten werden. Darin wird festgestellt, dass die Unterschiede in der of-
fiziellen Lehrtradition der romisch-katholischen und der altkatholischen
Kirche infolge der getrennten Entwicklung beider Kirchen entstanden sei-
en. Ein Gespriich iiber die beiden romisch-katholischen Dogmen werde

110 Vgl. Koinonia auf altkirchlicher Basis. Deutsche Gesamtausgabe der gemein-
samen Texte des orthodox-altkatholischen Dialogs 1975-1987 mit franzosischer und
englischer Ubersetzung, hg. von URs VON ARX, Beiheft zur IKZ 79 (1989), 56-58.

I KuRy, Kirche (wie Anm. 104), 419.Vgl. auch CHRIsSTIAN OEYEN, In der Mari-
enlehre einig. Tagung der gemischten Dialogkommission von Orthodoxen und Altka-
tholiken in Genf, in: Christkatholisches Kirchenblatt 101 (1978) 100.

112 Koinonia (wie Anm. 110), 57. Heute, nach Jahrzehnten theologischer Frauen-
und Geschlechterforschung sind derartige Bilder (Gefiss, Pforte) schwierig zu verdauen.

56



Maria in altkatholischer Sicht

«jedoch nicht abgelehnt». Es wiire «im Zusammenhang mit den neueren
Entwicklungen in der Mariologie und den Beschliissen des Zweiten Vati-
kanums auch empfehlenswert»!13,

5. Stellungnahmen einzelner altkatholischer Theologen

Zum Schluss sollen einige altkatholische Theologen besprochen werden,
die sich mit der Gestalt Marias beschiftigt haben. Fiir Urs Kiiry (1901-
1976) ist der altkirchliche Ehrentitel «Gottesmutter» Bestandteil der alt-
katholischen Lehre. Er ist christologisch gemeint. Das «geboren aus Ma-
ria, der Jungfrau» meint, dass der ewige Sohn Gottes als echter Sohn einer
echten Mutter geboren wurde. Er ist Mensch geworden. Dass Maria als
Jungfrau empfingt, bedeutet, dass jede «selbsttiitige, menschliche Mitwir-
kung und darum (und nicht, weil die Geschlechtlichkeit als solche siindig
wire) jede Siinde ausgeschlossen war.» In Kiirys Sicht war Gott der allein
Handelnde!'4. Fiir Kiiry steht fest: «Eine selbstindige, vom Geheimnis der
Menschwerdung losgeloste oder mit ihr bloss durch theologische Schluss-
folgerungen verbundene Mariologie»!!> kann es nicht geben. Er fasst in
seinem Standardwerk {ber die altkatholische Kirche die Kritik an den
Dogmen von 1854 und 1950 zusammen: Sie sind nicht in der HI. Schrift
und in der apostolischen Urtradition begriindet, sondern Resultat theolo-
gischer Schlussfolgerungen und damit eine «Grenziiberschreitung aus
dem Bereich des bloss Gedanklichen in denjenigen wirklich geschehener
Heilsereignisse» !¢, Anders als die altkirchlichen Dogmen sind sie zudem
nicht definiert worden, um eine bestimmte Irrlehre abzuwehren.

113 «Das gemeinsame Erbgut freudig miteinander teilen». Empfehlung an den Vor-
stand der «Katholischen Vereinigung fiir Okumene» zum Verhiiltnis zwischen der Alt-
katholischen und der romisch-katholischen Kirche in den Niederlanden, in: IKZ 94
(2004) 249-276, hier 265. Niederlindisches Original: Het gezamenlijk erfgoed in
vreugde delen: Advies aan het bestuur van de Katholieke Vereniging voor Oecumene
inzake de verhouding tussen de Oud-Katholieke en de Rooms-Katholieke Kerk in
Nederland, ‘s-Hertogenbosch (Katholieke Vereniging voor Oecumene) 2004. — Auch
in einem noch in Arbeit befindlichen ekklesiologischen Grundlagentext der Interna-
tionalen romisch-katholischen — altkatholischen Dialogkommission wird die Frage der
beiden Dogmen beriihrt.

14 Kijry, Kirche (wie Anm. 104), 155. Wir wiirden heute wahrscheinlich das Ja
und Amen Marias stiirker betonen. Kiiry spricht hier als barthianisch gepriigter Theo-
loge seiner Zeit.

15 KRy, Kirche (wie Anm. 104), 156.

& Ehd,

57



Angela Berlis

Der Frankfurter Pfarrer Paul F. Pfister (1897—1982) hat seinerzeit aus-
fiihrlich Stellung zum Mariendogma von 1950 bezogen!!’. Er setzte sich
auseinander mit den angefiihrten Schriftstellen, der altkirchlichen Tradi-
tion, dem sogenannten Transitusbericht und der Frage des leeren Marien-
grabes. In seiner Argumentation stiitzte er sich auch auf die Stimmen ro-
misch-katholischer Theologen — u.a. Matthias Scheeben und Bertold
Altaner!!8. Neben der Frage, ob die leibliche Himmelfahrt formell geof-
fenbart sei, widmete er sich auch der Behauptung einer einschlussweisen
Offenbarung. Sein Schluss: Das neue Dogma verzerre die katholische
Lehre von der Tradition'?, es sei «unkatholisch» und nicht heilsnotwen-
dig'?0. Die «leibliche Himmelfahrt Marias sei weder ausdriicklich (for-
mell) noch einschlussweise (implicite oder virtuell) geoffenbart»!?!. In
einem weiteren Artikel begriisste Pfister 1969 die Zurilickhaltung des
Zweiten Vatikanischen Konzils in der Mariologie, hielt jedoch fest, dass
«sowohl die Struktur ihrer Verfassung wie ihre derzeitig (noch) herrschen-
de theologische Erkenntnislehre» der romisch-katholischen Kirche weite-
re dogmatische Entscheidungen erlaube!?2. Pfister gab in seinem Beitrag
einen historischen Uberblick iiber die dogmatische Entwicklung und
endete mit einigen «Anmerkungen zur Mariologie des Zweiten Vatika-
nums» '3, Obwohl er den «Sieg der Mitte» begriisste, wies er darauf hin,
dass die vatikanischen Dogmen von 1854 und 1950 keinen Anspruch auf

7 PAUL PFISTER, Ist die leibliche Himmelfahrt Mariae ein katholisches Dogma?,
in: IKZ 40 (1950) 209-259; auch als Sonderdruck (Bern 1950) erschienen.

18 Der Patristiker Bertold Altaner nahm ausfiihrlich Stellung gegen die beabsich-
tigte Definition, unterwarf sich aber spiter; vgl. ThRv 44 (1948) 129-140; 45 (1949)
129-142 und 46 (1950) 5-20); vgl. dazu GUNTER J. ZIEBERTZ, Kritisch, aber loyal.
Die Stellung des schlesischen Patrologen Berthold Altaner zum Dogma der Aufnahme
Mariens in den Himmel, in: ASKG 50 (1992) 153-167. Auch andere réomisch-katholi-
sche Theologen riumen ein, dass die Dogmen von 1854 und 1950 erst «wiihrend des
Mittelalters theologisch ermoglicht» worden seien. ELISABETH GOsSMANN, Mariolo-
gische Entwicklungen im Mittelalter. Frauenfreundliche und frauenfeindliche Aspek-
te, in: dies./Dieter R. Bauer (Hg.), Maria fiir alle Frauen oder iiber allen Frauen?,
Freiburg i.Br. (Herder) 63-85, hier 63. Zur Kritik romisch-katholischer Theologen vgl.
auch Pr1sTER, Himmelfahrt (wie Anm. 117), 242.

19 PrisTER, Himmelfahrt — Sonderdruck (wie Anm. 117), Zum Geleit, 1.

120 PrisTER, Himmelfahrt (wie Anm. 117), 249,

121 A.a.0., 242.

122 PauL F. PrISTER, Die Stellung Marias im Heilsgeschehen. Die romisch-katho-
lische Auffassung und der notwendige Dialog, in: IKZ 59 (1969) 161-191, hier 162.

123 A.a.0., 184-191, hier 184.

58



Maria in altkatholischer Sicht

Heilsnotwendigkeit machen koénnten, und bedauerte den Gebrauch des
untergeordneten Mediatrix-Titels'>*. Ausserdem appellierte er an die amt-
liche Kirche, den Dogmen von 1854 und 1950 eine «mindere theologische
Qualitédt und Relevanz» im Sinne von Theologumena zuzusprechen. Da-
bei spielen fiir ihn die 6kumenische Annédherung ebenso wie die Gewis-
sens- und Erklirungsnot romischer Katholikinnen und Katholiken eine
Rolle!25,

Christian Oeyen (geb. 1934) ist wahrscheinlich der einzige altkatholi-
sche Theologe, der einen Artikel in einem Marienlexikon verfasst hat. Er
verbindet die «ehrfurchtsvolle Liebe zur Mutter des Herrn, wie sie die
HI. Schrift und die Tradition der alten Kirche bezeugen»'2, mit der alt-
kirchlichen und 6kumenischen Ausrichtung der altkatholischen Kirchen.
Oeyen behandelt ausser der Lehre iiber Maria auch die Marienfrommig-
keit in den einzelnen altkatholischen Kirchen und gibt dabei eine Auflis-
tung der Feste im Liturgischen Kalender und von Marienwallfahrtsorten
in altkatholischem Besitz (Amersfoort/NL und Schonenwerd/CH). Auch
weist er auf die in den polnisch-katholischen Kirchen in den USA, Kana-
das und Polens unterschiedlich zum restlichen Altkatholizismus ausge-
prigte Marienfrommigkeit sowie auf die Beziehungen zur polnischen
Mariaviten-Kirche (von «Mariae vitam imitantes») hin, die von 1909—
1924 Mitglied der Utrechter Union war.

Auch andere altkatholische Theologen und Theologinnen haben sich
tiber Maria gedussert. Manche tun dies im Rahmen von Schriften iiber die
altkatholische Kirche, in denen sie kurz auf deren Stellung zu den Marien-
dogmen eingehen'?’, andere im Zusammenhang mit einem Katechismus
oder einem Gebetbuch. So etwa Eduard Herzog, der es selbstverstindlich
findet, «wenn die Christgliubigen die Erwartung der demiitigen Magd des
Herrn: <Von nun an werden mich selig preisen alle Geschlechter> zu erfiil-
len trachten»!28. Die Anlisse, iiber Maria zu schreiben, sind vielfiltig und
verdanken sich unterschiedlichen exegetischen, historischen, liturgischen

124 A.a.0., 186—187. Vgl. auch OEYEN, Altkatholizismus (wie Anm. 103), 117.

125 PFISTER, Stellung (wie Anm. 122), 189.

126 OEYEN, Altkatholizismus (wie Anm. 103), 116.

127 So etwa J[OHANNES] J[0SEF] DEMMEL, Was ist alt-katholisch?, Bonn (Selbst-
verlag) #1957, 11.

128 EpuarD HERZOG, Gott ist die Liebe. Andachtsbuch fiir katholische Christen
zum privaten und hiiuslichen Gebrauch, Olten (Oltner Tagblatt) 1914/Aarau (Sauerlin-
der) 21917, 260 (innerhalb einer Betrachtung fiir Marienfeste 256-262); Nachdruck
Solothurn (Vogt-Schild) 1960, 202-207, hier 205.

39



Angela Berlis

oder dogmatischen Gegebenheiten und Situationen'?®. In diese Kategorie
fallen Beitrige von Martien Parmentier!3°, Niek van Ditmarsch!?!, Angela
Berlis'32, Urs von Arx!33, Klaus Rohmann'*, Ingo Reimer'®, Mattijs
Ploeger'#®. An den altkatholischen Ausbildungsstitten in Bonn und Ut-
recht sind in den letzten Jahrzehnten Abschlussarbeiten!?’, in Warschau
sogar eine Dissertation entstanden: Jerzy Bajorek verfasste eine Arbeit
tiber «Die Mariologie von Bischof Franciszek Hodur» 8.

129 In die folgende Aufzihlung wurden nur Beitriige aus den letzten zwei Jahrzehn-
ten aufgenommen. Die Aufzihlung beansprucht keine Vollstindigkeit. Zu nennen wii-
re ausserdem Sudmann (wie Anm. 79), der das Thema am Rande seiner historischen
Arbeit iiber das Basler Konzil behandelt.

130 Parmentier pliddiert in verschiedenen, seit Ende der 1970er Jahre fiir ein breite-
res Publikum verfassten Beitrigen fiir das Festhalten am altkirchlichen Dogma (blei-
bende Jungfrauschaft und relative Stindenlosigkeit); vgl. MARTIEN PARMENTIER, Die
Mutter nicht ohne den Sohn, in: Christen heute 45 (2001) 38f. Fiir eine dogmenge-
schichtliche Ubersicht: DERS., Art. «Mary», in: KAREL VAN DEN ToorN u.a. (Hg.),
Dictionary of Deities and Demons in the Bible, Leiden (Brill) 1995, Sp. 1026-1033;
2. erw. Auflage Leiden (Brill)/Grand Rapids MI (Eerdmans) 1999, 549-553.

31 Vel. J.N. vaN DiTmMARSCH, Vieren en gedenken. De feest- en gedenkdagen in
het Kerkboek van de Oud-Katholieke kerk van Nederland, Amersfoort (Cor Unum et
Anima Una) 2005.

132 ANGELA BERLIS, Art. «Maria», in: ARBEITSKREIS OFFENTLICHKEITSARBEIT
(Hg.), Kirche fiir Christen heute. Eine Information iiber die Alt-Katholische Kirche,
Berlin (Hoffmann) 1994, 107-108; dies., Vrouw van het begin. Vrouwen in Matteus
1:1. Maria, in: Interpretatie 12 (7/2004) 19-21; dies., Een magnetisch veld: Maria van
Magdala en Maria van Nazaret, in: Schrift 205 (2003) 7-10; dies., Maria in de Oud-
Katholieke Kerk, in: Schrift 243 (2009) 86-90 (im Druck).

133 Urs VON ARrX, L'immaculée conception de Marie: un dogme vieux de 150 ans,
in: Présence catholique-chrétienne 97 (2005) Nr. 5, 4-9.

134 KLaus RoumMANN, Unbefleckte Empfingnis?, in: Christen heute (2007) 276—
278,

135 INGO REIMER, Das Dogma von der leiblichen Aufnahme Mariens in den Him-
mel durch Pius XII. im Jahre 1950 auch der Versuch einer Antwort auf die Griuel des
Nationalsozialismus?, in: Kul 16 (2001) 83-85.

136 MATTUS PLOEGER, Mutter des Herrn, Erste der Heiligen, Bild unserer Hoft-
nung. Maria in der niederlandischen altkatholischen Liturgie, in: IKZ 95 (2005) 145-
156.

137 Niki Schonherr (1986) und Stephan Neuhaus-Kiefel (2007) in Bonn, Bernd
Wallet (2006) in Utrecht. Die Arbeiten beschreiben jeweils Stellung und Verehrung
Marias in der betreffenden altkatholischen Kirche.

. PSJERZY BAJOREK, Mariologia Biskupa Franciszka Hodura (Biblioteka Diecezji
Swidnickiej 15), Swidnica (Swidnicka Kuria Biskupia) 2007, 339 S.

60



Maria in altkatholischer Sicht

Festzuhalten ist, dass alle bisherigen altkatholischen Veroffentlichungen
einhellig von der Ablehnung der Dogmen von 1854 und 1950 ausgehen. Die
Kritik am Dogma von 1854 geschieht den Umstiinden entsprechend héufi-
ger und fillt hinsichtlich des Inhalts hirter aus. Dies spiegelt auch die litur-
gische Tradition der altkatholischen Kirchen.

Zunehmend finden sich in jlingster Zeit Aufrufe, Formen einer From-
migkeitspraxis zu suchen, die zum altkatholischen Verstindnis Marias
passen, das sich am Zeugnis von Bibel und Tradition orientiert.

6. Zusammenfassende und weiterfiihrende Uberlegungen

I. Nach altkatholischem Verstindnis griindet jede theologische Reflexion
tiber Maria im Zeugnis der HI. Schrift und Tradition.

2. Maria wird in der altkatholischen Kirche im Allgemeinen zuriickhal-
tend verehrt. Dies ist als Reaktion auf die romisch-katholischen Lehrent-
wicklungen und Frommigkeitsformen zu bewerten'??, die besonders zwi-
schen der Mitte des 19. und 20. Jahrhunderts iiblich wurden.

3. Die romisch-katholische Entfaltung der Marienlehre ist fiir die altkatho-
lische Theologie, aber auch fiir die altkatholischen Christinnen und Chris-
ten fragwiirdig. Die Ablehnung beider Lehren als Dogmen wird materia-
liter damit begriindet, dass die gemachten Aussagen liber Maria nicht auf

139 Diese Aussage lisst sich anhand des folgenden Beispiels belegen: Im 18. Jahr-
hundert unterscheidet sich die liturgische und die Frommigkeitspraxis der niederlédn-
dischen «Romisch-katholischen Kirche der Bischoflichen Klerisei» (= OBC) zuniichst
nicht von der sonstigen romisch-katholischen Praxis und kennt zuniichst auch nicht die
spiiter so kennzeichnende Zuriickhaltung. Vgl. KOENRAAD OUWENS, Het Stukjesboek.
Missen en gezangen 1745-1803, Amersfoort (Stichting Centraal Oud-Katholiek Bo-
ekhuis) 1996, 412: «De habituele terughoudendheid jegens en de incidentele afkeer
van mariaverering in de oud-katholieke kerk is in dit stadium van haar historische
ontwikkeling nog geenszins aan de orde.» So kennt zum Beispiel das «Roomsch Mis-
boek» der OBC von 1751 am 8. Dezember das Fest «O.L.V. Ontvangenis»; vgl. Het
Roomsch Misboek. Met Bemerkingen over d’Epistelen en d’Evangelien, 's-Gravenha-
ge 1751; ferner: Den Kristelyken Vader brekende het geestelyk brood voor de
kinderen ..., Bd. IV, 1. Teil, Antwerpen 1744, 20-34 (iiber den Festtag der Emptiingnis
Unserer Lieben Frau); das Fest entfiillt seit dem Misboek von 1910. In niederlindi-
schen Mess-, Gesang- und Gebetbiichern vor 1950 wird ganz unbefangen von «Marid
Himmelfahrt» gesprochen, erst danach von ihrem «gliickseligen Tod» bzw. ihrem
«Entschlafen»; vgl. PLOEGER, Mutter (wie Anm. 136), 149f.

61



Angela Berlis

Aussagen der HI. Schrift beruhen und sich erst spiit im Laufe der Kirchen-
geschichte durch fromme Reflexion entwickelt haben. Die niederlindi-
schen Bischofe berufen sich 1856 auf die Devise des Vinzenz von Lerin
aus dessen Commonitorium!'*Y. Die Stellungnahme der Internationalen
Altkatholischen Bischofskonferenz von 1950 fiihrt allerdings die mate-
rielle Ablehnung der leiblichen Aufnahme in den Himmel nicht weiter
aus. Formaliter werden die Dogmen abgelehnt, weil sie von Pius IX. bzw.
Pius XII. allein und mit unfehlbarem Anspruch verkiindet wurden. Die der
Dogmatisierung von 1854 vorausgehende Befragung der Bischofe ist
nicht als Befragung mit offenem Ausgang zu betrachten (kein «schriftli-
ches Konzil»)!#!. Nach Meinung der niederlindischen Bischofe im Jahr
1856 konnen die abgegebenen Meinungen der romisch-katholischen Bi-
schofe lediglich als Einzelmeinungen gelten, sie sind nicht reprisentativ
fiir die Meinung ihrer Kirchen'+2, Obendrein fehlte die Einstimmigkeit.
1950 wiesen die altkatholischen Bischofe den Anspruch des Bischofs von
Rom zuriick, «unfehlbar auszusprechen, festzustellen und als Heilswahr-
heit der Kirche vorzuschreiben, was Gott geoffenbart hat, und dass er dies
vermoge, auch wenn eine solche Lehre weder durch Gottes Wort in der
Heiligen Schrift noch durch den allgemein anerkannten Glauben der Kir-
che bezeugt wird»!43,

4. Die Ablehnung der romisch-katholischen Entfaltung der Marienlehre!#4
teilen die Altkatholiken mit orthodoxen, anglikanischen und evangeli-
schen Kirchen!®. In 8kumenischen Dialogen wird danach gesucht, was

140V g], Herderlijk Onderrigt (wie Anm. 69), 35. Ahnlich auch Déllinger in seinem
Brief vom 31. Januar 1854 (vgl. oben S. 41f.).

141 Auch der Dogmatisierung von 1950 ging eine Befragung voraus.

142V gl. den Protestbrief der Bischife von Utrecht, Haarlem und Deventer an den
Papst, 14. September 1856; vgl. ScHOON, Cleresie (wie Anm. 70), 249.

143 Zitiert nach KURY, Kirche (wie Anm. 104), 456.

144 Vgl. dazu ELISABETH GOssMANN, Reflexionen zur mariologischen Dogmenge-
schichte, in: Maria, Abbild oder Vorbild. Zur Sozialgeschichte mittelalterlicher Ma-
rienverehrung, Tiibingen (diskord) 1990, 19-36 (kirchenhistorisch); KARL-HEINZ
MENKE, Fleisch geworden aus Maria. Die Geschichte Israels und der Marienglaube
der Kirche, Regensburg (Pustet), 1999 (systematisch-theologisch).

145 Vgl. dazu die folgenden bilateralen Dialogtexte: Koinonia (wie Anm. 110),
56-59; Mary: Grace and Hope in Christ. The Anglican-Roman Catholic International
Commission. An Agreed Statement, London (Church House) 2005; Mary: Grace and
Hope in Christ (ARCIC 1II). Essays by the Faith and Order Advisory Group of the
Church of England (GS Misc 872), London (The Archbishop’s Council) 2008; Bira-

62



Maria in altkatholischer Sicht

die Dialogpartner gemeinsam liber Maria sagen konnen'#¢. Es ist dabei
sicher hilfreich, «dass die Gestalt der Mutter Christi heute in der [romisch-|
katholischen Kirche nachdriicklicher als friiher von den Quellen des Glau-
bens her erschlossen wird»'#7. So greift das im Jahr 2000 erschienene ro-
misch-katholisch — evangelische Dokument «Communio Sanctorum. Die
Kirche als Gemeinschaft der Heiligen» das piipstliche Schreiben «Maria-
lis cultus» auf und stellt fest, dass die Marienverehrung «biblisch begriin-
det, liturgisch ausgerichtet, der heutigen Anthropologie entsprechend und
Okumenisch geformt sein»!#¥ solle — ein Anliegen, das alle Kirchen mit-
einander teilen.

5. Die bisherige altkatholische Auseinandersetzung mit der romisch-ka-
tholischen Mariologie ist hauptsiichlich von der Abgrenzung gegen die
Dogmen von 1854 und 1950 sowie von der Ablehnung der im 19. Jahrhun-
dert iiblichen ultramontanen Marienfrommigkeit gepriigt.'*? Es gilt aber
zu bedenken, dass in altkatholischen Stellungnahmen zu diesen Dogmen
immer auch das Bekenntnis zum Glauben der einen, heiligen, katholi-
schen und apostolischen Kirche ausgesprochen und dabei festgehalten
wird, was Maria im Glauben der Kirche bedeutet.

6. Inwieweit gehort es auch weiterhin zur religios-theologischen altkatho-
lischen Identitét (zum altkatholischen Antrittsgesetz), die beiden Dogmen
von 1854 und 1950 abzulehnen? Bei der Suche nach einer Antwort auf
diese Frage ist einerseits anzuerkennen, dass das Zweite Vatikanische

TERALE ARBEITSGRUPPE DER DEUTSCHEN BISCHOFSKONFERENZ UND DER KIRCHEN-
LEITUNG DER VEREINIGTEN EVANGELISCH-LUTHERISCHEN KIRCHE DEUTSCHLANDS,
Communio Sanctorum. Die Kirche als Gemeinschaft der Heiligen [=CS], Paderborn
(Bonifatius)/ Frankfurt a.M. (Lembeck) 22003, bes. 120—126 (Nr. 253-268).

146 Vgl. dazu ausser den bereits genannten Dialogen auch die Ansiitze der GROUPE
DES DOMBES, Maria in Gottes Heilsplan und in der Gemeinschaft der Heiligen, Frank-
furt (Lembeck)/Paderborn (Bonifatius) 1999, Die Studie schenkt dem Jiidin-Sein Ma-
rias Aufmerksamkeit. In Hinblick auf die Bewertung der Unbefleckten Empfingnis
erscheint mir die Argumentation historisch zu unkritisch. Vgl. dazu meinen Vortrag am
9. Miirz 1999 bei der Studientagung der Arbeitsgemeinschaft Christlicher Kirchen in
Nordrhein-Westfalen vom 8.—10. Mirz 1999 in Gelsenkirchen (unveroft.).

147 CS (wie Anm. 145), Nr. 262, unter Hinweis auf «Lumen Gentium», Kap. 8, und
auf das Apostolische Schreiben von Paul VI. «Marialis cultus».

48 CS (wie Anm. 145), Nr. 265.

149 Vgl. dazu das, was Dollinger bei der ersten Bonner Unionskonferenz sagte
(oben Anm. 100).

63



Angela Berlis

Konzil einen Weg der Mitte gesucht und eine maximalistische Mariologie
abgelehnt hat und dass dies auch in 6kumenischen Dialogen zu einer An-
niherung fiihrt, bei der die Mariendogmen des 19. und 20. Jahrhunderts
historisch eingeordnet und theologisch neu beurteilt werden'>°. Anderer-
seits ist aus altkatholischer Perspektive zu beriicksichtigen, dass vor allem
das Dogma von 1854 stark verflochten ist mit der nur wenige Jahre spiiter
erfolgten Dogmatisierung der Unfehlbarkeit, in deren Folge im deutsch-
sprachigen Raum die altkatholische Bewegung entstand'>'. Fiir die Kirche
von Utrecht wurde damit die dogmatische Petrifizierung des Schismas
Rom-Utrecht vollendet. Aus altkatholischer Perspektive geht es deshalb
bei der Frage der neuen Dogmen nicht nur um eine punktuelle Reinigung
des Gedichtnisses, sondern um viel grundlegendere Dinge, bei der die
theologische Erkenntnislehre oder die seinerzeit vorgebrachten Begriin-
dungen aus der Erbsiindenlehre behandelt werden miissten's?; letztlich
geht es um eine Aufarbeitung der Theologiegeschichte des 19. Jahrhun-
derts. Nicht weniger geht es darum, den Aufrechten in der Vergangenheit,
die nach bestem Wissen und Gewissen gegen die Dogmatisierung Stellung
bezogen haben, Gerechtigkeit widerfahren zu lassen.

159 In einem Beitrag beschreibt Jeremy Morris diesen Wechsel in der Wahrnehmung
der marianischen Dogmen durch Anglokatholiken, angefangen mit Pusey, Liddon,
Gore, die dem Dogma von 1854 sehr kritisch gegeniiberstanden, bis zu den 1960er
Jahren. Bei dem Perspektivenwechsel spielten theologische Entwicklungen innerhalb
der Kirche von England, «the effect of Vatican I1» und die Offenheit der romisch-katho-
lischen Kirche fiir einen 6kumenischen Dialog eine wichtige Rolle. Vgl. JEREMY
Morris, ‘An infallible Fact-Factory going full blast’: Austin Farrer, Marian Doctrine,
and the Travails of Anglo-Catholicism, in: Robert Norman Swanson (Hg.), The Church
and Mary. Papers read at the 2001 Summer Meeting and the 2002 Winter Meeting of
the Ecclesiastical History Society, Woodbridge (Boydell) 2004, 358-367, hier 366f.

131 Ferner ist noch daran zu erinnern, dass 1890 die Altkatholiken in Bayern staats-
rechtlich aus der katholischen Kirche ausgeschlossen und ihre Rechte (bis 1920) auf
die einer Privatkirchengesellschaft beschrinkt wurden. Da der bayerische Staat den
Dogmen von 1870 das placet regium verweigert hatte und dies folglich nicht als Aus-
schlussgrund dienen konnte, legte man den Altkatholiken ihre Ablehnung des Dogmas
von 1854 zur Last; vgl. zum Hintergrund ANGELA BERLIS, Frauen im Prozess der
Kirchwerdung. Eine historisch-theologische Studie zur Anfangsphase des deutschen
Altkatholizismus (1850-1890) (Beitriige zur Kirchen- und Kulturgeschichte 6), Frank-
furt a.M. (Lang) 1998, 302-309.

152 So ist die Auffassung einer «Unbefleckten Emptingnis» nur schwerlich verein-
bar mit heutigen exegetischen, biologischen und evolutionshistorischen Erkenntnis-
sen, die eine Revision der Erbsiindenlehre erforderlich machen; vgl. RoHMANN, Emp-
fangnis (wie Anm. 134), 277f.

64



Maria in altkatholischer Sicht

7. Die altkatholische Frommigkeitspraxis orientiert sich am biblischen
Zeugnis und an den altkirchlichen Aussagen {iber Maria. In der Verkiindi-
gung wird Maria in der Regel als Vorbild fiir alle Gldubigen und als
Schwester im Glauben gesehen. Oft wird auch ihr aktives Ja zu Gott betont
und ihr «fiat» als Ausdruck ihres starken Glaubens gesehen. Auch das
«Magnificat» spielt in der Spiritualitit eine Rolle (nicht nur in der Litur-
gie). Es bleibt aufgegeben, die dogmatischen altkirchlichen Aussagen
heutigen Menschen zuginglich zu machen und sie mit Leben zu fiillen.
Dabei wird es auch eine pastorale Aufgabe sein, heutigen Wiinschen nach
einer in altkatholischen Zusammenhingen eher untypischen Mariendevo-
tion — z.B. Marienstatuen, vor denen Kerzen angeziindet werden — Raum
zu geben. Das kommt dem grosseren Bediirfnis heutiger Menschen nach
Ritualen entgegen und respektiert die wachsende Unbefangenheit bei heu-
tigen Gldubigen, deren Frommigkeitspraktiken alte konfessionelle Gri-
ben tiberspringen bzw. nicht mehr wahrnehmen.

Eine derartige rituelle Entfaltung der Marienfrommigkeit ist im Ubri-
gen nicht abhiingig von den beiden «Dogmen», die marginale Gegeben-
heiten der heiligen Mutter Gottes thematisieren, ihren Ursprung und ihr
Ende betreffen. Altkatholiken glauben nicht an diese Lehren; dennoch
brauchen sie nicht stindig (ex negativo) auft thnen herumzureiten. Viel
wichtiger erscheint es, zu einer genuinen Frommigkeitspraxis zu finden
und die biblische und altkirchlich bezeugte Maria zu preisen. Diese «le-
bendige» Maria steht in ihrer ganzen Hingabe und Attraktivitit vor der
Sehnsucht suchender Menschen. Die gebirende, nihrende, erziehende,
sorgende, leidende, mit ihrem Sohn jubelnde, die beiden ersten Genera-
tionen der Kirche begleitende Maria ist Gegenstand unserer Liebe und
Frommigkeit; die Maria der Familie und nicht nur die Patronin eines We-
ges eheloser Vollkommenheit; die Gefihrtin miindiger Frauen; die Mutter
eines Sohnes, der Frauen als Partnerinnen ernst nahm; die jiidische Frau,
die an der Ablehnung ihres Sohnes durch sein Volk litt, der Gott ein bitte-
res Riitsel wurde, die noch andere Kinder hatte und fern von ihrer Gross-
familie iiberhaupt nicht verstanden werden kann. Auch altkatholische
Gliubige und Theologen sind in die Pflicht genommen dazu beizutragen,
dass die Erwartung in Erfiillung gehe: «Von nun an werden mich selig
preisen alle Geschlechter» 153,

153 Vgl. HERZOG, Gott (wie Anm. 128).

65



Angela Berlis

Angela Berlis (geb. 1962 in Miinchen, Deutschland), Prof. Dr. theol. Studium
der Theologie in Bonn und Utrecht. 1988-91 Gemeindearbeit in St. Engel-
mundus/lJmuiden, 1991-2000 wiss. Mitarbeiterin am Alt-Katholischen Uni-
versititsseminar Bonn, 1996-2000 Rektorin des Bischiflichen Seminars Bonn,
1998 Promotion an der Katholischen Universitit Nijmegen (Niederlande).
Seit 2000 Dozentin am Altkatholischen Seminar der Universitit Utrecht, seit
2002 dessen Rektorin. Seit 2006 Prof. fiir Alte katholische Kirchenstrukturen
einschliesslich der Geschichte und Lehre der Altkatholischen Kirchen am
Departement fiir Theologie der Geisteswissenschaftlichen Fakultéiit der Uni-
versitit Utrecht.

Adresse: Kinderhuissingel 78, NL-2013 AV Haarlem, Niederlande. E-Mail:
a.berlis@uu.nl.

English Summary

This contribution explores the background to the papal definition of the Immaculate
Conception in 1854 and the critical responses to it made by a number of Catholic
theologians (Melchior von Diepenbrock, Johannes Baptista Baltzer, Ignatius von
Dollinger, Thomas Braun) and the Church of Utrecht to the declaration of the dogma.
It then presents an overview of Old Catholic responses to the two Marian dogmas of
1854 and 1950, both those made in the context of bilateral dialogues and those of in-
dividual theologians, which were unanimous in rejecting the dogmas. The article seeks
to show the extent to which the ecclesiastical background of the nineteenth century
shapes both the theological positioning and the practice of spirituality in the Old Cath-
olic Church even today. The author argues that Old Catholic spirituality should free
itself from the (negative) focus on the Marian dogmas and root itself in Scripture and
Tradition. At the same time, the on-going dialogue between the Old Catholic Church
and the Roman Catholic Church must offer a theological reconsideration of the dog-
mas, which goes beyond a discussion of the historical context or a simple reinterpreta-
tion of the Roman dogmas.

66



	Maria in altkatholischer Sicht

