Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 99 (2009)

Heft: 4

Artikel: Beten als grenziberwindende und friedensfordernde Kraft
Autor: Lutz, Samuel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-405059

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-405059
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Beten als grenziiberwindende und friedensfordernde
Kraft

Samuel Lutz

Es liegt nicht auf der Hand, dass Beten eine grenziiberwindende und frie-
densfordernde Kraft ist. Gebet kann verbinden und Beten kann trennen™!.
Das gilt fiir das personliche Gebet des einzelnen Menschen. Wer in sich
selber und um sich selbst allein sich kiimmert und sorgt: incurvatus in se
ipsum?, schliesst sich betend ab, wo doch gerade das Gebet ithn 6ffnen
konnte, indem er betend an andere denkt, oder statt sich zu verschliessen,
sein Herz mindestens ausschiittet.

Verbindend oder trennend kann auch das Beten der Kirche sein, ver-
bindend als gemeinsames Gebet, als freie Fiirbitte oder als gebundenes
Gebet, indem wir mit anderen und fiir andere beten, oder beten, was auch
andere beten. Trennen kann das Gebet, wenn Menschen in Gebetszirkeln
sich verschliessen und andere ausschliessen und so die Gemeinden spal-
ten.

Dass das Gebet verbinden und trennen kann, ist schliesslich auch die
Erfahrung in den interkulturellen und interreligiosen Begegnungen. Alle
beten zwar, aber wie bei Jona im Seesturm auf dem Schiff: Jeder betet zu
seinem Gott in seiner Not3.

Es liegt im Gebet also eine gewisse Ambivalenz. Umso mehr will ich
zu Threm 40. Jubildumsjahr der Gemeinschaft des Heiligen Johannes des
Téufers in positiver Weise darlegen und damit sicher Ihre eigene Erfah-
rung bestitigen, dass Beten die Gemeinschaft stdrkt, und dass im Gebet
friedenstordernde Krifte vorhanden sind, des inneren Friedens in unseren
Herzen und des Friedens unter den Menschen, weltweit und bei uns.

Vortrag gehalten auf dem 41. Generalkapitel der christkatholischen Gemein-
schaft des HI. Johannes des Tiufers aus Anlass ihres vierzigjahrigen Bestehens, Solo-
thurn, 21. Juni 2008.

I HeiNz RUEGGER, Interreligitses Gebet. Eine Orientierungshilfe fiir evangeli-
sche Kirchen in der Schweiz. Hg. vom Schweizerischen Evangelischen Kirchenbund
(ISE Text 4/98), Bern (SEK) 1998, 12: Beten verbindet und trennt.

2 Mittelalterliche Bezeichnung des Siinders, ohne dass dieser viel dafiir kann.
3 Jona 1,5.

1KZ 99 (2009) Seiten 261-274 261



Samuel Lutz

Ich stiitze die nachfolgenden Ausfithrungen auf biblisches Zeugnis,
eigene Erfahrungen und Erfahrungen von anderen Menschen, wie sie mir
vor allem beim vielen Lesen begegnen, sowie auf theologische Erwiigun-
gen kirchengeschichtlicher, dogmatischer und liturgischer Art. Es wird
dabei drei Abschnitte geben.

1. Das personliche Gebet des einzelnen Menschen

«Es gibt Zeiten, da beten alle», schreibt Sir Winston Churchill*. Das gilt
nicht nur in der Drangsal dusserster Not von Krieg und Katastrophen,
sondern auch im personlichen Leben. Sollte es zwar den Anschein ma-
chen, alle anderen Kulturen und Religionen beteten, nur bei uns in unserer
postmodernen westeuropidischen Welt habe das Beten aufgehorts, so ist
das Gegenteil der Fall. In der Osterumfrage 2003 des «Blick»% konnte man
lesen, dass neunzig Prozent der Schweizer Bevolkerung sagen, sie wiirden
beten’. Das sind mehr als noch zehn Jahre vorher. Damals erklirten nach
den religionssoziologischen Erhebungen von Roland Campiche achtzehn
Prozent, sie wiirden niemals beten.® Man betet hiufiger, allerdings, so
betonen die meisten, sie beteten nur mehr fiir sich allein®.

In der gleichen Umfrage erhob der «Blick», wofiir und warum die
Menschen beten: 90% aus Sorge um Familie und Freunde, 88% aus Dank-
barkeit, 78% fiir die eigene Gesundheit, 78% in personlichen Schicksals-
schlagen'Y. Die Religiositit ist nach innen bezogen auf das individuelle
Leben, weniger auf das, was ich offentlich tue, sondern wie es mir und
meinen nichsten Angehdrigen personlich geht!!. Dabei, so erkliirt Robert
Leuenberger, Theologieprofessor und verstorbener Vater von Bundesrat

4 WINSTON S. CHURCHILL, Der Zweite Weltkrieg. Neuausgabe, Ziirich (Ex Lib-
ris) 1985, 524.

5 ROBERT LEUENBERGER, Zeit in der Zeit. Uber das Gebet, Ziirich (TVZ) 1988,
9. Dariiber besteht kein Zweifel, dass, offentlich oder hinter verschlossener Tiir, das
Beten auch in der modernen Welt keineswegs aufgehort hat.

6 «Blick» vom 19. April 2003, Seite 7 (Osterumfrage).

7 RoraND CaMPICHE, Die zwei Gesichter der Religion. Faszination und Entzau-
berung, Ziirich (ZVZ) 2004, 184: 90% der Befragten geben 1999 an, sie wiirden beten.

8 Ebd.: 18% der Befragten erkldren 1989, sie wiirden niemals beten.

9 A.a.0O., 203.

10 «Blick» (wie Anm. 6).

' CAMPICHE, Gesichter (wie Anm. 7), 143: Religiositit wird, wenn auf die indi-
viduelle Lebensgeschichte bezogen, relevant.

262



Beten als grenziiberwindende und friedensférdernde Kraft

Moritz Leuenberger, motiviere zum Gebet in erster Linie nicht der Glau-
be, sondern das Schicksal, mit dem man nicht fertig werden kann'? und
das als Bedrohung empfunden wird. Er verdeutlicht dies am Beispiel der
Verkiindzettel, die in Wallfahrtskirchen und auch an der Klagemauer in
Jerusalem deponiert werden. Was diese Gebete enthalten, ist das mensch-
liche Leben, unverstellt, aufrichtig und deshalb sowohl rithrend als auch
erschiitternd!3. Ob diese Gebete dann auch christlich sind oder nicht, ob
Glaube dahinter steht oder Aberglaube, ob sie Hilferuf sind oder Klage,
verschwindet hinter dem tiberwiltigend Menschlichen, das aus ihnen
spricht, wie liberhaupt die individuelle Religiositit sich kaum mehr an die
von den Grosskirchen portierten Normen hilt'4, sofern die Kirchen solche
Normen tiberhaupt noch vertreten und nicht ihrerseits sich einem allge-
mein-religiosen Christentum gedffnet haben.

Nun liegt es mir fern, gegen die Privatisierung der Religion, wie sie
sich im personlichen Gebet des einzelnen Menschen manifestiert, ins Feld
zu ziehen. Es ist legitim, wenn Menschen in ihrer Not beten. Wer in den
Psalmen liest: «Rufe mich an in der Not»!5, darf es auch tun. Wer vom
Apostel vernimmt: «Alle eure Sorge werfet auf ihn»'6, verfillt nicht einem
angeblich postmodernen Individualismus, wenn er betet, was ihn bekiim-
mert. Es sind nun einmal Gott, die Not und der Tod die Grundfragen des
Lebens!’, und es darf das Gebet Sache des Einzelnen sein!®, und auf die
Frage: «Quod orandum — was soll man beten?» antwortet kein geringerer
als Martin Luther seelsorgerlich und theologisch wohl wissend, was er
sagt: «Es sind zuerst die jedem anliegenden eigenen NoOte und
Bedriingnisse.»1?

o

LEUENBERGER, Zeit (wie Anm. 5), 39.
3 A0, 37f.
4 CampIiCHE, Gesichter (wie Anm. 7), 46.
5 Pg 50,15,
6 1 Petr 5,7.
7 CaMPICHE, Gesichter (wie Anm. 7), 93: Drei menschliche Grundfragen: Exis-
tenz einer hoheren Macht (Gott), Bedeutung des Todes (Tod) und Einstellung gegen-
tiber der Zukunft (Not).

'8 WaLTER BERNET, Gebet. Mit einem Streitgesprich zwischen Ernst Lange und
dem Autor (Themen der Theologie 6), Stuttgart (Kreuz) 1970, 118.

19 MARTIN LUTHER, Von den guten Werken (1520), in: Martin Luther, Ausge-
wiihlte Werke. Band 1: Aufbruch zur Reformation, hg. von Karin Bornkamm/Gerhard
Ebeling, Frankfurt a.M. (Insel) 1982, 90.

263



Samuel Lutz

Freilich: Die derzeitige individualisierte Religiositiit scheint wenig so-
lidarisch zu sein. Die Religion wird als ein Glauben ohne soziale Bindung
wahrgenommen?’, wie iiberhaupt die Frage nach sozialer Gerechtigkeit —
ohne jemand wiire denn direkt betroffen — nicht aktuell zu sein scheint?!.

Dennoch wollen wir nicht voreilig urteilen. Nicht nur die eigene Not
ist Thema des individuellen Betens, sondern auch diejenige der Mitmen-
schen. Die Betroffenheit von deren Not ist insbesondere dann grosser als
man vordergriindig denkt, wenn man eben nicht helfen kann. Da wird das
Gebet zum michtigen Aufschrei der Ohmacht aus Mitgefiihl?2. Sobald
jedenfalls und in welcher Weise auch immer der Mitmensch auf dem Pla-
ne ist, tiberschreitet das Gebet, auch das Beten der einzelnen Person, die
Begrenztheit der Individualitidt und wird zu einer sozialen und solidari-
schen Kraft. Mit Menschen, an die wir betend denken, sind wir verbunden.
«Mitmenschen, fiir die man vor Gott eintritt, vergisst man nicht», habe ich
bei Hans-Martin Barth lesen konnen?3. Vielleicht darf man den Satz sogar
auch umkehren: Menschen, an die wir immer denken und die wir nie ver-
gessen, fiir diese beten wir auch.

Nebst der Betroffenheit gibt es auch die Zuneigung. « Wenn man fir
jemanden betet, schickt man ihm etwas von der eigenen Kraft.»2* Kennen
Sie das Tagebuch aus den Jahren 1941-1943 von Etty Hillesum, die als
Jiidin in Holland wiithrend der Besetzung alle Schikanen ohne Weheleid
durchgestanden hat und dann doch deportiert und im Vernichtungslager
umgebracht worden ist? Sie betet:

«Gott, nimm mich an deine Hand. Ich gehe brav mit, ohne mich allzu sehr zu
strduben. Ich werde mich nicht entziehen. Was in diesem Leben auch auf mich
einstiirmen mag, werde ich nach besten Kriiften verarbeiten. Aber schenke mir
ab und zu einen kurzen Augenblick der Ruhe. Ich werde auch nicht mehr in
aller Einfalt glauben, dass der Friede, falls er iiber mich kommt, ewig sei, ich
nehme auch die Unruhe und den Kampf auf mich, die wieder danach kommen.
Ich bin gern in Wirme und Sicherheit, aber ich werde mich auch nicht wei-

20 CampICHE, Gesichter (wie Anm. 7), 39.
21 Aa0O,?2l.
22 LEUENBERGER, Zeit (wie Anm. 5), 108: Die Ohnmacht hat ihre eigenen Mittel
der Macht.

23 HANS-MARTIN BARTH, Einander Priester sein. Allgemeines Priestertum in 6ku-
menischer Perspektive (KiKonf 29), Gottingen (V&R) 1990, 219.

2 Erty HiLLesum, Das denkende Herz. Die Tagebiicher von Etty Hillesum
1941-1943, hg. von J[an] G[eurt] Gaarlandt (rororo 5575), Reinbek (Rowohlt) 1996,
155.

264



Beten als grenziiberwindende und friedensférdernde Kraft

gern, in die Kilte zu gehen, wenn nur deine Hand mich fiihrt. Ich gehe iiberall
mit an deiner Hand und will versuchen, nicht dngstlich zu sein... Ich werde
versuchen, etwas von der Liebe, der echten Menschenliebe, die in mir ist,
auszustrahlen, wo ich auch sein werde.»?3

Und sie entschliesst sich: «Auch fiir diesen deutschen Soldaten werde ich
heute Abend beten.»2

Solange wir fiireinander in Zuneigung beten, fluchen wir nicht. Bene-
dicere und maledicere schliessen sich aus. Wo echte Menschenliebe be-
tend Grenzen {liberschreitet, geht sie den Weg des Friedens, auch denen
gegeniiber, die uns nach dem Leben trachten — nach den Worten des Evan-
geliums: «Liebet eure Feinde und bittet fiir die, welche euch verfolgen»?7;
und der Apostel erginzt und prizisiert: «Segnet und verfluchet nicht.»23
Im Gebet, das Segen wiinscht, liegt die friedensstiftende Kraft des Betens,
des Friedens den Mitmenschen gegeniiber und des Friedens mit uns selbst.
Denn wenn du betend jemanden segnest, ist Frieden auch in dir.

Schliesslich kommt zur Mitbetroffenheit von der Not unserer Mitmen-
schen und zur betenden Liebe auch das Engagement — zum benedicere tritt
das beneficere. Man sieht es jeweils am Erfolg der Gliickskette, wie viele
Menschen offensichtlich froh dariiber sind, wenn sie sonst schon nichts
tun konnen, mindestens mit einem finanziellen Beitrag sich zu engagieren
und so ihre Betroffenheit zum Ausdruck zu bringen. Der Zusammenhang
von Beten und Handeln, von Kontemplation und Aktion, ist auch in der
Theologie immer wieder betont worden, sowohl von der Mystik als auch
der Dogmatik.

So sagt Meister Eckhart: «Was wir eingenommen haben in der Kon-
templation, das geben wir aus in der Liebe.»?® Und in einem seiner letzten
Gespriiche sagt Karl Barth: «Wo gebetet wird, da wird auch gehandelt.»3°

Umgekehrt kommt nicht nur das Handeln aus dem Beten, sondern das
Gebet begleitet das Handeln fiirderhin. Darauf hat Wolfgang Musculus
1544 aufmerksam gemacht, indem er sagte: «Es hort nicht auf zu beten,

5 Aa0.,71.

26 A.a.0., 127.

21 Mt 5,44,

2 Rom 12,14.

29 Zitat bei DOROTHEE SOLLE, Mystik und Widerstand. «Du stilles Geschrei»,
Hamburg (Hoffmann & Campe) 1997, 254.

30 KARrL BARTH, Gespriiche 1963, hg. von Eberhard Busch (Gesamtausgabe 4/3),
Ziirich (TVZ) 2005, 241.

265



Samuel Lutz

wer nicht aufhort, Gutes zu tun»3! — anders als spiter Immanuel Kant
glaubte sagen zu miissen: «Derjenige, welcher schon Fortschritte im Gu-
ten gemacht hat, hort auf zu beten.»*? Das kann nur sagen, wer Beten und
Handeln voneinander trennt, anders als Teresa von Avila dies getan hat,
indem sie Kontemplation und Aktion einander gleichsetzt und erklrt:
«Handeln heisst Beten.»3?

2. Das Beten der Kirche

Auch das Gebet der Kirche kann verbinden oder trennen. Sie erinnern sich
vielleicht noch an die «Politischen Nachtgebete» der 1960er Jahre, die
auch bei uns abgehalten worden sind nach dem Vorbild von Kéln, zu denen
man sich versammelt hatte im Protest gegen Diktaturen, damals in Grie-
chenland, in Spanien und in Portugal. Das waren Gottesdienste der kirch-
lichen Linken, weshalb es auch nie ein politisches Nachtgebet gab als
Protest gegen die sowjetische Unterdriickung. Grenziiberschreitend im-
merhin waren diese politischen Nachtgebete. Wir schauten tiber die als
eng empfundene Biirgerlichkeit unserer Gesellschaft hinaus. Dem Frieden
jedoch waren sie nicht dienlich, sondern trugen die politische Spannung
zwischen links und rechts in die Kirche herein. Sie spalteten die Gemein-
den, Kirchenleitungen sidten Subversionsverdacht. Ausserdem propagierte
die politische Ethik einen Aktivismus, der dem Gebet fiir lange Zeit ab-
traglich war, insgesamt in der Kirche aber fiir lange Zeit tonangebend
wurde, was nicht allen gefallen wollte. Eine damals massgebliche Stimme
des Theologischen Liberalismus erkldrte spiter jedenfalls: «Kirchliche
Appelle sind in der Regel nicht Anrufung Gottes, nicht Ruf nach seiner
Hilfe und Rettung, sondern Autforderungen, was wir tun sollten.»3*
Heute steht die Kirche wieder dazu, dass sie betet. Wie ich dies person-

31 WOLFGANG MuscuLus, Loci communes sacrae Theologiae, Basel 1544: «Non
cessat orare, qui non cessat beneficere», zitiert bei RUDOLF DELLSPERGER, «Unser
tigliches Brot...». Die Brotbitte bei Erasmus von Rotterdam, Martin Luther, Wolf-
gang Musculus und Petrus Canisius SJ, in: Emidio Campi u.a. (Hg.), Oratio. Das Gebet
in patristischer und reformatorischer Sicht (FKDG 76), Gottingen (V&R) 1999, 211-
226, hier 218.

32 Zitiert bei BERNET, Gebet (wie Anm. 18), 89.

3% TERESA VON AvILA, Seelen-Burg oder Die sieben inneren Wohnungen der Seele.
Neuausgabe (Kleine Bibliothek spiritueller Weisheit), Freiburg i.Br. (Herder) 1999, 24.

3 FELIX FLUCKIGER, «Sekten»-Jagd. Die neue Intoleranz. Fakten, Hintergriinde,
Einwiinde, 0.0. [Ziirich] und 0.J. [1998], 156.

266



Beten als grenziiberwindende und friedensfordernde Kraft

lich erlebt und erfahren habe, will ich Thnen gerne erzihlen, ausnahmswei-
se in biographischer Weise, um daran anschliessend etwas zu sagen vom
Gebet im Gottesdienst, vom Einheit stiftenden «Unser Vater» und von der
Bedeutung des gemeinsamen Betens in der Okumene.

Zuerst also ein wenig biographischen Erzihlens. Ich war von Kinds-
beinen an gepridgt vom bernischen Pietismus, wie ihn mein Vater und die
damalige Evangelische Gesellschaft vertreten hatten. Da lernten wir als
Kinder beten, und zwar nicht nur in der Art gedankenlosen Hersagens von
frommen Verslein, sondern als personliches Danken und Bitten an Jesus
gewendet, den wir mit «Lieber Heiland» anzureden gelehrt worden sind.
So waren wir gewohnt, iiberall und jederzeit und fiir alles zu beten, in
selbstverstidndlichem Vertrauen, wie uns gesagt worden ist, dass Jesus un-
ser Beten auch erhort.

Dieses permanente, zur Gewohnheit gewordene Gebet habe ich mir als
Theologiestudent spiiter abgewohnt, beziehungsweise: Ich habe es mir aus-
driicklich verboten und habe im Zeichen des Existenzialismus von Jean-
Paul Sartre und Albert Camus — ich hatte in Montpellier studiert — und spiter
als Mitldufer der neuen Linken unter dem Einfluss von Ludwig Feuerbach,
Karl Marx und Friedrich Nietzsche tatsidchlich auch aufgehort zu beten.

Das hat sich dann, kaum dass meine Frau und ich ins Pfarramt gingen,
sofort wieder geindert. Der Pfarrer hatte zu beten, ab der Kanzel, vor dem
offenen Sarg und am Grab, aber auch zur Taufe und zur Trauung. Dabei
gaben mir in den Vorbereitungen der Gottesdienste die Gebete am meisten
zu tun, sprachlich, theologisch, nach Form und Gehalt, und fielen mir
oftmals beschwerlicher als die Predigt. Ich versuchte ndmlich, ehrlich zu
beten, im Unterschied zur Kindheit und Jugendzeit nun aber nicht mehr
personlich fiir mich und im Stillen, sondern nunmehr offentlich, zusam-
men mit der Gemeinde. Es war als Herausforderung des Pfarramtes die
Kirche, die mich auf ganz neue Weise beten gelehrt hat.

Spiter als Synodalratsprisident durfte ich die schone Erfahrung ma-
chen, wie sehr es geschiitzt worden ist, wenn ich jeweils Konferenzen, die
ich zu leiten hatte, nebst einer spirituellen Besinnung mit einem Gebet
eroffnet und manchmal auch abgeschlossen habe. An den Pfarrkonferen-
zen war dies besonders eindriicklich. Wo frither Pfarrerschaft und Kir-
chenleitung fast nur gestritten und einander gegenseitig beschuldigt hatten
und die Debatten kaum jemals iiber kirchenpolitisches und ideologisches
Gerangel hinauskamen, hielten vermehrt geistliche Themen Einzug. Auch
tiber das Gebet selber konnte wieder gesprochen werden, und wir glaubten
zu spiiren, dass es in allen theologischen Auseinandersetzungen, ja sogar

267



Samuel Lutz

trotz theologischer Polarisierungen und bewusster Abgrenzungen etwas
gibt, das uns verbindet. Es war die Eroffnung mit Gebet jedenfalls nicht
einfach die spirituelle Stille vor dem theologischen Sturm. Ein gutes Ge-
bet erleichtert die Kommunikation, wenn es in einem Geist gehalten wird,
der alle Anwesenden gelten ldsst, der Vorurteile abbaut und hilft, person-
liche Spannungen und theologische Auseinandersetzungen nicht als Be-
drohung wahrzunehmen. Wenn ich heute vom Beten als einer Grenzen
iberwindenden und Frieden ausstrahlenden Kraft spreche, hat das damit
zu tun, dass ich das Beten so erfahren habe.

Nun zu den Gebeten im Gottesdienst. Um es gleich, wiewohl verkiirzt,
zu sagen: Ich schiitze sehr das geordnete Gebet der katholischen Liturgie
und leide unter der Unordentlichkeit des reformierten Gebetes in unseren
Gottesdiensten. Wohl weiss ich zwar von Zwingli, dass er zum Gebet in
Gemeinde und Gottesdienst der Meinung war, eine Einheitsform sei nicht
notig?. Die Vielfalt kann aber nicht aus Unbeholfenheit entstehen, nur
weil sich niemand dazu veranlasst weiss, unsere Pfarrerschaft beten zu
lehren. Viele sind hilflos bereits in der Form, im «modus orandi deum»3¢,
denn sie wissen wenig vom Aufbau eines einfachen Gebetes mit Anrede,
Grund, Bitte, Conclusion und Schluss. Die Anrede mit dem plumpen
«Gott» ohne Attribute klingt allemal als wie ein liturgischer Blindgiéinger
und 1st es auch.

Biicher wie Jorg Zinks «Wie wir beten kdnnen»?” waren nicht fiir den
gottesdienstlichen Gebrauch. Hilfe vermochte auch die Arbeit von Liturgie-
kommissionen bisher kaum zu verschaffen, noch war die protestantische
Geistlichkeit geneigt, nach Vorschrift zu beten, wie das gebundene Gebet
von vielen empfunden wird. Es ist nach wie vor zu wenig im Bewusstsein,
dass die Agenda die Pfarrerin und den Pfarrer nicht nur einbindet, sondern
entlastet, und dass sie die Gemeinde von der, wenn auch nicht bose gemein-
ten, aber doch stets drohenden Willkiir pastoraler Frommigkeit befreit.

Nun will ich von mir selber nicht vergessen, wie lange es gedauert hat,

35 Huldreich Zwinglis Samtliche Werke, Bd 5 (Corpus Reformatorum 92), Leip-
zig (Heinsius) 1934/Ziirich (TVZ) 1982, 855,3f.: «Habeant tamen quaelibet ecclesia
suum morem; non enim omnia omnibus conveniunt» (Jede Gemeinde moge ihren ei-
genen Brauch halten; es sagt nicht allen alles zu). Niheres dazu in: SAMUEL LuTZ,
Ergib dich ihm ganz. Huldrych Zwinglis Gebet als Ausdruck seiner Frommigkeit und
Theologie, Ziirich (TVZ) 1993, 240-241 (Das Gebet in Gemeinde und Gottesdienst).

% ERASMUS VON ROTTERDAM, Modus orandi deum. Opera omnia V/1, Amster-
dam/Oxford (North-Holland Publishing Company) 1977, 111-176.

37 JORG ZINK, Wie wir beten konnen, Stuttgart (Kreuz) 1970.

268



Beten als grenziiberwindende und friedensfordernde Kraft

bis auch ich im Stande war, Gebete im guten Sinn des Wortes mitzubeten,
indem ich sie nachbetete. Aus der Reformationszeit mitsamt von deren
mittelalterlichen Wurzeln weiss ich, dass man nebst den Psalmen auch die
anderen biblischen Texte nicht nur lesen, sondern beten kann, dazu Be-
kenntnisse, Lieder, Andachten. Sie haben vielleicht mitbekommen, wie zu
meiner Verabschiedung letztes Jahr bekannt gegeben wurde, dass ich am
Morgen friih zugleich bete und turne, indem ich zwischen den einzelnen
Turniibungen die Zehn Gebote bete, um mich Gottes Willen zu vergewis-
sern, dann den 23. Psalm zur Stirkung des Gottvertrauens, anschliessend
den Anfang von Psalm 103 als Dankgebet, sodann das Apostolische Credo,
um mich einzufiigen in den Glauben der Kirche, und schliesslich das alles
zusammenfassende und in sich schliessende «Unser Vater».

Die katholische Liturgie, um zum gottesdienstlichen Gebet zuriickzu-
kehren, kennt anders als wir die Agende und hiélt sich daran, und Sie als
Bruderschaft praktizieren das Stundengebet der Laudes und der Vesper.
Ich darf Thnen andeuten, dass das Beten in geordneter Weise nach Zeit,
Form und Inhalt, wie Sie es praktizieren, in unseren reformierten Kreisen
mehr und mehr Beachtung findet und nicht wenig Eindruck macht. Sonst
wire nicht, um nochmals Robert Leuenberger zu zitieren, zu Hinden einer
protestantischen Leserschaft geschrieben worden: «Wer die Ordnung des
Gebets preisgibt, bleibt ein Knecht der Zeit, statt ein freier Herr tiber sie.»38

Es ist wohl theologiegeschichtlich und von der Frommigkeit her be-
dingt, dass die Protestanten auch im Gottesdienst eher individuell beten,
was sie diinkt, wihrend die Katholiken eher institutionell beten, was die
Kirche formuliert, die einen frei, die andern gebunden. Wer aber weiss, ob
nicht die Freien gebundener und die Gebundenen freier sind im Beten?
Schon jedenfalls wiire es und erstrebenswert, wenn wir uns hierin zusam-
menfinden wiirden. Wir Protestanten konnten von Thnen lernen, Gebete
mitzubeten, und zum Gesagten das Amen zu sprechen®, und die Katholi-
ken diirften bei uns die Offenheit schiitzen lernen dafiir, dass die Glaubi-
gen selber sagen, was sie beten wollen. Dadurch gewonne der grenziiber-
windende Charakter des Gebetes an 0kumenischer Bedeutung und beké-
me eine praktische Gestalt. Denn gemeinsam 6kumenisch beten wir lings-
tens gemeinsam: «Unser Vater», «Vater unser».

3% LEUENBERGER, Zeit (wie Anm. 5), 192.
39 1Kor 14,16.

269



Samuel Lutz

Meine Studien zum Gebet Huldrych Zwinglis als Ausdruck seiner
Frommigkeit und Theologie*® haben mir die reformatorische Kritik am
Gebet zu den Heiligen vor Augen gefiihrt aufgrund ihrer neu verstandenen
Christologie, am kiuflichen Gebet als monchischem Plappern und na-
mentlich am Gebet als einem verdienstlichen Werk, gleichzeitig aber in
eindriicklicher Weise gezeigt, wie grundsitzlich nie in Frage stand, dass
Christen beten und dass, wer als Glied der christlichen Kirche betet, den
andern Bruder und Schwester ist. «Alle, die zum himmlischen Vater beten
«Vater unser>, miissen meine Briider sein», dessen ist Zwingli sich be-
wusst*l. Das Herrengebet behilt auch in hiirtester konfessioneller Ausein-
andersetzung seinen interkonfessionellen, will sagen gesamtchristlichen
und damit Einheit stiftenden Charakter, und das Gebet bleibt ein allen
Christinnen und Christen gemeinsames Gut und beweist gerade in Zeiten
der Kirchenspaltungen seinen grenziiberwindenden Charakter.

Es lédsst sich denn auch sehr einfach beobachten, wie die Auslegungen
des «Unser Vater»-Gebetes allesamt in der Anrede das Wir betonen und
das Herrengebet ausdriicklich und sehr zu Recht als das der Christenheit
seit eh und je gemeinsame Gebet bezeichnen. «Das <Wir> bedeutet die
Gemeinschaft des betenden Menschen mit all denen, die mit ihm sind und
die — wie er — eingeladen sind, zu beten», um mit Karl Barth nur einen der
Ausleger zu nennen*2. Und er fihrt sogar fort, iiber das Christentum hin-
ausweisend: «Die Menschheit ist der Gegenstand dieser Fiirbitte, und wir,
wir treten in diese Gemeinschaft mit der ganzen Menschheit ein.»*3

Es bleibt zum Abschluss dieses Abschnittes iiber das Beten der Kirche
noch ein Hinweis auf das Gebet der Kirchen dort, wo sie in ihrer Mehrzahl
zusammenkommen, ndmlich an den weltweiten dkumenischen Vollver-
sammlungen. Es wird von den Teilnehmenden die grenziiberwindende
und friedensfordernde Kraft des gemeinsamen Betens in ganz besonderer
Weise empfunden und entsprechend auch bezeugt.

Von den drei Kennzeichen der Kirche: Verkiindigung, Diakonie und
Gemeinschaft (Martyria, Diakonia, Koinonia) fillt an den 6kumenischen
Dokumenten infolge der notwendigen theologischen Kompromissbereit-
schaft die Martyria in der Regel recht moderat aus. Was als Glaubenszeug-

40 LuTtz, Ergib dich (wie Anm. 35).

4 Zwinglis Siamtliche Werke V (wie Anm. 35), 129, 2f.

42 KARL BARTH, Das Vaterunser. Nach den Katechismen der Reformation, Ziirich
(EVZ) 1965, 41.

4 Aa0,42.

270



Beten als grenziiberwindende und friedensférdernde Kraft

nisse verabschiedet wird, sind schon geschriebene und wohlgesinnte Do-
kumente.

Was sich als Diakonia zu Wort meldet in der Gestalt der zahlreichen
Vortrige profilierter Prominenz, trigt meistens den Charakter einer be-
wusst herausfordernden und mediengerecht aufbereiteten Prophetie.

Koinonia aber geschieht in den Gottesdiensten, wo man miteinander
singt, gemeinsam in der Bibel liest und miteinander dariiber spricht, einan-
der zuhort und namentlich miteinander betet. Alle, die an solchen Ver-
sammlungen teilgenommen haben, bezeugen einhellig: Die spirituelle
Kraft kommt nicht aus der Verkiindigung der Dokumente, Unterlagen und
Konferenzakten, auch nicht aus den diakonisch-politischen Statements und
den einzelnen, wenn auch faszinierenden Referaten, sondern sie kommt
aus dem Feiern des Gottesdienstes und dem gemeinsamen grenziiber-
schreitenden Beten. Dort finden sich die weltweit weit auseinander leben-
den und wohnenden Personen zusammen. Sie begegnen einander, sie fin-
den zueinander, es entsteht Gemeinschaft, der Friede wird nicht nur poli-
tisch postuliert, sondern als Frieden Gottes spirituell erfahren in den Her-
zen und Sinnen*. Durch die Interkulturalitiit der weltweiten Kirchenver-
bindungen ist eine neue, weltweite okumenische Spiritualitit entstanden®.

Damit haben die Versammlungen des Okumenischen Rates der Kirchen
Vorbildcharakter fiir die weltweiten politischen Zusammenkiinfte der
UNO erhalten, die {iber das politische Zusammenleben der Volker lings-
tens an den Fragen der Versohnung der Kulturen und Religionen arbeitet.

In diesen weltweiten politischen Zusammenhang stelle ich nun auch
den dritten, nur noch kurzen Abschnitt tiber das interreligiose Gebet.

3. Beten im interkulturellen und interreligiosen Kontext

Das Wesen des Gebetes besteht in der Aufmerksamkeit, sagte Simone
Weil,#” wir konnten auch von Anteilnahme sprechen,*® und diese Anteil
nehmende, betende Aufmerksamkeit gilt dem «Frieden auf Erden unter

44 Phil 4,7.

45 LEUENBERGER, Zeit (wie Anm. 5), 264.

46 Kort ANNAN, Briicken in die Zukunft. Ein Manifest fiir den Dialog der Kultu-
ren, Frankfurt a.M. (Fischer) 2001, 219.

47 Zitiert bei SOLLE, Mystik (wie Anm. 29), 286.

48 BERNET, Gebet (wie Anm. 18), 9f.: Als Element [d.h. als elementare Gebiirde
des Menschen] nimmt das Gebet Anteil an der menschlichen Geschichte.

271



Samuel Lutz

den Menschen von Gottes Wohlgefallen»#°. Das um den Frieden bemiihte
und fiir den Frieden engagierte Beten ist ein seelsorgerlicher und ein pro-
phetischer Dienst insofern, als die Kirche, «auch wo sie fiir Dinge bittet,
die threm eigenen Handeln entzogen sind, sie es doch als ithre Pflicht emp-
findet, fiurbittend zu beten»>Y.

Wie anders als betend liesse sich denn {iberhaupt sinnvoll von der Welt
und von uns Menschen reden’'? Wir stehen ja als Einzelne und als Kirche
nicht nur in Gottes Namen verkiindigend vor der Welt und rufen sie pro-
phetisch zum Frieden auf, sondern wir stehen seelsorgerlich auch fiir die
Welt und solidarisch mit der Welt vor Gott 2 und bitten ihn: «Erbarme
dich unser, gib uns deinen Frieden.»3? Dabei werden wir allerdings nicht
beten in der Erwartung, Gott moge als htohere Macht eingreifen in das
politische und wirtschaftliche Rénkespiel unter den Menschen>*. Betend
fiir die Menschheit bitten wir fiir uns selbst, dass der Friede bei uns inner-
lich beginnt, denn «wir werden keinen Frieden mit unseren Nachbarn
schliessen», sagte Kofi Annan, «wenn wir unfédhig sind, Frieden mit uns
selbst zu schliessen, und zwar jeder fiir sich, griindlich, ehrlich».

Im interkulturellen und interreligiosen Kontext bedeutet dieser Frie-
den, dass wir mit uns selber theologisch ins Reine kommen und uns der
Frage der Wahrheit nicht entziehen, so wahr Gott «im Geist und in der
Wabhrheit» angebetet sein will*¢. Es sind vor allem Fragen der Christolo-
gie, die in der Verhiltnisbestimmung unseres Glaubens zu den anderen
Religionen von Belang und zu bedenken sind%’. Da bedarf es der Furcht-

49 Lk2,14.

50 LEUENBERGER, Zeit (wie Anm. 5), 271.

31 A.a.0., 69: Leuenberger bezeichnet als das grisste theologische Problem, das
es gibt, die Frage, wie man sinnvoll von Gott reden kann. Fiir nicht minder schwierig
halte ich die Frage, wie man sinnvoll von der Welt reden kann.

52 JURGEN MoLTMANN, Kirche in der Kraft des Geistes. Ein Beitrag zur messia-
nischen Ekklesiologie (KT 61), Miinchen (Kaiser) 1989, 15: Die Kirche steht fiir Gott
vor der Welt und fiir die Welt vor Gott.

53 Aus dem «Agnus Dei»: Miserere nobis, dona nobis pacem.

3 BERNET, Gebet (wie Anm. 18), 91, zitiert Rolf Schiifer, wonach auf keine Wei-
se wahrscheinlich zu machen sei, dass sich aufgrund des Bittgebets auch nur das Min-
deste am Weltlauf dndert.

35 ANNAN, Briicken (wie Anm. 46), 224.

56 Joh 4,23.

57 Diesen Fragen widmet sich insbesondere REINHOLD BERNHARDT, Wahrheit in
Offenheit. Der christliche Glaube und die Religionen (SEK Position 8), hg. vom
Schweizerischen Evangelischen Kirchenbund, Bern (SEK) 2007.

272



Beten als grenziiberwindende und friedensfordernde Kraft

losigkeit, in der eigenen Theologie betend einige Grenzen zu iiberwinden,

um die positive Erfahrung iiberhaupt machen zu konnen, dass Offenheit

und Wahrheit sich nicht ausschliessen, und dass, wer Verdnderungen er-
fihrt, in seinem Denken und Glauben, deswegen seiner religidsen Identitéit
nicht verlustig geht.

Frieden bedeutet im interkulturellen und interreligiosen Kontext so-
dann, dass wir uns zuerst einmal auch innerhalb des Christentums okume-
nisch verstindigen, «einander mit neuen Augen sehen» lernen® und die
Vielfalt nicht vornehmlich unter den Gesichtspunkten von wahrem und
falschem Glauben betrachten, sondern von Freiheit und gegenseitigem
Respekt. Immerhin gibt und gab es innerhalb des Christentums nebst aller
Orthodoxie immer irgendwo auch die Tradition der Toleranz und Glau-
bensfreiheit. Dazu einige Stimmen:

— Meister Eckhart: «Es ist keineswegs so, dass alle Leute auf einem und
demselben Weg zu Gott gerufen sind.»® «Gott hat das Heil auch nicht
an eine besondere Frommigkeitsform oder Lebensweise gebunden.»®

— Teresa von Avila: «Wie es im Himmel viele Wohnungen gibt®!, so gibt
es auch viele Wege dorthin.»62

— Erasmus von Rotterdam: «Es gibt keinen Gott ausser Gott, nur wendet
man ihm verschiedene Blicke zu.»%3

— Johannes Paul II: «Man kann und muss auf unterschiedliche Weise
beten.»%

Solche Offenheit fiir eine Vielfalt an Glaubensweisen ist nicht Aus-
druck der Indifferenz. Vielmehr, so habe ich es bei Carl Heinz Ratschow
gelernt und selber auch erfahren, «quillt Toleranz aus der Tiefe des
Gottvertrauens»6°.

38 ANNAN, Briicken (wie Anm. 46), 39.

59 MEISTER ECKHART, Die Gottesgeburt im Seelengrund. Vom Adel der mensch-
lichen Seele (Kleine Bibliothek spiritueller Weisheit), Freiburg i.Br. (Herder) 1999, 57.

60 Ebd.

61 Joh 14,2.

62 TERESA VON AVILA, Seelen-Burg (wie Anm. 33), 19.
3 ERASMUS VON ROTTERDAM, zitiert bei LEON E[RNEST] HAKIN, Erasmus von
Rotterdam. Eine Biographie, Ziirich (Benziger) 1989, 281.

64 JoHANNES PaUL I, Die Schwelle der Hoffnung iiberschreiten, hg. von Vittorio
Messori, Hamburg (Hoffmann & Campe) 1994, 45.

65 CArRL HEINZ RAaTscHOW, Die Religionen (HST 16), Giitersloh (Mohn) 1997,
127.

(=

273



Samuel Lutz

Wenn wir also mit uns selber theologisch im Reinen sind, was die
Treue zur Wahrheit anbelangt, wenn wir unter uns interkonfessionell die
Freiheit, die wir fiir uns beanspruchen, einander auch gewihren, dann
riickt auch das interreligidse Gebet in den Bereich der grenziiberschreiten-
den Moglichkeiten und kann «den Anliegen der Verséhnung®’, des Frie-
dens und des Zusammenlebens in Liebe und Gerechtigkeit auch und gera-
de mit religios Andersdenkenden forderlich sein»®3.

Samuel Lutz (geb. 1944 in Amsoldingen CH), Dr. theol. Studium der Evange-
lischen Theologie in Bern und Montpellier. 1972— 1996 Pfarrer in Leissigen.
1991 Promotion in Bern. 19881993 Synodalrat der Berner Kirche im Ne-
benamt. 1996—2007 Synodalratspriisident der Reformierten Kirchen Bern-
Jura-Solothurn.

Adresse: Kummliweg 12, CH-3705 Faulensee, Schweiz. E-Mail: lutz.lechot@
bluewin.ch.

English Summary

This paper, given at a meeting of the Community of St. John the Baptist (Old
Catholic Church of Switzerland) in 2008, deals with prayer as a power that may
transcend boundaries and make peace among people of quite different back-
grounds. The author first addresses individual prayer and its common motivations
such as the experience of one’s own or somebody else’s suffering as well as the
affection for fellow humans; both are or should be as far as possible connected
with concrete actions of charity.

The second part of the paper focuses on the prayer of the Church and prayer
in the ecclesial community. It requires some elements of fixed wording and com-
mon gestures — incidentally more than is usually admitted by the author’s own
denomination (the German speaking Swiss Reformed Church). This kind of pray-
er nurtures the great ecumenical pilgrimage of the Christian churches.

Finally the intercultural and interreligious context of prayer is taken into con-
sideration, together with its chances and limits.

6 Der Synodalrat der Reformierten Kirchen Bern-Jura-Solothurn verschliesst sich
dem Interreligiosen Gebet nicht, im Gegenteil. Er schreibt in den «Grundsiitzen fiir das
Zusammenleben der Religionen in unserem Kirchengebiet und den interreligiésen Dia-
log»: «Obwohl Menschen die Gottheit unterschiedlich nennen und ehren, glauben wir,
dass Gott alle achtet, die ihn ernsthaft anrufen. Darum bejahen wird das gemeinsame
Gebet verschiedener Religionen und achten darauf, dass die Unterschiede nicht ver-
wischt, sondern verstindlich gemacht werden» (Policy 2.7.2001, Seite 4, Punkt 7).

67 ANNAN, Briicken (wie Anm. 46), 219.

68 RUEGGER, Gebet (wie Anm. 1), 31.

274



	Beten als grenzüberwindende und friedensfördernde Kraft

