
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 99 (2009)

Heft: 4

Artikel: Beten als grenzüberwindende und friedensfördernde Kraft

Autor: Lutz, Samuel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405059

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405059
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Beten als grenzüberwindende und friedensfördernde
Kraft

Samuel Lutz

Es liegt nicht auf der Hand, dass Beten eine grenzüberwindende und
friedensfördernde Kraft ist. Gebet kann verbinden und Beten kann trennen"1.
Das gilt für das persönliche Gebet des einzelnen Menschen. Wer in sich
selber und um sich selbst allein sich kümmert und sorgt: incurvatus in se

ipsum2, schliesst sich betend ab, wo doch gerade das Gebet ihn öffnen
könnte, indem er betend an andere denkt, oder statt sich zu verschliessen,
sein Herz mindestens ausschüttet.

Verbindend oder trennend kann auch das Beten der Kirche sein,
verbindend als gemeinsames Gebet, als freie Fürbitte oder als gebundenes
Gebet, indem wir mit anderen und für andere beten, oder beten, was auch
andere beten. Trennen kann das Gebet, wenn Menschen in Gebetszirkeln
sich verschliessen und andere ausschliessen und so die Gemeinden spalten.

Dass das Gebet verbinden und trennen kann, ist schliesslich auch die

Erfahrung in den interkulturellen und interreligiösen Begegnungen. Alle
beten zwar, aber wie bei Jona im Seesturm auf dem Schiff: Jeder betet zu
seinem Gott in seiner Not3.

Es liegt im Gebet also eine gewisse Ambivalenz. Umso mehr will ich
zu Ihrem 40. Jubiläumsjahr der Gemeinschaft des Heiligen Johannes des

Täufers in positiver Weise darlegen und damit sicher Ihre eigene Erfahrung

bestätigen, dass Beten die Gemeinschaft stärkt, und dass im Gebet

friedensfördernde Kräfte vorhanden sind, des inneren Friedens in unseren
Herzen und des Friedens unter den Menschen, weltweit und bei uns.

Vortrag gehalten auf dem 41. Generalkapitel der christkatholischen Gemeinschaft

des Hl. Johannes des Täufers aus Anlass ihres vierzigjährigen Bestehens,
Solothurn, 21. Juni 2008.

1 Heinz Rüegger, Interreligiöses Gebet. Eine Orientierungshilfe für evangelische

Kirchen in der Schweiz. Hg. vom Schweizerischen Evangelischen Kirchenbund
(ISE Text 4/98), Bern (SEK) 1998. 12: Beten verbindet und trennt.

2 Mittelalterliche Bezeichnung des Sünders, ohne dass dieser viel dafür kann.
3 Jona 1.5.

IKZ 99 (2009) Seiten 261-274 261



Samuel Lutz

Ich stütze die nachfolgenden Ausführungen auf biblisches Zeugnis,
eigene Erfahrungen und Erfahrungen von anderen Menschen, wie sie mir
vor allem beim vielen Lesen begegnen, sowie auf theologische Erwägungen

kirchengeschichtlicher, dogmatischer und liturgischer Art. Es wird
dabei drei Abschnitte geben.

1. Das persönliche Gebet des einzelnen Menschen

«Es gibt Zeiten, da beten alle», schreibt Sir Winston Churchill4. Das gilt
nicht nur in der Drangsal äusserster Not von Krieg und Katastrophen,
sondern auch im persönlichen Leben. Sollte es zwar den Anschein
machen, alle anderen Kulturen und Religionen beteten, nur bei uns in unserer
postmodernen westeuropäischen Welt habe das Beten aufgehört5, so ist
das Gegenteil der Fall. In der Osterumfrage 2003 des «Blick»6 konnte man
lesen, dass neunzig Prozent der Schweizer Bevölkerung sagen, sie würden
beten7. Das sind mehr als noch zehn Jahre vorher. Damals erklärten nach
den religionssoziologischen Erhebungen von Roland Campiche achtzehn

Prozent, sie würden niemals beten.8 Man betet häufiger, allerdings, so

betonen die meisten, sie beteten nur mehr für sich allein9.
In der gleichen Umfrage erhob der «Blick», wofür und warum die

Menschen beten: 90% aus Sorge um Familie und Freunde, 88% aus
Dankbarkeit, 78% für die eigene Gesundheit, 78% in persönlichen Schicksalsschlägen10.

Die Religiosität ist nach innen bezogen auf das individuelle
Leben, weniger auf das, was ich öffentlich tue, sondern wie es mir und
meinen nächsten Angehörigen persönlich geht". Dabei, so erklärt Robert

Leuenberger, Theologieprofessor und verstorbener Vater von Bundesrat

4 Winston S. Churchill, Der Zweite Weltkrieg. Neuausgabe. Zürich (Ex Lib-
ris) 1985,524.

5 Robert Leuenberger, Zeit in der Zeit. Über das Gebet, Zürich (TVZ) 1988,
9. Darüber besteht kein Zweifel, dass, öffentlich oder hinter verschlossener Tür, das

Beten auch in der modernen Welt keineswegs aufgehört hat.
6 «Blick» vom 19. April 2003, Seite 7 (Osterumfrage).
7 Roland Campiche, Die zwei Gesichter der Religion. Faszination und Entzauberung,

Zürich (ZVZ) 2004, 184: 90% der Befragten geben 1999 an, sie würden beten.
8 Ebd.: 18% der Befragten erklären 1989, sie würden niemals beten.
9 A.a.O., 203.
1(1 «Blick» (wie Anm. 6).
1 ' Campiche, Gesichter (wie Anm. 7), 143: Religiosität wird, wenn auf die

individuelle Lebensgeschichte bezogen, relevant.

262



Beten als grenzüberwindende und friedensfördernde Kraft

Moritz Leuenberger, motiviere zum Gebet in erster Linie nicht der Glaube,

sondern das Schicksal, mit dem man nicht fertig werden kann12 und
das als Bedrohung empfunden wird. Er verdeutlicht dies am Beispiel der

Verkündzettel, die in Wallfahrtskirchen und auch an der Klagemauer in
Jerusalem deponiert werden. Was diese Gebete enthalten, ist das menschliche

Leben, unverstellt, aufrichtig und deshalb sowohl rührend als auch
erschütternd13. Ob diese Gebete dann auch christlich sind oder nicht, ob
Glaube dahinter steht oder Aberglaube, ob sie Hilferuf sind oder Klage,
verschwindet hinter dem überwältigend Menschlichen, das aus ihnen

spricht, wie überhaupt die individuelle Religiosität sich kaum mehr an die

von den Grosskirchen portierten Normen hält14, sofern die Kirchen solche
Normen überhaupt noch vertreten und nicht ihrerseits sich einem
allgemein-religiösen Christentum geöffnet haben.

Nun liegt es mir fern, gegen die Privatisierung der Religion, wie sie

sich im persönlichen Gebet des einzelnen Menschen manifestiert, ins Feld
zu ziehen. Es ist legitim, wenn Menschen in ihrer Not beten. Wer in den

Psalmen liest: «Rufe mich an in der Not»15, darf es auch tun. Wer vom
Apostel vernimmt: «Alle eure Sorge werfet auf ihn»16, verfällt nicht einem

angeblich postmodernen Individualismus, wenn er betet, was ihn bekümmert.

Es sind nun einmal Gott, die Not und der Tod die Grundfragen des

Lebens17, und es darf das Gebet Sache des Einzelnen sein18, und auf die

Frage: «Quod orandum - was soll man beten?» antwortet kein geringerer
als Martin Luther seelsorgerlich und theologisch wohl wissend, was er
sagt: «Es sind zuerst die jedem anliegenden eigenen Nöte und

Bedrängnisse.»19

12 Leuenberger, Zeit (wie Anm. 5), 39.
13 A.a.O., 37f.
14 Campiche, Gesichter (wie Anm. 7), 46.
15 Ps 50,15.
16 1 Petr 5,7.
17 Campiche, Gesichter (wie Anm. 7), 93: Drei menschliche Grundfragen: Existenz,

einer höheren Macht (Gott), Bedeutung des Todes (Tod) und Einstellung gegenüber

der Zukunft (Not).
18 Waiter Bf.rnet, Gebet. Mit einem Streitgespräch zwischen Ernst Lange und

dem Autor (Themen der Theologie 6), Stuttgart (Kreuz) 1970, 118.
19 Martin Luther, Von den guten Werken (1520), in: Martin Luther, Ausgewählte

Werke. Band 1 : Aufbruch zur Reformation, hg. von Karin Bornkamm/Gerhard
Ebeling, Frankfurt a.M. (Insel) 1982, 90.

263



Samuel Lutz

Freilich: Die derzeitige individualisierte Religiosität scheint wenig
solidarisch zu sein. Die Religion wird als ein Glauben ohne soziale Bindung
wahrgenommen20, wie überhaupt die Frage nach sozialer Gerechtigkeit -
ohne jemand wäre denn direkt betroffen - nicht aktuell zu sein scheint21.

Dennoch wollen wir nicht voreilig urteilen. Nicht nur die eigene Not
ist Thema des individuellen Betens, sondern auch diejenige der Mitmenschen.

Die Betroffenheit von deren Not ist insbesondere dann grösser als

man vordergründig denkt, wenn man eben nicht helfen kann. Da wird das

Gebet zum mächtigen Aufschrei der Ohmacht aus Mitgefühl22. Sobald

jedenfalls und in welcher Weise auch immer der Mitmensch auf dem Plane

ist, überschreitet das Gebet, auch das Beten der einzelnen Person, die

Begrenztheit der Individualität und wird zu einer sozialen und solidarischen

Kraft. Mit Menschen, an die wir betend denken, sind wir verbunden.
«Mitmenschen, für die man vor Gott eintritt, vergisst man nicht», habe ich
bei Hans-Martin Barth lesen können23. Vielleicht darf man den Satz sogar
auch umkehren: Menschen, an die wir immer denken und die wir nie

vergessen, für diese beten wir auch.
Nebst der Betroffenheit gibt es auch die Zuneigung. «Wenn man für

jemanden betet, schickt man ihm etwas von der eigenen Kraft.»24 Kennen
Sie das Tagebuch aus den Jahren 1941-1943 von Etty Hillesum, die als

Jüdin in Holland während der Besetzung alle Schikanen ohne Weheleid
durchgestanden hat und dann doch deportiert und im Vernichtungslager
umgebracht worden ist? Sie betet:

«Gott, nimm mich an deine Hand. Ich gehe brav mit. ohne mich allzu sehr zu
sträuben. Ich werde mich nicht entziehen. Was in diesem Leben auch auf mich
einstürmen mag. werde ich nach besten Kräften verarbeiten. Aber schenke mir
ab und zu einen kurzen Augenblick der Ruhe. Ich werde auch nicht mehr in
aller Einfalt glauben, dass der Friede, falls er über mich kommt, ewig sei, ich
nehme auch die Unruhe und den Kampf auf mich, die wieder danach kommen.
Ich bin gern in Wärme und Sicherheit, aber ich werde mich auch nicht wei-

20 Campiche. Gesichter (wie Anm. 7). 39.
21 A.a.O.. 21.
22 Leuenberger. Zeit (wie Anm. 5), 108: Die Ohnmacht hat ihre eigenen Mittel

der Macht.
23 Hans-Martin Barth. Einander Priester sein. Allgemeines Priestertum in

ökumenischer Perspektive (KiKonf 29), Göttingen (V&R) 1990. 219.
24 Etty Hillesum, Das denkende Herz. Die Tagebücher von Etty Hillesum

1941-1943. hg. von J[anl Gfeurt] Gaarlandt (rororo 5575). Reinbek (Rowohlt) 1996.
155.

264



Beten als grenzüberwindende und friedensfördernde Kraft

gern, in die Kälte zu gehen, wenn nur deine Hand mich führt. Ich gehe überall
mit an deiner Hand und will versuchen, nicht ängstlich zu sein... Ich werde
versuchen, etwas von der Liebe, der echten Menschenliebe, die in mir ist,
auszustrahlen, wo ich auch sein werde.»25

Und sie entschliesst sich: «Auch für diesen deutschen Soldaten werde ich
heute Abend beten.»26

Solange wir füreinander in Zuneigung beten, fluchen wir nicht. Bene-
dicere und maledicere schliessen sich aus. Wo echte Menschenliebe
betend Grenzen überschreitet, geht sie den Weg des Friedens, auch denen

gegenüber, die uns nach dem Leben trachten - nach den Worten des

Evangeliums: «Liebet eure Feinde und bittet für die, welche euch verfolgen»27;
und der Apostel ergänzt und präzisiert: «Segnet und verfluchet nicht.»28

Im Gebet, das Segen wünscht, liegt die friedensstiftende Kraft des Betens,
des Friedens den Mitmenschen gegenüber und des Friedens mit uns selbst.

Denn wenn du betend jemanden segnest, ist Frieden auch in dir.
Schliesslich kommt zur Mitbetroffenheit von der Not unserer Mitmenschen

und zur betenden Liebe auch das Engagement - zum benedicere tritt
das beneficere. Man sieht es jeweils am Erfolg der Glückskette, wie viele
Menschen offensichtlich froh darüber sind, wenn sie sonst schon nichts
tun können, mindestens mit einem finanziellen Beitrag sich zu engagieren
und so ihre Betroffenheit zum Ausdruck zu bringen. Der Zusammenhang
von Beten und Handeln, von Kontemplation und Aktion, ist auch in der

Theologie immer wieder betont worden, sowohl von der Mystik als auch

der Dogmatik.
So sagt Meister Eckhart: «Was wir eingenommen haben in der

Kontemplation, das geben wir aus in der Liebe.»29 Und in einem seiner letzten

Gespräche sagt Karl Barth: «Wo gebetet wird, da wird auch gehandelt.»30

Umgekehrt kommt nicht nur das Handeln aus dem Beten, sondern das

Gebet begleitet das Handeln fürderhin. Darauf hat Wolfgang Musculus
1544 aufmerksam gemacht, indem er sagte: «Es hört nicht auf zu beten,

25 A.a.O.. 71.
26 A.a.O.. 127.
27 Mt5.44.
28 Röm 12.14.
29 Zitat bei Dorothée Solle, Mystik und Widerstand. «Du stilles Geschrei»,

Hamburg (Hoffmann & Campe) 1997. 254.
30 Karl Barth, Gespräche 1963. hg. von Eberhard Busch (Gesamtausgabe 4/3),

Zürich (TVZ) 2005. 241.

265



Samuel Lutz

wer nicht aufhört, Gutes zu tun»31 - anders als später Immanuel Kant

glaubte sagen zu müssen: «Derjenige, welcher schon Fortschritte im Guten

gemacht hat, hört auf zu beten.»32 Das kann nur sagen, wer Beten und
Handeln voneinander trennt, anders als Teresa von Avila dies getan hat,
indem sie Kontemplation und Aktion einander gleichsetzt und erklärt:
«Handeln heisst Beten.»33

2. Das Beten der Kirche

Auch das Gebet der Kirche kann verbinden oder trennen. Sie erinnern sich
vielleicht noch an die «Politischen Nachtgebete» der 1960er Jahre, die
auch bei uns abgehalten worden sind nach dem Vorbild von Köln, zu denen

man sich versammelt hatte im Protest gegen Diktaturen, damals in
Griechenland, in Spanien und in Portugal. Das waren Gottesdienste der
kirchlichen Linken, weshalb es auch nie ein politisches Nachtgebet gab als

Protest gegen die sowjetische Unterdrückung. Grenzüberschreitend
immerhin waren diese politischen Nachtgebete. Wir schauten über die als

eng empfundene Bürgerlichkeit unserer Gesellschaft hinaus. Dem Frieden

jedoch waren sie nicht dienlich, sondern trugen die politische Spannung
zwischen links und rechts in die Kirche herein. Sie spalteten die Gemeinden,

Kirchenleitungen säten Subversionsverdacht. Ausserdem propagierte
die politische Ethik einen Aktivismus, der dem Gebet für lange Zeit
abträglich war, insgesamt in der Kirche aber für lange Zeit tonangebend
wurde, was nicht allen gefallen wollte. Eine damals massgebliche Stimme
des Theologischen Liberalismus erklärte später jedenfalls: «Kirchliche
Appelle sind in der Regel nicht Anrufung Gottes, nicht Ruf nach seiner
Hilfe und Rettung, sondern Aufforderungen, was wir tun sollten.»34

Heute steht die Kirche wieder dazu, dass sie betet. Wie ich dies persön-

11 Wolfgang Musculus, Loci communes sacrae Theologiae, Basel 1544: «Non
cessât orare, qui non cessât beneficere», zitiert bei Rudolf Dellsperger, «Unser
tägliches Brot...». Die Brotbitte bei Erasmus von Rotterdam. Martin Luther. Wolfgang

Musculus und Petras Canisius SJ. in: Emidio Campi u.a. (Hg.), Oratio. Das Gebet
in patristischer und reformatorischer Sicht (FKDG 76), Göttingen (V&R) 1999. 211-
226, hier 218.

32 Zitiert bei Bernet, Gebet (wie Anm. 18), 89.
33 Teresa von Avila, Seelen-Burg oder Die sieben inneren Wohnungen der Seele.

Neuausgabe (Kleine Bibliothek spiritueller Weisheit). Freiburg i.Br. (Herder) 1999, 24.
34 Felix Flückiger. «Sekten»-Jagd. Die neue Intoleranz. Fakten, Hintergründe,

Einwände, o.O. [Zürich] und o.J. [1998]. 156.

266



Beten als grenzüberwindende und friedensfördernde Kraft

lieh erlebt und erfahren habe, will ich Ihnen gerne erzählen, ausnahmsweise

in biographischer Weise, um daran anschliessend etwas zu sagen vom
Gebet im Gottesdienst, vom Einheit stiftenden «Unser Vater» und von der

Bedeutung des gemeinsamen Betens in der Ökumene.

Zuerst also ein wenig biographischen Erzählens. Ich war von
Kindsbeinen an geprägt vom bernischen Pietismus, wie ihn mein Vater und die

damalige Evangelische Gesellschaft vertreten hatten. Da lernten wir als

Kinder beten, und zwar nicht nur in der Art gedankenlosen Hersagens von
frommen Verslein, sondern als persönliches Danken und Bitten an Jesus

gewendet, den wir mit «Lieber Heiland» anzureden gelehrt worden sind.
So waren wir gewohnt, überall und jederzeit und für alles zu beten, in
selbstverständlichem Vertrauen, wie uns gesagt worden ist, dass Jesus unser

Beten auch erhört.
Dieses permanente, zur Gewohnheit gewordene Gebet habe ich mir als

Theologiestudent später abgewöhnt, beziehungsweise: Ich habe es mir
ausdrücklich verboten und habe im Zeichen des Existenzialismus von Jean-

Paul Sartre und Albert Camus - ich hatte in Montpellier studiert - und später
als Mitläufer der neuen Linken unter dem Einfluss von Ludwig Feuerbach,
Karl Marx und Friedrich Nietzsche tatsächlich auch aufgehört zu beten.

Das hat sich dann, kaum dass meine Frau und ich ins Pfarramt gingen,
sofort wieder geändert. Der Pfarrer hatte zu beten, ab der Kanzel, vor dem
offenen Sarg und am Grab, aber auch zur Taufe und zur Trauung. Dabei

gaben mir in den Vorbereitungen der Gottesdienste die Gebete am meisten

zu tun, sprachlich, theologisch, nach Form und Gehalt, und fielen mir
oftmals beschwerlicher als die Predigt. Ich versuchte nämlich, ehrlich zu

beten, im Unterschied zur Kindheit und Jugendzeit nun aber nicht mehr

persönlich für mich und im Stillen, sondern nunmehr öffentlich, zusammen

mit der Gemeinde. Es war als Herausforderung des Pfarramtes die

Kirche, die mich auf ganz neue Weise beten gelehrt hat.

Später als Synodalratspräsident durfte ich die schöne Erfahrung
machen, wie sehr es geschätzt worden ist, wenn ich jeweils Konferenzen, die
ich zu leiten hatte, nebst einer spirituellen Besinnung mit einem Gebet

eröffnet und manchmal auch abgeschlossen habe. An den Pfarrkonferenzen

war dies besonders eindrücklich. Wo früher Pfarrerschaft und

Kirchenleitung fast nur gestritten und einander gegenseitig beschuldigt hatten

und die Debatten kaum jemals über kirchenpolitisches und ideologisches
Gerangel hinauskamen, hielten vermehrt geistliche Themen Einzug. Auch
über das Gebet selber konnte wieder gesprochen werden, und wir glaubten
zu spüren, dass es in allen theologischen Auseinandersetzungen, ja sogar

267



Samuel Lutz

trotz theologischer Polarisierungen und bewusster Abgrenzungen etwas

gibt, das uns verbindet. Es war die Eröffnung mit Gebet jedenfalls nicht
einfach die spirituelle Stille vor dem theologischen Sturm. Ein gutes Gebet

erleichtert die Kommunikation, wenn es in einem Geist gehalten wird,
der alle Anwesenden gelten lässt, der Vorurteile abbaut und hilft, persönliche

Spannungen und theologische Auseinandersetzungen nicht als

Bedrohung wahrzunehmen. Wenn ich heute vom Beten als einer Grenzen
überwindenden und Frieden ausstrahlenden Kraft spreche, hat das damit
zu tun, dass ich das Beten so erfahren habe.

Nun zu den Gebeten im Gottesdienst. Um es gleich, wiewohl verkürzt,
zu sagen: Ich schätze sehr das geordnete Gebet der katholischen Liturgie
und leide unter der Unordentlichkeit des reformierten Gebetes in unseren
Gottesdiensten. Wohl weiss ich zwar von Zwingli, dass er zum Gebet in
Gemeinde und Gottesdienst der Meinung war, eine Einheitsform sei nicht
nötig35. Die Vielfalt kann aber nicht aus Unbeholfenheit entstehen, nur
weil sich niemand dazu veranlasst weiss, unsere Pfarrerschaft beten zu
lehren. Viele sind hilflos bereits in der Form, im «modus orandi deum»36,

denn sie wissen wenig vom Aufbau eines einfachen Gebetes mit Anrede,
Grund, Bitte, Conclusion und Schluss. Die Anrede mit dem plumpen
«Gott» ohne Attribute klingt allemal als wie ein liturgischer Blindgänger
und ist es auch.

Bücher wie Jörg Zinks «Wie wir beten können»37 waren nicht für den

gottesdienstlichen Gebrauch. Hilfe vermochte auch die Arbeit von
Liturgiekommissionen bisher kaum zu verschaffen, noch war die protestantische
Geistlichkeit geneigt, nach Vorschrift zu beten, wie das gebundene Gebet

von vielen empfunden wird. Es ist nach wie vor zu wenig im Bewusstsein,
dass die Agenda die Pfarrerin und den Pfarrer nicht nur einbindet, sondern

entlastet, und dass sie die Gemeinde von der, wenn auch nicht böse gemeinten,

aber doch stets drohenden Willkür pastoraler Frömmigkeit befreit.
Nun will ich von mir selber nicht vergessen, wie lange es gedauert hat,

35 Huldreich Zwingiis Sämtliche Werke. Bd 5 (Corpus Reformatorum 92), Leipzig

(Heinsius) 1934/Zürich (TVZ) 1982, 855.3f.: «Habeant tarnen quaelibet ecclesia

suum morem: non enim omnia omnibus conveniunt» (Jede Gemeinde möge ihren
eigenen Brauch halten; es sagt nicht allen alles zu). Näheres dazu in: Samuel Lutz.
Ergib dich ihm ganz. Huldrych Zwingiis Gebet als Ausdruck seiner Frömmigkeit und

Theologie, Zürich (TVZ) 1993. 240-241 (Das Gebet in Gemeinde und Gottesdienst).
36 Erasmus von Rotterdam, Modus orandi deum. Opera omnia V/1.

Amsterdam/Oxford (North-Holland Publishing Company) 1977. 111-176.
37 Jörg Zink, Wie wir beten können, Stuttgart (Kreuz) 1970.

268



Beten als grenzüberwindende und friedensfördernde Kraft

bis auch ich im Stande war, Gebete im guten Sinn des Wortes mitzubeten,
indem ich sie nachbetete. Aus der Reformationszeit mitsamt von deren
mittelalterlichen Wurzeln weiss ich, dass man nebst den Psalmen auch die
anderen biblischen Texte nicht nur lesen, sondern beten kann, dazu
Bekenntnisse, Lieder, Andachten. Sie haben vielleicht mitbekommen, wie zu
meiner Verabschiedung letztes Jahr bekannt gegeben wurde, dass ich am

Morgen früh zugleich bete und turne, indem ich zwischen den einzelnen

Turnübungen die Zehn Gebote bete, um mich Gottes Willen zu vergewissern,

dann den 23. Psalm zur Stärkung des Gottvertrauens, anschliessend
den Anfang von Psalm 103 als Dankgebet, sodann das Apostolische Credo,
um mich einzufügen in den Glauben der Kirche, und schliesslich das alles
zusammenfassende und in sich schliessende «Unser Vater».

Die katholische Liturgie, um zum gottesdienstlichen Gebet zurückzukehren,

kennt anders als wir die Agende und hält sich daran, und Sie als

Bruderschaft praktizieren das Stundengebet der Laudes und der Vesper.
Ich darf Ihnen andeuten, dass das Beten in geordneter Weise nach Zeit,
Form und Inhalt, wie Sie es praktizieren, in unseren reformierten Kreisen
mehr und mehr Beachtung findet und nicht wenig Eindruck macht. Sonst
wäre nicht, um nochmals Robert Leuenberger zu zitieren, zu Händen einer

protestantischen Leserschaft geschrieben worden: «Wer die Ordnung des

Gebets preisgibt, bleibt ein Knecht der Zeit, statt ein freier Herr über sie.»38

Es ist wohl theologiegeschichtlich und von der Frömmigkeit her
bedingt, dass die Protestanten auch im Gottesdienst eher individuell beten,

was sie dünkt, während die Katholiken eher institutionell beten, was die
Kirche formuliert, die einen frei, die andern gebunden. Wer aber weiss, ob
nicht die Freien gebundener und die Gebundenen freier sind im Beten?
Schön jedenfalls wäre es und erstrebenswert, wenn wir uns hierin
zusammenfinden würden. Wir Protestanten könnten von Ihnen lernen, Gebete

mitzubeten, und zum Gesagten das Amen zu sprechen39, und die Katholiken

dürften bei uns die Offenheit schätzen lernen dafür, dass die Gläubigen

selber sagen, was sie beten wollen. Dadurch gewönne der grenzüberwindende

Charakter des Gebetes an ökumenischer Bedeutung und bekäme

eine praktische Gestalt. Denn gemeinsam ökumenisch beten wir längstens

gemeinsam: «Unser Vater», «Vater unser».

38 Leuenberger. Zeit (wie Anm. 5), 192.
39 IKor 14,16.

269



Samuel Lutz

Meine Studien zum Gebet Huldrych Zwingiis als Ausdruck seiner

Frömmigkeit und Theologie40 haben mir die reformatorische Kritik am
Gebet zu den Heiligen vor Augen geführt aufgrund ihrer neu verstandenen

Christologie, am käuflichen Gebet als mönchischem Plappern und
namentlich am Gebet als einem verdienstlichen Werk, gleichzeitig aber in

eindrücklicher Weise gezeigt, wie grundsätzlich nie in Frage stand, dass

Christen beten und dass, wer als Glied der christlichen Kirche betet, den

andern Bruder und Schwester ist. «Alle, die zum himmlischen Vater beten
<Vater unser>, müssen meine Brüder sein», dessen ist Zwingli sich
bewusst41. Das Herrengebet behält auch in härtester konfessioneller
Auseinandersetzung seinen interkonfessionellen, will sagen gesamtchristlichen
und damit Einheit stiftenden Charakter, und das Gebet bleibt ein allen
Christinnen und Christen gemeinsames Gut und beweist gerade in Zeiten
der Kirchenspaltungen seinen grenzüberwindenden Charakter.

Es lässt sich denn auch sehr einfach beobachten, wie die Auslegungen
des «Unser Vater»-Gebetes allesamt in der Anrede das Wir betonen und
das Herrengebet ausdrücklich und sehr zu Recht als das der Christenheit
seit eh und je gemeinsame Gebet bezeichnen. «Das <Wir> bedeutet die
Gemeinschaft des betenden Menschen mit all denen, die mit ihm sind und
die - wie er - eingeladen sind, zu beten», um mit Karl Barth nur einen der

Ausleger zu nennen42. Und er fährt sogar fort, über das Christentum
hinausweisend: «Die Menschheit ist der Gegenstand dieser Fürbitte, und wir,
wir treten in diese Gemeinschaft mit der ganzen Menschheit ein.»43

Es bleibt zum Abschluss dieses Abschnittes über das Beten der Kirche
noch ein Hinweis auf das Gebet der Kirchen dort, wo sie in ihrer Mehrzahl
zusammenkommen, nämlich an den weltweiten ökumenischen
Vollversammlungen. Es wird von den Teilnehmenden die grenzüberwindende
und friedensfördernde Kraft des gemeinsamen Betens in ganz besonderer
Weise empfunden und entsprechend auch bezeugt.

Von den drei Kennzeichen der Kirche: Verkündigung, Diakonie und
Gemeinschaft (Martyria, Diakonia, Koinonia) fällt an den ökumenischen
Dokumenten infolge der notwendigen theologischen Kompromissbereitschaft

die Martyria in der Regel recht moderat aus. Was als Glaubenszeug-

40 Lutz. Ergib dich (wie Anm. 35).
41 Zwingiis Sämtliche Werke V (wie Anm. 35). 129. 2f.
42 Karl Barth. Das Vaterunser. Nach den Katechismen der Reformation. Zürich

(EVZ) 1965.41.
43 A.a.O., 42.

270



Beten als grenzüberwindende und friedensf'ördernde Kraft

nisse verabschiedet wird, sind schön geschriebene und wohlgesinnte
Dokumente.

Was sich als Diakonia zu Wort meldet in der Gestalt der zahlreichen

Vorträge profilierter Prominenz, trägt meistens den Charakter einer
bewusst herausfordernden und mediengerecht aufbereiteten Prophetic

Koinonia aber geschieht in den Gottesdiensten, wo man miteinander
singt, gemeinsam in der Bibel liest und miteinander darüber spricht, einander

zuhört und namentlich miteinander betet. Alle, die an solchen
Versammlungen teilgenommen haben, bezeugen einhellig: Die spirituelle
Kraft kommt nicht aus der Verkündigung der Dokumente, Unterlagen und

Konferenzakten, auch nicht aus den diakonisch-politischen Statements und
den einzelnen, wenn auch faszinierenden Referaten, sondern sie kommt
aus dem Feiern des Gottesdienstes und dem gemeinsamen
grenzüberschreitenden Beten. Dort finden sich die weltweit weit auseinander lebenden

und wohnenden Personen zusammen. Sie begegnen einander, sie
finden zueinander, es entsteht Gemeinschaft, der Friede wird nicht nur
politisch postuliert, sondern als Frieden Gottes spirituell erfahren in den Herzen

und Sinnen44. Durch die Interkulturalität der weltweiten Kirchenverbindungen

ist eine neue, weltweite ökumenische Spiritualität entstanden45.

Damit haben die Versammlungen des Ökumenischen Rates der Kirchen
Vorbildcharakter für die weltweiten politischen Zusammenkünfte der
UNO erhalten, die über das politische Zusammenleben der Völker längstens

an den Fragen der Versöhnung der Kulturen und Religionen arbeitet46.

In diesen weltweiten politischen Zusammenhang stelle ich nun auch
den dritten, nur noch kurzen Abschnitt über das interreligiöse Gebet.

3. Beten im interkulturellen und interreligiösen Kontext

Das Wesen des Gebetes besteht in der Aufmerksamkeit, sagte Simone
Weil,47 wir könnten auch von Anteilnahme sprechen,48 und diese Anteil
nehmende, betende Aufmerksamkeit gilt dem «Frieden auf Erden unter

44 Phil 4.7.
45 Leuenberger, Zeit (wie Anm. 5), 264.
46 Kofi Annan, Brücken in die Zukunft. Ein Manifest für den Dialog der Kulturen,

Frankfurt a.M. (Fischer) 2001. 219.
47 Zitiert bei Solle, Mystik (wie Anm. 29), 286.
48 Bernet, Gebet (wie Anm. 18), 9f.: Als Element [d.h. als elementare Gebärde

des Menschen | nimmt das Gebet Anteil an der menschlichen Geschichte.

271



Samuel Lutz

den Menschen von Gottes Wohlgefallen»49. Das um den Frieden bemühte
und für den Frieden engagierte Beten ist ein seelsorgerlicher und ein

prophetischer Dienst insofern, als die Kirche, «auch wo sie für Dinge bittet,
die ihrem eigenen Handeln entzogen sind, sie es doch als ihre Pflicht
empfindet, fürbittend zu beten»50.

Wie anders als betend liesse sich denn überhaupt sinnvoll von der Welt
und von uns Menschen reden51? Wir stehen ja als Einzelne und als Kirche
nicht nur in Gottes Namen verkündigend vor der Welt und rufen sie

prophetisch zum Frieden auf, sondern wir stehen seelsorgerlich auch für die
Welt und solidarisch mit der Welt vor Gott 52 und bitten ihn: «Erbarme
dich unser, gib uns deinen Frieden.»53 Dabei werden wir allerdings nicht
beten in der Erwartung, Gott möge als höhere Macht eingreifen in das

politische und wirtschaftliche Ränkespiel unter den Menschen54. Betend
für die Menschheit bitten wir für uns selbst, dass der Friede bei uns innerlich

beginnt, denn «wir werden keinen Frieden mit unseren Nachbarn
schliessen», sagte Kofi Annan, «wenn wir unfähig sind, Frieden mit uns
selbst zu schliessen, und zwar jeder für sich, gründlich, ehrlich»55.

Im interkulturellen und interreligiösen Kontext bedeutet dieser Frieden,

dass wir mit uns selber theologisch ins Reine kommen und uns der

Frage der Wahrheit nicht entziehen, so wahr Gott «im Geist und in der
Wahrheit» angebetet sein will56. Es sind vor allem Fragen der Christologie,

die in der Verhältnisbestimmung unseres Glaubens zu den anderen

Religionen von Belang und zu bedenken sind57. Da bedarf es der Furcht-

49 Lk2,14.
50 Leuenberger, Zeit (wie Anm. 5), 271.
51 A.a.O.. 69: Leuenberger bezeichnet als das grösste theologische Problem, das

es gibt, die Frage, wie man sinnvoll von Gott reden kann. Für nicht minder schwierig
halte ich die Frage, wie man sinnvoll von der Welt reden kann.

52 Jürgen Moltmann, Kirche in der Kraft des Geistes. Ein Beitrag zur messia-
nischen Ekklesiologie (KT 61), München (Kaiser) 1989. 15: Die Kirche steht für Gott
vor der Welt und für die Welt vor Gott.

53 Aus dem «Agnus Dei»: Miserere nobis, dona nobis pacem.
54 Bernet, Gebet (wie Anm. 18). 91, zitiert Rolf Schäfer, wonach auf keine Weise

wahrscheinlich zu machen sei, dass sich aufgrund des Bittgebets auch nur das
Mindeste am Weltlauf ändert.

55 Annan, Brücken (wie Anm. 46), 224.
56 Joh 4,23.
57 Diesen Fragen widmet sich insbesondere Reinhold Bernhardt, Wahrheit in

Offenheit. Der christliche Glaube und die Religionen (SEK Position 8), hg. vom
Schweizerischen Evangelischen Kirchenbund. Bern (SEK) 2007.

272



Beten als grenzüberwindende und friedensfördernde Kraft

losigkeit, in der eigenen Theologie betend einige Grenzen zu überwinden,
um die positive Erfahrung überhaupt machen zu können, dass Offenheit
und Wahrheit sich nicht ausschliessen, und dass, wer Veränderungen
erfährt, in seinem Denken und Glauben, deswegen seiner religiösen Identität
nicht verlustig geht.

Frieden bedeutet im interkulturellen und interreligiösen Kontext
sodann, dass wir uns zuerst einmal auch innerhalb des Christentums ökumenisch

verständigen, «einander mit neuen Augen sehen» lernen58 und die
Vielfalt nicht vornehmlich unter den Gesichtspunkten von wahrem und
falschem Glauben betrachten, sondern von Freiheit und gegenseitigem
Respekt. Immerhin gibt und gab es innerhalb des Christentums nebst aller
Orthodoxie immer irgendwo auch die Tradition der Toleranz und
Glaubensfreiheit. Dazu einige Stimmen:

- Meister Eckhart: «Es ist keineswegs so, dass alle Leute auf einem und
demselben Weg zu Gott gerufen sind.»59 «Gott hat das Heil auch nicht
an eine besondere Frömmigkeitsform oder Lebensweise gebunden.»60

- Teresa von Avila: «Wie es im Himmel viele Wohnungen gibt61, so gibt
es auch viele Wege dorthin.»62

- Erasmus von Rotterdam: «Es gibt keinen Gott ausser Gott, nur wendet

man ihm verschiedene Blicke zu.»63

- Johannes Paul II: «Man kann und muss auf unterschiedliche Weise
beten.»64

Solche Offenheit für eine Vielfalt an Glaubensweisen ist nicht
Ausdruck der Indifferenz. Vielmehr, so habe ich es bei Carl Heinz Ratschow

gelernt und selber auch erfahren, «quillt Toleranz aus der Tiefe des

GottVertrauens»65.

™ Annan, Brücken (wie Anm. 46). 39.
59 Meister Eckhart. Die Gottesgeburt im Seelengrund. Vom Adel der menschlichen

Seele (Kleine Bibliothek spiritueller Weisheit). Freiburg i.Br. (Herder) 1999.57.
» Ebd.
6i Joh 14,2.
h2 Teresa von Avila, Seelen-Burg (wie Anm. 33), 19.
63 Erasmus von Rotterdam, zitiert bei Léon E[rnest] Hakin. Erasmus von

Rotterdam. Eine Biographie, Zürich (Benziger) 1989. 281.
64 Johannes Paul IL, Die Schwelle der Hoffnung überschreiten, hg. von Vittorio

Messori. Hamburg (Hoffmann & Campe) 1994, 45.
65 Carl Heinz Ratschow. Die Religionen (HST 16). Gütersloh (Mohn) 1997,

127.

273



Samuel Lutz

Wenn wir also mit uns selber theologisch im Reinen sind, was die
Treue zur Wahrheit anbelangt, wenn wir unter uns interkonfessionell die
Freiheit, die wir für uns beanspruchen, einander auch gewähren, dann

rückt auch das interreligiöse Gebet in den Bereich der grenzüberschreitenden

Möglichkeiten66 und kann «den Anliegen der Versöhnung67, des Friedens

und des Zusammenlebens in Liebe und Gerechtigkeit auch und gerade

mit religiös Andersdenkenden förderlich sein»68.

Samuel Lutz (geb. 1944 in Amsoldingen CH). Dr. theol. Studium der Evangelischen

Theologie in Bern und Montpellier. 1972-1996 Pfarrer in Leissigen.
1991 Promotion in Bern. 1988-1993 Synodalrat der Berner Kirche im
Nebenamt. 1996-2007 Synodalratspräsident der Reformierten Kirchen Bern-
Jura-Solothurn.

Adresse: Kummliweg 12. CH-3705 Faulensee. Schweiz. E-Mail: lutz.lechot®
bluewin.ch.

English Summary

This paper, given at a meeting of the Community of St. John the Baptist (Old
Catholic Church of Switzerland) in 2008, deals with prayer as a power that may
transcend boundaries and make peace among people of quite different
backgrounds. The author first addresses individual prayer and its common motivations
such as the experience of one's own or somebody else's suffering as well as the

affection for fellow humans; both are or should be as far as possible connected
with concrete actions of charity.

The second part of the paper focuses on the prayer of the Church and prayer
in the ecclesial community. It requires some elements of fixed wording and common

gestures - incidentally more than is usually admitted by the author's own
denomination (the German speaking Swiss Reformed Church). This kind of prayer

nurtures the great ecumenical pilgrimage of the Christian churches.

Finally the intercultural and interreligious context of prayer is taken into
consideration, together with its chances and limits.

66 Der Synodalrat der Reformierten Kirchen Bern-Jura-Solothurn verschliesst sich
dem Interreligiösen Gebet nicht, im Gegenteil. Er schreibt in den «Grundsätzen für das

Zusammenleben der Religionen in unserem Kirchengebiet und den interreligiösen
Dialog»: «Obwohl Menschen die Gottheit unterschiedlich nennen und ehren, glauben wir,
dass Gott alle achtet, die ihn ernsthaft anrufen. Darum bejahen wird das gemeinsame
Gebet verschiedener Religionen und achten darauf, dass die Unterschiede nicht
verwischt, sondern verständlich gemacht werden» (Policy 2.7.2001, Seite 4, Punkt 7).

67 Annan. Brücken (wie Anm. 46). 219.
68 Rüegger, Gebet (wie Anm. 1), 31.

274


	Beten als grenzüberwindende und friedensfördernde Kraft

