
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 99 (2009)

Heft: 4

Artikel: Die alte Kirche ist die wahre : die wahre Kirche ist die alte : Georg
Witzels ökumenische Wegweisung

Autor: Sauer, Paul Ludwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405058

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405058
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die alte Kirche ist die wahre - Die wahre Kirche
ist die alte

Georg Witzeis ökumenische Wegweisung

Paul Ludwig Sauer

1. Georg Witzel inmitten der «Dritten Kraft» des konfessionellen
Zeitalters

2001 jährte sich zum 500. Mal das Geburtsjahr Georg Witzeis. Aus diesem

Anlass würdigte die Theologische Fakultät Fulda sein Leben und Werk in
einer Vortragsreihe, deren Beiträge zwei Jahre später unter dem Titel «Im
Dienst um die Einheit und die Reform der Kirche» als Band 43 der «Fuldaer

Hochschulschriften» veröffentlicht wurden1. Die Publikation, die

Kirchenhistoriker, Dogmatiker und Liturgiewissenschaftler vereint, stellt

zweifellos, vor allem durch ihre Nähe zu den verschiedenen Originalquellen,

eine Quintessenz der bisherigen Witzel-Forschung dar. Ich selbst, seit

meiner Frankfurter Dissertation 1956 mit Georg Witzel beschäftigt, hielt
in dessen Heimatstadt Vacha innerhalb der Festwoche das zentrale Referat

unter dem Titel «Das Vermächtnis Georg Witzeis für das ökumenische

Gespräch der Gegenwart».
Man wird dennoch nicht behaupten können, dass dieses Gedenkjahr

eine breitere Resonanz gefunden hat, weder im kirchlichen noch im
wissenschaftlichen Raum. Dies hängt m.E. mit dem zusammen, von dem aus

die nachfolgenden Ausführungen ihren Ansatz nehmen: Dass der «Dritten
Kraft» des konfessionellen Zeitalters, der Friedrich Heer sein epochales
Werk widmete2, kein Erfolg beschieden war; dass der «humanistische
Reformkatholizismus», wie ihn Ludwig Pralle, der Nestor der Witzel-Forschung,

auf den Begriff gebracht hat3, nicht nur in seinem Anliegen ge-

1 Werner Kathrkin/Karlheinz Diez/Barbara Henze/Cornei.ius Roth.
Im Dienst um die Einheit und die Reform der Kirche. Zum Leben und Werk Georg
Witzeis. Frankfurt a.M. (Knecht) 2003. Dort auch eine Aufarbeitung der neueren
Sekundärliteratur.

Friedrich Heer. Die dritte Kraft. Der europäische Humanismus zwischen den

Fronten des konfessionellen Zeitalters, Frankfurt a.M. (Fischer) 1956.
3 LuDWic; Pralle, Georg Witzel (1501-1573). Seine Stellung in der Geschichte

der liturgischen Wissenschaft und der liturgischen Reformbestrcbungen, Diss, masch.,

Freiburg i.Br. 1940.

240 IK/. 99 (2009) Seiten 240-260



Die alte Kirche ist die wahre - Die wahre Kirche ist die alte

scheitert ist, die Spaltung der (westlichen) Christenheit zu verhindern
bzw. wieder aufzuheben, sondern ebenso mit seinen Reformbestrebungen
innerhalb der römischen Kirche. Die Wege der getrennten Kirchen gingen
seitdem immer weiter auseinander - mit fatalen Folgen für sie und für das

Christentum im Ganzen. Weil aber die Geschichte (fast) immer von den

Siegern geschrieben wird, hatten und haben diese kein Interesse daran,
den Verlierern deren historischen Rang zuzuerkennen oder gar einzuräumen,

dass es einmal reale Alternativen zu der tatsächlichen Entwicklung
gegeben hat. Das Scheitern der «mittleren», vermittelnden Kräfte im
16. Jahrhundert hat nun nicht - und das ist bereits meine erste zentrale
These - seinen Grund, wie ihre triumphalistischen Gegner behaupten, in
deren Unentschlossenheit, Halbheit, ihrem grundsätzlichen Kompromiss-
lertum (gar als Folge ihrer Charakter- oder Glaubensschwäche!), sondern
hat, ausserhalb ihrer, sehr konkrete historische Ursachen: In
politischmilitärischen Machtverschiebungen in Deutschland und Europa, genauer,
in der aufs Ganze gesehen, Niederlage der kaiserlich-universalen «Sache»

gegen den von Frankreich unterstützten Fürstenpartiktilarismus. Indem
Kaiser Karl V. machtpolitisch scheiterte, waren auch seine Bemühungen
um einen «Religionsvergleich» gescheitert, wie ihn seine entsprechend
gesinnten und dazu befähigten Ratgeber betrieben hatten, an der Spitze
sein Staatssekretär, der spanische Erasmianer Nicolaus Granvella (Gran-
velle, 1486-1550). An seine Stelle trat dann unter Karls Bruder, Ferdinand

L, Georg Cassander (1513-1566) aus dem Heimatland des Erasmus.
Diese kaiserliche Seite initiierte zwischen 1530 und 1557 eine Reihe von

Religionsgesprächen. An ihnen allen nahm Georg Witzel teil; neben ihm
die gleichfalls «irenisch» und reformerisch gesinnten Bischöfe von Naumburg,

Julius Pflug (1499-1564), und Wien, Friedrich Grawe (Nausea,

1491/96-1552), sowie der Kölner Domscholastikus Johann Gropper
(1503-1559). Diese schon damals von Integralisten wie Johannes Eck

(1496-1553) denunzierte katholische Mitte- und Mittlergruppe suchte

und fand den Dialog mit dem versöhnungsbereiten Flügel des lutherischen

Lagers, für den neben vielen anderen der Name von Philipp Melanchthon

(1497-1560) stand4, daneben als direkte Gesprächspartner die lutheri-

4 Melanchthon bezeichnete sich stets bis zu seinem Tod als «katholisch» und war
davon überzeugt, dass seine «Confessio Augustana» nichts anderes aussprach. Vgl.
dazu Jörg Haustein (Hg.). Philipp Melanchthon. Ein Wegbereiter für die Ökumene

(BenshH 82). Göttingen (V&R) 1997; ferner Heinz Scheible, Melanchthon. Eine

Biographie. München (Beck) 1997.

241



Paul Ludwig Sauer

sehen Theologen Martin Butzer (Bucerius, 1491-1551), Wolfgang Koep-
fel, genannt Capito (1478-1541), und Johannes Agricola (1494-1566).
Als Ergebnis besagter Religionsgespräche gab es die verschiedenen
Einigungspapiere zur Herstellung einer Zwischenlösung («Interim») bis zur
vollständigen Wiederherstellung der christlichen Einheit, begleitet von
unzähligen Briefen und Denkschriften zwischen allen Beteiligten.

Alle diese Reunionsformeln besassen nicht nur ein solides theologisches

und ekklesiologisches Fundament und das ausdrückliche Votum der

kaiserlichen Majestät, sie konnten sich auch noch auf zwei andere Fakten

stützen (was es uns verbietet, jene Vermittlungsbemühungen als von
vornherein zum Scheitern verurteilt zu bezeichnen, wie es die siegreiche kon-
fessionalistische Geschichtsschreibung tut!): Zum einen gab es in
verschiedenen deutschen Territorien Kirchenordnungen, basierend auf ihren

vorausgegangenen Kirchenreformen, die in der theologischen Doktrin
und in der pastoralen Praxis jenen Einigungsformeln entsprachen. Zu nennen

ist hier die von Herzog Johann für Jülich-Kleve-Berg 1532/33 erlassene

Kirchenordnung, die Erasmus selbst positiv bewertete und die den

Gläubigen ein religiöses Leben ermöglichen sollte, ohne «römisch» oder

«lutherisch» zu sein5. In ähnlicher Weise sollte die Kirchenordnung, die

Kurfürst Joachim IL für die Mark Brandenburg 1540 erliess, den gleichen
Weg eröffnen, den er für sich als den einzig richtigen empfand: Weder

«römisch», noch «wittenbergisch», sondern «katholisch» zu sein. Diese

brandenburgische Kirchenordnung hatte Georg Witzel mit vorbereitet. Als
Melanchthon und der zum Hofprediger bestellte Agricola sie späterhin
begutachteten, hatten sie nur Weniges darin in ihrem Sinn zu verbessern.

Das andere Faktum, weshalb es berechtigt ist, an einer realen Chance

für die «Dritte Kraft» festzuhalten, ist das historische Vorhandensein eines

sowohl versöhnungsbereiten wie reformbereiten Flügels im römischen

Kardinalskollegium, der sich aktiv in die kaiserlichen Vermittlungsbemühungen

einschaltete: An ihrer Spitze der Venetianer Gasparo Contarini
1483-1542), ursprünglich Laie, daneben Giovanni Morone 1509-1580),

3 Vgl. dazu und zum Folgenden Stephan Skalweit. Reich und Reformation.
Berlin (Propyläen) 1967. 296f; Horst Rabe. Deutsche Geschichte 1500-1600. Das

Jahrhundert der Glaubensspaltung. München (Beck). 343f. Von diesem vergleichenden

Blick her muss schon an dieser Stelle der Auffassung Kathreins widersprochen
werden. Witzeis Fuldaer Kirchenordnung sei kein «Modell» gewesen (ich hatte diesen

Begriff in verschiedenen Vorträgen verwendet): vgl. Werner Kathrein. Georg Witzel

(1501-1573) und das Hochstift Fulda, in: ders. u.a.. Dienst (wie Anm. 1). 15^10.

hier 30.

242



Die alte Kirche ist die wahre - Die wahre Kirche ist die alte

Reginald Pole (1550-1558) und Jacopo Sadolet (1477-1547)6, deren
Bestrebungen durch den Farnese-Papst Julius III. (1550-1555) zumindest
toleriert wurden. Dass die Entwicklung in Rom und beim Trienter Konzil
in der Folgezeit so gänzlich anders verlief als in der Richtung dieses

Reformflügels, ist die zweite entscheidende Ursache - neben der Schwächung

des römisch-deutschen Kaisertums - für die Niederlage der «dritten
Kraft» und die Fortdauer und Vertiefung der konfessionellen Spaltung.

Wir haben diese zugegebenermassen holzschnittartige historische
Skizze deshalb an den Anfang gestellt, um Folgendes zu betonen: 1. Dass

Georg Witzeis Leben und Werk eingebettet ist in eine doch relativ breite

geistig-politische wie religiöse Strömung, innerhalb derer seine Bedeutung

weniger in einer eigenständigen Programmatik als vielmehr in deren

praktisch-theologischen, d. h. pastoralen Umsetzung zu sehen ist. Und 2.

um darzutun, dass gerade weil der humanistische Reformkatholizismus
aus den skizzierten äusseren Gründen heraus in seiner Zeit gescheitert ist,

er umso entschiedener auf den Prüfstand für das ökumenische Gespräch
unserer Gegenwart zu stellen ist - was in der eingangs erwähnten Fuldaer
Publikation nicht entschieden genug getan wird7. Beide christlichen
«Grosskirchen», mehr aber noch die vielen «freikirchlichen» Gruppen,
mussten erklären, warum sie von jener «via regia», dem mittleren Weg mit
dem von den Erasmianern wieder entdeckten Leitbild der «eltisten» Kirche,

abgewichen sind.

6 Ihre gemeinsame erasmische Geistigkeit wird von Heer, Kraft (vgl. Anm. 2),
in der «Dritten Kraft» besonders gewürdigt, aber auch die Verleumdungskampagne
durch den kurialen Flügel auf der anderen Seite.

7 Barbara Henze, Der gute Wille genügt nicht - Georg Witzeis Überlegungen
zu den theologischen Voraussetzungen der Kircheneinheit, in: Kathrein u.a., Dienst

(wie Anm. 1), 99, deutet zumindest an, was die Reformideen Witzeis in heutiger Sicht
für Konsequenzen hätten: Dass - in Witzeis Worte gefasst - die «papistische» Kirche
sich ebenso darum bemühen müsse wie die «lutherische», «katholische» Kirche zu

werden; dass also das wahrhaft «Katholische» ein noch ausstehendes Ziel und kein
Besitzstand ist! Genau solche Folgerungen ziehen andere Beiträge nicht. So etwa,
wenn Kathrein, Witzel (wie Anm. 5), 29, angesichts der bekannten vatikanischen
Doktrin, die Zölibatsaufhebung im Rahmen der Witzeischen Kirchenordnung deutlich

herunterspielt und überhaupt das alte Vorurteil weiterträgt, die Reformen seien nur
«Zugeständnisse» gewesen.

243



Paul Ludwig Sauer

2. Reformatio als antiquitas - antiquitas durch reformatio:
Theorie und Praxis des «mittleren Weges» zur Einheit der Kirche

2.1 In Ausführung der in Kap. 1 dargelegten Absichtserklärung soll im
Folgenden Georg Witzel als Protagonist des humanistischen Reformkatholizismus

weniger von seiner theologischen Grundposition in der Mitte der

Religionsparteien her gewürdigt werden, sondern mehr als Schöpfer eines

umfassenden pastoralen «Modells», auf dessen Grundlage eine Erneuerung

der Kirche und damit ihre Wiedervereinigung möglich werden sollte.
Jenes «Modell» war die von Witzel auf Anordnung des regierenden Fürst-

abtes, Philipp Schenk zu Schweinsberg, 1542 verfasste (und wohl auch

überwachte) Fuldaer Kirchenordnung («Ordinatio circa Statum Ecclesiae

suae Ftildensis»)8. Richtschnur dieser Kirchenordnung war, was sein

Inspirator in allen seinen Schriften bis dato schon hervorgekehrt hat und
weiter hervorkehren wird: Dass das doppelte Ziel, die reformatio und die

concordia der Kirche, sich zu orientieren habe, am «Typus ecclesiae

prioris»9, also am Vorbild der «eltisten» Kirche, worunter Witzel sowohl

8 Hier muss ich noch einmal meinen «Modell»-Begriff gegen Kathrein verteidigen,

der ihn deshalb als «unzutreffend» erklärt, «weil die Verhältnisse eine institutionelle

Umsetzung nur in engen Grenzen ermöglichten» (a.a.O., 30). An früherer Stelle
verwiesen wir darauf, dass es ähnlich gerichtete Kirchenordnungen auch in anderen

Territorien gab. Grundsätzlich, d.h. wissenschaftstheoretisch, ist die Verwendung des

«Modell»-Begriffs unabhängig von einem - hier geographischen - Umfang.
Ausschlaggebend als Kriterium ist allein die Schlüssigkeit in sich und die Übereinstimmung

der praktischen Massnahmen mit einer vorgängigen Theorie, deren Wahrheitswert

das Modell zu erweisen sucht.
9 So auch der Titel einer der wichtigsten Programmschriften Witzeis: TYPVS

ECCLE- // SIAE PRIO- // RIS. // Anzeigung/ wie die heilig Kyrche Gottes/ inwendig
siben und mehr hundert jaren // nach unsers Herren Auffahrt/ gestalt // gewesen sey
1540 (Richterverzeichnis Nr. 52).Die Schriften Witzeis werden wie allgemein üblich
zitiert nach der Bibliographie von Gregor Richter, Die Schriften Georg Witzeis
bibliographisch bearbeitet, Fulda (Parzeller) 1913; Neudruck: Niewkoop (Graaf) 1963.

Zusätzlich wird im Folgenden auch zitiert nach dem TOMUS PRI- // mus // ETT-
LICHER BÜCHER GEOR. WIT- // celij des Eltern / welche er aus Christlichem Eifer/
zur not-// wendigen Erbawung und besserung vnseres alten heili- // gen Christentums/
innerhalb xxiiij iaren / deutsch // gedruckt/vnd nu wol Corrigiert/auch sehr ge- // mehret

hat ausgehen lassen: Alle sampt // zu lesen vnd hören nutzbarlich. // Coloniae //
Durch die Erben Johann Quentels/vnd Gerwinum Calenium/ im Jenner oder Hartmond
1559 (Richterverzeichnis Nr. 134). - Dieser Auswahlband Witzelscher Schriften wurde

uns durch die verdienstvolle Arbeit des Georg-Witzel-Archivs in Hagen mit seiner

Reihe «Schriften zur Förderung der Georg-Witzel-Forschung» (SFGW) als Reprint
zugänglich gemacht: Hagen 1978.

244



Die alte Kirche ist die wahre - Die wahre Kirche ist die alte

die Urkirche der Apostel und Apostelschüler meint als auch die Zeit der

Patristik, der «bewereten Eltesten Vaeter». Von daher nennt er sich einen

«Evangelischen Catholicus»10, er möchte also beide Begriffe einer
konfessionalistischen, auf Spaltung bedachten Anwendung entreissen -
wie wir wissen, leider vergeblich". Der «mittlere» Weg war jedenfalls
grundgelegt, der Weg der Mitte und Ver-Mittlung, zwar auch im Sinn der
Aristotelischen Tugendlehre, für Witzel aber ungleich stärker zurückge-
bunden an die klare biblische Weisung. Das arbeitet Barbara Henze deutlich

heraus. Was dort - infolge der vernachlässigten allgemeinhistorischen
Perspektive fehlt - sei hier nachgetragen: Die via media ist auch die via

regia, in der damaligen Situation nicht nur im üblichen Sinn als der
«königliche» Mittelweg, sondern als Signatur für die von den Kaisern Karl V,
Ferdinand I. und Maximilian IL betriebene «mittlere» religiöse
Versöhnungspolitik, als die «interreligio imperialis». Für eben diese verfasste Georg

Witzel 1564 auf Veranlassung Ferdinand I. seine letzte Denkschrift mit
dem bezeichnenden Titel «Via Regia»12. Sie wird nach Ferdinands Tod von
dessen Sohn, Maximilian IL, zur Grundlage seiner eigenen Religionspolitik.

Ferdinand hatte schon zwei Jahre zuvor dem Konzil in Trient ein
kaiserliches Memorandum («über reformationis») vorgelegt, das alle wesentlichen

Ideen Witzeis und der anderen Vermittlungstheologen enthielt und

u.a. die klaren Forderungen nach dem Laienkelch und der Priesterehe be-

10 In der Vorrede seiner Schrift über die Verstorbenen (Tomus primus, S. 177).
1 ' Wir haben an früherer Stelle schon daran erinnert, dass auch für Melanchthon

«evangelisch» und «katholisch» identisch waren. Und auch einer der direkten Gegner
Witzeis. sein Landsmann Balthasar Raid, bekennt sich in seiner zweiten anti-witzel-
schen Streitschrift (mit einer Vorrede Luthers) ausdrücklich zum Credo an die «sanetam

catholicam et Apostolicam ecclesiam»: Dort stehe aber nichts von einer «Rhoemi-
schen kirchen»; wiederabgedruckt in den SFGW 1981, 42-108. Die erste Streitschrift
Raids (wichtig für die Kontroverse um Glaube, Werke und Gnade) dort im Jahrgang
1976, 19-64; dort auch der Wiederabdruck eines meiner ersten Aufsätze: Die
Streitschrift des Balthasar Raid wider Georg Witzel. Entschiedenes Luthertum gegen
humanistischen Reformkatholizismus, S. 4-18.

12 VIA REGIA: // COMPENDIVM DE SEMITIS AN- // TIQVIS, APVD HIE-
REMIAM PRO- // PHETAM, ECCLESIAE REFOR- // MANDAE AVT RESTI-
TVENDAE // POTIVS ET CONCORDIAE // SARCIENDAE, PROQVE SALV- // TE
CHRISTI JESV EVAN- // GELIO RECTE CREDEN- // TIUM POPVLORVM //
NECESSARIO AC SVMMA CVM FI-// DE PRAEMON- // STRATVM. // Avctore

Georgio Wicelio, sacrae Theologiae Doctore Ca- // tholico, & Ferdinandi Romanorum

Imperatoris // Consiliario. // Anno Christi 1564 (Richterverzeichnis III D 3 und

Nr. 139).

245



Paul Ludwig Sauer

inhaltete, vom Konzil aber niemals ernsthaft diskutiert, sondern «begraben»

wurde (Heer).
Die Zukunft gehörte jenen, die Barbara Henze ebenso deutlich

skizziert wie die Witzel'sche. d.h. «katholische» Mitte: den «extrema» zur
Rechten wie zur Linken; die eine ist die «papistische», die andere die

«lutherische» Position13.

Während Henze ihre Trias - die Mitte und die beiden «Abweichler» -
anhand der Witzel'sehen Schrift «Diaphora»14 konstituiert, hatte ich in

meiner bereits erwähnten Frankfurter Dissertation15 zur Erstellung der

gleichen Konstellation einen anderen Ausgangspunkt gewählt: Witzeis
«Gesprechbüchlin» von 153916, weil darin durch die von ihrem Verfasser

angewandte Form des traditionellen sokratisch-platonischen Dialogs nicht
nur von den theologischen Inhalten her, sondern auch durch die aufgezeigte

Wandlung der «Flügelpersonen» die Wahrheit der Mitte als Ergebnis
eines Prozesses dargestellt wird17. Die Vertreter des mittleren Weges sind

doppelt vertreten: Durch einen «Orthodoxus» und durch «Palemon», wobei

dem Ersteren die Rolle des «schiedmanns» zugesprochen wird, die-
weil er ein «unparteiischer Medioximus» ist, während der zweite deshalb

ein «Richter» sein kann, weil er das «Alte», d.h. die Tradition der Alten
Kirche, vertritt. Auch die lutherische Partei zur Linken ist doppelt besetzt:

13 Vgl. Henze. Wille (wie Anm. 7). 96-98, wo sie die drei Positionen anhand

charakteristischer Merkmale darstellt.
14 DIAPHORA REI // ECCLESIASTICAE: // Unterscheidt zwischen den Vnein-

// igen Parteien der Streittigen Re- // ligions Sachen, dieser Bösenn // Zeyt. vnd
sonderlich zur Refor- // mation Cath. Kirchen // beraitet. und geschrieben // an die Römische

Kö- // nigliche Maiestat: // als aus deroselben // Allergnedigsten Befhelch ec.

1556. Ungedruckt. Vier Handschriften in der Wiener Hofbliothek. in der Münchener
Staatsbibliothek und in der Universitätsbibliothek in Upsala (Richterverzeichnis III.
Handschriftliches von Georg Witzel. B 2.2. C. D 1 + 2).

15 Paul Ludwig Sauer, Der Dialog bei Georg Witzel in seiner zeitgeschichtlichen

und entwicklungsgeschichtlichen Bedeutung. Diss, masch.. Frankfurt a.M. 1956;

Sonderdruck 1981 durch das Georg-Witzel-Archiv Hagen.
16 DIALOGORUM // LIBRI TRES. // Drey Gesprechbüch- // lin von der Religion

sache/ wie die in fried vnd // einigkeit gebracht werden mögen/ in jtzigem ferlichen
Zwei- // spalt auf kürtzist vnd artigst gefertigt vor etlichen Jaren // zu Leipzig druckt
durch Gersonem Landauum // Anno M.D.LXII (Richterverzeichnis Nr. 49).

17 Witzel hebt sich in diesen seinen deutschen Dialogen als Einziger ab von der

Masse der zeitgenössischen Schriften, die sich zwar gleichfalls «Dialoge» nennen,
aber nur den Zweck haben, den konfessionellen Gegner satirisch abzubilden und seine

Position als eine lächerliche darzutun (darüber das 4. Kapitel meiner Dissertation «Der

Dialog als geistiges Kampfmittel»).

246



Die alte Kirche ist die wahre - Die wahre Kirche ist die alte

Von «Teuto» (nomen est omen), einem radikalen Bürger, und von «Core»,

der unverkennbar die von Melanchthon eingenommene verständigungsbereite

Seite des evangelischen Lagers darstellt. Die «Rechte» wird
vertreten durch «Ausonius», dem eifernden, aber ebenso einfältigen Vertreter

der römischen, d.h. «papistischen» Kirche. So wie Teuto alles
abschaffen möchte, was von alters her in der Kirche ist, verteidigt Ausonius
ebenso pauschal den status quo, selbst die schlimmsten Missbräuche,
z.B. die Häufung der Messen aus wirtschaftlichen Gründen. Wir können
hier natürlich nicht die einzelnen kontroverstheologischen Themen

durchgehen, die an den drei Gesprächstagen besprochen werden,
sondern halten nur dies fest: Gemäss dem dialogischen Prozess von Rede
und Gegenrede kommt eine Versöhnung, d.h. eine religiöse Einheit
zustande zugleich mit der Einsicht, wie notwendig eine allgemeine «Mutation»

der Kirche sei. Die Vertreter der Witzel'schen Mitte können am
Ende des Gesprächs den anderen, die zunächst «extremitates» waren,
bestätigen, dass sie «von zweien wegen in einem» gekommen sind, ohne
dass eine Partei gewonnen oder verloren habe. «Richter» Palemon gibt
beiden deshalb «recht», weil sie sich nunmehr «dem rechten» ergeben
hätten. Im Unterschied zu einem platonischen Dialog, der nur in einem

Erkenntnisgewinn endet, ist hier der «Consens» einer, der, weil dem Willen

Christi entsprechend, von Gott gesegnet sei. Dieser Segen wird auch

von Orthodoxus ausgesprochen, und alle antworten mit einem dankbaren
«Deo gratias». Theologische Vernunft, basierend auf der Norm der Alten
Kirche, menschliche, auch emotionale Verständigungsbereitschaft und
der göttliche Segen für die, «die da fried stifften», sind zusammengekommen.

2.2 Man könnte das im Vorigen Dargestellte als literarische Fiktion, als

bestenfalls den Wunschtraum eines «Ökumenikers der ersten Stunde»

(Henze) ansehen, bestände nicht das Lebenswerk Georg Witzeis gerade

darin, dem in dem besagten Dialog angestrebten Idealbild in doppelter
Weise zur Wirklichkeit zu verhelfen: Zum einen durch den Reichtum
seiner theologischen Schriften in der ganzen Bandbreite von Exegese,

Dogmatik, Liturgie, Homélie, Katechese, Hagiographie - die meisten in
der für ihn typischen Mischform von Übersetzung und Auslegung. Es

geht ihm darum, den Reichtum der Alten Kirche dem Volk zu erschlies-

sen, als Anliegen per se und nicht nur, wie immer wieder zu lesen, in
«Konkurrenz» zu den entsprechenden Werken Luthers. Zum anderen

247



Paul Ludwig Sauer

durch die vor allem in Fulda möglich gewordene pastorale «Umsetzung»
des Einheits- und Reformideals in der genannten Kirchenordnung von
1542. Beides muss zusammen gesehen werden, um Georg Witzel recht zu

würdigen18.
Trotz der sich damit auftuenden Fülle müssen wir uns auf drei Essentials

beschränken, in denen sich in besonderer Weise die Witzel'sche
«Mitte» zeigt; aber auch deshalb, weil es genau die waren, die die Kräfte
der siegreichen jesuitisch-tridentinischen Gegenreformation vor allem
anderen späterhin eliminierten. Das erste Essential ist die umfassende und

tiefgreifende Liturgiereform, mit dem Ziel, den Gläubigen eine aktive
Mitfeier des Gottesdienstes und des Sakramentenempfangs zu ermöglichen

- fundamentaler noch: ihnen überhaupt erst einmal den Sinn des

liturgisch-sakramentalen Geschehens zu eröffnen (angesichts von so viel
Missbrauch und Aberglauben), nicht zuletzt den Geistlichen selbst. Dem
dienten u.a. seine verschiedenen «Postillen» als Predigthilfen für einen

Perikopenjahrgang; dies im engsten Anschluss an die Exegese der
biblischen Texte statt der beliebten «Predigtmärlein», der moralischen

Schimpfpredigten oder der Polemik gegen den konfessionellen Gegner19.

Dem gleichen Anliegen dienten seine ebenso biblisch wie patristisch
fundierten Belehrungen über die Eucharistie, die heilige Ölung, das Memento

für die Verstorbenen, ganz besonders aber über die Taufe als
Eingangssakrament, der er überhaupt erst einmal wieder ihre eigene Feier und ihren

Verkündigungscharakter zurückzugeben suchte.

Diese Liturgieform war gleichbedeutend mit der prinzipiellen Einführung

der deutschen Volkssprache, mit gewissen Einschränkungen bei der

Feier der Eucharistie, insbesondere beim Kanon, bei dem Witzel für die

18 Die damit vorgenommene pastorale Schwerpunktsetzung bedeutet nicht, dass

sich Witzel nicht auch zu den zentralen theologischen Streitthemen seiner Zeit, so etwa

zu «Glaube und Werke». «Schrift und Tradition» geäussert hat. Vgl. etwa seine Schrift
über die «christlichen guten Werke» (Tomus primus [wie Anm. 9], 21-39) mit ihrer

Unterscheidung zwischen den «vorgehenden» und den «nachfolgenden» Werken

(a.a.O.. 23).
19 Hierzu Paul Ludwig Sauer, Georg Witzel und die deutsche Predigt, in:

«Buchenblätter» (Hcimatgeschichtliche Beilage der Fuldaer Zeitung) 28 (1955). Nr. 6. 9

und 13; ferner Karlheinz Diez, Reform der Kirche - Georg Witzels Vorschläge zur

Erneuerung des Gottesdienstes, der Predigt und der Katechese, in: Kathrein u.a..

Dienst (wie Anm. 1). 41-48. ferner 65-67 («Der biblisch-liturgische Charakter der

Predigt»),

248



Die alte Kirche ist die wahre - Die wahre Kirche ist die alte

Beibehaltung des Lateins plädierte20. Zugleich unterstützte er das

volkssprachliche Element im Gottesdienst durch eigene Kirchenlieder (die freilich,

objektiv betrachtet, in ihrem sprachlichen Niveau nicht mit den
geistlichen Dichtungen und Übersetzungen Luthers mithalten können)21.

Wichtiger noch als der Gebrauch der deutschen Sprache war für Witzel der
energische Kampf gegen die «Winkelmessen» und das damit verbundene

System der Pfründe; er sieht darin einen der schlimmsten «papistischen»
Missbräuche und eine Absurdität in Bezug auf das Wesen der Eucharistie.
Um die gravierend religiöse Unbildung des breiten Volkes und insbesondere

der Jugend zu beheben, schuf Witzel ein reiches katechetisches

Schrifttum, wobei er, auch in diesem Punkt konsequent, die katechetische

Unterweisung in sowohl antiker wie altkirchlicher Weise als ein sich
entfaltendes Gespräch zwischen einem «Lehrer» und einem «Jünger» gestaltet

- also nicht als ein simples Schema von Fragen und Antworten wie in
den Katechismen von Luther und Canisius22.

Der zweite Kernpunkt der Witzel'sehen Kirchenordnung führt uns
zurück zur Feier der Eucharistie: Um den Gläubigen die ganze Fülle ihres
Reichtums teilhaftig zu machen, sollte der Kommunionempfang aller ein
selbstverständlicher Bestandteil der Messe sein, und zwar unter den
Gestalten des Brotes und des Weines - entgegen der römischen Lehre und

Praxis, wonach dies allein dem zelebrierenden Priester erlaubt sei. Es wird
sogleich dargelegt werden, dass dieser sogenannte Laienkelch keine
Marginalie war, sondern ein essenzieller Bestandteil aller erasmianischen Ver-

20 Näheres dazu bei Diez. a.a.O.. 5 5 ff. Für die verbleibenden lateinischen Teile
der Messe gibt Witzel aber dem Gläubigen etwas an die Hand, was man als Vorläufer
des «Schott» bezeichnen könnte, wobei daran erinnert werden darf, dass von Rom her

Übersetzungen der Messtexte in die Volkssprache lange Zeit verboten waren, von
Papst Alexander VII. 1661 sogar durch ein eigenes Breve, bei Strafe der Exkommunikation

«auf ewige Zeiten», vgl. Heer. Kraft (wie Anm. 2). 591.
21 Ein Beispiel aus Witzels ODAE // CHRISTIA- // NAE. Etliche Christliche Ge-

// senge/Gebete und Reymen/// für die Gotsförchtigen Läyen // GEORGE WICELII //
1541. (Richterverzeichnis Nr. 55) bei Diez. a.a.O.. 57.

22 Darüber mein 5. Kapitel «Witzels Katechismen als Dialoge» in: Sauer. Dialog
(wie Anm. 15). 166-209. Es sei an dieser Stelle im Blick auf das Gesamt der pastoralen

Zielsetzungen und Methoden Georg Witzels um der Vollständigkeit halber vermerkt,
dass man es - etwa vom Standpunkt der religiösen Volkskunde her - bedauern kann,
dass er bei seiner «altkirchlichen» Grundtendenz wenig oder gar kein Verständnis für
traditionelle Formen der Volksfrömmigkeit aufbringt, etwa gegenüber der Palmprozession

mit dem «Palmesel». Da hat sich für ihn überall zu viel weltliches Beiwerk oder

gar Aberglaube eingeschlichen.

249



Paul Ludwig Sauer

mittlungsprogramme, von Witzel wie alles andere zurückgebunden an die
Praxis der ersten christlichen Jahrhunderte.

Das dritte Essential war die Ausserkraftsetzung des Zölibatsgebotes,
das seit dem Zweiten Laterankonzil (1139) in der lateinischen Kirche des

Westens in Geltung stand; positiv ausgedrückt - um es mit den Worten

Ludwig Pralles zu sagen -, dass es auf dem Gebiet des geistlichen
Fürstentums Fulda «die Priesterehe nach altchristlichem Vorbild» gab, dass

also die Geistlichen dort «gültig geweiht und gültig verheiratet waren»23.

Prototyp für diese Praxis war der Fuldaer Stadtpfarrer, Dr. theol. Jakob

Oethe.
An dieser Stelle muss noch einmal sowohl im Hinblick auf den Laienkelch

wie auf die Aufhebung des Zölibats Folgendes betont werden: Es

handelt sich dabei nicht, jedenfalls nicht primär, um «Entgegenkommen»,
«Zugeständnisse» oder «Kompromisse» gegenüber der sich ausbreitenden

lutherischen Reformation, sondern, was Witzel und seine Mitstreiter
angeht, um Konsequenzen aus der altkirchlichen Lehre und Praxis, auch

wenn sie zugleich den Weg zur christlichen Wiedervereinigung erleichtern
sollten. Diese Feststellung gilt auch für die erwähnte Denkschrift Kaiser
Ferdinands I. von 1562 an das Konzil zu Trient. Und noch etwas ist zu

konstatieren: Die Reformen der Witzel'schen Kirchenordnung wurden

vom gläubigen Volk dankbar angenommen24, sie konnten späterhin nur
durch obrigkeitliche Gewalt verdrängt werden - eine Folge des neuen,

gegenreformatorischen, jesuitisch-tridentinischen Geistes, dem alles
zuwider war, was einmal innerkatholische Reform war, und über deren

Personen und ihr Werk nunmehr das «damnatus» gesprochen wurde.

Nachdem die Männer der Dritten Kraft «ausgestorben, vertrieben,
verdrängt» waren, gewannen die «härtesten integralen Typen in allen drei

Lagern, bei Katholiken, Calvinisten und Lutheranern, die Oberhand»25:

23 So Ludwig Pralle u.a. im Kommentar zu der von ihm neu herausgegebenen
Beschreibung Georg Witzels «Das Buchenland und seine Hauptstadt Fulda» von 1550

(für die «Cosmographia universalis» des Sebastian Münster). Der Nachdruck 1979 als

Privatdruck. Dass Pralle dieses Faktum (samt seiner Begründung) so deutlich herausstellt,

ist keineswegs eine Selbstverständlichkeit. Immerhin war er Sekretär des

Fuldaer Bischofs und Professor an der Philosophisch-Theologischen Hochschule.
24 «Der Laienkelch erschien geradezu als Verkörperung der Ansprüche des

Kirchenvolkes und als Protest gegen die Klerikalisierung der mittelalterlichen Kirche», so

Ludwig Pralle, Die kirchliche Geschichte des Kreises Fulda, in: Eduard Stieler
(Hg.), Der Landkreis Fulda, Stuttgart (Theiss) 1971, 106.

25 Heer, Kraft (wie Anm. 2), 431.

250



Die alte Kirche ist die wahre - Die wahre Kirche ist die alte

Im evangelischen Lager eiferte Matthias Flacius Illyricus (1520-1575)
gegen Melanchthon und die versöhnungsbereiten Kräfte26. In Rom vollzog

sich unter dem Pontifikat des Caraffa-Papstes Paul IV (1555-1559)
die Tragödie um den genannten Reformflügel des Kardinalskollegiums:
Gasparo Contarini war rechtzeitig gestorben, gegen Reginald Pole wurde
ein Inquisitionsprozess angestrengt und Giovanni Morone fast für zwei
Jahre in der Engelsburg eingekerkert. Und das Konzil von Trient nahm
eine völlig andere Richtung, als es sich einst die Vertreter der «Dritten
Kraft» erhofft hatten27. Und so wie Erasmus selbst und alle Männer in
seinem Gefolge von dem neuen römischen Geist bzw. Ungeist diffamiert
und grösstenteils auch indiziert wurden28, widerfuhr es auch Georg Witzel:

Sein Erzgegner von Anfang an, der papalistische Super-Integralist
Johannes Eck, denunzierte ihn in Rom - und zwar gerade wegen seiner

praktisch-liturgischen Reformen - als einen «Lutheraner im Schafspelz»29;
das Urteil wurde über Jahrhunderte weitergetragen30.

Und die reformerischen Errungenschaften der Fuldaer Kirchenverfassung

von 1542? Unter der Regierung des streng jesuitisch-tridentinischen
Fürstabts Balthasar von Dernbach (1570-1606) wurden sie alle schlechthin

verboten - so der Gebrauch der deutschen Sprache in der Liturgie und
der Kommunionempfang unter beiderlei Gestalt. Der neue Stadtpfarrer

26 Bekanntlich hinterliess der sterbende Melanchthon einen Zettel, worauf zu
lesen war: Wenn er bald das Licht Gottes werden schauen dürfen, er dankbar sei, von der

«Wut» (rabies) der Theologen (gemeint sind seine zwölf theologischen Gegner vom
Typ des Flacius) befreit zu werden; vgl. Haustein, Melanchthon (wie Anm. 4), 43.

27 Näheres dazu bei Heer und bei Hans Küng: Das Christentum. Wesen und

Geschichte, München (Piper) 1994, 554-559.
28 Paul IV. setzte sämtliche Werke des Erasmus auf den Index, und die spanische

Inquisition glaubte sogar Abbildungen von ihm dämonisch entstellen zu müssen. Ein

Beispiel hierfür in der Erasmus-Biographie von Roland H. Bainton: Erasmus.
Reformer zwischen den Fronten, Göttingen (V&R) 1972, 261.

29 Diez, Reform (wie Anm. 19), 72, unter Berufung auf Ludwig Pralle, Die

volksliturgischen Bestrebungen des Georg Witzel (1501-1573), in: Jahrbuch für das

Bistum Mainz 3 (1948)224-242, hier 241 und Anm. 81. Ecks geistiges Domizil,
Ingolstadt, wurde der Vorort der jesuitischen Gegenreformation, wie denn überhaupt
Bayern unter Herzog Wilhelm V. (1548-1626) sich unter der Protektion des Hauses

Habsburg zum geistig-politischen Gegenpol des humanistischen Reformkatholizismus

entwickelte.
30 Der Jesuit Christoph Brower (1559-1617), Verfasser einer Fuldischen

Geschichte in lateinischer Sprache («Fuldensium Antiquitatum», 1612), weiss natürlich,
worin das Bedenkliche und Unzuverlässige bei Georg Witzel nach seiner Meinung
begründet war: in dessen Verheiratung!

251



Paul Ludwig Sauer

Martin Goebel, der mit der Tochter seines genannten Vorgängers verlobt

war, müsste das Verlöbnis aufkündigen und sich dem erneuerten Pflichtzölibat

unterwerfen; so wie alle anderen Geistlichen im Hochstift, wenn
sie nicht ihr Amt verlieren wollten. Dabei trat überall etwas zutage, was
auch Pralle mit Bedauern feststellt: Dass nämlich die Gläubigen infolge
der «Eliminierung des humanistischen Reformkatholizismus und damit
der Ausschaltung einer dritten konfessionellen Möglichkeit» sich dem
Protestantismus zuwandten31. Gleiches lässt sich auch für andere Territorien

nachweisen, z.B. für das Hochstift Osnabrück32.

Forcieren wir das Thema der eucharistischen Praxis noch einmal
besonders. Unbeschadet der grundsätzlichen Position Georg Witzels in den

diesbezüglichen dogmatischen Streitfragen um Realpräsenz, Messopfer
und Transsubstantiation, worauf hier nicht weiter eingegangen werden

kann33, geht es noch um ein anderes, was wiederum mehr in den Bereich
der liturgischen Praxis gehört: Für Witzel hat die Eucharistie eindeutig
den Charakter des Herrenmahles, worin die Gemeinschaft der Christen

31 Ludwig Pralle. Das geistige Zentrum. Die kirchliche Geschichte unseres

Raumes, in: Klaus von Prümmer (Hg.). Kraft aus tausend Jahren. Landkreis Fulda -
Entwicklung eines Wirtschaftsraumes. Mühlheim (Main) 1979. 32—43. Ich selbst habe

dieses Faktum an einem eklatanten Beispiel, dem Begehren der Bürgerschaft von

Hammelburg an den Landesherrn, detailliert nachgewiesen: «Die gehorsamen Fuldaer
Unterthanen» und ihre «Bekehrungsmotive». Aus der Schrift eines Theologen der

Gegenreformation, in: Buchenblätter 1953. Nr. 16; 1954. Nr. 2. Ein Hammelburger Bürger

antwortete einem Theologen. Theodorus Cycneus. einem typischen Vertreter der

jesuitisch-tridentinischen Gegenreformation, der zur Wiedereinführung der Ein-Ge-
stalt der Kommunion eine entsprechende Schrift verfasst hatte, auf seine Frage, warum
jener nach der «Augsburgischen Konfession» verlange: «Sie ist der wahre Leib und

Blut unseres Herrn Jesu Christi.» Das beweist, welchen Wert der Laienkelch im
religiösen Bewusstsein des Volkes besass.

32 Vgl. hierzu: Konfessionelles Nebeneinander im geistlichen Fürstentum
Osnabrück. Protokolle des Generalvikars Albert Lucenius über die Visitation der Kirche
und Klöster im Osnabrücker Land (1624/25). Nach der Urhandschrift aus dem
Lateinischen übersetzt von Wilfried Pabst. Osnabrück (Selbstverlag des Vereins für
Geschichte und Landeskunde von Osnabrück) 1997. Hier wie auch im Fuldaer Gebiet war
die geistliche Obrigkeit dazu übergegangen, dem Verlangen des Volkes nach dem

Laienkelch dadurch entgegenzukommen, dass man diesem «nicht konsekrierten»
Wein reichte (a.a.O.. 15). Einer solchen dokumentierten Praxis ist an historischer
Beweiskraft nichts hinzuzufügen!

33 Hierzu nur der Hinweis, dass Witzel im Bezug auf letzteren Begriff von «Trans-

elementation» spricht: vgl. seine Schrift über die Eucharistie: Tomus primus (wie
Anm. 9), 144.

252



Die alte Kirche ist die wahre - Die wahre Kirche ist die alte

ihre Mitte findet. Dem widersprechen nicht bestimmte Zeremonien wie
die (von Luther bekämpfte) Elevation von Brot und Wein. Er hält auch -
wiederum orientiert an der «alten 1ère Christlicher Kyrchen» - eine würdige

Aufbewahrung der konsekrierten Gestalten für notwendig und

akzeptiert «einen Anbetungskult in nicht überspitzer Form», betont aber

zugleich, dass Christus «das Sacrament zum Essen und nicht zum Aufheben»

eingesetzt habe, als «Speise und nicht als Schaumittel» oder zum
«Umhertragen»34. Demgegenüber trieb das Trienter Konzil als
«partikular-konfessionelles Konzil der Gegenreformation»35 die Entwicklung
eines einseitigen, von der Mahlgemeinschaft mit Christus isolierten Monstranz-

und Tabernakelkults weiter voran, gipfelnd im Fronleichnamsfest
und der Fronleichnamsprozession, die im Prozess der Gegenreformation
immer mehr den Charakter einer konfessionalistischen Demonstration
annahm, die von daher in der Vorgeschichte des 30-jährigen Krieges eine

traurige Rolle spielte. Es ist aufs Ganze gesehen berechtigt, nach der

Unterdrückung aller durch Witzel und die Seinen eingeführten Liturgiereformen

mit Küng von einem grundsätzlichen «Paradigmenwechsel auch in
der Liturgie» innerhalb der römischen Kirche zu sprechen36.

Auf der anderen Seite hat Witzel schon dem Luthertum seiner Zeit
vorgeworfen, dass es seine eigene, von Luther initiierte «Deutsche Messe»

nicht besonders hochschätze37, d.h. er sah kritisch eine Vernachlässigung
des eucharistischen Charakters des evangelischen Gottesdienstes voraus

zugunsten des Wortgottesdienstes mit der Dominanz der Predigt -
allgemeiner noch, eine liturgische und symbolische Verarmung, die späterhin
immer wieder angemahnt wurde (im 20. Jahrhundert z.B. von Paul

Tillich). Erst durch bestimmte Gruppen innerhalb der evangelischen Kirche
geschah eine liturgische Neubesinnung und damit in vielen Gemeinden
nicht nur eine Rückbesinnung auf das Abendmahl als solches, sondern
auch auf dessen feierliche Gestaltung - durch den Rückgriff auf «altkirchliche»

Elemente (wie den Gregorianischen Choral, priesterliche Kleidung,
Gebärdensprache, Feier der Osternacht u.a.m.). Komplementär dazu er-

34 Zitiert von Diez. Reform (wie Anm. 19). 49 und 63 (unter Berufung auf Witzels

«Diaphora», fol. 57, und auf Pralle, Bestrebungen [wie Anm. 29]).
35 KÜNG, Christentum (wie Anm. 27). 557. Bezeichnenderweise war der deutsche

Episkopat in Trient so gut wie nicht vertreten. Das Konzil war nicht nur ein «papalis-
tisches». sondern auch ein einseitig «romanisches» (d.h. italienisch-spanisch-französisch).

36 A.a.O., 416-419.
37 Tomus primus (wie Anm. 9). 167.

253



Paul Ludwig Sauer

folgten in der römischen Kirche die liturgischen Reformen nach dem
2. Vatikanischen Konzil, die Vieles von dem, was Georg Witzel erstrebt

hat, Wirklichkeit werden Hess38.

Dass dennoch das eucharistische Mahl, dessen Wesen als Zeichen der

Einheit Witzel immer wieder hervorgehoben hat, heute immer noch unter
den Christen ein Zeichen ihrer Spaltung ist, steht leider auf einem anderen

Blatt, worauf die bekannten «Hindernisse» zu lesen sind.

3. Das Fortwirken des humanistischen Reformkatholizismus,
gerade auch in dessen ökumenischem Wollen

Was nunmehr anschliessen müsste, wäre eine eingehende Darstellung
darüber, dass die Ideen der «Dritten Kraft» sowohl in ihrem Reformwillen
wie in ihren Reunionsbestrebungen sich trotz der äusseren Niederlage im
16. Jahrhundert später immer wieder Bahn geschaffen haben - in
bestimmten Persönlichkeiten und in bestimmten Projekten. Ein solcher
Nachweis wäre notwendig, um, wie eingangs betont, in historischer
Erinnerungsarbeit und um der ganzen geschichtlichen Wahrheit willen auch

den Verlierern eine Stimme zu geben. Zum anderen wäre auch im Hinblick
auf das ökumenische Gespräch der Gegenwart zu betonen, dass

Einigungsformeln und Einigungsmodelle nicht von Nullpunkten aus erstellt
werden müssen, sondern dass es für sie eine ebenso lange Tradition gibt
wie für die konfessionelle Trennung und die damit verbundenen Einseitigkeiten

in kirchlicher Lehre und Praxis. Dennoch kann eine solche Darlegung

über das Weiterwirken des erasmianischen Geistes aus Platzgründen
hier nicht geleistet werden. Wir müssen uns daher auf einige Verweise

beschränken, und zwar im Anschluss an das entsprechende Kapitel bei

Friedrich Heer («Die Wiedergeburt der Dritten Kraft») im Blick auf die

lange Reihe der Gestalten, die er dort und in einem anderen Standardwerk39

unter dem Begriff «Offener Katholizismus» subsumiert. Aus jener

38 Ich erinnere mich, mit welcher Freude Ludwig Pralle dies konstatierte. Dabei

ist zu sagen, dass diese Reformen in einigen Punkten über Witzel hinausgehen (z.B.
die Volkssprache auch beim Kanon der Messe: die Übersetzung von «pro multis» mit
«für alle», während Witzel «für viele» bevorzugte), in anderen hinter ihm zurückbleiben

(der «Laienkelch» bleibt die Ausnahme, nicht die Regel - mit der vorgeschobenen
«praktischen» Begründung). Und das dritte Essential Witzels. die Aufhebung des

Zwangszölibats, wird von Rom aus immer noch blockiert, auch wenn es darüber in

Deutschland keine «Denkverbote» mehr gibt.
39 Friedrich Heer. Europa - Mutter der Revolutionen. Stuttgart (Kohlhammer)

254



Die alte Kirche ist die wahre - Die wahre Kirche ist die alte

Ahnenreihe einer offenen, reform- wie gesprächsbereiten Katholizität
seien im Folgenden nur die wichtigsten Namen genannt, um einen
Eindruck von der geistigen und religiösen Vielfalt zu vermitteln: François de

Sales (1567-1622), François Fénélon (1651-1715) und Françoise de

Chantal (1572-1641); Johann Michael Sailer (1751-1832), Bettina von
Arnim (1785-1859), Heinrich Ignaz von Wessenberg (1774-1860),
Johann Adam Möhler (1796-1838) und Franz von Baader (1765-1841);
John Henry Newman (1801-1890), H. Félicité R. de Lamennais (1782-
1854) und Charles Péguy 1873-1914); Georg Hermes 1775-1831), Anton

Günther (1783-1863) und Ignaz von Döllinger (1799-1890); dessen

bedeutendster Schüler in England, John Dalberg-Acton (1834-1902); in
Italien Antonio Rosmini (1792-1855)40.

In dieser Reihe wurde eine Name ausgespart: der des Trierer Weihbischofs

Johann Nikolaus von Hontheim (1701-1790), bekannter unter
seinem Pseudonym Febronius, unter dem er 1763 ein Buch veröffentlichte
mit dem Titel «De statu ecclesiae»41. Name und Projekt werden deshalb
hier gesondert betrachtet, weil - im Verfolg der Gesamtintention dieses

Beitrags - sie tiefer eingebettet waren in einem allgemeinen, geschichtlichen

wie kirchengeschichtlichen Zusammenhang, nämlich der Behauptung

der deutschen Reichskirche wider den römischen Zentralismus - dies

seit den Tagen des Mittelalters. Entgegen der landläufigen Meinung in
allen offiziellen Publikationen, worin die weltliche Macht der Kirchen-

1964; Nachdruck: Wien (Böhlau) 2004 Ausgewählte Werke in Einzelbänden 4).
40 Mit vollem Namen Graf Antonio Rosmini-Serbati. Hans Urs von Balthasar

nannte ihn eines der «letzten Universalgenies der Menschheit». Und Döllinger vertrat

sogar die Meinung, es sei seit Thomas von Aquin unter den Theologen kein grösserer
Denker aufgestanden wie er. Rosmini widerfuhr es, dass 32 Jahre nach seinem Tod
40 Sätze aus seinem philosophisch-theologischen Schrifttum auf Betreiben seiner

(neo-thomistischen) jesuitischen Gegner von Rom indiziert wurden. Rosmini hatte

versucht, in seinem Denken eine Brücke zur Philosophie von Kant und Hegel zu schlagen.

Besagte Indizierung wurde 2001 von der Glaubenskongregation unter Kardinal
Ratzinger aufgehoben. Und dieser, nunmehr Papst Benedikt XVI., betrieb dann auch

die Seligsprechung Rosminis, die am 18. November 2007 in Novara erfolgte.
41 Im vollen Titel der Schrift kommt eindeutig die hier immer wieder genannte

doppelte Tendenz des Reformkatholizismus zum Tragen. Er lautet ins Deutsche übersetzt:

«Buch des Febronius über den Zustand der Kirche und die legitime Autorität des

römischen Papstes, geschrieben zu dem Zweck, anders denkende Christen in der
Religion zu vereinen»: vgl. dazu Janes J. Sheehan, Der Ausklang des alten Reiches.

Deutschland seit dem Siebenjährigen Krieg bis zur gescheiterten Revolution (1763-
1815). Berlin (Propyläen) 1994. 172.

255



Paul Ludwig Sauer

fürsten als ein religiöses Defizit beklagt und deren Ende (durch die
Säkularisierung der geistlichen Fürstentümer 1803) als Rückkehr der Bischöfe

zu ihrer «eigentlichen» Aufgabe angesehen wird, hatte dieser grundlegende

Wandel auch einen gravierenden Nachteil für die deutsche Kirche. Die

«neuen» Oberhirten waren in ganz anderer Weise von Rom abhängig, das

immer mehr eine geistliche Omnipotenz anstrebte. Sie konnten deshalb
1870 auch nur durch ihre Abreise vom Vatikanischen Konzil ihre Ablehnung

des Unfehlbarkeitsdogmas ausdrücken. Febronius hatte stattdessen

gerade den umgekehrten Weg empfohlen (nicht zuletzt durch den Verweis
auf altkirchliche Strukturen): Eine Bestärkung der regionalen Eigenkirchen

und den Vorrang eines von allen Bischöfen beschickten allgemeinen
Konzils gegenüber dem Papst, der nur den Ehrenvorsitz über dieses haben

sollte. Da solche Vorschläge dem seit dem Tridentinum allwaltenden
monarchisch-absolutistischen Kirchenmodell stracks zuwiderliefen, wurde
Hontheims Schrift unverzüglich auf den römischen «Index der verbotenen
Bücher» gesetzt. Sie wurde dennoch vielfach übersetzt und verbreitet, sein

Autor dadurch in seinem Pseudonym enttarnt und 1778 zum Widerruf
gezwungen, von dem er sich aber wenige Jahre danach teilweise wieder
distanzierte, sodass seine Ideen des «Konziliarismus» oder «Episkopalis-
mus» im 19. Jahrhundert bis zur Dogmatisierung des päpstlichen Lehr-
und Jurisdiktionsprimats in der Diskussion blieben. Erwähnt werden muss
noch, dass Hontheim - so wie der humanistische Reformkatholizismus im
16. Jahrhundert - für seine Bestrebungen die Unterstützung der weltlichen
Macht suchte, d.h. für eine Stärkung des «Reiches», das ja noch immer
bestand, und gegen die Machtansprüche der römischen Kurie42.

Dies mag an ein noch älteres Projekt in der Fortwirkung des erasmia-
nischen Geistes erinnern, das nur selten in den Geschichtsbüchern erwähnt
wird, vielleicht deshalb, weil es ziemlich unspektakulär vonstatten ging,
obwohl an ihm einer der grössten Geister des Jahrhunderts beteiligt war,
nämlich Gottfried Wilhelm Leibniz (1646-1716). Im Auftrag des herzoglichen

Hofes von Hannover, aber auch aus eigenem Antrieb, d.h. als eine

42 Deshalb war Hontheim auch Mitverfasser der sogenannten «Emser Punkta-
tion» vom 25. August 1785 der Erzbischöfe von Mainz. Trier, Köln und Salzburg,
worin der Kaiser um Unterstützung gegen die römischen Machtansprüche gebeten
wurde. Über den genauen Inhalt der sehr scharf formulierten Erklärung (u.a. gegen das

Hineinregieren der päpstlichen Nuntien) vgl. Horst Möller, Fürstenstaat oder
Bürgernation. Deutschland 1763-1815 (Die Deutschen und ihre Nation 1). Berlin (Siedler)

1989.271.

256



Die alte Kirche ist die wahre - Die wahre Kirche ist die alte

der Konsequenzen seiner universalen Philosophie, betrieb er in den Jahren

1671-1707 intensiv einen Plan zur Wiedervereinigung der lutherischen
mit der katholischen Kirche - durch Gespräche, Reisen, Denkschriften
und Briefwechsel43. An seiner Seite stand Gerhard Wolter, genannt Molanus

(1633-1722), Abt des Klosters Loccum, der oberste lutherische Geistliche

Hannovers; sein katholischer Gesprächspartner war der Bischof von
Tina, später von Wiener Neustadt, der flämische Franziskaner Cristobal de

Rojas y Spinola (1626-1695) und nach dessen Tod sein Nachfolger Franz
Anton Graf Buchheim (gest. 1718). Das Ganze stand unter der ausdrücklichen

Protektion des römisch-deutschen Kaisers Leopold I. (1640/1658-
1705) und wurde auch von Papst Innozenz XL 1676-1689) mit Wohlwollen

begleitet. Inhaltlich waren sich beide Seiten darin einig, dass nur eine
Rückkehr zur Theologie der «frühen Kirche» die Basis für eine konfessionelle

Wiedervereinigung sein könne, wobei die bekannten Witzel'schen
Essentials - deutschsprachige Liturgie, Laienkelch und Priesterehe - eine

nicht unbeträchtliche Rolle spielten, ebenso die Forderung nach einem

neuen, diesmal wirklich «allgemeinen» Konzil. Schon glaubte Kaiser
Leopold 1692 eine Konferenz führender Geistlichen aus beiden Konfessionen

nach Frankfurt einberufen zu können, denn vierzehn Reichsfürsten
erklärten ihm ihre Zustimmung zu dem Reunionsprojekt, und in Hannover

einigten sich 1698 Bischof Buchheim, Molanus und Leibniz auf ein
Papier, das alle Weichen zu einer christlichen Einheit eröffnete.

Dies alles wurde wieder zunichte gemacht durch die «grosse Politik»:
Der französische König Ludwig XIV sah in dem kirchlichen
Wiedervereinigungsprojekt eine Stärkung des Hauses Habsburg und mobilisierte
seine «gallikanischen» Kardinäle zum Widerstand. Und auch sein
«Hofbischof», der berühmte Jacques Bénigne Bossuet (1627-1704), den Leibniz

in verschiedenen Briefen zu gewinnen gehofft hatte, versagte sich und

betrieb stattdessen seinen Plan für einen nationalen theokratischen
Absolutismus44. Der neue Papst in Rom, Clemens XL (1700-1721), ein
Habsburgfeind, hörte auf ihn statt auf Leibniz; er setzte lieber auf «Konversio-

43 Vgl. die Biographie von Eike Christian Hirsch. Der berühmte Herr Leibniz.
München (Beck) 2000. 376-385: ferner Friedrich Heer in der Einführung seiner

Leibniz-Auswahl für die Fischer-Bücherei (Frankfurt a.M. 1958). 47-52 («Leibniz,
als Mittler der dritten Kraft»), hier 50.

44 Mit der bekannten Konsequenz, der Aufhebung des Toleranzedikts von Nantes

- dies gegen den entschiedenen Protest von Papst Innozenz XL (was dazu führte,
dass wegen des Widerstands Frankreichs und jesuitischer Kreise dieser erst 1956

seliggesprochen wurde).

257



Paul Ludwig Sauer

nen» statt auf christliche Wiedervereinigung. Eine «unheilige Allianz» aus

französischem Nationalismus und borniertem Konfessionalismus trug,
wie 150 Jahre zuvor, den Sieg davon; und wie damals nicht zuletzt wegen
der machtpolitischen Schwäche des römisch-deutschen Kaisertums
(Türkengefahr - und Frankreich mit diesen verbündet!45). Die christliche und
wahrhaft katholische «Mitte» war wiederum die Unterlegene. Aber nichts,
was in der menschlichen Geschichte, und damit auch in der Geschichte
des Reiches Gottes, aus Wahrheitsstreben und im Frieden Christi ausgesät
wurde, geht für immer verloren. Das Erbe Witzels und des humanistischen
Reformkatholizismus bleiben als verpflichtendes Erbe!

Um dies nicht einer blossen «Ohnmacht des Sollens» (Hegel)
auszusetzen, sei mein Beitrag mit einem historischen Fundstück beschlossen:
1538 veröffentlichte in Wittenberg ein Landsmann Witzels, der aus Fulda
stammende ehemalige Franziskaner Johannes Kymeus (1498-1552), eine
Schrift mit dem Titel «Des Babsts Hercules wider die Deudschen»46. Darin

versucht der Verfasser, den grossen spätmittelalterlichen Theologen
und Philosophen Nikolaus von Kues (1401-1464)) für das Luthertum zu
reklamieren, gestützt auf bestimmte Passagen aus dessen Werk. Cusanus,
so Kymeus, lehre in Vielem bereits die Wahrheit des Evangeliums47, sei

aber vom Papst mit dem Kardinalshut «geködert» worden, damit dieser
«den gelehrtesten Deutschen wider die Deutschen» habe. So stellt es auch
der Holzschnitt des Titelbildes dar: Der Papst hält Nikolaus von Kues an
den Schnüren des Kardinalshutes fest, damit er nicht zu den Deutschen
übergeht, die als eine Schar frommer Beter dargestellt sind. Deshalb

45 Was Leibniz veranlasste, eine glänzende Satire auf den «aller/christlichsten»
Herrscher zu schreiben: «Mars christianissimus» (Der allerchristlichste Kriegsgott);
statt Beschützer der Christenheit zu sein, fällt er dieser in den Rücken.

46 Ich hatte diese Schrift schon in meiner Dissertation entsprechend gewürdigt
(S. 106f), ausführlicher dann noch einmal in: Paul Ludwig Sauer, Nikolaus von
Cues und Johannes Kymeus Fuldensis, in: Buchenblätter 27 (1954), Nr. 17 und 19 und
28 (1955), Nr. 2. Dabei stützte ich mich auf eine Neuausgabe des Textes von Ottokar
Menzel (Hg.). Des Babsts Hercules wider die Deudschen. Wittenberg 1538. Als Beitrag

zum Nachleben des Nikolaus von Kues im 16. Jahrhundert (CusSt 6). Heidelberg
(Winter) 1941. In meinem «Buchenblätter»-Aufsatz findet sich Näheres über das
Leben des Kymeus sowie über den gesamten Inhalt und die Motivation seiner Cusanus-
Schrift.

47 Eine Konvergenz des Cusaners zum späteren Luther wird von Kurt Flasch
entschieden bestritten, und zwar gerade in der zentralen Frage des göttlichen Willens;
vgl. Kurt Flasch, Nikolaus Cusanus (Beck'sche Reihe 562). München (Beck) 2001,
154.

258



Die alte Kirche ist die wahre - Die wahre Kirche ist die alte

nimmt der Cusaner für Kymeus eine unglückliche Mittelstellung ein. Und

genauso - und das eben ist die Pointe der Schrift - versuche nun auch

Georg Witzel «ein new mittel religion zwischen den Evangelicis und Pa-

pisticis aufzurichten». Und dann fährt Kymeus mit einem sehr bezeichnenden

Satz fort, der zeigt, wie stark doch die erasmianische Mitte in

Wittenberg eingeschätzt wurde:

«Geschihet solchs, so Werdens warlich die / Papisten so wenig lachen als wir.»

Wenden wir diese Furcht ins Positive und sagen: Wird einmal die
Witze'Ische «Mitte» stark, werden die extremen Flügel weniger zu lachen

haben, die ekklesiologischen Hardliner zur Rechten und die christologischen

Aufweichler zur Linken!

Paul Ludwig Sauer (geb. 1930 in Fulda D). Prof. Dr. phil. war in den 40 Jahren

seiner beruflichen Tätigkeit je zur Hälfte Lehrer und Hochschullehrer.
Zuletzt lehrte der Germanist an der Katholischen Fachhochschule Nord-
deutschland (Osnabrück und Vechta) Sprache und Literatur und Allgemeine
Pädagogik. Von seinen zahlreichen Publikationen sind viele im Grenzbereich
zwischen Literaturwissenschaft/Literaturdidaktik. Pädagogik und
Philosophie/Theologie angesiedelt.

Adresse: Ulrichstrasse 5. D-49143 Bissendorf. Deutschland.

English Summary

Witzel's life and writings were embedded in a broad political and religious stream
of a "third force" within Christianity in the period of Renaissance and after. His

significance has to be seen not so much in a programme developed all by himself
but in its pastoral-practical realisation. The humanistic Reform Catholicism, however,

could not but fail, not for religious but for political reasons. The vanishing
power of Emperor Charles V, who had been concerned very much with religious
reunification debates, resulted in the increase of power of German particular
sovereigns, who were not interested in a mediating path in Christianity. The fact that
this way of Catholicism could nevertheless be realised for some time in some parts
of Germany shows that this way had an inner vigour. Therefore, it could also be

important to the ecumenical consultations of today.
Witzel was convinced to find a way to a common understanding by putting

into practice three "essentials": a reform of the holy liturgy (with the use of the

vernacular language), the chalice for laymen, and the abolition of the law of
celibacy, according to the standard of the "Ancient Church". The possibility of his

carefully conceived church orders to be realised came to an end due to the forces
of the Counter-Reformation.

259



Paul Ludwig Saner

But Witzel's ideas did not whoily disappear. In the centuries to follow, important

persons were concerned with advocating the idea of a "third force" between
the two Christian confessions, time and again. One of them was Gottfried Wilhelm
Leibniz. His plans of reunification were supported and protected by Emperor
Leopold I in Vienna. However, King Ludwig XIV of France feared that the House
of Habsburg might gain too much power and induced his cardinals to resist such

projects and installed a national theocratic absolutism. Witzel's heritage and the

humanistic Reform Catholicism may still in duty bind us today.

260


	Die alte Kirche ist die wahre : die wahre Kirche ist die alte : Georg Witzels ökumenische Wegweisung

