Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 99 (2009)

Heft: 4

Artikel: Die alte Kirche ist die wahre : die wahre Kirche ist die alte : Georg
Witzels 6kumenische Wegweisung

Autor: Sauer, Paul Ludwig

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-405058

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-405058
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die alte Kirche ist die wahre — Die wahre Kirche
ist die alte

Georg Witzels 6kumenische Wegweisung

Paul Ludwig Sauer

1. Georg Witzel inmitten der «Dritten Kraft» des konfessionellen
Zeitalters

2001 jdhrte sich zum 500. Mal das Geburtsjahr Georg Witzels. Aus diesem
Anlass wiirdigte die Theologische Fakultit Fulda sein Leben und Werk in
einer Vortragsreihe, deren Beitrige zwei Jahre spiiter unter dem Titel «Im
Dienst um die Einheit und die Reform der Kirche» als Band 43 der «Ful-
daer Hochschulschriften» veroffentlicht wurden!. Die Publikation, die
Kirchenhistoriker, Dogmatiker und Liturgiewissenschaftler vereint, stellt
zweifellos, vor allem durch ihre Nihe zu den verschiedenen Originalquel-
len, eine Quintessenz der bisherigen Witzel-Forschung dar. Ich selbst, seit
meiner Frankfurter Dissertation 1956 mit Georg Witzel beschiiftigt, hielt
in dessen Heimatstadt Vacha innerhalb der Festwoche das zentrale Referat
unter dem Titel «Das Vermichtnis Georg Witzels fiir das dkumenische
Gesprich der Gegenwart».

Man wird dennoch nicht behaupten konnen, dass dieses Gedenkjahr
eine breitere Resonanz gefunden hat, weder im kirchlichen noch im wis-
senschaftlichen Raum. Dies hiingt m.E. mit dem zusammen, von dem aus
die nachfolgenden Ausfiihrungen ihren Ansatz nehmen: Dass der «Dritten
Kraft» des konfessionellen Zeitalters, der Friedrich Heer sein epochales
Werk widmete?, kein Erfolg beschieden war; dass der «humanistische Re-
formkatholizismus», wie ihn Ludwig Pralle, der Nestor der Witzel-For-
schung, auf den Begriff gebracht hat3, nicht nur in seinem Anliegen ge-

' WERNER KATHREIN/KARLHEINZ DiEz/BARBARA HENZE/CORNELIUS ROTH,
Im Dienst um die Einheit und die Reform der Kirche. Zum Leben und Werk Georg
Witzels, Frankfurt a.M. (Knecht) 2003. Dort auch eine Aufarbeitung der neueren Se-
kundirliteratur.

2> FrIEDRICH HEER, Die dritte Kraft. Der europiische Humanismus zwischen den
Fronten des konfessionellen Zeitalters, Frankfurt a.M. (Fischer) 1956.

3 LupwiG PRALLE, Georg Witzel (1501-1573). Seine Stellung in der Geschichte
der liturgischen Wissenschaft und der liturgischen Reformbestrebungen, Diss. masch.,
Freiburg 1.Br. 1940.

240 IKZ 99 (2009) Seiten 240-260



Die alte Kirche ist die wahre — Die wahre Kirche ist die alte

scheitert ist, die Spaltung der (westlichen) Christenheit zu verhindern
bzw. wieder aufzuheben, sondern ebenso mit seinen Reformbestrebungen
innerhalb der romischen Kirche. Die Wege der getrennten Kirchen gingen
seitdem immer weiter auseinander — mit fatalen Folgen fiir sie und fiir das
Christentum 1m Ganzen. Weil aber die Geschichte (fast) immer von den
Siegern geschrieben wird, hatten und haben diese kein Interesse daran,
den Verlierern deren historischen Rang zuzuerkennen oder gar einzuriu-
men, dass es einmal reale Alternativen zu der tatsichlichen Entwicklung
gegeben hat. Das Scheitern der «mittleren», vermittelnden Krifte im
16. Jahrhundert hat nun nicht — und das ist bereits meine erste zentrale
These — seinen Grund, wie ihre triumphalistischen Gegner behaupten, in
deren Unentschlossenheit, Halbheit, ihrem grundsitzlichen Kompromiss-
lertum (gar als Folge ihrer Charakter- oder Glaubensschwiiche!), sondern
hat, ausserhalb ihrer, sehr konkrete historische Ursachen: In politisch-
militdrischen Machtverschiebungen in Deutschland und Europa, genauer,
in der aufs Ganze gesehen, Niederlage der kaiserlich-universalen «Sache»
gegen den von Frankreich unterstiitzten Fiirstenpartikularismus. Indem
Kaiser Karl V. machtpolitisch scheiterte, waren auch seine Bemiihungen
um einen «Religionsvergleich» gescheitert, wie ithn seine entsprechend
gesinnten und dazu befdhigten Ratgeber betrieben hatten, an der Spitze
sein Staatssekretiir, der spanische Erasmianer Nicolaus Granvella (Gran-
velle, 1486-1550). An seine Stelle trat dann unter Karls Bruder, Ferdi-
nand I., Georg Cassander (1513-1566) aus dem Heimatland des Erasmus.
Diese kaiserliche Seite initiierte zwischen 1530 und 1557 eine Reihe von
Religionsgesprichen. An ihnen allen nahm Georg Witzel teil; neben ihm
die gleichfalls «irenisch» und reformerisch gesinnten Bischofe von Naum-
burg, Julius Pflug (1499-1564), und Wien, Friedrich Grawe (Nausea,
1491/96-1552), sowie der Kolner Domscholastikus Johann Gropper
(1503-1559). Diese schon damals von Integralisten wie Johannes Eck
(1496-1553) denunzierte katholische Mitte- und Mittlergruppe suchte
und fand den Dialog mit dem versohnungsbereiten Fliigel des lutherischen
Lagers, fiir den neben vielen anderen der Name von Philipp Melanchthon
(1497-1560) stand*, daneben als direkte Gesprichspartner die lutheri-

4 Melanchthon bezeichnete sich stets bis zu seinem Tod als «katholisch» und war
davon iiberzeugt, dass seine «Confessio Augustana» nichts anderes aussprach. Vgl.
dazu JORG HAUSTEIN (Hg.), Philipp Melanchthon. Ein Wegbereiter fiir die Okumene
(BenshH 82), Gottingen (V&R) 1997; ferner HEINZ SCHEIBLE, Melanchthon. Eine
Biographie, Miinchen (Beck) 1997.

241



Paul Ludwig Sauer

schen Theologen Martin Butzer (Bucerius, 1491-1551), Wolfgang Koep-
fel, genannt Capito (1478-1541), und Johannes Agricola (1494—-1566).
Als Ergebnis besagter Religionsgespriche gab es die verschiedenen Eini-
gungspapiere zur Herstellung einer Zwischenlosung («Interim») bis zur
vollstindigen Wiederherstellung der christlichen Einheit, begleitet von
unzihligen Briefen und Denkschriften zwischen allen Beteiligten.

Alle diese Reunionsformeln besassen nicht nur ein solides theologi-
sches und ekklesiologisches Fundament und das ausdriickliche Votum der
kaiserlichen Majestit, sie konnten sich auch noch auf zwei andere Fakten
stiitzen (was es uns verbietet, jene Vermittlungsbemiihungen als von vorn-
herein zum Scheitern verurteilt zu bezeichnen, wie es die siegreiche kon-
fessionalistische Geschichtsschreibung tut!): Zum einen gab es in ver-
schiedenen deutschen Territorien Kirchenordnungen, basierend auf ihren
vorausgegangenen Kirchenreformen, die in der theologischen Doktrin
und in der pastoralen Praxis jenen Einigungsformeln entsprachen. Zu nen-
nen ist hier die von Herzog Johann fiir Jiilich-Kleve-Berg 1532/33 erlas-
sene Kirchenordnung, die Erasmus selbst positiv bewertete und die den
Glédubigen ein religidses Leben ermdglichen sollte, ohne «romisch» oder
«lutherisch» zu sein’. In dhnlicher Weise sollte die Kirchenordnung, die
Kurfiirst Joachim IL. fiir die Mark Brandenburg 1540 erliess, den gleichen
Weg eroffnen, den er fiir sich als den einzig richtigen empfand: Weder
«romisch», noch «wittenbergisch», sondern «katholisch» zu sein. Diese
brandenburgische Kirchenordnung hatte Georg Witzel mit vorbereitet. Als
Melanchthon und der zum Hofprediger bestellte Agricola sie spiterhin
begutachteten, hatten sie nur Weniges darin in ihrem Sinn zu verbessern.

Das andere Faktum, weshalb es berechtigt ist, an einer realen Chance
fiir die «Dritte Kraft» festzuhalten, ist das historische Vorhandensein eines
sowohl versohnungsbereiten wie reformbereiten Fliigels im romischen
Kardinalskollegium, der sich aktiv in die kaiserlichen Vermittlungsbemii-
hungen einschaltete: An ihrer Spitze der Venetianer Gasparo Contarini
(1483—1542), urspriinglich Laie, daneben Giovanni Morone (1509-1580),

> Vgl. dazu und zum Folgenden STEPHAN SKALWEIT, Reich und Reformation,
Berlin (Propylden) 1967, 296f.; HorsT RABE, Deutsche Geschichte 1500-1600. Das
Jahrhundert der Glaubensspaltung, Miinchen (Beck), 343f. Von diesem vergleichen-
den Blick her muss schon an dieser Stelle der Auffassung Kathreins widersprochen
werden, Witzels Fuldaer Kirchenordnung sei kein «Modell» gewesen (ich hatte diesen
Begriff in verschiedenen Vortriigen verwendet); vgl. WERNER KATHREIN, Georg Wit-
zel (1501-1573) und das Hochstift Fulda, in: ders. u.a., Dienst (wie Anm. 1), 15-40,
hier 30.

242



Die alte Kirche ist die wahre — Die wahre Kirche ist die alte

Reginald Pole (1550-1558) und Jacopo Sadolet (1477-1547)%, deren Be-
strebungen durch den Farnese-Papst Julius III. (1550-1555) zumindest
toleriert wurden. Dass die Entwicklung in Rom und beim Trienter Konzil
in der Folgezeit so gidnzlich anders verlief als in der Richtung dieses Re-
formfliigels, ist die zweite entscheidende Ursache — neben der Schwii-
chung des romisch-deutschen Kaisertums — fiir die Niederlage der «dritten
Kraft» und die Fortdauer und Vertiefung der konfessionellen Spaltung.

Wir haben diese zugegebenermassen holzschnittartige historische
Skizze deshalb an den Anfang gestellt, um Folgendes zu betonen: 1. Dass
Georg Witzels Leben und Werk eingebettet ist in eine doch relativ breite
geistig-politische wie religiose Stromung, innerhalb derer seine Bedeu-
tung weniger in einer eigenstindigen Programmatik als vielmehr in deren
praktisch-theologischen, d.h. pastoralen Umsetzung zu sehen ist. Und 2.
um darzutun, dass gerade weil der humanistische Reformkatholizismus
aus den skizzierten dusseren Griinden heraus in seiner Zeit gescheitert ist,
er umso entschiedener auf den Priifstand fiir das 6kumenische Gespriich
unserer Gegenwart zu stellen ist — was in der eingangs erwédhnten Fuldaer
Publikation nicht entschieden genug getan wird’. Beide christlichen
«Grosskirchen», mehr aber noch die vielen «freikirchlichen» Gruppen,
miissten erkldren, warum sie von jener «via regia», dem mittleren Weg mit
dem von den Erasmianern wieder entdeckten Leitbild der «eltisten» Kir-
che, abgewichen sind.

¢ Thre gemeinsame erasmische Geistigkeit wird von HEER, Kraft (vgl. Anm. 2),
in der «Dritten Kraft» besonders gewiirdigt, aber auch die Verleumdungskampagne
durch den kurialen Fliigel auf der anderen Seite.

7 BarBARA HENZE, Der gute Wille geniigt nicht — Georg Witzels Uberlegungen
zu den theologischen Voraussetzungen der Kircheneinheit, in: KATHREIN u.a., Dienst
(wie Anm. 1), 99, deutet zumindest an, was die Reformideen Witzels in heutiger Sicht
fiir Konsequenzen hiitten: Dass — in Witzels Worte gefasst — die «papistische» Kirche
sich ebenso darum bemiihen miisse wie die «lutherische», «katholische» Kirche zu
werden; dass also das wahrhaft «Katholische» ein noch ausstehendes Ziel und kein
Besitzstand ist! Genau solche Folgerungen ziehen andere Beitridge nicht. So etwa,
wenn KATHREIN, Witzel (wie Anm. 5), 29, angesichts der bekannten vatikanischen
Doktrin, die Zolibatsaufhebung im Rahmen der Witzelschen Kirchenordnung deutlich
herunterspielt und iiberhaupt das alte Vorurteil weitertrigt, die Reformen seien nur
«Zugestindnisse» gewesen.

243



Paul Ludwig Sauer

2. Reformatio als antiquitas — antiquitas durch reformatio:
Theorie und Praxis des «mittleren Weges» zur Einheit der Kirche

2.1 In Ausfiihrung der in Kap. 1 dargelegten Absichtserkldrung soll im
Folgenden Georg Witzel als Protagonist des humanistischen Reformkatho-
lizismus weniger von seiner theologischen Grundposition in der Mitte der
Religionsparteien her gewiirdigt werden, sondern mehr als Schopfer eines
umfassenden pastoralen «Modells», auf dessen Grundlage eine Erncue-
rung der Kirche und damit ihre Wiedervereinigung moglich werden sollte.
Jenes «Modell» war die von Witzel auf Anordnung des regierenden Fiirst-
abtes, Philipp Schenk zu Schweinsberg, 1542 verfasste (und wohl auch
tiberwachte) Fuldaer Kirchenordnung («Ordinatio circa Statum Ecclesiae
suae Fuldensis»)®. Richtschnur dieser Kirchenordnung war, was sein In-
spirator in allen seinen Schriften bis dato schon hervorgekehrt hat und
weiter hervorkehren wird: Dass das doppelte Ziel, die reformatio und die
concordia der Kirche, sich zu orientieren habe, am «Typus ecclesiae
prioris»?, also am Vorbild der «eltisten» Kirche, worunter Witzel sowohl

8 Hier muss ich noch einmal meinen «Modell»-Begriff gegen Kathrein verteidi-
gen, der ihn deshalb als «unzutreffend» erklirt, «weil die Verhiltnisse eine institutio-
nelle Umsetzung nur in engen Grenzen ermoglichten» (a.a.O., 30). An friiherer Stelle
verwiesen wir darauf, dass es dhnlich gerichtete Kirchenordnungen auch in anderen
Territorien gab. Grundsitzlich, d.h. wissenschaftstheoretisch, ist die Verwendung des
«Modell»-Begriffs unabhidngig von einem — hier geographischen — Umfang. Aus-
schlaggebend als Kriterium ist allein die Schliissigkeit in sich und die Ubereinstim-
mung der praktischen Massnahmen mit einer vorgingigen Theorie, deren Wahrheits-
wert das Modell zu erweisen sucht.

2 So auch der Titel einer der wichtigsten Programmschriften Witzels: TYPVS
ECCLE- // SIAE PRIO- // RIS. // Anzeigung/ wie die heilig Kyrche Gottes/ inwendig
siben und mehr hundert jaren // nach unsers Herren Auffahrt/ gestalt // gewesen sey
1540 (Richterverzeichnis Nr. 52).Die Schriften Witzels werden wie allgemein iiblich
zitiert nach der Bibliographie von GREGOR RICHTER, Die Schriften Georg Witzels bi-
bliographisch bearbeitet, Fulda (Parzeller) 1913; Neudruck: Niewkoop (Graaf) 1963.

Zusitzlich wird im Folgenden auch zitiert nach dem TOMUS PRI- // mus // ETT-
LICHER BUCHER GEOR. WIT-// celij des Eltern / welche er aus Christlichem Eifer/
zur not-// wendigen Erbawung und besserung vnseres alten heili- // gen Christentums/
ret hat ausgehen lassen: Alle sampt // zu lesen vnd héren nutzbarlich. // Coloniae //
Durch die Erben Johann Quentels/vnd Gerwinum Calenium/ im Jenner oder Hartmond
1559 (Richterverzeichnis Nr. 134). — Dieser Auswahlband Witzelscher Schriften wur-
de uns durch die verdienstvolle Arbeit des Georg-Witzel-Archivs in Hagen mit seiner
Reihe «Schriften zur Forderung der Georg-Witzel-Forschung» (SFGW) als Reprint
zuginglich gemacht: Hagen 1978.

244



Die alte Kirche ist die wahre — Die wahre Kirche ist die alte

die Urkirche der Apostel und Apostelschiiler meint als auch die Zeit der
Patristik, der «bewereten Eltesten Vaeter». Von daher nennt er sich einen
«Evangelischen Catholicus»!°, er mochte also beide Begriffe einer
konfessionalistischen, auf Spaltung bedachten Anwendung entreissen —
wie wir wissen, leider vergeblich!!. Der «mittlere» Weg war jedenfalls
grundgelegt, der Weg der Mitte und Ver-Mittlung, zwar auch im Sinn der
Aristotelischen Tugendlehre, fiir Witzel aber ungleich stdrker zuriickge-
bunden an die klare biblische Weisung. Das arbeitet Barbara Henze deut-
lich heraus. Was dort — infolge der vernachlissigten allgemeinhistorischen
Perspektive fehlt — sei hier nachgetragen: Die via media ist auch die via
regia, in der damaligen Situation nicht nur im iiblichen Sinn als der «ko-
nigliche» Mittelweg, sondern als Signatur fiir die von den Kaisern Karl V.,
Ferdinand 1. und Maximilian II. betriebene «mittlere» religiése Versoh-
nungspolitik, als die «interreligio imperialis». Fiir eben diese verfasste Ge-
org Witzel 1564 auf Veranlassung Ferdinand I. seine letzte Denkschrift mit
dem bezeichnenden Titel «Via Regia»!2. Sie wird nach Ferdinands Tod von
dessen Sohn, Maximilian II., zur Grundlage seiner eigenen Religionspoli-
tik. Ferdinand hatte schon zwei Jahre zuvor dem Konzil in Trient ein kai-
serliches Memorandum («liber reformationis») vorgelegt, das alle wesent-
lichen Ideen Witzels und der anderen Vermittlungstheologen enthielt und
u.a. die klaren Forderungen nach dem Laienkelch und der Priesterche be-

10 In der Vorrede seiner Schrift iiber die Verstorbenen (Tomus primus, S. 177).

' 'Wir haben an friiherer Stelle schon daran erinnert, dass auch fiir Melanchthon
«evangelisch» und «katholisch» identisch waren. Und auch einer der direkten Gegner
Witzels, sein Landsmann Balthasar Raid, bekennt sich in seiner zweiten anti-witzel-
schen Streitschrift (mit einer Vorrede Luthers) ausdriicklich zum Credo an die «sanc-
tam catholicam et Apostolicam ecclesiam»: Dort stehe aber nichts von einer «Rhoemi-
schen kirchen»; wiederabgedruckt in den SFGW 1981, 42—-108. Die erste Streitschrift
Raids (wichtig fiir die Kontroverse um Glaube, Werke und Gnade) dort im Jahrgang
1976, 19-64; dort auch der Wiederabdruck eines meiner ersten Aufsitze: Die Streit-
schrift des Balthasar Raid wider Georg Witzel. Entschiedenes Luthertum gegen hu-
manistischen Reformkatholizismus, S. 4—18.

12 VIA REGIA: // COMPENDIVM DE SEMITIS AN- // TIQVIS, APVD HIE-
REMIAM PRO- // PHETAM, ECCLESIAE REFOR- // MANDAE AVT RESTI-
TVENDAE // POTIVS ET CONCORDIAE // SARCIENDAE, PROQVE SALV-//TE
CHRISTI JESV EVAN- // GELIO RECTE CREDEN- // TIUM POPVLORVM // NE-
CESSARIO AC SVMMA CVM Fl-// DE PRAEMON- // STRATVM. // Avctore
Georgio Wicelio, sacrae Theologiae Doctore Ca- // tholico, & Ferdinandi Romanorum
Imperatoris // Consiliario. / Anno Christi 1564 (Richterverzeichnis 1II D 3 und
Nr. 139).

245



Paul Ludwig Sauer

inhaltete, vom Konzil aber niemals ernsthaft diskutiert, sondern «begra-
ben» wurde (Heer).

Die Zukunft gehorte jenen, die Barbara Henze ebenso deutlich skiz-
ziert wie die Witzel’sche, d.h. «katholische» Mitte: den «extrema» zur
Rechten wie zur Linken; die eine ist die «papistische», die andere die
«lutherische» Position!3,

Wiihrend Henze ihre Trias — die Mitte und die beiden «Abweichler» —
anhand der Witzel’schen Schrift «Diaphora»!# konstituiert, hatte ich in
meiner bereits erwédhnten Frankfurter Dissertation'® zur Erstellung der
gleichen Konstellation einen anderen Ausgangspunkt gewéhlt: Witzels
«Gesprechbiichlin» von 153916, weil darin durch die von ithrem Verfasser
angewandte Form des traditionellen sokratisch-platonischen Dialogs nicht
nur von den theologischen Inhalten her, sondern auch durch die aufgezeig-
te Wandlung der «Fliigelpersonen» die Wahrheit der Mitte als Ergebnis
eines Prozesses dargestellt wird!”. Die Vertreter des mittleren Weges sind
doppelt vertreten: Durch einen «Orthodoxus» und durch «Palemon», wo-
bei dem Ersteren die Rolle des «schiedmanns» zugesprochen wird, die-
weil er ein «unparteiischer Medioximus» ist, withrend der zweite deshalb
ein «Richter» sein kann, weil er das «Alte», d.h. die Tradition der Alten
Kirche, vertritt. Auch die lutherische Partei zur Linken ist doppelt besetzt:

13 Vgl. HENZE, Wille (wie Anm. 7), 96-98, wo sie die drei Positionen anhand
charakteristischer Merkmale darstellt.

4+ DIAPHORA REI // ECCLESIASTICAE: // Unterscheidt zwischen den Vnein-
// igen Parteien der Streittigen Re- // ligions Sachen, dieser Bosenn // Zeyt, vnd son-
derlich zur Refor- // mation Cath. Kirchen // beraitet, und geschrieben // an die Romi-
sche Ko- // nigliche Maiestat: // als aus deroselben // Allergnedigsten Bethelch ec.
1556. Ungedruckt. Vier Handschriften in der Wiener Hotbliothek, in der Miinchener
Staatsbibliothek und in der Universititsbibliothek in Upsala (Richterverzeichnis 111,
Handschriftliches von Georg Witzel, B 2.2, C,D 1 + 2).

15 PauL LUDWIG SAUER, Der Dialog bei Georg Witzel in seiner zeitgeschichtli-
chen und entwicklungsgeschichtlichen Bedeutung, Diss. masch., Frankfurt a.M. 1956;
Sonderdruck 1981 durch das Georg-Witzel-Archiv Hagen.

16 DIALOGORUM // LIBRI TRES. // Drey Gesprechbiich- // lin von der Religion
sache/ wie die in fried vnd // einigkeit gebracht werden mogen/ in jtzigem ferlichen
Zwei- // spalt auf kiirtzist vnd artigst gefertigt vor etlichen Jaren // zu Leipzig druckt
durch Gersonem Landauum // Anno M.D.LXII (Richterverzeichnis Nr. 49).

17" Witzel hebt sich in diesen seinen deutschen Dialogen als Einziger ab von der
Masse der zeitgenossischen Schriften, die sich zwar gleichfalls «Dialoge» nennen,
aber nur den Zweck haben, den konfessionellen Gegner satirisch abzubilden und seine
Position als eine licherliche darzutun (dariiber das 4. Kapitel meiner Dissertation «Der
Dialog als geistiges Kampfmittel»).

246



Die alte Kirche ist die wahre — Die wahre Kirche ist die alte

Von «Teuto» (nomen est omen), einem radikalen Biirger, und von «Core»,

der unverkennbar die von Melanchthon eingenommene verstindigungs-
bereite Seite des evangelischen Lagers darstellt. Die «Rechte» wird ver-
treten durch «Ausonius», dem eifernden, aber ebenso einfiltigen Vertre-
ter der romischen, d.h. «papistischen» Kirche. So wie Teuto alles ab-
schaffen mochte, was von alters her in der Kirche ist, verteidigt Ausonius
ebenso pauschal den status quo, selbst die schlimmsten Missbriuche,
z.B. die Hdufung der Messen aus wirtschaftlichen Griinden. Wir kénnen
hier natiirlich nicht die einzelnen kontroverstheologischen Themen
durchgehen, die an den drei Gesprichstagen besprochen werden, son-
dern halten nur dies fest: Gemiss dem dialogischen Prozess von Rede
und Gegenrede kommt eine Versthnung, d.h. eine religiose Einheit zu-
stande zugleich mit der Einsicht, wie notwendig eine allgemeine «Muta-
tion» der Kirche sei. Die Vertreter der Witzel’schen Mitte konnen am
Ende des Gesprichs den anderen, die zunichst «extremitates» waren,
bestitigen, dass sie «von zweien wegen in einem» gekommen sind, ohne
dass eine Partei gewonnen oder verloren habe. «Richter» Palemon gibt
beiden deshalb «recht», weil sie sich nunmehr «dem rechten» ergeben
hitten. Im Unterschied zu einem platonischen Dialog, der nur in einem
Erkenntnisgewinn endet, ist hier der «Consens» einer, der, weil dem Wil-
len Christi entsprechend, von Gott gesegnet sei. Dieser Segen wird auch
von Orthodoxus ausgesprochen, und alle antworten mit einem dankbaren
«Deo gratias». Theologische Vernunft, basierend auf der Norm der Alten
Kirche, menschliche, auch emotionale Verstindigungsbereitschaft und
der gottliche Segen fiir die, «die da fried stifften», sind zusammenge-
kommen.

2.2 Man konnte das im Vorigen Dargestellte als literarische Fiktion, als
bestenfalls den Wunschtraum eines «Okumenikers der ersten Stunde»
(Henze) ansehen, bestinde nicht das Lebenswerk Georg Witzels gerade
darin, dem in dem besagten Dialog angestrebten Idealbild in doppelter
Weise zur Wirklichkeit zu verhelfen: Zum einen durch den Reichtum
seiner theologischen Schriften in der ganzen Bandbreite von Exegese,
Dogmatik, Liturgie, Homelie, Katechese, Hagiographie — die meisten in
der fiir ihn typischen Mischform von Ubersetzung und Auslegung. Es
geht ihm darum, den Reichtum der Alten Kirche dem Volk zu erschlies-
sen, als Anliegen per se und nicht nur, wie immer wieder zu lesen, in
«Konkurrenz» zu den entsprechenden Werken Luthers. Zum anderen

247



Paul Ludwig Sauer

durch die vor allem in Fulda moglich gewordene pastorale «Umsetzung»
des Einheits- und Reformideals in der genannten Kirchenordnung von
1542. Beides muss zusammen gesehen werden, um Georg Witzel recht zu
wiirdigen's.

Trotz der sich damit auftuenden Fiille miissen wir uns auf drei Essen-
tials beschrinken, in denen sich in besonderer Weise die Witzel’sche
«Mitte» zeigt; aber auch deshalb, weil es genau die waren, die die Krifte
der siegreichen jesuitisch-tridentinischen Gegenreformation vor allem an-
deren spiterhin eliminierten. Das erste Essential ist die umfassende und
tiefgreifende Liturgiereform, mit dem Ziel, den Gldubigen eine aktive
Mitfeier des Gottesdienstes und des Sakramentenempfangs zu ermogli-
chen — fundamentaler noch: ihnen iiberhaupt erst einmal den Sinn des
liturgisch-sakramentalen Geschehens zu erdffnen (angesichts von so viel
Missbrauch und Aberglauben), nicht zuletzt den Geistlichen selbst. Dem
dienten u.a. seine verschiedenen «Postillen» als Predigthilfen fiir einen
Perikopenjahrgang; dies im engsten Anschluss an die Exegese der bibli-
schen Texte statt der beliebten «Predigtmirlein», der moralischen
Schimpfpredigten oder der Polemik gegen den konfessionellen Gegner!®.
Dem gleichen Anliegen dienten seine ebenso biblisch wie patristisch fun-
dierten Belehrungen iiber die Eucharistie, die heilige Olung, das Memen-
to fiir die Verstorbenen, ganz besonders aber iiber die Taufe als Eingangs-
sakrament, der er iiberhaupt erst einmal wieder ihre eigene Feier und ihren
Verkiindigungscharakter zuriickzugeben suchte.

Diese Liturgieform war gleichbedeutend mit der prinzipiellen Einfiih-
rung der deutschen Volkssprache, mit gewissen Einschrinkungen bei der
Feier der Eucharistie, insbesondere beim Kanon, bei dem Witzel fiir die

18 Die damit vorgenommene pastorale Schwerpunktsetzung bedeutet nicht, dass
sich Witzel nicht auch zu den zentralen theologischen Streitthemen seiner Zeit, so etwa
zu «Glaube und Werke», «Schrift und Tradition» geiussert hat. Vgl. etwa seine Schrift
iiber die «christlichen guten Werke» (Tomus primus [wie Anm. 9], 21-39) mit ihrer
Unterscheidung zwischen den «vorgehenden» und den «nachfolgenden» Werken
(a.a.0., 23).

19" Hierzu PAuL LUDWIG SAUER, Georg Witzel und die deutsche Predigt, in: «Bu-
chenbliitter» (Heimatgeschichtliche Beilage der Fuldaer Zeitung) 28 (1955), Nr. 6, 9
und 13; ferner KARLHEINZ Diez, Reform der Kirche — Georg Witzels Vorschlidge zur
Erneuerung des Gottesdienstes, der Predigt und der Katechese, in: KATHREIN u.a.,
Dienst (wie Anm. 1), 41-48, ferner 65-67 («Der biblisch-liturgische Charakter der
Predigt»).

248



Die alte Kirche ist die wahre — Die wahre Kirche ist die alte

Beibehaltung des Lateins pliddierte20. Zugleich unterstiitzte er das volks-
sprachliche Element im Gottesdienst durch eigene Kirchenlieder (die frei-
lich, objektiv betrachtet, in ihrem sprachlichen Niveau nicht mit den geist-
lichen Dichtungen und Ubersetzungen Luthers mithalten konnen)?!.
Wichtiger noch als der Gebrauch der deutschen Sprache war fiir Witzel der
energische Kampf gegen die «Winkelmessen» und das damit verbundene
System der Pfriinde; er sieht darin einen der schlimmsten «papistischen»
Missbriauche und eine Absurditit in Bezug auf das Wesen der Eucharistie.
Um die gravierend religiése Unbildung des breiten Volkes und insbeson-
dere der Jugend zu beheben, schuf Witzel ein reiches katechetisches
Schrifttum, wobei er, auch in diesem Punkt konsequent, die katechetische
Unterweisung in sowohl antiker wie altkirchlicher Weise als ein sich ent-
faltendes Gespriich zwischen einem «Lehrer» und einem «Jiinger» gestal-
tet — also nicht als ein simples Schema von Fragen und Antworten wie in
den Katechismen von Luther und Canisius?2.

Der zweite Kernpunkt der Witzel’schen Kirchenordnung fiihrt uns zu-
riick zur Feier der Eucharistie: Um den Glidubigen die ganze Fiille ihres
Reichtums teilhaftig zu machen, sollte der Kommunionempfang aller ein
selbstverstindlicher Bestandteil der Messe sein, und zwar unter den Ge-
stalten des Brotes und des Weines — entgegen der romischen Lehre und
Praxis, wonach dies allein dem zelebrierenden Priester erlaubt sei. Es wird
sogleich dargelegt werden, dass dieser sogenannte Laienkelch keine Mar-
ginalie war, sondern ein essenzieller Bestandteil aller erasmianischen Ver-

20 Nijheres dazu bei DiEz, a.a.0., 55(f. Fiir die verbleibenden lateinischen Teile
der Messe gibt Witzel aber dem Gliubigen etwas an die Hand, was man als Vorlidufer
des «Schott» bezeichnen konnte, wobei daran erinnert werden darf, dass von Rom her
Ubersetzungen der Messtexte in die Volkssprache lange Zeit verboten waren, von
Papst Alexander VII. 1661 sogar durch ein eigenes Breve, bei Strafe der Exkommuni-
kation «auf ewige Zeiten», vgl. HEER, Kraft (wie Anm. 2), 591.

2l Ein Beispiel aus Witzels ODAE // CHRISTIA- // NAE. Etliche Christliche Ge-
/1 senge/Gebete und Reymen/ // fiir die Gotsforchtigen Liyen // GEORGII WICELIL //
1541. (Richterverzeichnis Nr. 535) bei Diez, a.a.0., 57.

22 Dariiber mein 5. Kapitel «Witzels Katechismen als Dialoge» in: SAUER, Dialog
(wie Anm. 15), 166-209. Es sei an dieser Stelle im Blick auf das Gesamt der pastoralen
Zielsetzungen und Methoden Georg Witzels um der Vollstindigkeit halber vermerkt,
dass man es — etwa vom Standpunkt der religitsen Volkskunde her — bedauern kann,
dass er bei seiner «altkirchlichen» Grundtendenz wenig oder gar kein Verstindnis fiir
traditionelle Formen der Volksfrommigkeit aufbringt, etwa gegeniiber der Palmprozes-
sion mit dem «Palmesel». Da hat sich fiir ihn iiberall zu viel weltliches Beiwerk oder
gar Aberglaube eingeschlichen.

249



Paul Ludwig Sauer

mittlungsprogramme, von Witzel wie alles andere zuriickgebunden an die
Praxis der ersten christlichen Jahrhunderte.

Das dritte Essential war die Ausserkraftsetzung des Zolibatsgebotes,
das seit dem Zweiten Laterankonzil (1139) in der lateinischen Kirche des
Westens in Geltung stand; positiv ausgedriickt — um es mit den Worten
Ludwig Pralles zu sagen —, dass es auf dem Gebiet des geistlichen Fiirs-
tentums Fulda «die Priesterehe nach altchristlichem Vorbild» gab, dass
also die Geistlichen dort «giiltig geweiht und giiltig verheiratet waren»23.
Prototyp fiir diese Praxis war der Fuldaer Stadtpfarrer, Dr. theol. Jakob
Oethe.

An dieser Stelle muss noch einmal sowohl im Hinblick auf den Laien-
kelch wie auf die Authebung des Zdélibats Folgendes betont werden: Es
handelt sich dabei nicht, jedenfalls nicht primir, um «Entgegenkommen»,
«Zugestindnisse» oder «Kompromisse» gegentiber der sich ausbreiten-
den lutherischen Reformation, sondern, was Witzel und seine Mitstreiter
angeht, um Konsequenzen aus der altkirchlichen Lehre und Praxis, auch
wenn sie zugleich den Weg zur christlichen Wiedervereinigung erleichtern
sollten. Diese Feststellung gilt auch fiir die erwidhnte Denkschrift Kaiser
Ferdinands 1. von 1562 an das Konzil zu Trient. Und noch etwas ist zu
konstatieren: Die Reformen der Witzel’schen Kirchenordnung wurden
vom gldaubigen Volk dankbar angenommen?4, sie konnten spiterhin nur
durch obrigkeitliche Gewalt verdringt werden — eine Folge des neuen,
gegenreformatorischen, jesuitisch-tridentinischen Geistes, dem alles zu-
wider war, was einmal innerkatholische Reform war, und iliber deren
Personen und ihr Werk nunmehr das «damnatus» gesprochen wurde.
Nachdem die Minner der Dritten Kraft «ausgestorben, vertrieben, ver-
drangt» waren, gewannen die «hirtesten integralen Typen in allen drei
Lagern, bei Katholiken, Calvinisten und Lutheranern, die Oberhand»?:

23 So LubwiG PRALLE u.a. im Kommentar zu der von ihm neu herausgegebenen
Beschreibung Georg Witzels «Das Buchenland und seine Hauptstadt Fulda» von 1550
(fiir die «Cosmographia universalis» des Sebastian Miinster). Der Nachdruck 1979 als
Privatdruck. Dass Pralle dieses Faktum (samt seiner Begriindung) so deutlich heraus-
stellt, ist keineswegs eine Selbstverstindlichkeit. Immerhin war er Sekretiir des Ful-
daer Bischofs und Professor an der Philosophisch-Theologischen Hochschule.

% «Der Laienkelch erschien geradezu als Verkorperung der Anspriiche des Kir-
chenvolkes und als Protest gegen die Klerikalisierung der mittelalterlichen Kirche», so
Ludwig Pralle, Die kirchliche Geschichte des Kreises Fulda, in: EDUARD STIELER
(Hg.), Der Landkreis Fulda, Stuttgart (Theiss) 1971, 106.

25 HEER, Kraft (wie Anm. 2), 431.

250



Die alte Kirche ist die wahre — Die wahre Kirche ist die alte

Im evangelischen Lager eiferte Matthias Flacius Illyricus (1520-1575)
gegen Melanchthon und die versohnungsbereiten Krifte*6. In Rom voll-
zog sich unter dem Pontifikat des Caraffa-Papstes Paul IV. (1555-1559)
die Tragddie um den genannten Reformfliigel des Kardinalskollegiums:
Gasparo Contarini war rechtzeitig gestorben, gegen Reginald Pole wurde
ein Inquisitionsprozess angestrengt und Giovanni Morone fast fiir zwei
Jahre in der Engelsburg eingekerkert. Und das Konzil von Trient nahm
eine vollig andere Richtung, als es sich einst die Vertreter der «Dritten
Kraft» erhofft hatten?’. Und so wie Erasmus selbst und alle Ménner in
seinem Gefolge von dem neuen romischen Geist bzw. Ungeist diffamiert
und grosstenteils auch indiziert wurden?®, widerfuhr es auch Georg Wit-
zel: Sein Erzgegner von Anfang an, der papalistische Super-Integralist
Johannes Eck, denunzierte ihn in Rom — und zwar gerade wegen seiner
praktisch-liturgischen Reformen —als einen «Lutheraner im Schafspelz»2?;
das Urteil wurde iiber Jahrhunderte weitergetragen3?.

Und die reformerischen Errungenschaften der Fuldaer Kirchenverfas-
sung von 15427? Unter der Regierung des streng jesuitisch-tridentinischen
Fiirstabts Balthasar von Dernbach (1570-1606) wurden sie alle schlecht-
hin verboten — so der Gebrauch der deutschen Sprache in der Liturgie und
der Kommunionempfang unter beiderlei Gestalt. Der neue Stadtpfarrer

26 Bekanntlich hinterliess der sterbende Melanchthon einen Zettel, worauf zu le-
sen war: Wenn er bald das Licht Gottes werden schauen diirfen, er dankbar sei, von der
«Wut» (rabies) der Theologen (gemeint sind seine zwolf theologischen Gegner vom
Typ des Flacius) befreit zu werden; vgl. HAUSTEIN, Melanchthon (wie Anm. 4), 43.

27 Niheres dazu bei Heer und bei HaNs KUNG: Das Christentum. Wesen und
Geschichte, Miinchen (Piper) 1994, 554-559.

28 Paul TV. setzte simtliche Werke des Erasmus auf den Index, und die spanische
Inquisition glaubte sogar Abbildungen von ihm didmonisch entstellen zu miissen. Ein
Beispiel hierfiir in der Erasmus-Biographie von RoLAND H. BAINTON: Erasmus. Re-
former zwischen den Fronten, Gottingen (V&R) 1972, 261.

29 Diez, Reform (wie Anm. 19), 72, unter Berufung auf LUuDWIG PRALLE, Die
volksliturgischen Bestrebungen des Georg Witzel (1501-1573), in: Jahrbuch fiir das
Bistum Mainz 3 (1948) 224-242, hier 241 und Anm. 81. Ecks geistiges Domizil, In-
golstadt, wurde der Vorort der jesuitischen Gegenreformation, wie denn liberhaupt
Bayern unter Herzog Wilhelm V. (1548-1626) sich unter der Protektion des Hauses
Habsburg zum geistig-politischen Gegenpol des humanistischen Reformkatholizis-
mus entwickelte.

30 Der Jesuit Christoph Brower (1559-1617), Verfasser einer Fuldischen Ge-
schichte in lateinischer Sprache («Fuldensium Antiquitatum», 1612), weiss natiirlich,
worin das Bedenkliche und Unzuverlissige bei Georg Witzel nach seiner Meinung
begriindet war: in dessen Verheiratung!

251



Paul Ludwig Sauer

Martin Goebel, der mit der Tochter seines genannten Vorgingers verlobt
war, musste das Verlobnis aufkiindigen und sich dem erneuerten Pflicht-
zolibat unterwerfen; so wie alle anderen Geistlichen im Hochstift, wenn
sie nicht ihr Amt verlieren wollten. Dabei trat iiberall etwas zutage, was
auch Pralle mit Bedauern feststellt: Dass namlich die Glidubigen infolge
der «Eliminierung des humanistischen Reformkatholizismus und damit
der Ausschaltung einer dritten konfessionellen Moglichkeit» sich dem
Protestantismus zuwandten3!. Gleiches lidsst sich auch fiir andere Territo-
rien nachweisen, z.B. fiir das Hochstift Osnabriick??.

Forcieren wir das Thema der eucharistischen Praxis noch einmal be-
sonders. Unbeschadet der grundsitzlichen Position Georg Witzels in den
diesbeziiglichen dogmatischen Streitfragen um Realprisenz, Messopfer
und Transsubstantiation, worauf hier nicht weiter eingegangen werden
kann33, geht es noch um ein anderes, was wiederum mehr in den Bereich
der liturgischen Praxis gehort: Fiir Witzel hat die Eucharistie eindeutig
den Charakter des Herrenmahles, worin die Gemeinschaft der Christen

31 LubpwiG PrALLE, Das geistige Zentrum. Die kirchliche Geschichte unseres
Raumes, in: Klaus von Priimmer (Hg.), Kraft aus tausend Jahren. Landkreis Fulda —
Entwicklung eines Wirtschaftsraumes, Miihlheim (Main) 1979, 32-43. Ich selbst habe
dieses Faktum an einem eklatanten Beispiel, dem Begehren der Biirgerschaft von
Hammelburg an den Landesherrn, detailliert nachgewiesen: «Die gehorsamen Fuldaer
Unterthanen» und ihre «Bekehrungsmotive». Aus der Schrift eines Theologen der Ge-
genreformation, in: Buchenblitter 1953, Nr. 16; 1954, Nr. 2. Ein Hammelburger Bir-
ger antwortete einem Theologen, Theodorus Cycneus, einem typischen Vertreter der
jesuitisch-tridentinischen Gegenreformation, der zur Wiedereinfiihrung der Ein-Ge-
stalt der Kommunion eine entsprechende Schrift verfasst hatte, auf seine Frage, warum
jener nach der «Augsburgischen Konfession» verlange: «Sie ist der wahre Leib und
Blut unseres Herrn Jesu Christi.» Das beweist, welchen Wert der Laienkelch im reli-
giosen Bewusstsein des Volkes besass.

32 Vgl. hierzu: Konfessionelles Nebeneinander im geistlichen Fiirstentum Osna-
briick. Protokolle des Generalvikars Albert Lucenius iiber die Visitation der Kirche
und Kloster im Osnabriicker Land (1624/25). Nach der Urhandschrift aus dem Latei-
nischen iibersetzt von WILFRIED PABST, Osnabriick (Selbstverlag des Vereins fiir Ge-
schichte und Landeskunde von Osnabriick) 1997. Hier wie auch im Fuldaer Gebiet war
die geistliche Obrigkeit dazu {ibergegangen, dem Verlangen des Volkes nach dem
Laienkelch dadurch entgegenzukommen, dass man diesem «nicht konsekrierten»
Wein reichte (a.a.O., 15). Einer solchen dokumentierten Praxis ist an historischer Be-
weiskraft nichts hinzuzufiigen!

33 Hierzu nur der Hinweis, dass Witzel im Bezug auf letzteren Begriff von «Trans-
elementation» spricht; vgl. seine Schrift iiber die Eucharistie: Tomus primus (wie
Anm. 9), 144.

252



Die alte Kirche ist die wahre — Die wahre Kirche ist die alte

thre Mitte findet. Dem widersprechen nicht bestimmte Zeremonien wie
die (von Luther bekimpfte) Elevation von Brot und Wein. Er hilt auch —
wiederum orientiert an der «alten lere Christlicher Kyrchen» — eine wiir-
dige Aufbewahrung der konsekrierten Gestalten fiir notwendig und ak-
zeptiert «einen Anbetungskult in nicht liberspitzer Form», betont aber
zugleich, dass Christus «das Sacrament zum Essen und nicht zum Aufhe-
ben» eingesetzt habe, als «Speise und nicht als Schaumittel» oder zum
«Umhertragen». Demgegeniiber trieb das Trienter Konzil als «partiku-
lar-konfessionelles Konzil der Gegenreformation»* die Entwicklung ei-
nes einseitigen, von der Mahlgemeinschaft mit Christus isolierten Mons-
tranz- und Tabernakelkults weiter voran, gipfelnd im Fronleichnamsfest
und der Fronleichnamsprozession, die im Prozess der Gegenreformation
immer mehr den Charakter einer konfessionalistischen Demonstration an-
nahm, die von daher in der Vorgeschichte des 30-jdhrigen Krieges eine
traurige Rolle spielte. Es ist aufs Ganze gesehen berechtigt, nach der Un-
terdriickung aller durch Witzel und die Seinen eingefiihrten Liturgierefor-
men mit Kiing von einem grundsétzlichen «Paradigmenwechsel auch in
der Liturgie» innerhalb der romischen Kirche zu sprechen?.

Auf der anderen Seite hat Witzel schon dem Luthertum seiner Zeit
vorgeworfen, dass es seine eigene, von Luther initiierte «Deutsche Messe»
nicht besonders hochschiitze3’, d.h. er sah kritisch eine Vernachlissigung
des eucharistischen Charakters des evangelischen Gottesdienstes voraus
zugunsten des Wortgottesdienstes mit der Dominanz der Predigt — allge-
meiner noch, eine liturgische und symbolische Verarmung, die spiterhin
immer wieder angemahnt wurde (im 20. Jahrhundert z.B. von Paul Til-
lich). Erst durch bestimmte Gruppen innerhalb der evangelischen Kirche
geschah eine liturgische Neubesinnung und damit in vielen Gemeinden
nicht nur eine Riickbesinnung auf das Abendmabhl als solches, sondern
auch auf dessen feierliche Gestaltung — durch den Riickgriff auf «altkirch-
liche» Elemente (wie den Gregorianischen Choral, priesterliche Kleidung,
Gebirdensprache, Feier der Osternacht u.a.m.). Komplementér dazu er-

3 Zitiert von DiEz, Reform (wie Anm. 19), 49 und 63 (unter Berufung auf Witzels
«Diaphora», fol. 57, und auf PRALLE, Bestrebungen [wie Anm. 29]).

35 KUNG, Christentum (wie Anm. 27), 557. Bezeichnenderweise war der deutsche
Episkopat in Trient so gut wie nicht vertreten. Das Konzil war nicht nur ein «papalis-
tisches», sondern auch ein einseitig «romanisches» (d.h. italienisch—-spanisch—franzo-
sisch).

6 Aa.0.,416-419.

37 Tomus primus (wie Anm. 9), 167.

253



Paul Ludwig Sauer

folgten in der romischen Kirche die liturgischen Reformen nach dem
2. Vatikanischen Konzil, die Vieles von dem, was Georg Witzel erstrebt
hat, Wirklichkeit werden liess?.

Dass dennoch das eucharistische Mahl, dessen Wesen als Zeichen der
Einheit Witzel immer wieder hervorgehoben hat, heute immer noch unter
den Christen ein Zeichen ihrer Spaltung ist, steht leider auf einem anderen
Blatt, worauf die bekannten «Hindernisse» zu lesen sind.

3. Das Fortwirken des humanistischen Reformkatholizismus,
gerade auch in dessen 6kumenischem Wollen

Was nunmehr anschliessen miisste, wire eine eingehende Darstellung da-
riiber, dass die Ideen der «Dritten Kraft» sowohl in threm Reformwillen
wie in ihren Reunionsbestrebungen sich trotz der dusseren Niederlage im
16. Jahrhundert spiter immer wieder Bahn geschaffen haben — in be-
stimmten Personlichkeiten und in bestimmten Projekten. Ein solcher
Nachweis wire notwendig, um, wie eingangs betont, in historischer Erin-
nerungsarbeit und um der ganzen geschichtlichen Wahrheit willen auch
den Verlierern eine Stimme zu geben. Zum anderen wiire auch im Hinblick
auf das okumenische Gesprich der Gegenwart zu betonen, dass Eini-
gungsformeln und Einigungsmodelle nicht von Nullpunkten aus erstellt
werden miissen, sondern dass es fiir sie eine ebenso lange Tradition gibt
wie fiir die konfessionelle Trennung und die damit verbundenen Einseitig-
keiten in kirchlicher Lehre und Praxis. Dennoch kann eine solche Darle-
gung tiber das Weiterwirken des erasmianischen Geistes aus Platzgriinden
hier nicht geleistet werden. Wir miissen uns daher auf einige Verweise
beschrianken, und zwar im Anschluss an das entsprechende Kapitel bei
Friedrich Heer («Die Wiedergeburt der Dritten Kraft») im Blick auf die
lange Reihe der Gestalten, die er dort und in einem anderen Standard-
werk3? unter dem Begriff «Offener Katholizismus» subsumiert. Aus jener

38 Ich erinnere mich, mit welcher Freude Ludwig Pralle dies konstatierte. Dabei
ist zu sagen, dass diese Reformen in einigen Punkten iiber Witzel hinausgehen (z.B.
die Volkssprache auch beim Kanon der Messe; die Ubersetzung von «pro multis» mit
«fiir alle», withrend Witzel «fiir viele» bevorzugte), in anderen hinter ihm zuriickblei-
ben (der «Laienkelch» bleibt die Ausnahme, nicht die Regel — mit der vorgeschobenen
«praktischen» Begriindung). Und das dritte Essential Witzels, die Aufhebung des
Zwangszolibats, wird von Rom aus immer noch blockiert, auch wenn es dariiber in
Deutschland keine «Denkverbote» mehr gibt.

39 FrRIEDRICH HEER, Europa — Mutter der Revolutionen, Stuttgart (Kohlhammer)

254



Die alte Kirche ist die wahre — Die wahre Kirche ist die alte

Ahnenreihe einer offenen, reform- wie gesprichsbereiten Katholizitit
seien im Folgenden nur die wichtigsten Namen genannt, um einen Ein-
druck von der geistigen und religidsen Vielfalt zu vermitteln: Francois de
Sales (1567-1622), Frangois Fénelon (1651-1715) und Francoise de
Chantal (1572-1641); Johann Michael Sailer (1751-1832), Bettina von
Arnim (1785-1859), Heinrich Ignaz von Wessenberg (1774-1860), Jo-
hann Adam Mohler (1796-1838) und Franz von Baader (1765-1841);
John Henry Newman (1801-1890), H. Félicité R. de Lamennais (1782—
1854) und Charles Péguy (1873—-1914); Georg Hermes (1775-1831), An-
ton Giinther (1783—1863) und Ignaz von Dollinger (1799-1890); dessen
bedeutendster Schiiler in England, John Dalberg-Acton (1834—1902); in
[talien Antonio Rosmini (1792—-1855)40.

In dieser Reihe wurde eine Name ausgespart: der des Trierer Weihbi-
schofs Johann Nikolaus von Hontheim (1701-1790), bekannter unter sei-
nem Pseudonym Febronius, unter dem er 1763 ein Buch veréffentlichte
mit dem Titel «De statu ecclesiae»*!. Name und Projekt werden deshalb
hier gesondert betrachtet, weil — im Verfolg der Gesamtintention dieses
Beitrags — sie tiefer eingebettet waren in einem allgemeinen, geschichtli-
chen wie kirchengeschichtlichen Zusammenhang, nimlich der Behaup-
tung der deutschen Reichskirche wider den romischen Zentralismus — dies
seit den Tagen des Mittelalters. Entgegen der landlaufigen Meinung in
allen offiziellen Publikationen, worin die weltliche Macht der Kirchen-

1964; Nachdruck: Wien (Bohlau) 2004 (= Ausgewihlte Werke in Einzelbénden 4).

40 Mit vollem Namen Graf Antonio Rosmini-Serbati. Hans Urs von Balthasar
nannte ihn eines der «letzten Universalgenies der Menschheit». Und Déllinger vertrat
sogar die Meinung, es sei seit Thomas von Aquin unter den Theologen kein grosserer
Denker aufgestanden wie er. Rosmini widerfuhr es, dass 32 Jahre nach seinem Tod
40 Sitze aus seinem philosophisch-theologischen Schrifttum auf Betreiben seiner
(neo-thomistischen) jesuitischen Gegner von Rom indiziert wurden. Rosmini hatte
versucht, in seinem Denken eine Briicke zur Philosophie von Kant und Hegel zu schla-
gen. Besagte Indizierung wurde 2001 von der Glaubenskongregation unter Kardinal
Ratzinger aufgehoben. Und dieser, nunmehr Papst Benedikt XVI., betrieb dann auch
die Seligsprechung Rosminis, die am 18. November 2007 in Novara erfolgte.

41 Im vollen Titel der Schrift kommt eindeutig die hier immer wieder genannte
doppelte Tendenz des Reformkatholizismus zum Tragen. Er lautet ins Deutsche iiber-
setzt: «Buch des Febronius iiber den Zustand der Kirche und die legitime Autoritiit des
romischen Papstes, geschrieben zu dem Zweck, anders denkende Christen in der Re-
ligion zu vereinen»; vgl. dazu JANES J. SHEEHAN, Der Ausklang des alten Reiches.
Deutschland seit dem Siebenjihrigen Krieg bis zur gescheiterten Revolution (1763—
[815), Berlin (Propylien) 1994, 172.

255



Paul Ludwig Sauer

fiirsten als ein religitses Defizit beklagt und deren Ende (durch die Siaku-
larisierung der geistlichen Fiirstentiimer 1803) als Riickkehr der Bischofe
zu ihrer «eigentlichen» Aufgabe angesehen wird, hatte dieser grundlegen-
de Wandel auch einen gravierenden Nachteil fiir die deutsche Kirche. Die
«neuen» Oberhirten waren in ganz anderer Weise von Rom abhiéngig, das
immer mehr eine geistliche Omnipotenz anstrebte. Sie konnten deshalb
1870 auch nur durch ihre Abreise vom Vatikanischen Konzil ihre Ableh-
nung des Unfehlbarkeitsdogmas ausdriicken. Febronius hatte stattdessen
gerade den umgekehrten Weg empfohlen (nicht zuletzt durch den Verweis
auf altkirchliche Strukturen): Eine Bestirkung der regionalen Eigenkir-
chen und den Vorrang eines von allen Bischifen beschickten allgemeinen
Konzils gegeniiber dem Papst, der nur den Ehrenvorsitz iiber dieses haben
sollte. Da solche Vorschlige dem seit dem Tridentinum allwaltenden mo-
narchisch-absolutistischen Kirchenmodell stracks zuwiderliefen, wurde
Hontheims Schrift unverziiglich auf den romischen «Index der verbotenen
Biicher» gesetzt. Sie wurde dennoch vielfach libersetzt und verbreitet, sein
Autor dadurch in seinem Pseudonym enttarnt und 1778 zum Widerruf
gezwungen, von dem er sich aber wenige Jahre danach teilweise wieder
distanzierte, sodass seine Ideen des «Konziliarismus» oder «Episkopalis-
mus» 1m 19. Jahrhundert bis zur Dogmatisierung des pépstlichen Lehr-
und Jurisdiktionsprimats in der Diskussion blieben. Erwihnt werden muss
noch, dass Hontheim — so wie der humanistische Reformkatholizismus im
16. Jahrhundert — fiir seine Bestrebungen die Unterstiitzung der weltlichen
Macht suchte, d.h. fiir eine Stirkung des «Reiches», das ja noch immer
bestand, und gegen die Machtanspriiche der romischen Kurie42.

Dies mag an ein noch élteres Projekt in der Fortwirkung des erasmia-
nischen Geistes erinnern, das nur selten in den Geschichtsbiichern erwiihnt
wird, vielleicht deshalb, weil es ziemlich unspektakulidr vonstatten ging,
obwohl an ihm einer der grossten Geister des Jahrhunderts beteiligt war,
namlich Gottfried Wilhelm Leibniz (1646-1716). Im Auftrag des herzog-
lichen Hofes von Hannover, aber auch aus eigenem Antrieb, d.h. als eine

42 Deshalb war Hontheim auch Mitverfasser der sogenannten «Emser Punkta-
tion» vom 25. August 1785 der Erzbischofe von Mainz, Trier, Koln und Salzburg,
worin der Kaiser um Unterstiitzung gegen die romischen Machtanspriiche gebeten
wurde. Uber den genauen Inhalt der sehr scharf formulierten Erkldrung (u.a. gegen das
Hineinregieren der pépstlichen Nuntien) vgl. HorsT MOLLER, Fiirstenstaat oder Biir-
gernation. Deutschland 17631815 (Die Deutschen und ihre Nation 1), Berlin (Sied-
ler) 1989, 271.

256



Die alte Kirche ist die wahre — Die wahre Kirche ist die alte

der Konsequenzen seiner universalen Philosophie, betrieb er in den Jahren
1671-1707 intensiv einen Plan zur Wiedervereinigung der lutherischen
mit der katholischen Kirche — durch Gespriche, Reisen, Denkschriften
und Briefwechsel*}. An seiner Seite stand Gerhard Wolter, genannt Mola-
nus (1633-1722), Abt des Klosters Loccum, der oberste lutherische Geist-
liche Hannovers; sein katholischer Gespréchspartner war der Bischof von
Tina, spiter von Wiener Neustadt, der flimische Franziskaner Cristobal de
Rojas y Spinola (1626-1695) und nach dessen Tod sein Nachfolger Franz
Anton Graf Buchheim (gest. 1718). Das Ganze stand unter der ausdriick-
lichen Protektion des romisch-deutschen Kaisers Leopold I. (1640/1658—
1705) und wurde auch von Papst Innozenz XI. (1676—1689) mit Wohlwol-
len begleitet. Inhaltlich waren sich beide Seiten darin einig, dass nur eine
Riickkehr zur Theologie der «frithen Kirche» die Basis fiir eine konfessi-
onelle Wiedervereinigung sein konne, wobei die bekannten Witzel’schen
Essentials — deutschsprachige Liturgie, Laienkelch und Priesterehe — eine
nicht unbetrichtliche Rolle spielten, ebenso die Forderung nach einem
neuen, diesmal wirklich «allgemeinen» Konzil. Schon glaubte Kaiser Le-
opold 1692 eine Konferenz fiihrender Geistlichen aus beiden Konfessio-
nen nach Frankfurt einberufen zu konnen, denn vierzehn Reichsfiirsten
erklédrten ihm ihre Zustimmung zu dem Reunionsprojekt, und in Hannover
einigten sich 1698 Bischof Buchheim, Molanus und Leibniz auf ein Pa-
pier, das alle Weichen zu einer christlichen Einheit eroffnete.

Dies alles wurde wieder zunichte gemacht durch die «grosse Politik»:
Der franzosische Konig Ludwig XIV. sah in dem kirchlichen Wiederver-
einigungsprojekt eine Stirkung des Hauses Habsburg und mobilisierte
seine «gallikanischen» Kardinile zum Widerstand. Und auch sein «Hof-
bischof», der beriihmte Jacques Bénigne Bossuet (1627-1704), den Leib-
niz in verschiedenen Briefen zu gewinnen gehofft hatte, versagte sich und
betrieb stattdessen seinen Plan fiir einen nationalen theokratischen Abso-
lutismus*4. Der neue Papst in Rom, Clemens XI. (1700-1721), ein Habs-
burgfeind, horte auf ihn statt auf Leibniz; er setzte lieber auf «Konversio-

43 Vgl. die Biographie von Eike CHRISTIAN HIrscH, Der beriihmte Herr Leibniz.
Miinchen (Beck) 2000, 376-385; ferner FriIEDRICH HEER in der Einfiihrung seiner
Leibniz-Auswabhl fiir die Fischer-Biicherei (Frankfurt a.M. 1958), 4752 («Leibniz
als Mittler der dritten Kraft»), hier 50.

# Mit der bekannten Konsequenz der Authebung des Toleranzedikts von Nan-
tes — dies gegen den entschiedenen Protest von Papst Innozenz XI. (was dazu fiihrte,
dass wegen des Widerstands Frankreichs und jesuitischer Kreise dieser erst 1956 selig-
gesprochen wurde).

257



Paul Ludwig Sauer

nen» statt auf christliche Wiedervereinigung. Eine «unheilige Allianz» aus
franzosischem Nationalismus und borniertem Konfessionalismus trug,
wie 150 Jahre zuvor, den Sieg davon; und wie damals nicht zuletzt wegen
der machtpolitischen Schwiiche des romisch-deutschen Kaisertums (Tiir-
kengefahr — und Frankreich mit diesen verbiindet!*). Die christliche und
wahrhaft katholische «Mitte» war wiederum die Unterlegene. Aber nichts,
was in der menschlichen Geschichte, und damit auch in der Geschichte
des Reiches Gottes, aus Wahrheitsstreben und im Frieden Christi ausgesiit
wurde, geht fiir immer verloren. Das Erbe Witzels und des humanistischen
Reformkatholizismus bleiben als verpflichtendes Erbe!

Um dies nicht einer blossen «Ohnmacht des Sollens» (Hegel) auszu-
setzen, sei mein Beitrag mit einem historischen Fundstiick beschlossen:
1538 veroffentlichte in Wittenberg ein Landsmann Witzels, der aus Fulda
stammende ehemalige Franziskaner Johannes Kymeus (1498—1552), eine
Schrift mit dem Titel «Des Babsts Hercules wider die Deudschen»#¢. Da-
rin versucht der Verfasser, den grossen spitmittelalterlichen Theologen
und Philosophen Nikolaus von Kues (1401-1464)) fiir das Luthertum zu
reklamieren, gestiitzt auf bestimmte Passagen aus dessen Werk. Cusanus,
so Kymeus, lehre in Vielem bereits die Wahrheit des Evangeliums?’, sei
aber vom Papst mit dem Kardinalshut «gekodert» worden, damit dieser
«den gelehrtesten Deutschen wider die Deutschen» habe. So stellt es auch
der Holzschnitt des Titelbildes dar: Der Papst hilt Nikolaus von Kues an
den Schniiren des Kardinalshutes fest, damit er nicht zu den Deutschen
libergeht, die als eine Schar frommer Beter dargestellt sind. Deshalb

4 Was Leibniz veranlasste, eine glinzende Satire auf den «allerchristlichsten»
Herrscher zu schreiben: «Mars christianissimus» (Der allerchristlichste Kriegsgott);
statt Beschiitzer der Christenheit zu sein, fillt er dieser in den Riicken.

% Ich hatte diese Schrift schon in meiner Dissertation entsprechend gewiirdigt
(S. 106f.), ausfiihrlicher dann noch einmal in; PAuL LuDWIG SAUER, Nikolaus von
Cues und Johannes Kymeus Fuldensis, in: Buchenblitter 27 (1954), Nr. 17 und 19 und
28 (1955), Nr. 2. Dabei stiitzte ich mich auf eine Neuausgabe des Textes von OTTOKAR
MEeNZEL (Hg.), Des Babsts Hercules wider die Deudschen, Wittenberg 1538. Als Bei-
trag zum Nachleben des Nikolaus von Kues im 16. Jahrhundert (CusSt 6), Heidelberg
(Winter) 1941. In meinem «Buchenblitter»-Aufsatz findet sich Niheres iiber das Le-
ben des Kymeus sowie iiber den gesamten Inhalt und die Motivation seiner Cusanus-
Schrift.

7 Eine Konvergenz des Cusaners zum spiteren Luther wird von Kurt Flasch
entschieden bestritten, und zwar gerade in der zentralen Frage des gottlichen Willens:

vgl. KurTt FrascH, Nikolaus Cusanus (Beck'sche Reihe 562), Miinchen (Beck) 2001,
154.

258



Die alte Kirche ist die wahre — Die wahre Kirche ist die alte

nimmt der Cusaner fiir Kymeus eine ungliickliche Mittelstellung ein. Und
genauso — und das eben ist die Pointe der Schrift — versuche nun auch
Georg Witzel «ein new mittel religion zwischen den Evangelicis und Pa-
pisticis aufzurichten». Und dann fihrt Kymeus mit einem sehr bezeich-
nenden Satz fort, der zeigt, wie stark doch die erasmianische Mitte in
Wittenberg eingeschiitzt wurde:

«Geschihet solchs, so werdens warlich die / Papisten so wenig lachen als wir.»

Wenden wir diese Furcht ins Positive und sagen: Wird einmal die
Witze’lsche «Mitte» stark, werden die extremen Fliigel weniger zu lachen
haben, die ekklesiologischen Hardliner zur Rechten und die christologi-
schen Aufweichler zur Linken!

Paul Ludwig Sauer (geb. 1930 in Fulda D), Prof. Dr. phil., war in den 40 Jah-
ren seiner beruflichen Titigkeit je zur Hdilfte Lehrer und Hochschullehrer.
Zuletzt lehrte der Germanist an der Katholischen Fachhochschule Nord-
deutschland (Osnabriick und Vechta) Sprache und Literatur und Allgemeine
Pidagogik. Von seinen zahlreichen Publikationen sind viele im Grenzbereich
zwischen Literaturwissenschaft/Literaturdidaktik, Pidagogik und Philoso-
phie/Theologie angesiedelt.

Adresse: Ulrichstrasse 5, D-49143 Bissendorf, Deutschland.

English Summary

Witzel’s life and writings were embedded in a broad political and religious stream
of a “third force™ within Christianity in the period of Renaissance and after. His
significance has to be seen not so much in a programme developed all by himself
but in its pastoral-practical realisation. The humanistic Reform Catholicism, how-
ever, could not but fail, not for religious but for political reasons. The vanishing
power of Emperor Charles V, who had been concerned very much with religious
reunification debates, resulted in the increase of power of German particular sov-
ereigns, who were not interested in a mediating path in Christianity. The fact that
this way of Catholicism could nevertheless be realised for some time in some parts
of Germany shows that this way had an inner vigour. Therefore, it could also be
important to the ecumenical consultations of today.

Witzel was convinced to find a way to a common understanding by putting
into practice three “essentials™: a reform of the holy liturgy (with the use of the
vernacular language), the chalice for laymen, and the abolition of the law of celi-
bacy, according to the standard of the “Ancient Church”. The possibility of his
carefully conceived church orders to be realised came to an end due to the forces
of the Counter-Reformation.

259



Paul Ludwig Sauer

But Witzel’s ideas did not wholly disappear. In the centuries to follow, impor-
tant persons were concerned with advocating the idea of a “third force™ between
the two Christian confessions, time and again. One of them was Gottfried Wilhelm
Leibniz. His plans of reunification were supported and protected by Emperor
Leopold I in Vienna. However, King Ludwig XIV of France feared that the House
of Habsburg might gain too much power and induced his cardinals to resist such
projects and installed a national theocratic absolutism. Witzel’s heritage and the
humanistic Reform Catholicism may still in duty bind us today.

260



	Die alte Kirche ist die wahre : die wahre Kirche ist die alte : Georg Witzels ökumenische Wegweisung

