
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 99 (2009)

Heft: 4

Artikel: Georg Witzel, ein Altkatholik des sechzehnten Jahrhunderts

Autor: Rohmann, Klaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405057

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405057
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Georg Witzel, ein Altkatholik des sechzehnten
Jahrhunderts
Wirken und Werk eines (fast) vergessenen Reformtheologen

Klaus Rohmann

Der Titel dieses Beitrags muss anachronistisch anmuten, wird hierin doch
ein Zeitgenosse Martin Luthers anscheinend ins neunzehnte Jahrhundert
versetzt. Indes ist der Titel wörtlich einer Schrift entnommen, die 1876
erschienen ist und die Gedankenwelt Georg Witzeis (1501-1573) inhaltlich

in die Nähe der altkatholischen Bewegung setzt1. Ihr Verfasser, G.L.
Schmidt, der sich nach eigenen Angaben ausführlich mit dem Werk Witzeis

beschäftigt hat, meint in der altkatholischen Bewegung Züge zu
entdecken, die dem Ideal einer erneuerten Kirche entsprächen, wie sie Witzel
zur Reformationszeit vorgeschwebt habe. So veröffentlichte er seine

Schrift, «mit dem innigen Wunsche, dass durch die jetzige Bewegung auf
katholischem Gebiete Witzel's Ideal der Verwirklichung wenigstens so

viel als möglich näher gerückt werde»2, wie er im Vorwort schreibt. Worin
Witzeis Kirchenideal bestand, werde ich im letzten Teil meines Aufsatzes

darlegen. Meine Ausführungen könnten ein Beitrag zur (langen)
Vorgeschichte der altkatholischen Bewegung sein.

1. Witzel und der Altkatholizismus

1.1 Ignaz von Döllinger über Georg Witzel

Verschiedene informelle Befragungen bestätigten die Vermutung, dass das

Wirken und Werk Georg Witzeis gegenwärtig in unseren altkatholischen
Kirchen schlechthin unbekannt sind. Aus diesem Grunde erscheint es mir
angebracht, zunächst eine etwas ausführliche biographische Skizze zu
liefern, die das Werk in Lebenssituationen verankert. Allerdings ist Georg
Witzel in der Gegenwart nicht gänzlich dem Vergessen anheimgefallen.
Ausserhalb des Altkatholizismus erschienen über Witzel etliche Monogra-

1 G[ustav] L[ebrecht] Schmidt, Georg Witzel. Ein Altkatholik des XVI.
Jahrhunderts, Wien (Braumüller) 1876.

2 A.a.O., IV.

IKZ 99 (2009) Seiten 209-239 209



Klaus Rohmann

phien bis in die jüngste Vergangenheit3. Erwähnt werden soll auch ein

Symposium 2001 an der Universität Fulda aus Anlass des 500. Geburtstages

Witzeis, dessen Herkunft und Wirken mit dem Hochstift Fulda
verbunden war4.

Den «Vätern» des Altkatholizismus bzw. den Altkatholiken der ersten
Stunde war Georg Witzel noch voll und ganz präsent, sodass das genannte
Buch von Schmidt damals keineswegs auf Verwunderung stossen müsste.

Döllinger nutzt in seiner Reformationsgeschichte5 Witzel ausgiebig als

Gewährsmann. Nach einer biographischen Skizze6 legt er die Gründe für
die Hinwendung Witzeis zum Luthertum und die spätere Abkehr von ihm
dar. Döllinger interessiert sich zu dieser Zeit weniger für die Reformideen
Witzeis, die er lediglich an zwei Stellen erwähnt7. Vielmehr möchte er
anhand des Zeitzeugen die schlimme Lage darlegen, die durch die neue
Lehre Luthers entstanden sei. Dazu führt er verschiedene Äusserungen
Witzeis «in chronologischer Ordnung»8 an, die uns heute zeigen, wie sehr

sich Döllinger in dem umfangreichen Werk Witzeis auskennt.

Später hat sich Döllinger - wohl wenig bekannt9 - noch einmal über

Witzel geäussert. Inzwischen nimmt Döllinger zur Reformation eine
differenziertere Haltung ein und beurteilt den Protestantismus positiver. Im
dritten Band der «Beiträge zur politischen, kirchlichen und Cultur-Ge-

3 Vgl. die germanistische Frankfurter Dissertation des Autors des zweiten
Beitrags in diesem Heft: Paul Ludwig Sauer, Der Dialog bei Georg Witzel in seiner

zeitgeschichtlichen und entwicklungsgeschichtlichen Bedeutung. Dissertation (1956)
mit einem neuen Geleitwort. Erstausgabe (Sekundärliteratur Nr. 2 des Georg-Witzel-
Archivs. hg. von Bernhard Johannes Witzel). Hagen o.J. [1981J. Siehe ferner die

kirchengeschichtliche Sekundärliteratur im Literaturverzeichnis der Dissertation von
Barbara Henze. Aus Liebe zur Kirche Reform. Die Bemühungen Georg Witzeis (1501-
1573) um die Kircheneinheit (RGST 133). Münster (Aschendorff) 1995. 412-418.

4 Vgl. Werner Kathrein/Karlheinz Diez/Barbara Henze/Cornelius
Roth, Im Dienst um die Einheit und die Reform der Kirche. Zum Leben und Werk

Georg Witzeis (FHSS 43). Frankfurt a.M. (Knecht) 2003.
5 Johann Joseph Ignaz von Döllinger. Die Reformation, ihre innere

Entwicklung und ihre Wirkungen im Umfange des Lutherischen Bekenntnisses I. Regens-
burg (Manz) 1846. Der Abschnitt über Witzel findet sich auf den Seiten 21-130.

6 A.a.O.. 21-29.
7 A.a.O.. 30 und 101.
8 A.a.O.. 36.
9 Henze, Liebe (wie Anm. 3). 11, muss widersprochen werden, wenn sie

schreibt: «Leider hat Döllinger in seinen späteren Jahren keine vergleichbare Arbeit
über Witzel geschrieben...»

210



Georg Witzel, ein Altkatholik des sechzehnten Jahrhunderts

schichte der sechs letzten Jahrhunderte»l(l von 1882, der unter der Leitung
von Döllinger herausgegeben wurde, veröffentlicht dieser selbst zunächst

allerdings zwei Briefe, die zum Kampf gegen Luther und seinen Anhang
aufrufen. Sie stehen freilich unter dem Abteilungstitel «Spicilegium zur
Geschichte des Reformationszeitalters» (also eine geschichtliche
Ährensammlung). Der erste Brief stammt von Johann Hanel an Georg Witzel,
der zweite enthält dessen Antwort. Hanel war einen ähnlichen Weg gegangen

wie Witzel, war eine Zeit lang lutherischer Pfarrer und wurde wieder
katholisch. Die beiden Briefe aus dem Jahr 1534 hat Döllinger aus dem
Lateinischen übersetzt und mit einem Vorwort versehen, in dem er unter
anderem schreibt: «Witzel antwortete mit heftigen Ausfällen auf Luther,
dessen unstäten Sinn, Selbstsucht und <rhodisch Opfer>, d.h. die Gewohnheit

des Fluchens und Scheltens, er lebhaft tadelte.»11

Bedeutungsvoller sind fünf Denkschriften von 1556 und 1557 zur
Kircheneinheit, die bis dahin nicht gedruckt waren und die Döllinger im
selben Band veröffentlicht. Sie sind nach seinem Urteil wichtiger als etwa die

Denkschriften des Wiener Bischofs Friedrich Nausea 1491 /96-1552), die
ebenfalls in dem Band enthalten sind. «Sie zeichnen sich nicht bloss durch

Formvollendung aus, sondern auch durch Gedankeninhalt, tiefe Einsicht
und reiche Erfahrung»12, wie Döllinger lobend hervorhebt. Des Weiteren

gibt er im Vorwort eine kurze Inhaltsangabe der Denkschreiben. Es geht
um die Gefahren der Kirchenspaltung für Kaiser und Reich, die Unmöglichkeit

eines Konzils, für das der Zeitpunkt verpasst sei, die Erfolglosigkeit

von Religionsgesprächen, notwendige Modalitäten, falls man sie
dennoch halten möchte, und die Forderung einer Zusammenstellung von
unverzichtbaren Glaubenssätzen in einem liber religionis. «Von hohem
Interesse ist die letzte Denkschrift, an Kaiser Ferdinand gerichtet. Sie

bespricht die Concessionen, welche den Protestanten gemacht werden
könnten.»13

10 Joh. Jos. Ign. v. Döllinger (Hg.). Beiträge zur politischen, kirchlichen und

Cultur-Geschichte der sechs letzten Jahrhunderte. III. Band. Regensburg (Manz) 1882.
1 ' Zitiert nach dem Neudruck in: Schriften zur Förderung der Georg-Witzel-For-

schung 9 (1983) 5. Diese von 1975-1984 erschienene Quartalsschrift (Kürzel:
SFGWF) wurde redigiert und herausgegeben von Bernhard Johannes Witzel.

12 A.a.O.. 36.
13 A.a.O.. 37.

211



Klaus Rohmann

1.2 Wilhelm Kampschulte über Witzel

Der Historiker Wilhelm Kampschulte (1831-1872), der sich später den

Altkatholiken anschloss, reichte 1856 an der philosophischen Fakultät der
Universität Bonn eine Dissertation über Georg Witzel ein14. Darin stellt er
die wichtigsten Werke Witzeis dar. Bei ihrerAuswertungkommterzudem
Schluss, dass Witzel in wichtigen Glaubensfragen, so hinsichtlich der
Autorität der Kirche und in der Rechtfertigungslehre, eine mittlere Position
zwischen der katholischen und der Lehre Luthers einnehme15. Im
Hinblick auf eine erfolgversprechende Wirkung von Religionsgesprächen unter

den Gelehrten sei Witzel jedoch sehr skeptisch gewesen. Stattdessen
habe er seine Hoffnung auf eine politische Lösung der Kirchenspaltung
gesetzt, die mit dem Machtverlust Kaiser Karls V. dann zerbrochen sei.

Für Witzel ist eine Einigung aber immer auch mit einer Erneuerung
verbunden. Kampschulte interessiert sich in seiner Arbeit anscheinend

weniger dafür, dass für Witzel neben einer Einigung «von oben» eine

Erneuerung von der Basis her erfolgen müsse. Deswegen sind für Witzel
besonders die Gestaltung der Liturgie und die Predigt, die immer auch

einen belehrenden Zug enthält, wichtig. Zahlreich sind seine Schriften zur
Volkserziehung, wichtig besonders seine Katechismen16. Ferner verfasste

er etliche Postillen und Gebetbücher. Dem Anliegen der Volkserziehung
schenkte Kampschulte keine Aufmerksamkheit. - So weit zu seiner Arbeit
über Witzel. Eine interessante Frage, nämlich ob die Beschäftigung
Kampschultes mit Witzel schliesslich zu seinem Anschluss an die
altkatholische Kirche mit beigetragen haben könnte, muss offenbleiben17.

14 Wilhelm Kampschulte, De Georgio Wicelio eiusque studiis et scriptis ireni-
cis. Dissertatio historica. Bonn 1856. Die Darstellung der Dissertation folgt hier den

kurzen Ausführungen von Henze, Liebe (wie Anm. 3), 71f.
15 In der Tat wurden Vermittlungstheologen wie Witzel schon zu Lebzeiten häufig

und so auch in einem Flugblatt als die Unentschiedenen (Adiaphoristen) verspottet:
«Die Adiaphoristen, / die bösen Buben nehmen gelt, / verrieten wol die ganze weit. /
Gott wird ohn zweifei strafen bald / die gottlosen Sophisten.» Vgl. Winfried Trusen,
Georg Witzel (1501-1573). Zur 400. Wiederkehr seines Todestages, in: Fuldaer
Geschichtsblätter 50 (3/1974) 1-32. hier 2.

16 Vgl. Sauer, Dialog (wie Anm. 3), bes. 185-209 («Die Katechismen Georg
Witzeis»).

17 Aufzeichnungen Kampschultes zu seiner Person konnten nicht ausfindig
gemacht werden. Im Archiv des Historischen Seminars der Universität Bonn finden sich

nur dienstliche Akten, besonders aus seiner Zeit als Dekan der philosophischen
Fakultät.

212



Georg Witzel, ein Altkatholik des sechzehnten Jahrhunderts

2. Der Lebensweg Georg Witzeis18

2.1 Witzeis Herkunft und Jugend

Georg Witzel wurde 1501 in Vacha an der Werra geboren, wo sein Vater
Gastwirt, ein geachtetes Mitglied des Rates und eine Zeit lang Schultheiss
war. Seine Mutter starb, als der Knabe acht Jahre alt war. Unter seiner
Stiefmutter hatte er es nicht leicht. Sein Vater aber leitete ihn zu Fleiss und

Disziplin in der Schule und zum regelmässigen Kirchenbesuch an. Von
seinem dreizehnten Lebensjahr an besuchte er die Schulen zu Schmalkal-
den, Eisenach und Halle. Es war für ihn eine Zeit grosser Entbehrungen,
und er müsste sich bei fremden Leuten verdingen, da sein Vater ihn finanziell

kaum unterstützen konnte. Danach studierte er mit siebzehn zwei
Jahre lang in Erfurt. In Erfurt war zu dieser Zeit der Humanismus des

Erasmus von Rotterdam in der Lehre dominant, und unter den Studierenden

herrschte ein allgemeiner Enthusiasmus für den Renaissance-Humanisten.

Dessen Persönlichkeit hat auch Witzel begeistert, und seine

Vorstellungen haben ihn sein Leben lang beeinfiusst.

Obgleich Erasmus sich nicht für die Reformation gewinnen liess, hat

er mit seinem Spott über die Missstände in der Kirche und seinen Hinweisen

auf das Christentum in seinen Anfängen der Reformation faktisch in

18 Darstellung der Biographie Witzeis in Anlehnung an Schmidt, Witzel (wie
Anm. 1), sofern nichts anderes angegeben. Schmidt hat, wiewohl er viele wörtliche
Zitate anführt, den Nachteil, dass er nichts in Anmerkungen belegt. Ich habe die
Ausführungen Schmidts abgeglichen mit Georg Theodor Strubel, Leben Georg Wi-
cels, in: ders., Beyträge zur Litteratur besonders des sechszehnten Jahrhunderts:
Freunden der Kirchen-, Gelehrten- und Büchergeschichte gewitmet, Bd. 2, Nürnberg-
Altdorf (Monath und Kussler) 1787, 273-376.

Ferner: Apologia: das ist: ein //vertedigsrede Geor- // gij Wicelij widder // seine

affterreder die Lu- // teristen/ mit sampt kurtzer abcon- // terfeyung Luterischer secten/
vnd preis alter Römischen // Kirchen/ nützlich zu // lesen. // Auch wie er von den
Kirchen ynn die secten ko- // men/ vnd von den selbigen widderumb zu den // Kirchen
geflohen ist. 1533. Zweimal gedruckt in Leipzig, einmal in Freiburg und Colin
(Richterverzeichnis Nr. 4). Zitate aus der Apologia nach dem Neudruck in: Schriften zur
Förderung der Georg-Witzel-Forschung 5 (1979) 6-56.

Das genannte, zuerst 1913 in Fulda erschienene Richterverzeichnis ist für die
Arbeit über Witzel unentbehrlich. Es enthält die Titel aller bis zur Herausgabe bekannten
Werke Witzeis und ermöglicht gegebenenfalls eine schnelle Identifizierung der Werke
durch Ausweis der Nummer; vgl. Gregor Richter, Die Schriften Georg Witzeis,
bibliographisch bearbeitet. Nebst einigen bisher ungedruckten Reformationsgutachten
und Briefen Witzeis, Niewkoop (De Graaf) 1963.

213



Klaus Rohmann

die Hände gespielt. Viele Studierende waren durch seine Lektüre und den

Beifall vieler Gelehrter auf die neue Theologie neugierig geworden. So

zog es viele Studenten, welche die Wiederherstellung des Christentums in
seiner reinen Gestalt erhofften, zu den Füssen Martin Luthers (1483-1546)
und Philipp Melanchthons (1497-1560) nach Wittenberg. Auch Witzel
wollte dort seine Studien fortsetzen. Leider erlaubten seine Mittel ihm nur
ein einziges Semester in Wittenberg. Es war jedoch insofern entscheidend,
als er in das Studium der Heiligen Schrift eingeführt wurde, die er bis
dahin mehr oder minder nur vom Hörensagen kannte, wie er sagte. Zeit
seines Lebens blieb er Melanchthon dafür dankbar, dass er durch ihn «zum
Evangelium» gekommen sei.

Inzwischen drängte ihn sein Vater, sich vom Bischof von Merseburg
zum Priester weihen zu lassen. Von 1521 an war er drei Jahre lang Vikar
und kurze Zeit auch Stadtschreiber in Vachta. Dort war zu jener Zeit wie
auch sonstwo der Wunsch wach, evangelische Predigten zu hören. Es gab
aber kaum Geistliche, die dazu befähigt waren. Witzel, der ja in Wittenberg

studiert hatte, erklärte sich dazu bereit, erst in einem Dorf, dann auch

in seiner Vaterstadt. Die vollen Kirchen und der Beifall seiner Landsleute
machten ihm Mut. Je länger er den Predigtdienst versah, desto mehr geriet
er in Distanz zu seiner Kirche. Immer wieder geisselte er Missstände und
bloss menschliche Einrichtungen.

Zu diesen bloss menschlichen Institutionen, die nicht in der Schrift
begründet seien und unselige Folgen hätten, zählte er auch das Verbot der
Priesterehe. Damm nimmt es nicht wunder, dass Witzel 1524 heiratete,
und zwar absichtlich in aller Öffentlichkeit. Damit die Ehe nicht als
Konkubinat angesehen wurde, wollte er die Erlaubnis seines Vorgesetzten
einholen. Vacha gehörte zu der Jurisdiktion des Abtes von Fulda, dem Witzel
ein ausführlich abgefasstes Gesuch einreichte. Jedwede Antwort blieb
jedoch aus. Darum heiratete er ohne Genehmigung. Aus der Ehe gingen acht

Kinder hervor, von denen 1558 drei schon tot waren19.

Im 25. Lebensjahr verlor er sein Amt. Dies war dadurch bedingt, dass

der Abt, um der Verbreitung reformatorischer Ideen Einhalt zu gebieten,
alle Geistlichen absetzte, die die evangelische Predigt pflegten. Brotlos
geworden, mussten viele durch Handarbeit fürs Überleben sorgen. Witzel

19 Es gibt heute noch Nachfahren Georg Witzeis. so Bernhard Johannes Witzel.
dem das Verdienst gebührt, in Hagen i.W. ein privates Witzel-Archiv aufgebaut zu
haben, und der die Schriften zur Förderung der Georg-Witzel-Forschung herausgab:

vgl. Anm. 11.

214



Georg Witzel, ein Altkatholik des sechzehnten Jahrhunderts

wurde für kurze Zeit wieder Stadtschreiber in Vacha. Dann aber siedelte

er nach Eisenach über, woher seine Frau stammte und wo die Reformation
in erstaunlich kurzer Zeit eingeführt worden war. Im Einvernehmen mit
dem Bruder des Kurfüsten, dem Herzog Johann von Sachsen (1498-1537),
sollte Witzel die Reformation auch auf dem Lande einführen. Dort aber

geriet er in den Strudel der Bauernkriege.

2.2 Evangelisches Pfarramt und die Bauernkriege

Auf dem Lande in Thüringen bekam Witzel die Pfarrstelle in Wenigen-
Lupnitz, wo er mit Eifer an seine Predigtaufgabe ging. Bald hatte er
bemerkt, dass im Dorf müntzerische Ideen im Umlauf waren. Diese versuchte

er den Bauern in seinen Predigten auszureden. Mit dem Gutsherrn des

Dorfes, Dietrich von Farnroda, pflegte er freundschaftlichen Kontakt. Als
um Eisenach der Bauernaufruhr begann und die Behörden nicht recht
einzugreifen wagten, schrieb Witzel Thomas Müntzer (1489-1525) einen

Brief, doch erntete der Überbringer des Briefes nur Spott aus dem Munde
Müntzers. Als dann aus der Nachbarschaft Rotten von Bauern ins Dorf
kamen, um die Bewohner zum Aufstand zu bewegen, beschwor Witzel
seine Bauern, nach Hause oder an die Arbeit zu gehen. Die Stimmung der
Zeit und die Hoffnung auf Freiheit siegte aber über Witzeis Beredsamkeit.

Als die Menge der Aufständischen zu einigen Tausend angewachsen

war, forderte ihr Anführer Witzel auf, zu ihnen zu kommen und als

Feldprediger die Stimmung anzuheizen, andernfalls würde er gehenkt, ja er sei

dann in ganz Thüringen nicht mehr sicher. Witzel weigerte sich, liess sich
aber schliesslich von den Frauen im Dorf bewegen, ins Lager zu reisen,

um ihre Männer vom Aufstand abzubringen. Witzel konnte am Ende
tatsächlich seine Ltipnizer nach Hause begleiten. Der Gutsherr, Dietrich von
Farnroda, dem Witzel zuvor in aller Freundschaft die Wahrheit über sein

Verhalten gesagt hatte, spielte ihm nun übel mit und bewirkte, dass er

Lupnitz - angeblich wegen seiner Teilnahme am Bauernaufstand - verlassen

müsste.
Witzel begab sich nach Sachsen und bewarb sich auf die Pfarrstelle in

Niemegk. Dazu schrieb Martin Luther ein Empfehlungsschreiben an
den Kurfürsten. Die Tatsache dieses Schreibens widerlegt auch spätere

Behauptungen der Gegner Witzeis, er sei einer der Hauptanführer des

Bauernaufstandes gewesen.

215



Klaus Rohmann

2.3 Die allmähliche Entfremdung von der lutherischen Kirche

In Niemegk begann Witzel ein gründliches Studium der Hl. Schrift und
der Kirchenväter. Dazu eignete er sich Kenntnisse der hebräischen und

griechischen Sprache in einer unglaublichen Perfektion an20. Als
Lehrmeister des Hebräischen hatte er, wie es üblich war, verschiedene Juden in
Dienst genommen; zusätzlich benutzte er Lehrbücher der hebräischen

Sprache. Schliesslich besorgte er sich rabbinische Kommentare zum Alten
Testament im Original. Seine Zeitgenossen bereits rühmten seine Kenntnisse

der biblischen Sprachen und den geschliffenen Gebrauch des
Lateinischen. Zu den Bewunderern seiner Sprachkenntnisse gehörte auch
Luther. Man muss hinzufügen: Witzel war auch ein Meister des Deutschen.
Es gebührt ihm, wiewohl Luther als der Gestalter der deutschen Sprache
gilt, wie auch einigen anderen Männern ein beträchtlicher Anteil an
diesem Ruhm21.

In seiner Zeit in Niemegk machte sich Witzel. wo immer er eine
Bibliothek betrat, Exzerpte aus theologischen, juristischen, medizinischen,
philosophischen und historischen Schriften und schrieb sie in thematisch
geordnete Hefte. Damit sammelte er sich Stoff für seine später so
ausserordentlich reiche schriftstellerische Tätigkeit. Die ausgiebigen Studien
bedeuteten aber keineswegs eine Vernachlässigung seiner Predigttätigkeit.
Die Studien machte er sich vielmehr unmittelbar auch für seine Amtsführung

zunutze. Unermüdlich suchte er seinen Hörern die Bücher des Neuen
Testaments der Reihe nach und die schönsten Stellen aus den Psalmen und
den Propheten zu erklären.

In seinen Predigten legte er grossen Wert auch auf praktische
Anwendungen. Unaufhörlich drang er auf ein Leben nach dem Evangelium und

um eine Verbesserung der Sitten. Lehre und Leben - beide gehörten zu
Christus, wie er zu sagen pflegte. Diesbezüglich aber erfuhr er manche

Enttäuschung. So schrieb er im Jahre 1532:

20 Vgl. Adalbert Boning, Georg Witzel (1501-1573) als Hebraist und seine

Lobrede auf die Hebräische Sprache, Schwerte (Katholische Akademie) 2004.
21 Vgl. Wilhelm Abraham Teller, Von den Verdiensten einiger mit Luthern

gleichzeitigen Theologischen Schriftsteller, besonders des George Wicel, um die

Deutsche Sprache. Beiträge zur Deutschen Sprachkunde, vorgelesen in der königlichen

Akademie der Wissenschaften zu Berlin, zweyte Sammlung, Berlin (Friedrich
Maurer) 1796, 217-253. Neudruck in: Schritten zur Förderung der Georg-Witzel-
Forschung 10(1984)3^10.

216



Georg Witzel, ein Altkatholik des sechzehnten Jahrhunderts

«Vor sechs Jahren fing mir vieles in der evangelischen Kirche an zu missfallen,
besonders was die Sitten betrifft. Ich fing an, gegen die Ungerechtigkeit und
die Werke der Finsternis zu predigen und zu schreiben. Bald darauf, als es

immer schlimmer wurde, missfiel mir die Ordnung und das Regiment dieser
Kirche. Denn nirgends sah ich etwas, was die Herzen der Guten ergriff und zur
Frömmigkeit reizte. Ich sah, wie das meiste wie ein Spiel gemacht wurde,
ohne Ernst, ohne Ehrfurcht, ohne Furcht. Menschliche Einrichtungen machten
menschlichen Platz, das Gestrige wurde mit Heutigem vertauscht, und es wurde

ohne Zeremonien nicht besser, als es mit Zeremonien gewesen war. Die
Religion ist geändert, aber die alten Sitten sind geblieben. Mehr als sieben
Jahre ist das Evangelium gepredigt worden, aber noch sehe ich nichts Evangelisches.

Die Schuld schreibe ich jenen Evangelisten zu, die ein fleischliches

Evangelium eingeführt haben, dem sie ein fleischliches Leben hinzugefügt
haben. Und so haben sie es dahin gebracht, dass niemals frecher gesündigt
worden ist, dass die Zeiten niemals schlechter gewesen sind.»22

In dieser Klage ist zu erkennen, dass Witzel allmählich Zweifel am Kernstück

der reformatorischen Lehre, am Prinzip der sola fide, bekommen
hat. Schon bald nach seiner Verteidigung der guten Werke setzt er sich in
einem «unüberwindlichen, gründlichen Bericht»21 1533) mit der paulini-

22 PRO DE- // FENSIONE BONORUM // OPERUM, ADVER- // SVS NOVOS //
EVANGE- // LISTAS: // AVCTORE AGRICOLA // PHAGO (Richterverzeichnis
Nr. 2) [Sinn des Pseudonyms: lat. agricola griech. Georgós, aus Vacha].

23 Ein vnüberwindlicher // gründtlicher bericht/ was die // Rechtfertigung inn Paulo

// sey/ zu nutz und trost der gemeynen // Kirchen. // Durch Georgium Wicelium
(Richterverzeichnis Nr. 6).

Unter dem Kopf'titel «Unterricht/ was die Rechtfertigung in Paulo sey» führt er

anfänglich aus: «Frage. Wie wirt man denn gerecht? Antwort. Weil ich ynniglich/
warhafftiglich/ ernstlich gegleubet habe und gleube/ das Jesus des lebendigen Gottes

son/ ins fleisch komen/ gestorben vnd aufferstanden sey/ vmb meint willen/ so bin ich
schon gerechtfertiget/ das ist/ als ein gerechter von Gott angenomen/ vnd dafür gehalten/

on allen vorgehenden Gottesdienst oder werck. Frage: Sprichstu/ Ich gleube das

festiglich/ bin ich darumb für ein gerechter bey Gott gehalten? Antwort. Die schrift't

spricht ia/ vnd ist ia. Sprichstu/ Ists denn so gnug zur gerechtigkeit vnd Seligkeit?
Antwort. Die schriff't spricht Neyn/ und ist Neyn. Denn wenn dem also were/ so were
uns keiner schrifft mehr von nöten/ denn dero so den glauben betreffen. Aber freund

meiner/ es helt sich viel viel änderst. Es stehet nirgend geschriben/ das der glaub allein/
oder gnug sein sol/ es were denn der Text gefelscht. Der glaub stehet fur sich/ vnd

rieht das sein aus./ Die liebe und werck stehet fur sich/ vnd richten das yre aus. Vnd ist

freilich war und bleibt war/ wie ich off't gesagt/ das manch tausent mensch den glauben
hat/ und ist doch lieblos und wercklos/ ia verdampt in die vntersten helle.» Zitiert nach

dem Neudruck in: Schriften zur Förderung der Georg-Witzel-Forschung 6 (1980)

23-68, hier 26.

217



Klaus Rohmann

sehen Rechtfertigungslehre auseinander. Es ist hier nicht Raum, die

Rechtfertigungslehre umfassend darzustellen, wie Witzel sie in der
genannten Schrift und in späteren dargelegt hat24. Die Bemühungen um diese

Lehre kommen freilich nicht aus einem intellektuellen Interesse.
Vielmehr spricht daraus seine grosse Sorge um das Leben der evangelischen
Christen, die seiner Meinung nach mehr und offener sündigten als die,
welche er bisher für Verkörperungen des Antichrist gehalten hatte.

Darüber hatte er schon zuvor in einem Brief an Melanchthon geschrieben.

Darin hatte er zusammengestellt, was in der Kirche auszumerzen und

zu verbessern sei. In seine Vorschläge zog er auch ein Eingreifen des
weltlichen Arms mit ein und erwog auch politische und polizeiliche Massnahmen.

Für Melanchthon war solches wie für Luther nicht akzeptabel. Mit
der Zwei-Reiche-Lehre im Kopf, hielt er politische und kirchliche
Angelegenheiten scharf auseinander. Dennoch antwortete Melanchthon sehr

freundlich, ohne allerdings auf die Sache einzugehen. Er wusste, dass

hinter Witzeis Vorschlägen grosser Ernst stand, und lobte seinen Eifer.
Dass Melanchthon auf seine Vorschläge nicht einging, ärgerte Witzel

sehr; ebenso dass er bei verschiedenen Visitationen kein Gehör fand. Für
Witzel folgte ein gezieltes Studium der Hl. Schrift und der Kirchenväter.
Zudem reiste er viel, um sich mit namhaften Theologen auszutauschen. In

Marburg verkehrte er, um sich zu beraten, mehr mit den Zwinglianern als

mit den Anhängern Luthers. Dies müsste bei den Lutherischen Misstrauen
hervorrufen.

In einen schlimmen Verdacht aber geriet Witzel 1530. In diesem Jahr

hatte ein Johannes Campanus (1500-1575) aus Wittenberg seine antitrini-
tarischen Ansichten veröffentlicht. Zwei Jahre zuvor hatte er in Niemegk
geweilt, wo Witzel ihm eine Wohnung besorgt hatte und für ihn um
Erlaubnis gebeten hatte, die ansehnliche Bibliothek eines Adligen in der
Stadt zu benutzen, wobei Witzel ihm half, die Kirchenväter zu exzerpieren.

Als man später davon erfuhr, geriet Witzel in den Verdacht, ebenfalls
Antitrinitarier zu sein. Darum wurde er in Beizig ins Gefängnis geworfen,

Auf die zitierten Zeilen folgt, für Witzel charakteristisch, ein Durchmarsch durch
das Alte Testament, um an konkreten Gestalten, die Glaubende waren, aber nicht nach

Gottes Willen handelten und von Gott verworfen wurden, seine Aussage zu belegen.
Sodann kommt er auf die Evangelien und selbstverständlich den Judasbrief zu
sprechen, ehe er weitere Fragen behandelt.

24 Eine Darstellung der Witzeischen Rechtfertigungslehre findet sich in: Henze,
Liebe (wie Anm. 3). 210-228.

218



Georg Witzel. ein Altkatholik des sechzehnten Jahrhunderts

während Campanus bereits ausser Landes war. Erst nach längeren
Untersuchungen wurde Witzel freigelassen. Ausschlaggebend für die Freilassung

war wohl eine briefliche Fürsprache Luthers25 beim Kurfürsten.
Über die geschehene Ungerechtigkeit verbittert, erlebte Witzel nun,

dass seine geistliche Wirksamkeit in Niemegk durch Kerker und Inquisition

untergraben war. Überdies war durch den unerfreulichen Vorfall eine

Antipathie gegen die Wortführer der evangelischen Kirche aufgekommen.
Der Zweifel, ob diese Kirche die richtige sei, wurde nun zur Gewissheit,
dass sie es nicht sei. Als schliesslich auf dem Reichstag zu Augsburg die

neue Kirche auch faktisch förmlich konstituiert wurde, wusste Witzel, der
immer letztlich an der Einheit der Kirche festgehalten hatte, dass er sich
entscheiden müsste und wie er sich zu entscheiden hatte.

Es blieb ihm nichts anderes übrig, als sein Amt in Niedegk zu verlassen.

Dabei fiel es ihm nicht leicht, das Amt einem strengen Lutheraner zu
überlassen. Witzel machte sich nicht einfach davon, sondern suchte 1531

beim Kurfürsten und den Visitatoren um Entlassung nach. Er gab an, in
seine Heimatstadt Vacha zu ziehen, um seinem Vater zur Hand zu gehen.
Auf dem Weg nach Vacha besuchte er noch Luther in Wittenberg. Von
Vacha aus versuchte er, irgendwo eine Anstellung zu finden. So bewarb er
sich um eine Professur für Hebräisch in Erfurt. Seine Lobrede auf die
hebräische Sprache26 war als Antrittsvorlesung gedacht. Einer der evangelischen

Wortführer, Justus Jonas (1493-1555), Gegner Witzeis seit

Langem, denunzierte ihn jedoch beim Rat der Stadt Erfurt als Arianer und
machte dessen Ambitionen zunichte. Ebenso zerschlugen sich hernach

Verhandlungen für eine Pfarrstelle in Arnstadt. Es sei ihm nicht möglich
gewesen, auf die Worte Luthers zu schwören, wie er ausführt.

2.4 Rückkehr in die katholische Kirche

1533 bekam Witzel eine Stelle an der Andreaskirche in Eisleben angeboten.

Da in der Gemeinde nicht mehr viele katholische Familien verblieben

waren, predigte er meist vor leeren Bänken. Darum verlegte er sich mehr
aufs Schreiben. In den nächsten fünf Jahren entstanden hier die meisten
seiner Streitschriften - teilweise in einer recht groben Sprache, die er im

25 Vgl. Strobel. Leben (wie Anm. 18), 304-310.
26 Oratio in Lavdem Lingvae Hebraicae. Abgedruckt, mit einer deutschen

Übersetzung und zahlreichen Anmerkungen versehen in: Bonino, Witzel (wie Anm. 20),
66-147.

219



Klaus Rohmann

Alter bedauerte - und Gegenschriften vieler namhafter evangelischer
Theologen, ebenfalls mit vielen groben Beschimpfungen.

Nach fünfjährigem Leben mit vielen Enttäuschungen in Eisleben zog
Witzel 1538 als Berater Herzog Georgs von Sachsen (1471-1539), dem

heftigen Gegner Luthers, nach Dresden und nahm Anfang des nächsten
Jahres am Leipziger Religionsgespräch teil. Dazu sollte Witzel im Auftrag
des Herzogs eine grundlegende Schrift mit den Meinungen der alten
Kirchenlehrer über Lehre und Zeremonien verfassen, damit auf dieser Grundlage

durch Gespräche eine mögliche Einigung herbeigeführt werden könne.

Entsprechend handelt Witzel in seinem «Typvs eccelesiae prioris.
Anzeigung, wie die heilig Kyrche Gottes inwendig siben vnd mehr hundert

jaren nach vnsers Herren Auffart gestalt gewesen sey»27 von der

hl. Messe in Ost und West (im ersten Fall besonders von der Eucharistie
des Johannes Chrysostomus), von Taufe, Firmung, Busse, Ehe und Weihe,

von der apostolischen Predigt, von Fasten, Beten, Leben, von Festen und

Feiertagen und von den Konzilien.
Zu einem Gespräch auf der Grundlage dieser Schrift wurden chursäch-

sische und hessische Theologen eingeladen. Die Gespräche begannen am
1. Januar 1539 im Paulinum in Leipzig in Gegenwart von Kanzler Gregor
Brück (1484-1557). Teilnehmer waren von Seiten Chursachsens Philipp
Melanchthon, Kanzler Johannes Feige (1482-1543) und Martin Bucer

(1491-1551) im Auftrag des Landgrafen Philipp I. von Hessen (1504-
1567) und die beiden Räte Christoph von Carlowitz (1507-1576) und

Ludwig Fachs (1497-1554) von Seiten des Herzogs Georg von Sachsen.

Am 4. Januar wurde auch Witzel zur Teilnahme zugelassen. Er disputierte
ausgiebig mit Melanchthon und Bucer, gab sich aber einige Blossen, wie

Fachs, der mit Witzel sympathisierte, feststellte. Das Gespräch verlief
auch völlig erfolglos. Darauf werde ich noch im letzten Abschnitt (3.2) zu

sprechen kommen.
Bei Herzog Georg hätte Witzel vermutlich eine bleibende Anstellung

bekommen. Nach dem Tode des Herzogs im selben Jahr fiel das Land aber

an seinen Bruder Heinrich (1473-1541), der ein radikaler Anhänger der

lutherischen Lehre war. Witzel hatte gerade im Verlag von Nicolaus Wol-
rab (gest. um 1556) eine Postille mit vielen Schmähungen der Evangeli-

27 TYPVS ECCLE- // SIAE PRIO- // RIS. // Anzeigung/ wie die heilig Kyrche //
Gottes/ inwendig siben und mehr hund- // dert jaren nach vnsers Her- // ren Auffart/
gestalt // gewesen sey. Durch GEORGIUM // WICILIVM ORTHODOX. Gedruckt in

acht Teilen 1540-1566 (Richterverzeichnis Nr. 52).

220



Georg Witzel. ein Altkatholik des sechzehnten Jahrhunderts

sehen drucken wollen. Der Herzog stoppte den Druck. Da dieses Verbot
nicht beachtet wurde, wurden sämtliche Exemplare eingestampft, Wolrab
eingesperrt und Witzel gegen die Auflage, die Stadt nicht zu verlassen, auf
freiem Fuss belassen. Da er aber Schlimmes befürchtete, floh er unter
Zurücklassung seiner Frau und seiner Kinder nach Prag.

Schliesslich hoffte er, in Berlin im Markgrafen Albrecht von Brandenburg

(1490-1568) jemanden zu finden, der einen Mittelweg zwischen

Papsttum und Reformation anstrebte. Der wollte in der Tat eine neue

Kirchenordnung entwerfen lassen. Dafür wurden Luther und Melanchthon,
aber auch Witzel herangezogen. In vielen Punkten kam der Entwurf den

Evangelischen entgegen. Im dritten Teil aber, der von den Sakramenten
und anderen Zeremonien handelte, wurde vieles aus der römischen Kirche
beibehalten. Die Privatmesse sollte jedoch abgeschafft, die Priesterehe

zugestanden und die Anrufung der Heiligen aufgehoben werden. Dieser
letzte Teil der Ordnung, von «der Procession, Oelung und Sakrament»,
roch Luther freilich zu «Witzelisch». Die Reformatoren zogen sich
zurück; die geplante Kirchenordnung konnte nicht verabschiedet werden.
Der Markgraf müsste schliesslich seinen Versuch, einen Mittelweg
zwischen Römisch-Katholischen und Lutherischen anzustreben, aufgeben.

Witzel sah in Berlin keine Wirkungsmöglichkeit mehr und zog unstet
umher. Schliesslich haben sich einige Domherren von Würzburg, vermittelt

über einen ehemaligen Briefpartner Witzeis, dafür eingesetzt, dass er
dort eine Arbeitsstelle erhielt. Erst aber, als Nuntius Giovanni Morone
(1509-1580) versicherte, dass der Papst, wenngleich er die Ehe Witzeis
nicht anerkennen, sie doch stillschweigend dulden würde, und er dies auch

schriftlich geben könne, war der Bischof von Würzburg, Konrad IL (um
1466-1540), bereit, ihn kommen zu lassen. Leider starb der Bischof im
Folgejahr. Sein Nachfolger hatte kein Interesse mehr an Witzel.

Endlich, im Jahr 1541, fand Witzel eine feste Stelle als Rat des neuen
Fuldaer Fürstabtes Philipp Schenk von Schweinsberg (gest. 1550). Der
schätzte Witzeis Anschauungen und suchte wie er eine Vereinigung der

Kirchen durch eine Erneuerung beider Kirchen. Auf den Rat Witzeis
trachtete er dem immer grösser werdenden Eindringen lutherischer Ideen

dadurch entgegenzuwirken, dass er seinen Untertanen erlaubte, das

Abendmahl unter beiden Gestalten zu empfangen und die Taufliturgie in
deutscher Sprache zu vollziehen.

Von Fulda aus besuchte Witzel in seinem Bemühen, die Einheit der

Kirche wieder herzustellen, sämtliche Reichstage und wichtige
Religionsgespräche. So nimmt es nicht wunder, dass man ihn für den Verfasser des

221



Klaus Rohmann

ersten «Interims» beim Religionsgespräch zu Regensburg 1541 hielt. Die
Religionsgespräche dieser Jahre hatten folgenden Hintergrund: Für Kaiser
Karl V. (1500-1558) war die Wiederherstellung der Religionseinheit im
Reich ein wichtiges Anliegen. Neben religiösen Motiven waren für den

unerschütterlichen Katholiken politische Gründe massgebend: Eine
religiöse Zersplitterung des Reiches stärkte die Macht der Reichsstände auf
Kosten der kaiserlichen Zentralgewalt. Zudem war die Idee des
römischdeutschen Kaisertums religiös begründet. Eine neue Kirche neben der

römisch-katholischen stellte auch den Kaisertitel infrage. Der Kaiser
versuchte die Wiedervereinigung 1540/41 durch eine Reihe von Religionsgesprächen

zu erreichen. Die Gespräche brachten zwar in verschiedenen
Punkten eine Annäherung der konfessionellen Parteien, konnten aber eine

Einigkeit in zentralen Streitfragen nicht erreichen. Sie scheiterten auch

deswegen, weil die Spaltung längst keine religiös-theologische mehr,
sondern eine politisch-rechtliche war. Vor allem versagte das Bemühen, die

Ergebnisse der Religionsgespräche in einem Interim festzuhalten. Ein
solches Interim sollte für die Zwischenzeit, bis ein allgemeines Konzil über

die Wiedereingliederung der Evangelischen in die katholische Kirche
endgültig entschied, die kirchlichen Verhältnisse regeln.

Witzel kam es aber nicht nur auf die Eingliederung der Protestanten an,

sondern auch auf eine Reinigung und Erneuerung der katholischen
Kirche. So wenig wie er zuvor Luther sklavisch an den Lippen gehangen
hatte, stand er nun bedingungslos an der Seite des Papstes. Es lag ihm fern,
alles für unfehlbar zu halten, was die Kirche lehrt und der Papst haben

möchte. Auf dem Reichstag zu Speyer 1544 überreichte er dem Kaiser
eine Schrift, in der er auf Missbräuche in der katholischen Kirche
aufmerksam machte. Wenn Rom diese beseitigte und die Lehren und Praktiken

annähme, die schon in der alten Kirche gegolten hätten, würden auch

die Evangelischen das, was sie zu Unrecht abgetan hätten, wieder annehmen.

Eine Wiedervereinigung würde auf diese Weise möglich. Witzeis

Eingaben wurden aber in keiner Weise berücksichtigt, sah man doch in der

eigentlichen katholischen Partei keineswegs die Notwendigkeit, die Kirche

zu erneuern.
1548 rief der Kaiser zum Reichstag nach Augsburg, um ein Interim als

Reichsgesetz verabschieden zu lassen. Georg Witzel wurde die Ehre
zuteil, vom Kaiser dahin eingeladen zu werden, damit er ihn diesbezüglich
berate. Witzel blieb drei Monate in Augsburg. Während das «Interim»
letztlich nicht nur von den protestantischen Reichsständen, sondern
teilweise auch von katholischen abgelehnt wurde, ja vier Jahre später nach

222



Georg Witzel. ein Altkatholik des sechzehnten Jahrhunderts

einem Aufstand protestantischer Fürsten zurückgenommen werden müsste,

ist es im Fuldaer Gebiet publiziert worden. Dies war zu erwarten gewesen,

kam es doch den Wünschen und Gesinnungen des Fürstabtes Philipp
entgegen. Der Kaiser müsste jedoch die konfessionelle Spaltung des
Reiches als endgültig rechtlich anerkennen.

Witzel hatte in der Folgezeit persönlich viel Schweres zu ertragen.
Während des Schmalkaldischen Krieges hatten hessische und chursächsi-
sche Truppen Fulda besetzt. Witzeis Haus wurde gänzlich ausgeplündert,
er selbst war nach Würzburg geflohen.

2.5 Witzeis Alterssitz in Mainz

Inzwischen waren viele reiche und angesehene Bürger von Fulda zur
lutherischen Kirche übergetreten, und allmählich hatten die Evangelischen
die Oberhand. Da Witzel von ihnen nicht nur Schmähungen und Kränkungen,

sondern auch Tätlichkeiten befürchtete, wie sie zu dieser Zeit gegen
Abweichler im Glauben an der Tagesordnung waren, suchte er, durch
Krankheiten und Alter geschwächt, seinen Wohnsitz in Mainz. Dort
herrschte der Bischof noch unangefochten. Für Witzel wurde Mainz nach

einem unsteten Leben mit vielen Umzügen wahrhaftig zu einem Alterssitz.

In dieser Zeit wurde er mit dem Titel eines Kaiserlichen Rates
ausgezeichnet, erhielt jedoch kein kirchliches Amt. Seine Heiraten - die jetzige
Ehe, nach dem Tod der ersten beiden Frauen seine dritte - erschien für ein
Kirchenamt als ein unüberwindliches Hindernis.

Auch seine schriftstellerische Tätigkeit nahm beträchtlich ab. In den

fast zwanzig Jahren seines Aufenthaltes in Mainz von 1554 bis 1573
entstanden nur wenige Schriften. Dies scheint aber weniger an ihm selbst als

an den Verlegern gelegen zu haben. Als Vermittlungstheologe, der auch

noch die Schwächen und Wunden der eigenen Kirche aufzeigte, war er
nicht gefragt. Gern hätte er auf jedes Honorar verzichtet, wenn ein Verleger

seine Schriften gedruckt hätte, doch die verlangten auch noch einen
Druckkostenzuschuss. Einen solchen aber konnte Witzel nicht aufbringen.
Vergeblich ging Witzel Äbte und andere reiche Geistliche um die
Finanzierung eines Drucks an. Über deren Verweigerung beklagte er sich sehr.

Eine Genugtuung erfuhr er schliesslich, als Kaiser Ferdinand I. ihn
aufforderte, nach Wien zu kommen, um an der Reformation der Kirche
mitzuarbeiten. Ferdinand war der Bruder und Nachfolger des Kaisers
Karl. Er ist von Papst Pius IV (1559-1565) allerdings nie anerkannt worden.

Der Papst konnte ihm nicht verzeihen, dass er 1555 den Augsburger

223



Klaus Rohmann

Religions- und Landfrieden geschlossen hatte. Die Überzeugung von
einer Reformation an Haupt und Gliedern und von der Notwendigkeit einer
lauteren Predigt des Gotteswortes ohne menschliche Zusätze breitete sich
inzwischen auch in den Ländern des alten Glaubens immer mehr aus.

Auch Ferdinand war eine Zeit lang von der evangelischen Lehre sehr

angetan. Die unglückliche Doppelehe des Landgrafen von Hessen, die von
Luther gebilligt ward, änderte freilich seine Meinung. Auf Drängen seiner
Stände müsste er aber die in Böhmen und Mähren gemachten Zugeständnisse

in Bezug auf den Laienkelch und andere Abweichungen auch in den

österreichischen Herzogtümern zulassen. Dazu passte der Ausgang des

Konzils von Trient ganz und gar nicht. Ferdinand hatte wie schon zuvor
sein Bruder gehofft, dass die Protestanten zum Konzil eingeladen würden,
um ihre Position darlegen zu können. Statt dessen bezweckten aus seiner
Sicht sämtliche Beschlüsse, die päpstliche Autorität als unangreifbar zu

begründen. Die gegen die Protestanten gerichteten Beschlüsse wurden
gegen den Einspruch des Kaisers ein für alle Mal für gültig erklärt. An eine

Verständigung mit den Protestanten war nicht mehr zu denken. Ferdinand
trat daher nachdrücklich dafür ein, dass die Trienter Beschlüsse nicht
proklamiert wurden. Stattdessen berief er angesehene Theologen, eben auch

Georg Witzel, nach Wien, um selbst auf eigene Faust Pläne zu einer
Kirchenreform zu entwerfen. Auf Betreiben des Kaisers war übrigens Witzel
1561 auch zum Doktor der Theologie promoviert worden.

Für die Reise nach Wien liess Witzel sich entschuldigen: Sein Alter
und seine geschwächte Gesundheit erlaubten ihm nicht, eine so weite Reise

zu unternehmen. In einem vom 28. Mai 1564 datierten Schreiben erteilte

Ferdinand darum Witzel den Auftrag, eine schriftliche Eingabe zu
machen. Er sollte die Augsburgische Konfession von 1530 sichten und die

Artikel, die zwischen den Konfessionen immer unstrittig waren, auflisten,
ebenso diejenigen, über welche die Gelehrten beider Parteien Einigkeit
erzielt hätten. Sodann sollte er die übrigen Lehrmeinungen der Augsburger

Konfession unter Angabe der wesentlichen Gründe, warum die katholische

Kirche sie nicht anerkennen könne, darlegen. Schliesslich sollte er
auch Lehren darstellen, die weder mit der Augsburger Konfession noch

mit dem katholischen Glauben vereinbar seien. Auf diese Weise sollte ein

Handbuch entstehen, das den Pfarrern übergeben werden könne, damit sie

in ihrer Predigt und Sakramentenverwaltung die gesunde Lehre und rechte

Praxis verbreiteten.
Diesem Auftrag entsprechend machte sich Witzel an die Arbeit und

verfasste eine Schrift, die Kaiser Ferdinand handschriftlich übergeben

224



Georg Witzel. ein Altkatholik des sechzehnten Jahrhunderts

werden sollte und die - erst nach Witzeis Tod - unter dem Titel «Via
Regia»28 in Druck erschien. Ferdinand starb, ehe er die Schrift entgegennehmen

konnte. Sein Nachfolger, Kaiser Maximilian II. (1527-1576),
dankte zwar Witzel für seine Arbeit in einem Brief vom 23. August 156429

und ermutigte ihn, auf diesem Wege weiterzuarbeiten. Er verfolgte freilich
nicht mehr die Pläne seines Vorgängers.

Die «Via Regia» enthält zwei Teile. Zunächst geht Witzel die Lehrartikel

der «Confessio Augustana» durch. Im zweiten Teil schildert er
ausführlich die grossen Missstände am Hofe des Papstes und bei Bischöfen
und Pfarrern. In einer Vorrede lobt Witzel das Vorhaben des Kaisers, die
Reformation selbst in die Hand nehmen zu wollen. Da das Trienter Konzil
seiner Aufgabe, die Einheit der Kirche zu stiften, nicht nachgekommen
sei, falle diese Pflicht dem Kaiser zu, wie sie ja von römischen und
deutschen Kaisern des Öfteren ausgeübt worden sei.

Witzel macht danach seine eigene Position deutlich. Er stellt sich
entschieden auf die Seite der Kirche, die er für die katholische und apostolische

hält. Er bekennt sich ausdrücklich zu seinen Schriften und hält an den

darin geäusserten Ansichten fest, es sei denn, er würde eines Besseren

belehrt: erstens aus der heiligen Schrift, zweitens aus den ältesten
Kirchenvätern und drittens aus Gründen der Vernunft. (Auf seine Streitschriften

legt er keinen Wert. Ja, er wünscht, sie wären, wie ich schon erwähnte,
in einem weniger polemischen Ton verfasst.)

Da Kaiser Ferdinand, wie gesagt, die Schrift «Via Regia» wegen seines

Ablebens nicht mehr empfangen konnte, blieb sie weithin wirkungslos.
Witzel verstarb in Mainz am 16. Februar 1573. Er wurde in der Kirche
St. Ignatius beigesetzt.

28 VIA REGIA: // COMPENDIVM DE SEMITIS AN- // TIQVIS. APVD HIE-
REMIAM PRO- // PHETAM, ECCLESIAE REFOR- // MANDAE AVT RESTI-
TVENDAE // POTIVS ET CONCORDIAE // SARCIENDAE. PROQVE SALV- //TE
CHRISTI JESV EVAN- // GELIO RECTE CREDEN- // TIUM POPVLORVM //
NECESSARIO AC SVMMA CVM ¥1-11 DE PRAEMON- // STRATVM. // Avctore

Georgio Wicelio. sacrae Theologiae Doctore Ca- // tholico, & Ferdinandi Romanorum

Imperatoris // Consiliario. // Anno Christi 1564 (Richterverzeichnis III D 3 und
Nr. 139).

29 Der Brief ist ebenso wie das Auftragsschreiben Ferdinands in der späteren
Druckversion der «Via Regia» abgedruckt.

225



Klaus Rohmann

3. Das Kirchenideal Georg Witzeis

3.1 Witzeis Vorstellungen von einer erneuerten Kirche

Zeit seines Lebens hatte Witzel eine klare Vorstellung, wie denn eine
erneuerte Kirche auszusehen habe. Die Vorstellung hat er inhaltlich
durchgehalten von seinen ersten Schriften bis zu der zuletzt genannten «Via
Regia» von 1564. Somit müsste er, wie er darin sagte, von den Äusserungen

in seinen Schriften nichts zurücknehmen. Von Anfang an hatte er klare

und feste Kriterien zur Beurteilung der rechten Kirche, von denen im
letzten Abschnitt die Rede sein wird. Die Kriterien ermöglichten die
Beständigkeit im Kirchenbild. Die Verwirklichung dieser Vorstellung erhoffte

Witzel anfangs von einem allgemeinen Konzil. Die Hoffnung ist freilich
später nach dem Ausgang des Tridentinums geplatzt.

Als der Erzbischof von Mainz, Albrecht von Brandenburg (1490—

1545), nach Vacha kam, übergab ihm Witzel eine Schrift30, in welcher er
ihn dringend bat, seine ganze Autorität dafür einzusetzen, dass ein
allgemeines Konzil einberufen würde. Neben dem allgemeinen Konzil wünschte

er eine deutsche Nationalsynode mit einer gehörigen Vertretung des

Laienstandes. «Aber er predigte natürlich tauben Ohren. Zu seiner Rechten

wie zu seiner Linken herrschte die Parteileidenschaft viel zu sehr, als

dass man von den Glaubensformeln etwas hätte aufgeben mögen»31,
schreibt G.L. Schmidt in seinem Buch über Witzel. Schmidt hoffte ja, dass

einiges aus den Witzeischen Vorstellungen in der zu seiner Zeit
aufbrechenden altkatholischen Bewegung endlich verwirklicht würde, wie er
in seinem Vorwort sagt und wie ich eingangs erwähnte.

Zu den grundlegenden Forderungen Witzeis gehörte, dass jede Nation
die Bibel in ihrer Sprache haben müsse, und zwar in einer schlechthin
verlässlichen Übersetzung aus dem Urtext. Witzel, der, wie dargestellt, die

biblischen Sprachen perfekt beherrschte, verlangte, dass die Bibel ganz
und gar den ursprünglichen Text getreulich wiedergebe, dogmatische
Überzeugungen nicht einflössen und bestimmte Stellen nicht parteiliche
Präferenzen widerspiegelten. Für das konfessionelle Gespräch würde eine

derartige Übersetzung allein schon viele Streitfragen gar nicht aufkommen

lassen, wie er meinte. Für das gläubige Volk könnte die Schrift zur

30 ADHORTA- // TIVNCVLA. UT VOCETVR // Concüium. ad Archiepiscopum
Mogun- // tinen. &c. Priuatim scripta a Ge- // orgio Vuicelio [ 1534] (Richterverzeichnis

Nr. 3).
31 Schmidt. Witzel (wie Anm. 1). 66.

226



Georg Witzel, ein Altkatholik des sechzehnten Jahrhunderts

Mehrung der Frömmigkeit und Sittlichkeit beitragen. In diesem Fall
müsste die Hl. Schrift ergänzt werden durch eine von rechtgläubigen Männern

verfasste Postille. Witzel selbst hat etliche solcher Erbauungs- oder

Predigtbücher verfasst. Vor allem müsse das Evanglium kraftvoll gepredigt

werden.
Räumt Witzel dem Predigtdienst ein Leben lang einen grossen Raum

ein, so ist er auch um die rechte Sakramentenverwaltung besorgt. Witzel
befürwortete die Kindertaufe. In diesem Punkt mussten bestimmte
reformatorische Kreise mit ihrer Idee der Erwachsenentaufe nachgeben; die
katholische Kirche lehre hier recht. Allerdings schlägt Witzel vor, dass das

Taufgelöbnis, welches die Paten stellvertretend abgelegt hätten, von dem

Täufling später in erwachsenen Jahren feierlich wiederholt werde.
Seine Theologie der Eucharistie legte Witzel erstmals 1534 - also in

seiner Zeit an der Andreaskirche in Eisleben - in einem Buch dar32. Die
Auseinandersetzung über die Eucharistie nahm ja in dem reformatorischen

Streit eine zentrale Bedeutung ein, berührte sie doch die Grundfrage
der Reformation, die Rechtfertigung. In der Auffassung der Messe als

Opfer sah Luther den menschlichen Willen am Werk, durch eine Gabe an

Gott auf ihn so einzuwirken, dass der Opfernde das Heil erlange. Es sei

mithin der Versuch, durch Werke und nicht durch den Glauben gerechtfertigt

zu werden.
In seinem Buch geht Witzel nichtsdestoweniger nicht sogleich auf den

Opferstreit ein. Das Buch ist in zehn Teile (Kapitel) gegliedert. Im ersten
Teil behandelt Witzel im Einzelnen eine Reihe von Namen für die Eucharistie

- bekannte und allgemein unbekannte -, angefangen von deren
Vorkommen im Neuen Testament bis zu den Abhandlungen in der frühen
Patristik. Beispielsweise behandelt er Ausdrücke wie coena dominica,
convivium dominicum (Tertulian), mysterium (Johannes Chrysostomus),
eucharistia (Irenäus, Cyprian), synapsis/coniunctio (Dionysius Areopagi-
ta) und missa (Ignatius, Eusebius) und kommentiert sie. Originell ist, dass

Witzel das Wort missa, das er an anderer Stelle gegen die reformatorische

32 Von der heiligen // Eucharisty odder Mess nach an- // weisunge der Schlifft/ vnd
der Eltisten schrifft- // verstendigen heiligen Lerer. // Durch Georgium Wicelium.
M.D.XXXIIII (Richterverzeichnis Nr. 16). Das Buch erfuhr bis 1549 sechs Auflagen,
die letzten beiden in lateinischer Sprache. Zitate im Folgenden nach einem Reprint der

Ausgabe von 1534. Die Seitenzahlen werden darin - dem Brauch der Zeit gemäss -
durch Grossbuchstaben, denen auf den nächsten Doppelseiten jeweils die Zahlen eins
bis sieben folgen, angegeben.

227



Klaus Rohmann

Ablehnung verteidigt, auf das hebräische missat nidbath freiwilliges
Opfer (Dtn 16,10) zurückführt. Im ganzen Kapitel werden Witzeis
hervorragende Sprach- und Väterkenntnisse sichtbar. Mit der Erläuterung der

Namen gewinnt er schon Ansätze, aus denen er eine Theologie der Eucharistie

entfalten konnte.
Es folgen in den nächsten Kapiteln Darlegungen über das Gedächtnis

Christi, die Danksagung und die Bedeutung des Sakramentes. Die eigentliche

Bedeutung der Eucharistie liegt seiner Meinung nach in der Einheit,
und zwar aller Christen untereinander, sodann der ganzen Kirche in Gott.
Einheit bedeutet nicht nur Einmütigkeit (concordes esse), so wichtig sie

ist, sondern auch wirkliches Einssein (unum esse), wie Christus und Gott
eins sind (Joh 17).

«Ewer war viele/ vnnd hattet viele glauben/ vnnd stundt eynem seyn synn hie

hinaus/ dem andern dort hynaus/ darzu wäret yhr gehessig untereynander/ voll
zorns und zwytrachts ec. Aber nu soit yhr viel/ ein seyn/ eynen glauben haben/

eynen synn haben/ euch untereinander lieb haben/ voll friedes vnnd freundt-
schafft. Das sol euch dis essen lernen/ vnd euch daran gemanen/ so offte yhr
esset von diesem brodt/ vnd trincket von diesem kelch. Eyne bruderschafft wil
ich haben/ die sol Christus bruderschafft heyssen.»33

Die brüderliche Einigkeit ist nicht nur eine solche untereinander. Vielmehr
soll eine Einheit mit Christus angestrebt werden. Durch den Genuss des

Leibes und Blutes Christi wird eine mystische Einheit bewirkt. Wir sollen

transformiert werden und gewandelt in das, was wir essen. Das eigentliche
Ziel des eucharistischen Mahles ist, dass Gott und wir «ein ding seyen»34.

Dadurch kommt der Sinn dieses Sakramentes zur Vollendung, «...die
Gottesgepurt aus dem Geyst bringet diese incorporano zu wege durch

mittel des heyligen Sacraments.»35

In der römisch-katholischen Kirche sind solche Gedanken erst im
20. Jahrhundert von Odo Casel formuliert und vom zweiten Vaticanum

aufgegriffen worden. Witzel hätte zu seiner Zeit bahnbrechend werden

müssen. Den Einheitsgedanken arbeitet Witzel im Rückgriff auf die
Kirchenväter heraus. Dieser Gedanke lässt Witzel auch die Forderung erheben,

den Gemeinschaftscharakter der Messe wiederherzustellen und den

Brauch der Privatmesse abzulehnen.

33 A.a.O..El.
34 A.a.O.. E 7.
35 A.a.O.. F.

228



Georg Witzel. ein Altkatholik des sechzehnten Jahrhunderts

In der Linie des Gedanken der Einheit liegt auch der nächste Abschnitt
über den Empfang und Nutzen der Eucharistie. Es geht ihm um die Verhinderung

eines unwürdigen Empfangs (nach IKor 12). Den macht er nicht
allein an einer sittlichen Qualität des Empfangenden fest, sondern vor
allem an der Sünde der Uneinigkeit derer, welche die Kirche spalten. Dabei
blickt er natürlich auf die Reformatoren, und vielleicht spiegelt seine Sicht
auch etwas von seiner polemischen Zeit der Streitschriften in Eisleben
wieder, in der das Eucharistiebuch entstanden ist. Wohl gegen Luther und
seine Gefolgschaft schreibt er: «Denn wie künden diese wirdiglich Christi
leib essen/ so sie ynn yhn Secten zerteylen? Sol der dieses Sakraments

wirdig seyne/ der widder seyne bedeutung so öffentlich handelt?»36
Selbstverständlich empfangen den Leib Christi auch Unwürdige: «ein hurer/ ein

geytziger/ein abgöttischer/ ein lesterer/ ein trunckenbold/ ein reuber ec.»37.

Der Grund der Unwürdigkeit ist nach Witzel auch bedingt durch die neue
Lehre von der Freiheit eines Christenmenschen: «Vnd solten bald (so es

ynn gestatt würde) tavern/ spielstuben vnd mordgruben aus den beteheu-

sern machen/ weyl kein vnterscheid ynn eusserlichen dingen sein sol. Zu
welcher künheit die newe 1ère von der newen freyheit sehr geholffen hat.»38

Um die Heiligkeit der Eucharistie deutlich zu machen und sie vor einer

Profanisierung zu schützen, befürwortet Witzel die Beibehaltung der
lateinischen Sprache, wenigstens für den Kanon, das Eucharistische Hochgebet,

während er für alle anderen Sakramente von der Taufe bis zur Heiligen
Ölung die Einführung der Muttersprache fordert. Auf die Verständlichkeit
des liturgischen Geschehens für die Laien legte er grossen Wert. Stand doch
die Bildung im Vordergrund seines Interesses. Seine Predigten enthielten
Momente der Erklärung und Belehrung wie auch der Ermahnung.

Weil Witzel auch in dieser Eucharistieschrift die Gemeinde im Blick
behielt, spricht er vom Mahl, ehe er spekulative theologische Erörterungen

zum Opfercharakter der Eucharistie behandelt. Das Tridentinum hat

zwar später auf seiner 21. Sitzung 1562 auch erst vom Mahl gehandelt, ehe

es in der nächsten Sitzung auf den Opfercharakter zu sprechen kommt,
dabei aber nur den Brauch der Kommunion unter der einen Gestalt des

Brotes verteidigen wollen. Für Witzel war es selbstverständlich, dass im
Normalfall das Mahl in seiner Vollgestalt von Brot und Wein vollzogen
wird. Dabei wollte er freilich nicht leugnen, dass im Notfall das Essen des

36 A.a.O., F 3.
37 Ebd.
38 Ebd.

229



Klaus Rohmann

Brotes ausreiche. Wenn Witzel das Mahl vor dem Opfer behandelt, dann

tut er es, weil ihm die praktischen Fragen für die Gemeinde wichtiger
waren als theologische Erörterungen, die sie ohnehin nicht verstanden.
Hinsichtlich des Mahles kam es Witzel, der auf die sittliche Erziehung der
Gemeinde so grossen Wert legte (wie in seiner Lebensbeschreibung oben

gesagt), nicht nur auf die Würdigkeit an. Er propagierte auch den häufigen
Empfang. Mit dieser Forderung blieb er in der römisch-katholischen Kirche

und in der evangelischen nach der Relativierung des Abendmahles in
der Aufklärung über Jahrhunderte ungehört.

Das Buch über die Eucharistie müsste selbstverständlich über den
Opfercharakter der Messe handeln. Dies war nicht nur aus systematischen
Gründen geboten, sondern auch in der Auseinandersetzung mit
reformatorischen Ideen zu seiner Zeit schlechthin notwendig. Diesem Thema widmet

Witzel sein achtes Kapitel. Bezeichnenderweise kommt er nicht
sogleich auf das Opfer der Messe zu sprechen, sondern zunächst auf das

«Opfer des Lobes», das nach Römer 12,1 jeder Gläubige darzubringen
habe. Dabei zähle mehr denn das Opfer der Worte das Opfer der Tat, die

Darbringung seiner selbst. Wieder ist hier Witzel bei seinem vorrangigen
Thema der Lebensführung.

In seiner Argumentation holt Witzel weit aus, wie es für ihn charakteristisch

ist, und begründet das allgemeine Priestertum aller Gläubigen
durch Verweise auf Jesaja und Jeremia und das Buch Exodus. Sodann legt
er in Bezug zu Stellen im Neuen Testament und zu Kirchenväteraussagen
dar, dass die Eucharistie als Opfer auch ein besonderes Priestertum brauche,

das das Opfer der Kirche darbringe. Das Opfer der Kirche ist freilich
kein selbständiges Opfer. Es besteht in der Feier der Danksagung mit Brot
und Wein. Das Opfer der Kirche ist wiederum vom Kreuzesopfer Jesu

nicht verschieden. Danksagend begehen wir das Gedächtnis, die geistige
Vergegenwärtigung des Kreuzesopfers. Wörtlich schreibt Witzel:

«Unser Pascha ist Christus/ für vns geopffert. Mit welchen Worten der Apostel
eygendlich deutt auff Ex. 12. lerend uns/ was wir Christen für ein Osterlemlin
haben/ welchs für vns ein mal geoffert ist am Creutz mit blut vergiessung/ wie
Heb. 7. vnd 9 schon gehandelt wirf/ vnd wirt hinfurt nicht widder opffert wie
ein mal am Creutz/ sondern wirt bedeutlicher weyse yn der gestalt des brods

vnnd weins durchs wort im glauben gesegnet/ vnd als ein ewig werdende

dancksagung/ von der kirchen geopffert/ fur aller äugen sichtlich zustellen das

eynig opffer/ desselbigen eynigen gedechtnis vnd begierd zu erneuern.»39

39 A.a.O., K 3.

230



Georg Witzel. ein Altkatholik des sechzehnten Jahrhunderts

Die Messe ist mithin die sichtbare Repräsentation des einen Opfers Christi.

Die zentrale Bedeutung, die Witzel dabei dem Gedächtnis im biblischen
Sinne als Vergegenwärtigung zumisst, verdankt er offensichtlich seinem
intensiven Studium der Hl. Schrift. Witzel lässt eine Betrachtung von Worten

der Kirchenväter folgen. Das Ergebnis lautet: Wer leugnet, dass die
Eucharistie ein Opfer ist, dem sprechen die Väter das Urteil.

Im letzten Teil setzt sich Witzel mit der «deutschen Messe» und dem
Abendmahlverständnis Luthers auseinander, dem er drei grundlegende
Irrtümer vorwirft. Da ist zunächst die Tatsache, dass Luther gern das

Abendmahl als Testament, als Neuen Bund bezeichnet unter «verächtlicher

vergessunge aller alten vnnd rechten namen»40. Schliesslich komme
Testament nur im Kelchwort vor. Der neue Bund aber sei alles, was im
Neuen Testament zu finden sei, und sei nicht nur mit dem Abendmahl
verbunden. Ein weiterer Irrtum sei Luthers Leugnung der Transsubstantiation.

Nun ist Witzel alles andere als ein Anhänger der scholastischen

Ausformung dieser Lehre, ja er ist dieser «Sophisterei» abhold. Ihm kommt es

bei dieser Lehre nicht auf das Wie, sondern auf das Was an: Er möchte
daran festhalten, dass in der Feier der Eucharistie eine echte Wandlung der
Gaben geschieht und wendet sich entschieden gegen die lutherische Impa-
nationslehre: In Mt 26 (V 26) und in 1 Kor 11 (V. 24) stehe schwarz auf
weiss dies:

«Was? Das brod/ ist mein leip. Was aber fleisch ist/ das kan kein brod seyn/
Vnd widderumb. Ist nu das brod/ ynn Christi hende genommen/ sein fleisch/
Wie kan es denn mit zu brod sein? Odder/ ist brod vnd fleisch ein ding? Wenn
der Herr die Impanation gemeynet hett/ so würde er also gesprochen haben/

Mit diesem (brod) ist mein leyb. Odder also/ Inn diesem odder unter diesem
brod ist meyn leyp. Summa/ es heyst/ Dis/ vnd nicht/ vnter diesem/ du wollest
denn Christum zur Schul füren.»41

Ein dritter lutherischer Irrtum bestehe in der Behauptung, dass der
einzige Sinn des Empfangs des Sakramentes die Vergebung der Sünden sei.

In Mt 26 stehe aber, dass der Herr sein Blut vergossen habe zur Vergebung

der Sünden, nicht aber, dass es getrunken werden soll zur Vergebung

der Sünden.
Von der Einheit der Christen als Frucht der Eucharistiefeier, von der

oben gehandelt wurde, ist bei Luther nicht die Rede. Neben der Feststel-

40 A.a.O., O 3.
41 A.a.O., P 2.

231



Klaus Rohmann

lung theologischer Mängel in der Engführung auf die Sündenvergebung in
der Eucharistie befürchtet Witzel, dass das Sakrament der Busse in seiner

Selbständigkeit verdrängt und mit der Zeit vergessen würde. Witzel will
aber an der selbständigen Existenz des Busssakramentes festhalten,
wenngleich er eine Erneuerung anstrebt, weil er die Missstände in der Beichtpraxis

erkannte. Die Qual der Gewissen müsse beseitigt werden. Der Ab-
lass gehöre abgeschafft.

Überhaupt möchte Witzel im Dialog mit den Reformatoren in der
Sakramentenlehre im Kern keine Abstriche machen und keine Kompromisse
dulden. Ihm kommt es aber darauf an, dass zahlreiche Missstände abgebaut

würden. Ja, er zeigt sich überzeugt, dass die «Lutheristen» zur rechten

Lehre zurückgeführt werden könnten, wenn nur die zahlreichen
Missbräuche beseitigt würden.

In seiner Schrift «Methodus Concordiae Ecclesiasticae»42 von 1537

zählt er eine Fülle von Missbräuchen auf: Die schnell heruntergemurmelten
«Winkelmessen» sind ihm ein Gräuel. Immer wieder kommt er auf die

mit den Messstipendien verbundene Gewinnsucht zu sprechen. Es sei eine

schwere Sünde, für Geld eine Messe zu feiern. Mit der grossen Zahl der

Zelebranten müsse aufgeräumt und die Menge der täglichen Messen müsste

verringert werden. Vor allem müsse das Binieren und Trinieren verboten

werden, sofern nicht eine übergrosse Zahl von Gläubigen eine zweite oder

gar dritte Messe in der Kirche erfordere. Witzel befürwortet aber eine
tägliche Messe mit der Kommunionausteilung an die Gläubigen. In der Messe

sollten die Epistel und das Evangelium in der Volkssprache vorgelesen und

in Kürze eine notwendige Auslegung hinzugefügt werden.
Ein besonderer Dorn im Auge waren ihm die vielen pomphaften

Totenmessen. Die grossen Ausgaben für Vigilmessen, Exequien, die Messen am
siebenten und dreissigsten Tag und das Jahresgedächtnis erschienen ihm
als simonistischer Missbrauch.

Witzel weiss selbstverständlich, welches Gewicht bei den
Wiedervereinigungsgesprächen die Kloster- und Kirchengüter spielten. Er möchte
sie aber nur noch teilweise von den Fürsten zurückgegeben haben. Denn
nach einer verspielten Sympathie der Fürsten liesse sich keine Wiedervereinigung

erreichen. Mit dem zurückgeführten Vermögen sollten Schulen
und wohltätige Anstalten unterhalten werden. Mönche und Nonnen, die

42 METHO- // DVS CONCORDIAE ECCLE- // siasticas, post omnium sen- //
tentias, a minimo fra- // tre monstrata, // non praescri- // pta. LIPSIAE, // NICOLAVS
WOLRAB. // M.D.XXXVII (Richterverzeichnis Nr. 35).

232



Georg Witzel. ein Altkatholik des sechzehnten Jahrhunderts

ihr Kloster verlassen hätten, sollten dafür keineswegs getadelt oder gar
bestraft werden. Ihre Ehen mussten als rechtmässig angesehen werden.
Ebenso wäre es nicht richtig, den verheirateten Priestern ihre Frauen wieder

zu nehmen oder diese als Konkubinen zu behandeln. Die einmalige
Priesterehe begründet Witzel aus der Vätertheologie heraus. In dieser
Sache erweist sich Witzel in seinem eigenen Leben allerdings als inkonsequent.

Bedingt durch den Tod zweier Frauen heiratet er schliesslich ein
zweites und drittes Mal.

Soweit in Grundzügen die Ideen, wie sie Witzel von seiner Zeit in
Vacha an (1533) bis zur «Via Regia» (1564) für eine erneuerte Kirche, in
der sämliche christliche Kirchen vereinigt sind, vorschwebte.

3.2 Das formale Kriterium einer erneuerten Kirche: die Antiquität
und die Notwendigkeit ihrer differenzierenden Betrachtung

Aus dem im letzten Abschnitt Gesagten wird bereits deutlich, dass Georg
Witzel für eine erneuerte Kirche im Gespräch mit den Protestanten
gewissermassen die Mitte sucht. Die Mitte ist die katholische Position, wie er
sie versteht. Die katholische Position steht zwischen der «papistischen»
und der «lutherischen».

Was er unter der «papistischen» Position im Unterschied zur «katholischen»

versteht, macht er in einem längeren Begleit- und Widmungsschreiben

vom 25. Februar 1556 zu seiner Schrift «Diaphora»43, Unterschiede
(in den konfessionellen Angelegenheiten), an König Ferdinand I. deutlich:

«... was missbrauch und recht brauch, das ist bäbstisch und catholisch in unser
kirchen seye. Dann unter dem titel babtistisch begreiffe ich nur die missbreuch
und beschwerung, darüber alle weit clagt. nicht das diese allesambt von bäbs-
ten herkhommen. sondern weil solcher unratt in die kirchen unter ihrem
regiment oder auch Zulassung und unsorge khomen ist. am meisten bei neulich
Zeiten, do vigor apostolicus in den denselbigen sehr abgenomen und ardor
mundi huius zu gröblich eingerissen.»44

43 DIAPHORA REI // ECCLESIASTICAE: // Unterscheidt zwischen den Vnein-
// igen Parteien der Streittigen Re- // ligions Sachen, dieser Bösenn // Zeit, vnd sonderlich

zur Ref'or- // mation Cath. Kirchen // beraitet. und geschrieben // an die Römische
Kö- // nigliche Maiestat: // als aus demselben // Allergnedigsten Befhelch ec. 1556.

Ungedruckt. Vier Handschriften in der Wiener Hofbibliothek, in der Münchener
Staatsbibliothek und in der Universitätsbibliothek in Uppsala (Richterverzeichnis III.
Handschriftliches von Georg Witzel, B 2.2. C. D 1 + 2).

44 Abgedruckt in: Richter, Schriften (wie Anm. 18). 159-162, Zitat 161.

233



Klaus Rohmann

Von den «Papisten» verlangt Witzel die Aufgabe von Äusserlichkeiten,
wiewohl sie selber diese möglicherweise für unaufgebbar oder gar
wesentlich hielten. Nicht dass er selber jegliche sichtbare und feierliche
Gestaltung der Gottesdienste und auch jedwedes Brauchtum ablehnte. Er
unterscheidet aber, wie das Zitat zeigt, zwischen «missbrauch und recht
brauch». Von den von Witzel gegeisselten Missbräuchen habe ich einige
im letzten Abschnitt dargelegt. Von den Protestanten verlangt er viel mehr,
etwa weitreichende Korrekturen in der Sakramentenlehre. Von der
Anerkennung des Opfercharakters der Messe und von der Zweiheit von
Rechtfertigung und guten Werken habe ich bereits gehandelt. Hinzugefügt werden

muss noch die Leugnung des freien Willens durch die Lutheraner, mit
der Witzel sich nicht abfinden kann.

Die Mitte beruht mithin nicht auf einem Kompromiss in der Lehre, bei
dem jede Partei vom Eigenen etwas aufgibt und sich dennoch nach
Möglichkeit in den Grundüberzeugungen wiederfindet. Von der Wahrheit im
Glauben sind keine Abstriche zu machen. Was aber sind die Kriterien, mit
deren Hilfe Witzel beurteilen will, was die Wahrheit im Glauben ist? Sie

liegen für ihn in der Alten Kirche. Als begeisterter Anhänger des Erasmus

von Rotterdam, zu dem aber auch ein grundlegender Unterschied
bestand45, folgt er dessen Forderung einer Renaissance: zurück zu den

Ursprüngen.

Zu den Anfängen der Kirche müsste Witzel auch deswegen gehen, weil
er in der Auseinandersetzung mit den Lutheranern sonst keine Massstäbe

für das, was die «wahre Kirche» ist, gehabt hätte. Die katholische Kirche
seiner Zeit konnte es nicht sein. Sie zeigte seiner Überzeugung so viele

Entstellungen, dass sie kein Vorbild abgeben konnte. Ein kirchliches Lehramt

konnte nicht befragt werden; es spielte im Bewusstsein Witzeis keine
Rolle. Darum wandte er sich der Alten Kirche zu. Was aber ist die Alte
Kirche? Auf den geäusserten Verdacht, er suche in Wirklichkeit etwas
Neues und wolle eine neue Sekte gründen, antwortet er in seiner «Apologie»:

45 Kurz gesagt: «Erasmus ging es mehr um die klassische Antike und den Neupla-
tonismus der Kirchenlehrer, Witzel legte hingegen grösseren Wert auf die christliche
Antike und die Schriftauslegungen der Väter.» Vgl. Cornelius Roth. «Von der heiligen

Eucharisty» - Georg Witzeis Stellung im Streit um das Messopfer und das Abendmahl,

in: Werner Kathrein u.a., Dienst (wie Anm. 4), 111-135. hier 116.

234



Georg Witzel, ein Altkatholik des sechzehnten Jahrhunderts

«Ich weys von nichts sonderlichs das ich furhabe/ weys auch von keiner newen
secten/ so war Gott lebt/ sondern begere das Alt/ das etliche hundert iar durch
den eintrechtigen consens der gantzen Christenheit stettiglich gewesen vnd
gehalten ist/ Gott zu ehren/ vnd allen menschen zu nutz vnd Seligkeit. Das vnd
kein anders habe ich fur/ nemlich das es recht vnd Gott wolgefellig zu gehe

ynn Christlicher Religion/ und das/ nicht wie du oder ich nach vnsern köpften
furgeben/ sondern wie es vor alters war. Erstlich nach heyliger schrifft aus-
weysung/ danach nach Apostolischer Satzung/ zu letzt/ nach der Veter und

Synoden haltung/ und nach christlicher/ andechtige/ löblicher Ordnung.»46

Witzel bestreitet also, eine neue Kirche zwischen den beiden bestehenden
Parteien (Konfessionen) gründen zu wollen. Vielmehr strebt er danach,
wiederherzustellen, was in der Kirche von Alters her einträchtigen Konsens

fand. Ist das Alte für Witzel Massstab der «wahren Kirche», so fügt
er allerdings eine Rangordnung an: erstens die Hl. Schrift, dann die
Apostolische Satzung, an dritter Stelle Väter und Synoden und schliesslich
lobenswerte Kirchenordnungen.

Mit der apostolischen Satzung als Instanz vor den Kirchenvätern meint
Witzel vermutlich von den Aposteln begründete ausserbiblische Traditionen.

Faktisch argumentiert Witzel in der Regel aber nur mit der Hl. Schrift
und den Kirchenvätern. Dabei kommt der Hl. Schrift eine überragende
Bedeutung zu, mit grossem Abstand vor den Vätern. Deswegen sollen die
Kirchenväter auch nicht zur Interpretation der Hl. Schrift herangezogen
werden. Schliesslich sei die Schrift klar und lege sich selber aus. Erscheinen

aber nicht etliche Stellen der Bibel als dunkel und schwer verständlich?

Gewiss, in diesem Fall sollen die theologischen Lehrer der Hl. Schrift
gegebenenfalls die Deutung der ältesten Kirchenlehrer zu Hilfe nehmen.
Im Übrigen liegt die Bedeutung der überaus häufig angeführten Kirchenväter

(wie der Synoden) in den Schriften Witzels darin, die Argumentation
zu stützen, nicht aber zu begründen. Dies obliegt allein der Hl. Schrift.

Im Umfeld der Religionsgespräche merkte Witzel aber mehr und mehr,
dass die Schrift, so sehr sie als «klar» angesehen sein möge, von jeder
Partei in den Streitfragen anders ausgelegt wird. Hier kommen hermeneutische

Fragen ins Spiel. Es ist bedeutsam, dass in unserer Gegenwart im
ökumenischen Gespräch - nach dem Ende der «Konsensökumene» und
der Forderung der Ausbildung konfessioneller Profile - die Frage der
Hermeneutik in ihrer Gewichtung wieder erkannt wird.

Apologia (wie Anm. 18). Dij-Dijb; vgl. Richter, Schriften (wie Anm. 18), 32f.

235



Klaus Rohmann

Welchen Weg ging Witzel? Hier bot sich an, die Kirchenväter zur
Auslegung heranzuziehen. Aber welche? Das Alter als solches konnte kein
Kriterium sein. Witzel wusste aufgrund seiner Studien, dass sich Kirchenväter

untereinander und hinsichtlich der Hl. Schrift widersprechen.
Biographisch mag die Leipziger Disputation von 1539 für Witzel ein Schockerlebnis

bereitet haben. Witzel hatte als Gesprächsgrundlage seine Schrift
«Typus Ecclesiae Prioris»47 mit vielen Bezügen auf die Kirchenväter
zugrunde gelegt. In der Diskussion wurde ihm von Melanchthon durch Bucer

eine Schrift Augustins vorgelegt, die ihn in Verlegenheit gebracht
haben mag. Die Lutheraner konnten «De spiritu et littera» für eine Begründung

der Lutherischen Rechtfertigungslehre durch einen Kirchenvater in

Anspruch nehmen und Witzel, den Experten der Väterliteratur, durch
Nachweis seiner diesbezüglichen Unkenntnis beschämen. So erklärt sich
das oben erwähnte Urteil Fachs, dass sich Witzel bei dieser Disputation
Blossen gegeben habe. Für Witzel bedeutete dieses Erlebnis, dass er im
Nachhinein die Schrift Augustins überprüfte. Dabei fiel ihm auf, dass

Augustin die erwähnte Schrift gegen die Pelagianer, die «Feinde der Gnade»

geschrieben hat, die mithin relativ war und nicht gegen die Bedeutung
eines christlich-sittlichen Lebens in Anspruch genommen werden konnte.
Damit ergab sich für Witzel, dass die Autorität jeder Argumentation eines

Kirchenvaters durch interne Überprüfung einer Schrift gewährleistet sein

muss. Zudem war das konkrete Werk durch eine selektive Auswahl der

Gegner Witzeis ein Einzelfall.
Für Witzel stand nun fest, dass in dem Fall, dass zur definitiven

Klärung des Sinnes einer Stelle in der Hl. Schrift die Schriften und Überzeugungen

der heiligen Kirchenlehrer, Bekenner und Märtyrer in der Gesamtkirche

in Ost und West herangezogen werden müssen und auf ihre
Übereinstimmung zu achten sei48.

Bei allem ging es Witzel keineswegs darum, die Kirche des Neuen
Testaments und der ersten Jahrhunderte danach in die Gegenwart zu
übertragen. Aus diesem Grunde hat er die Kirchenväter nicht studiert. Er war
davon überzeugt, dass eine neue Zeit neue Antworten braucht. Wegen der

Legitimität neuer Bräuche und Zeremonien und den Versuchen der weiteren

Ausformung christlicher Lehren entstehen notwendigerweise Streitereien.

Sie sind seiner Meinung nach nur zu lösen in der Rückfrage an die

«Alten», am besten an die, welche zeitlich noch ganz nah an den Ursprün-

47 Vgl. Anm. 27.
48 Vgl. hierzu Henze. Liebe (wie Anm. 3), 207.

236



Georg Witzel. ein Altkatholik des sechzehnten Jahrhunderts

gen sind, wobei der allgemeine Konsens der Väter, beileibe nicht nur eine

Einzelmeinung, eine wichtige Rolle spielt. Es muss sich erweisen, dass

die neuen Antworten, etwa dringend gewünschte Reformen, nicht im
Widerspruch zu dem Väterkonsens stehen.

Die Alte Kirche ist also für Witzel, wie sich gezeigt hat, alles andere

als eine statische Grösse, die zur Gänze kopiert werden müsse. So sagt er
in der Vorrede zum «Typus Ecclesiae Catholicae» in der erweiterten Ausgabe

von 1559: «... das sey nicht mein meynung/ dass man alles darumm
so eben in öffentlicher Kyrchen haben und halten muesse/ wie es alhie

formweyss furgezeigt»49. Witzel steht der Alten Kirche vielmehr in einer

dynamischen Haltung gegenüber und trifft wichtige Unterscheidungen
unter ihren Autoritäten. Bezüglich der anstehenden Kirchenreformen, die
der gesunde Menschenverstand fordert, bildet die Alte Kirche weithin nur
ein Negativkriterium, das sagt, was nicht durchgeführt werden dürfe, weil
es sonst zu ihr im Widerspruch stünde.

G. L. Schmidt geht in seiner Schrift «Georg Witzel: Ein Altkatholik des

sechzehnten Jahrhunderts» auf das formale Kriterium derAlten Kirche als

Erkenntnisquelle nicht ausdrücklich ein. Ein Grossteil seines Buches
besteht in der Darlegung der «Via Regia», Witzeis inhaltlicher Auseinandersetzung

mit der Augsburgischen Konfession. So konnte er leider auch

keinen Bezug herstellen zu den Bemühungen der altkatholischen Bewegung,

sich an der Alten Kirche zu orientieren. Ein entsprechender
Vergleich lohnt sich aber heute.

In der sog. Utrechter Erklärung der Bischöfe der altkatholischen
Kirchen von 1889 heisst es gleich unter dem ersten Punkt: «Wir halten fest

an dem Glauben der alten Kirche, wie er in den ökumenischen Symbolen
und in den allgemein anerkannten dogmatischen Entscheidungen der
ökumenischen Synoden der ungeteilten Kirche des 1. Jahrtausend ausgesprochen

ist.»50 Und vom Tridentinum wird gesagt: «...wir nehmen seine

dogmatischen Entscheidungen nur insoweit an, als sie mit der Lehre der

49 TYPUS ECCLE-//SIAECATHOLICAE.//FormundAnzei-//gung/ welcher

gestalt die heilige/ Apostoli- // sehe/ vnd catholische Kyrche Gottes/ vor // Tausent/

mehr oder weniger iaren/ in // der gantzen Christenheit Regiert // vnd Geordnet gewesen:

// in funff Teile vnterscheidet/ do dise ersten zwey dermas- // sen von newem ge-
mehret/ dass es nu in Sechs // Teile vunterscheiden werden möchte. // Durch Georgium
Wicelium den Eltern. // Zu Colin durch die Erben Johan Quentels // vnd Gerwinum
Calenium // M.D.LIX.. A3b (Richterverzeichnis Nr. 52.7).

so Urs Küry. Die altkatholische Kirche. Ihre Geschichte, ihre Lehre, ihr Anliegen
(KW 3). Frankfurt a.M. (EVW) 31982. 452.

237



Klaus Rohmann

alten Kirche übereinstimmen»51. Recht pauschal wird hier eine Grenze am
Ende des ersten Jahrtausends gezogen. Grund hierfür ist offensichtlich das

auf das Jahr 1054 datierte Schisma, nach dem eine Einmütigkeit von Ost

und West in Glaubensentscheidungen nicht mehr ohne Weiteres gegeben

war. Welche Bedeutung aber haben die frühen Trennungen der altorientalischen

Kirchen? Und was bedeutet es, dass gerade auf den frühen Konzilien

Ost und West keineswegs gleichmässig vertreten waren? Mit welchen
Kriterien lässt sich feststellen, was das zuvor von der Utrechter Erklärung
angeführte Zitat des Vinzenz von Lérins, dass festzuhalten gilt, «was überall,

immer und von allen geglaubt wurde», beinhaltet? An diese Formulierung

erinnert übrigens auch das, was Witzel in seiner «Apologie» 1533

den einmütigen Konsens der ganzen Christenheit nennt52; er sieht sich
aber genötigt, wie wir gesehen haben, sogleich vier Wege anzugeben, wie
dieser Konsens erfragt werden kann.

Es leuchtet mir ein, dass eine Grundsatzerklärung wie die Utrechter

Erklärung nicht ins Detail gehen, keine Erkenntnisquellen im Einzelnen

nennen kann, sondern nur die Richtung angibt, wo sie zu suchen sind.

Seitdem begnügt man sich allerdings, so weit ich sehe, mit dem Hinweis
auf die Kirche des ersten Jahrtausends, ohne an unterschiedliche
Betrachtungsweisen überhaupt nur zu denken. Besonders in Kurzinformationen
zur altkatholischen Kirche in Deutschland wird die Zeitangabe formelhaft
wiederholt, vor allem um die Bezeichnung «altkatholisch» zu begründen.
Spätestens nach Einführung der Frauenordination - ein Streitfall par
excellence in Teilen unserer Kirche und in der Ökumene - mussten dringend
ftindamentaltheologische Untersuchungen über die Erkenntnisquellen des

Glaubens nachgeholt werden. Das grundsätzliche Problem hat Witzel
angesprochen: Wie können neue Einrichtungen im Lichte der «Alten
Kirche» gesehen und begründet werden? Mit den Äusserungen Witzels können

wir wohl nicht unsere Probleme lösen, sie können uns aber ermahnen
und ermutigen, das Verhältnis unserer kirchlichen Gegenwart zur Autorität

der Alten Kirche mit hinreichenden Differenzierungen zu bestimmen.

Klaus Rohmann (geb. 1939 in Gelsenkirchen D), Prof. Dr. theol. Studium in

Paderborn. München und Bonn. Er unterrichtete nach einigen Kaplansjahren
zunächst Religion. Hebräisch und Erziehungswissenschaft an Essener
Gymnasien, danach lehrte er von 1981-2002 als Professor für Systematische
Theologie - seit 1994 zusätzlich Philosophie - an der Katholischen Fachhoch-

51 A.a.O.. 453.
32 Vgl. Anm. 46.

238



Georg Witzel, ein Altkatholik des sechzehnten Jahrhunderts

schule Norddeutschland in Osnabrück und Vechta. Seit 2004 wirkt er. der sich
nach der Emeritierung der altkatholischen Kirche anschloss. als Lehrbeauftragter

am Alt-Katholischen Seminar der Universität Bonn.

Adresse: Alte Dorfstr. 51. D-57439 Attendorn. Deutschland. E-Mail: DrRoh-
mann@aol.com.

English Summary

In 1879 - shortly after the beginning of the Old Catholic Movement - a booklet
was published which was entitled Georg Witzel, an Old Catholic of the sixteenth

century. Its author uttered his hope that Witzel's concept of the ideal church which
was ultimately not successful during his lifetime could be realised in that new
movement of Catholicism.

Who was Georg Witzel? He was bom in 1501 in the region of Fulda, Germany,
and he passed away in 1573 in Mainz. When he was 17, he started to study theology

in Erfurt, where the ideas of the humanistic philosopher Erasmus of Rotterdam

prevailed at that time. His criticism of the Church at that time inspired Witzel
and many others to continue their studies in Wittenberg where Luther and

Melanchthon were teaching. Witzel was very grateful to Melanchthon for
introducing him to the interpretation of the Gospel, though he could, for financial

reasons, stay in Wittenberg only for a short time. He, then, asked a bishop for being

ordained priest. As he realised that people more and more liked to listen to

"evangelical" sermons, he decided to become a Lutheran preacher at Eisleben. But

very soon he got disappointed about the fact that the preaching of the Gospel could
not move Christians to a more moral life. And he doubted whether the principle of
sola fide of the Reformers could be valid. He wanted to put stress on "good deeds"

as well. This could have been one essential reason why he returned to the Catholic
Church. Nevertheless, he endeavoured to reunite the splitting confessional
factions. Therefore, he participated in most of the important religious disputations.
But he also wanted a renewal of the Catholic Church. He was aware of many
misuses and a lot of superstition in the Church of the "papists".

The criterion to get the right idea of what Church should be. in his opinion,
was the way back to the "Ancient Church". The Ancient Church is primarily
embodied in the Holy Scriptures. The interpretation of the Bible could be supported
by the study of the ancient Church Fathers. It is obvious that Witzel had a very
differentiated view on the Ancient Church. He did not recognise the authority of a

single voice among the teachers of the Church, but accepted only a general
consensus. However, he did not intend to simply copy elements of the Ancient Church.
He knew that a new time also had new questions. But he wanted to solve the problems

raised by the quarrel of his time in the light of the old teachings. To some

extent, the criterion of the "Ancient Church" is a negative touchstone: a new practice

must not contradict what has been the unanimous teaching of the past.

239


	Georg Witzel, ein Altkatholik des sechzehnten Jahrhunderts

