Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 99 (2009)

Heft: 4

Artikel: Georg Witzel, ein Altkatholik des sechzehnten Jahrhunderts
Autor: Rohmann, Klaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405057

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-405057
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Georg Witzel, ein Altkatholik des sechzehnten
Jahrhunderts

Wirken und Werk eines (fast) vergessenen Reformtheologen

Klaus Rohmann

Der Titel dieses Beitrags muss anachronistisch anmuten, wird hierin doch
ein Zeitgenosse Martin Luthers anscheinend ins neunzehnte Jahrhundert
versetzt. Indes ist der Titel wortlich einer Schrift entnommen, die 1876
erschienen ist und die Gedankenwelt Georg Witzels (1501-1573) inhalt-
lich in die Nihe der altkatholischen Bewegung setzt!. Thr Verfasser, G.L.
Schmidt, der sich nach eigenen Angaben ausfiihrlich mit dem Werk Wit-
zels beschiftigt hat, meint in der altkatholischen Bewegung Ziige zu ent-
decken, die dem Ideal einer erneuerten Kirche entsprichen, wie sie Witzel
zur Reformationszeit vorgeschwebt habe. So vertffentlichte er seine
Schrift, «mit dem innigen Wunsche, dass durch die jetzige Bewegung auf
katholischem Gebiete Witzel’s Ideal der Verwirklichung wenigstens so
viel als moglich nidher geriickt werde»2, wie er im Vorwort schreibt. Worin
Witzels Kirchenideal bestand, werde ich im letzten Teil meines Aufsatzes
darlegen. Meine Ausfiihrungen konnten ein Beitrag zur (langen) Vorge-
schichte der altkatholischen Bewegung sein.

1. Witzel und der Altkatholizismus
1.1 Ignaz von Dollinger iiber Georg Witzel

Verschiedene informelle Befragungen bestitigten die Vermutung, dass das
Wirken und Werk Georg Witzels gegenwirtig in unseren altkatholischen
Kirchen schlechthin unbekannt sind. Aus diesem Grunde erscheint es mir
angebracht, zunichst eine etwas ausfiihrliche biographische Skizze zu lie-
fern, die das Werk in Lebenssituationen verankert. Allerdings ist Georg
Witzel in der Gegenwart nicht ginzlich dem Vergessen anheimgefallen.
Ausserhalb des Altkatholizismus erschienen tiber Witzel etliche Monogra-

' G[ustav] L[EBRECHT] ScHMIDT, Georg Witzel. Ein Altkatholik des X V1. Jahr-
hunderts, Wien (Braumiiller) 1876.
2 AaO., IV

IKZ 99 (2009) Seiten 209-239 209



Klaus Rohmann

phien bis in die jiingste Vergangenheit’. Erwihnt werden soll auch ein
Symposium 2001 an der Universitiit Fulda aus Anlass des 500. Geburts-
tages Witzels, dessen Herkunft und Wirken mit dem Hochstift Fulda ver-
bunden war*.

Den «Viitern» des Altkatholizismus bzw. den Altkatholiken der ersten
Stunde war Georg Witzel noch voll und ganz prisent, sodass das genannte
Buch von Schmidt damals keineswegs auf Verwunderung stossen musste.
Doéllinger nutzt in seiner Reformationsgeschichte’ Witzel ausgiebig als
Gewihrsmann. Nach einer biographischen Skizze¢ legt er die Griinde fiir
die Hinwendung Witzels zum Luthertum und die spitere Abkehr von ihm
dar. Dollinger interessiert sich zu dieser Zeit weniger fiir die Reformideen
Witzels, die er lediglich an zwei Stellen erwihnt’. Vielmehr mochte er
anhand des Zeitzeugen die schlimme Lage darlegen, die durch die neue
Lehre Luthers entstanden sei. Dazu fiihrt er verschiedene Ausserungen
Witzels «in chronologischer Ordnung»?® an, die uns heute zeigen, wie sehr
sich Déllinger in dem umfangreichen Werk Witzels auskennt.

Spater hat sich Dollinger — wohl wenig bekannt” — noch einmal iiber
Witzel geidussert. Inzwischen nimmt Doéllinger zur Reformation eine dif-
ferenziertere Haltung ein und beurteilt den Protestantismus positiver. Im
dritten Band der «Beitrige zur politischen, kirchlichen und Cultur-Ge-

3 Vgl. die germanistische Frankfurter Dissertation des Autors des zweiten Bei-
trags in diesem Heft: PAuL LuDpwIG SAUER, Der Dialog bei Georg Witzel in seiner
zeitgeschichtlichen und entwicklungsgeschichtlichen Bedeutung. Dissertation (1956)
mit einem neuen Geleitwort. Erstausgabe (Sekundirliteratur Nr. 2 des Georg-Witzel-
Archivs, hg. von Bernhard Johannes Witzel), Hagen o.J. [1981]. Siehe ferner die kir-
chengeschichtliche Sekundirliteratur im Literaturverzeichnis der Dissertation von BAR-
BARA HENZE, Aus Liebe zur Kirche Reform. Die Bemiihungen Georg Witzels (1501-
1573) um die Kircheneinheit (RGST 133), Miinster (Aschendorff) 1995, 412-418.

4 Vgl. WERNER KATHREIN/KARLHEINZ DIEZ/BARBARA HENZE/CORNELIUS
RoTH, Im Dienst um die Einheit und die Reform der Kirche. Zum Leben und Werk
Georg Witzels (FHSS 43), Frankfurt a.M. (Knecht) 2003.

5 JoHANN JosePH IGNAZ vON DOLLINGER, Die Reformation, ihre innere Ent-
wicklung und ihre Wirkungen im Umfange des Lutherischen Bekenntnisses I, Regens-
burg (Manz) 1846. Der Abschnitt iiber Witzel findet sich auf den Seiten 21-130.

6 A.a.O.,21-29.

7 A.a.0.,30und 101.

8 A.aQ,36.

® HENZE, Liebe (wie Anm. 3), 11, muss widersprochen werden, wenn sie
schreibt: «Leider hat Déllinger in seinen spiteren Jahren keine vergleichbare Arbeit
iber Witzel geschrieben ...»

210



Georg Witzel, ein Altkatholik des sechzehnten Jahrhunderts

schichte der sechs letzten Jahrhunderte» !0 von 1882, der unter der Leitung
von Dollinger herausgegeben wurde, veroffentlicht dieser selbst zunéchst
allerdings zwei Briefe, die zum Kampf gegen Luther und seinen Anhang
aufrufen. Sie stehen freilich unter dem Abteilungstitel «Spicilegium zur
Geschichte des Reformationszeitalters» (also eine geschichtliche Ahren-
sammlung). Der erste Brief stammt von Johann Hanel an Georg Witzel,
der zweite enthilt dessen Antwort. Hanel war einen dhnlichen Weg gegan-
gen wie Witzel, war eine Zeit lang lutherischer Pfarrer und wurde wieder
katholisch. Die beiden Briefe aus dem Jahr 1534 hat Dollinger aus dem
Lateinischen iibersetzt und mit einem Vorwort versehen, in dem er unter
anderem schreibt: «Witzel antwortete mit heftigen Ausfillen auf Luther,
dessen unstiiten Sinn, Selbstsucht und <rhodisch Opfer>, d.h. die Gewohn-
heit des Fluchens und Scheltens, er lebhaft tadelte.»!!

Bedeutungsvoller sind fiinf Denkschriften von 1556 und 1557 zur Kir-
cheneinheit, die bis dahin nicht gedruckt waren und die Déllinger im sel-
ben Band veroffentlicht. Sie sind nach seinem Urteil wichtiger als etwa die
Denkschriften des Wiener Bischofs Friedrich Nausea (1491/96-1552), die
ebenfalls in dem Band enthalten sind. «Sie zeichnen sich nicht bloss durch
Formvollendung aus, sondern auch durch Gedankeninhalt, tiefe Einsicht
und reiche Erfahrung»!2, wie Dollinger lobend hervorhebt. Des Weiteren
gibt er im Vorwort eine kurze Inhaltsangabe der Denkschreiben. Es geht
um die Gefahren der Kirchenspaltung fiir Kaiser und Reich, die Unmog-
lichkeit eines Konzils, fiir das der Zeitpunkt verpasst sei, die Erfolglosig-
keit von Religionsgesprichen, notwendige Modalitéten, falls man sie den-
noch halten mochte, und die Forderung einer Zusammenstellung von un-
verzichtbaren Glaubenssitzen in einem liber religionis. «Von hohem Inte-
resse ist die letzte Denkschrift, an Kaiser Ferdinand gerichtet. Sie be-
spricht die Concessionen, welche den Protestanten gemacht werden
konnten.» 13

10 Jou. Jos. IoN. v. DOLLINGER (Hg.), Beitriige zur politischen, kirchlichen und
Cultur-Geschichte der sechs letzten Jahrhunderte, I1I. Band, Regensburg (Manz) 1882.

Il Zitiert nach dem Neudruck in: Schriften zur Foérderung der Georg-Witzel-For-
schung 9 (1983) 5. Diese von 1975-1984 erschienene Quartalsschrift (Kiirzel:
SFGWF) wurde redigiert und herausgegeben von Bernhard Johannes Witzel.

2 A.a.0, 36.

B3 A0, 37.

211



Klaus Rohmann

1.2 Wilhelm Kampschulte iiber Witzel

Der Historiker Wilhelm Kampschulte (1831-1872), der sich spiter den
Altkatholiken anschloss, reichte 1856 an der philosophischen Fakultit der
Universitidt Bonn eine Dissertation iiber Georg Witzel ein'4. Darin stellt er
die wichtigsten Werke Witzels dar. Bei threr Auswertung kommt er zu dem
Schluss, dass Witzel in wichtigen Glaubensfragen, so hinsichtlich der Au-
toritit der Kirche und in der Rechtfertigungslehre, eine mittlere Position
zwischen der katholischen und der Lehre Luthers einnehme!>. Im Hin-
blick auf eine erfolgversprechende Wirkung von Religionsgesprichen un-
ter den Gelehrten sei Witzel jedoch sehr skeptisch gewesen. Stattdessen
habe er seine Hoffnung auf eine politische Losung der Kirchenspaltung
gesetzt, die mit dem Machtverlust Kaiser Karls V. dann zerbrochen sei.
Fiir Witzel ist eine Einigung aber immer auch mit einer Erneuerung
verbunden. Kampschulte interessiert sich in seiner Arbeit anscheinend
weniger dafiir, dass fiir Witzel neben einer Einigung «von oben» eine Er-
neuerung von der Basis her erfolgen miisse. Deswegen sind fiir Witzel
besonders die Gestaltung der Liturgie und die Predigt, die immer auch
einen belehrenden Zug enthilt, wichtig. Zahlreich sind seine Schriften zur
Volkserziehung, wichtig besonders seine Katechismen!¢. Ferner verfasste
er etliche Postillen und Gebetbiicher. Dem Anliegen der Volkserziehung
schenkte Kampschulte keine Aufmerksamkheit. — So weit zu seiner Arbeit
tiber Witzel. Eine interessante Frage, ndmlich ob die Beschiftigung
Kampschultes mit Witzel schliesslich zu seinem Anschluss an die altka-
tholische Kirche mit beigetragen haben konnte, muss offenbleiben!”.

4 WiLHELM KAMPSCHULTE, De Georgio Wicelio eiusque studiis et scriptis ireni-
cis. Dissertatio historica, Bonn 1856. Die Darstellung der Dissertation folgt hier den
kurzen Ausfiihrungen von HENZE, Liebe (wie Anm. 3), 71f.

15 In der Tat wurden Vermittlungstheologen wie Witzel schon zu Lebzeiten hiufig
und so auch in einem Flugblatt als die Unentschiedenen (Adiaphoristen) verspottet:
«Die Adiaphoristen, / die bosen Buben nehmen gelt, / verrieten wol die ganze welt. /
Gott wird ohn zweifel strafen bald / die gottlosen sophisten.» Vgl. WINFRIED TRUSEN,
Georg Witzel (1501-1573). Zur 400. Wiederkehr seines Todestages, in: Fuldaer Ge-
schichtsblitter 50 (3/1974) 1-32, hier 2.

16 Vgl. SAUER, Dialog (wie Anm. 3), bes. 185-209 («Die Katechismen Georg
Witzels»).

17 Aufzeichnungen Kampschultes zu seiner Person konnten nicht ausfindig ge-
macht werden. Im Archiv des Historischen Seminars der Universitit Bonn finden sich
nur dienstliche Akten, besonders aus seiner Zeit als Dekan der philosophischen Fa-
kultit.

212



Georg Witzel, ein Altkatholik des sechzehnten Jahrhunderts

2. Der Lebensweg Georg Witzels's
2.1 Witzels Herkunft und Jugend

Georg Witzel wurde 1501 in Vacha an der Werra geboren, wo sein Vater
Gastwirt, ein geachtetes Mitglied des Rates und eine Zeit lang Schultheiss
war. Seine Mutter starb, als der Knabe acht Jahre alt war. Unter seiner
Stiefmutter hatte er es nicht leicht. Sein Vater aber leitete ihn zu Fleiss und
Disziplin in der Schule und zum regelmiissigen Kirchenbesuch an. Von
seinem dreizehnten Lebensjahr an besuchte er die Schulen zu Schmalkal-
den, Eisenach und Halle. Es war fiir ihn eine Zeit grosser Entbehrungen,
und er musste sich bei fremden Leuten verdingen, da sein Vater ihn finan-
ziell kaum unterstiitzen konnte. Danach studierte er mit siebzehn zwei
Jahre lang in Erfurt. In Erfurt war zu dieser Zeit der Humanismus des
Erasmus von Rotterdam in der Lehre dominant, und unter den Studieren-
den herrschte ein allgemeiner Enthusiasmus fiir den Renaissance-Huma-
nisten. Dessen Personlichkeit hat auch Witzel begeistert, und seine Vor-
stellungen haben ihn sein Leben lang beeinflusst.

Obgleich Erasmus sich nicht fiir die Reformation gewinnen liess, hat
er mit seinem Spott iiber die Missstédnde in der Kirche und seinen Hinwei-
sen auf das Christentum in seinen Anfiangen der Reformation faktisch in

18 Darstellung der Biographie Witzels in Anlehnung an Scumipt, Witzel (wie
Anm. 1), sofern nichts anderes angegeben. Schmidt hat, wiewohl er viele wortliche
Zitate anfiihrt, den Nachteil, dass er nichts in Anmerkungen belegt. Ich habe die Aus-
flihrungen Schmidts abgeglichen mit GEORG THEODOR STROBEL, Leben Georg Wi-
cels, in: ders., Beytridge zur Litteratur besonders des sechszehnten Jahrhunderts:
Freunden der Kirchen-, Gelehrten- und Biichergeschichte gewitmet, Bd. 2, Niirnberg-
Altdorf (Monath und Kussler) 1787, 273-376.

Ferner: Apologia: das ist: ein //vertedigsrede Geor- // gij Wicelij widder // seine
affterreder die Lu- // teristen/ mit sampt kurtzer abcon- // terfeyung Luterischer secten/
vnd preis alter Romischen // Kirchen/ niitzlich zu // lesen. // Auch wie er von den Kir-
chen ynn die secten ko- // men/ vnd von den selbigen widderumb zu den // Kirchen
geflohen ist. 1533. Zweimal gedruckt in Leipzig, einmal in Freiburg und Colln (Rich-
terverzeichnis Nr. 4). Zitate aus der Apologia nach dem Neudruck in: Schriften zur
Forderung der Georg-Witzel-Forschung 5 (1979) 6-56.

Das genannte, zuerst 1913 in Fulda erschienene Richterverzeichnis ist fiir die Ar-
beit iiber Witzel unentbehrlich. Es enthiilt die Titel aller bis zur Herausgabe bekannten
Werke Witzels und ermoglicht gegebenentalls eine schnelle Identifizierung der Werke
durch Ausweis der Nummer; vgl. GREGOR RICHTER, Die Schriften Georg Witzels, bi-
bliographisch bearbeitet. Nebst einigen bisher ungedruckten Reformationsgutachten
und Briefen Witzels, Niewkoop (De Graaf) 1963.

213



Klaus Rohmann

die Hénde gespielt. Viele Studierende waren durch seine Lektiire und den
Beifall vieler Gelehrter auf die neue Theologie neugierig geworden. So
zog es viele Studenten, welche die Wiederherstellung des Christentums in
seiner reinen Gestalt erhofften, zu den Fiissen Martin Luthers (1483—-1546)
und Philipp Melanchthons (1497-1560) nach Wittenberg. Auch Witzel
wollte dort seine Studien fortsetzen. Leider erlaubten seine Mittel thm nur
ein einziges Semester in Wittenberg. Es war jedoch insofern entscheidend,
als er in das Studium der Heiligen Schrift eingefiihrt wurde, die er bis
dahin mehr oder minder nur vom Horensagen kannte, wie er sagte. Zeit
seines Lebens blieb er Melanchthon dafiir dankbar, dass er durch ithn «zum
Evangelium» gekommen sei.

Inzwischen driingte ihn sein Vater, sich vom Bischof von Merseburg
zum Priester weihen zu lassen. Von 1521 an war er drei Jahre lang Vikar
und kurze Zeit auch Stadtschreiber in Vachta. Dort war zu jener Zeit wie
auch sonstwo der Wunsch wach, evangelische Predigten zu horen. Es gab
aber kaum Geistliche, die dazu befdhigt waren. Witzel, der ja in Witten-
berg studiert hatte, erklirte sich dazu bereit, erst in einem Dorf, dann auch
in seiner Vaterstadt. Die vollen Kirchen und der Beifall seiner Landsleute
machten ihm Mut. Je linger er den Predigtdienst versah, desto mehr geriet
er in Distanz zu seiner Kirche. Immer wieder geisselte er Missstiéinde und
bloss menschliche Einrichtungen.

Zu diesen bloss menschlichen Institutionen, die nicht in der Schrift
begriindet seien und unselige Folgen hiitten, ziihlte er auch das Verbot der
Priesterehe. Darum nimmt es nicht wunder, dass Witzel 1524 heiratete,
und zwar absichtlich in aller Offentlichkeit. Damit die Ehe nicht als Kon-
kubinat angesehen wurde, wollte er die Erlaubnis seines Vorgesetzten ein-
holen. Vacha gehorte zu der Jurisdiktion des Abtes von Fulda, dem Witzel
ein ausfiihrlich abgefasstes Gesuch einreichte. Jedwede Antwort blieb je-
doch aus. Darum heiratete er ohne Genehmigung. Aus der Ehe gingen acht
Kinder hervor, von denen 1558 drei schon tot waren!®,

Im 25. Lebensjahr verlor er sein Amt. Dies war dadurch bedingt, dass
der Abt, um der Verbreitung reformatorischer Ideen Einhalt zu gebieten,
alle Geistlichen absetzte, die die evangelische Predigt pflegten. Brotlos
geworden, mussten viele durch Handarbeit fiirs Uberleben sorgen. Witzel

19" Es gibt heute noch Nachfahren Georg Witzels, so Bernhard Johannes Witzel,
dem das Verdienst gebiihrt, in Hagen 1.W. ein privates Witzel-Archiv aufgebaut zu
haben, und der die Schriften zur Forderung der Georg-Witzel-Forschung herausgab;
vgl. Anm. 11.

214



Georg Witzel, ein Altkatholik des sechzehnten Jahrhunderts

wurde fiir kurze Zeit wieder Stadtschreiber in Vacha. Dann aber siedelte
er nach Eisenach iiber, woher seine Frau stammte und wo die Reformation
in erstaunlich kurzer Zeit eingefiihrt worden war. Im Einvernehmen mit
dem Bruder des Kurfiisten, dem Herzog Johann von Sachsen (1498-1537),
sollte Witzel die Reformation auch auf dem Lande einfiihren. Dort aber
geriet er in den Strudel der Bauernkriege.

2.2 Evangelisches Pfarramt und die Bauernkriege

Auf dem Lande in Thiiringen bekam Witzel die Pfarrstelle in Wenigen-
Lupnitz, wo er mit Eifer an seine Predigtaufgabe ging. Bald hatte er be-
merkt, dass im Dorf miintzerische Ideen im Umlauf waren. Diese versuch-
te er den Bauern in seinen Predigten auszureden. Mit dem Gutsherrn des
Dorfes, Dietrich von Farnroda, pflegte er freundschaftlichen Kontakt. Als
um Eisenach der Bauernaufruhr begann und die Behorden nicht recht ein-
zugreifen wagten, schrieb Witzel Thomas Miintzer (1489-1525) einen
Brief, doch erntete der Uberbringer des Briefes nur Spott aus dem Munde
Miintzers. Als dann aus der Nachbarschaft Rotten von Bauern ins Dorf
kamen, um die Bewohner zum Aufstand zu bewegen, beschwor Witzel
seine Bauern, nach Hause oder an die Arbeit zu gehen. Die Stimmung der
Zeit und die Hoffnung auf Freiheit siegte aber iiber Witzels Beredsamkeit.

Als die Menge der Aufstindischen zu einigen Tausend angewachsen
war, forderte ihr Anfiihrer Witzel auf, zu ihnen zu kommen und als Feld-
prediger die Stimmung anzuheizen, andernfalls wiirde er gehenkt, ja er sei
dann in ganz Thiiringen nicht mehr sicher. Witzel weigerte sich, liess sich
aber schliesslich von den Frauen im Dorf bewegen, ins Lager zu reisen,
um ihre Ménner vom Aufstand abzubringen. Witzel konnte am Ende tat-
sichlich seine Lupnizer nach Hause begleiten. Der Gutsherr, Dietrich von
Farnroda, dem Witzel zuvor in aller Freundschaft die Wahrheit iiber sein
Verhalten gesagt hatte, spielte ihm nun iibel mit und bewirkte, dass er
Lupnitz — angeblich wegen seiner Teilnahme am Bauernaufstand — verlas-
sen musste.

Witzel begab sich nach Sachsen und bewarb sich auf die Pfarrstelle in
Niemegk. Dazu schrieb Martin Luther ein Empfehlungsschreiben an
den Kurfiirsten. Die Tatsache dieses Schreibens widerlegt auch spitere
Behauptungen der Gegner Witzels, er sei einer der Hauptanfiihrer des
Bauernaufstandes gewesen.

213



Klaus Rohmann

2.3 Die allmdhliche Entfremdung von der lutherischen Kirche

In Niemegk begann Witzel ein griindliches Studium der HI. Schrift und
der Kirchenviter. Dazu eignete er sich Kenntnisse der hebridischen und
griechischen Sprache in einer unglaublichen Perfektion an?0. Als Lehr-
meister des Hebriischen hatte er, wie es iiblich war, verschiedene Juden in
Dienst genommen; zusitzlich benutzte er Lehrbiicher der hebriischen
Sprache. Schliesslich besorgte er sich rabbinische Kommentare zum Alten
Testament im Original. Seine Zeitgenossen bereits rithmten seine Kennt-
nisse der biblischen Sprachen und den geschliffenen Gebrauch des Latei-
nischen. Zu den Bewunderern seiner Sprachkenntnisse gehorte auch Lu-
ther. Man muss hinzufiigen: Witzel war auch ein Meister des Deutschen.
Es gebiihrt thm, wiewohl Luther als der Gestalter der deutschen Sprache
gilt, wie auch einigen anderen Ménnern ein betridchtlicher Anteil an die-
sem Ruhm?!.

In seiner Zeit in Niemegk machte sich Witzel, wo immer er eine Bib-
liothek betrat, Exzerpte aus theologischen, juristischen, medizinischen,
philosophischen und historischen Schriften und schrieb sie in thematisch
geordnete Hefte. Damit sammelte er sich Stoff fiir seine spiter so ausser-
ordentlich reiche schriftstellerische Titigkeit. Die ausgiebigen Studien
bedeuteten aber keineswegs eine Vernachldssigung seiner Predigttitigkeit.
Die Studien machte er sich vielmehr unmittelbar auch fiir seine Amtsfiih-
rung zunutze. Unermiidlich suchte er seinen Horern die Biicher des Neuen
Testaments der Reihe nach und die schonsten Stellen aus den Psalmen und
den Propheten zu erkléren.

In seinen Predigten legte er grossen Wert auch auf praktische Anwen-
dungen. Unaufhorlich drang er auf ein Leben nach dem Evangelium und
um eine Verbesserung der Sitten. Lehre und Leben — beide gehorten zu
Christus, wie er zu sagen pflegte. Diesbeziiglich aber erfuhr er manche
Enttduschung. So schrieb er im Jahre 1532:

20 Vgl. ADALBERT BONING, Georg Witzel (1501-1573) als Hebraist und seine
Lobrede auf die Hebriische Sprache, Schwerte (Katholische Akademie) 2004,

21 Vgl. WILHELM ABRAHAM TELLER, Von den Verdiensten einiger mit Luthern
gleichzeitigen Theologischen Schriftsteller, besonders des George Wicel, um die
Deutsche Sprache. Beitrdge zur Deutschen Sprachkunde, vorgelesen in der konigli-
chen Akademie der Wissenschaften zu Berlin, zweyte Sammlung, Berlin (Friedrich
Maurer) 1796, 217-253. Neudruck in: Schriften zur Forderung der Georg-Witzel-
Forschung 10 (1984) 3—40.

216



Georg Witzel, ein Altkatholik des sechzehnten Jahrhunderts

«Vor sechs Jahren fing mir vieles in der evangelischen Kirche an zu missfallen,
besonders was die Sitten betrifft. Ich fing an, gegen die Ungerechtigkeit und
die Werke der Finsternis zu predigen und zu schreiben. Bald darauf, als es
immer schlimmer wurde, missfiel mir die Ordnung und das Regiment dieser
Kirche. Denn nirgends sah ich etwas, was die Herzen der Guten ergriff und zur
Frommigkeit reizte. Ich sah, wie das meiste wie ein Spiel gemacht wurde,
ohne Ernst, ohne Ehrfurcht, ohne Furcht. Menschliche Einrichtungen machten
menschlichen Platz, das Gestrige wurde mit Heutigem vertauscht, und es wur-
de ohne Zeremonien nicht besser, als es mit Zeremonien gewesen war. Die
Religion ist geindert, aber die alten Sitten sind geblieben. Mehr als sieben
Jahre ist das Evangelium gepredigt worden, aber noch sehe ich nichts Evange-
lisches. Die Schuld schreibe ich jenen Evangelisten zu, die ein fleischliches
Evangelium eingefiihrt haben, dem sie ein fleischliches Leben hinzugefiigt
haben. Und so haben sie es dahin gebracht, dass niemals frecher gesiindigt
worden ist, dass die Zeiten niemals schlechter gewesen sind.»22

In dieser Klage ist zu erkennen, dass Witzel allmihlich Zweifel am Kern-
stiick der reformatorischen Lehre, am Prinzip der sola fide, bekommen
hat. Schon bald nach seiner Verteidigung der guten Werke setzt er sich in
einem «uniiberwindlichen, griindlichen Bericht»?3 (1533) mit der paulini-

22 PRO DE- // FENSIONE BONORUM // OPERUM, ADVER- // SVS NOVOS //
EVANGE- // LISTAS: // AVCTORE AGRICOLA // PHAGO (Richterverzeichnis
Nr. 2) [Sinn des Pseudonyms: lat. agricola = griech. Georgds, aus Vacha].

23 Ein vniiberwindlicher // griindtlicher bericht/ was die // Rechtfertigung inn Pau-
lo // sey/ zu nutz und trost der gemeynen // Kirchen. // Durch Georgium Wicelium
(Richterverzeichnis Nr. 6).

Unter dem Kopftitel «Unterricht/ was die Rechtfertigung in Paulo sey» fiihrt er
anfinglich aus: «Frage. Wie wirt man denn gerecht? Antwort. Weil ich ynniglich/
warhafftiglich/ ernstlich gegleubet habe und gleube/ das Jesus des lebendigen Gottes
son/ ins fleisch komen/ gestorben vnd aufferstanden sey/ vmb meint willen/ so bin ich
schon gerechtfertiget/ das ist/ als ein gerechter von Gott angenomen/ vnd dafiir gehal-
ten/ on allen vorgehenden Gottesdienst oder werck. Frage: Sprichstu/ Ich gleube das
festiglich/ bin ich darumb fiir ein gerechter bey Gott gehalten? Antwort. Die schrifft
spricht ia/ vnd ist ia. Sprichstu/ Ists denn so gnug zur gerechtigkeit vnd seligkeit?
Antwort. Die schrifft spricht Neyn/ und ist Neyn. Denn wenn dem also were/ so were
uns keiner schrifft mehr von néten/ denn dero so den glauben betreffen. Aber freund
meiner/ es helt sich viel viel anderst. Es stehet nirgend geschriben/ das der glaub allein/
oder gnug sein sol/ es were denn der Text gefelscht. ... Der glaub stehet fur sich/ vnd
richt das sein aus./ Die liebe und werck stehet fur sich/ vnd richten das yre aus. Vnd ist
freilich war und bleibt war/ wie ich offt gesagt/ das manch tausent mensch den glauben
hat/ und ist doch lieblos und wercklos/ ia verdampt in die vntersten helle.» Zitiert nach
dem Neudruck in: Schriften zur Forderung der Georg-Witzel-Forschung , 6 (1980)
23-68, hier 26.

217



Klaus Rohmann

schen Rechtfertigungslehre auseinander. Es ist hier nicht Raum, die
Rechtfertigungslehre umfassend darzustellen, wie Witzel sie in der ge-
nannten Schrift und in spiteren dargelegt hat2*. Die Bemiihungen um die-
se Lehre kommen freilich nicht aus einem intellektuellen Interesse. Viel-
mehr spricht daraus seine grosse Sorge um das Leben der evangelischen
Christen, die seiner Meinung nach mehr und offener siindigten als die,
welche er bisher fiir Verkorperungen des Antichrist gehalten hatte.

Dartiber hatte er schon zuvor in einem Brief an Melanchthon geschrie-
ben. Darin hatte er zusammengestellt, was in der Kirche auszumerzen und
zu verbessern sei. In seine Vorschlige zog er auch ein Eingreifen des welt-
lichen Arms mit ein und erwog auch politische und polizeiliche Massnah-
men. Fiir Melanchthon war solches wie fiir Luther nicht akzeptabel. Mit
der Zwei-Reiche-Lehre im Kopf, hielt er politische und kirchliche Ange-
legenheiten scharf auseinander. Dennoch antwortete Melanchthon sehr
freundlich, ohne allerdings auf die Sache einzugehen. Er wusste, dass
hinter Witzels Vorschlidgen grosser Ernst stand, und lobte seinen Eifer.

Dass Melanchthon auf seine Vorschlidge nicht einging, drgerte Witzel
sehr; ebenso dass er bei verschiedenen Visitationen kein Gehor fand. Fiir
Witzel folgte ein gezieltes Studium der HI. Schrift und der Kirchenviiter.
Zudem reiste er viel, um sich mit namhaften Theologen auszutauschen. In
Marburg verkehrte er, um sich zu beraten, mehr mit den Zwinglianern als
mit den Anhdngern Luthers. Dies musste bei den Lutherischen Misstrauen
hervorrufen.

In einen schlimmen Verdacht aber geriet Witzel 1530. In diesem Jahr
hatte ein Johannes Campanus (1500-1575) aus Wittenberg seine antitrini-
tarischen Ansichten veroffentlicht. Zwei Jahre zuvor hatte er in Niemegk
geweilt, wo Witzel ihm eine Wohnung besorgt hatte und fiir ihn um Er-
laubnis gebeten hatte, die ansehnliche Bibliothek eines Adligen in der
Stadt zu benutzen, wobei Witzel ihm half, die Kirchenviter zu exzerpie-
ren. Als man spiter davon erfuhr, geriet Witzel in den Verdacht, ebenfalls
Antitrinitarier zu sein. Darum wurde er in Belzig ins Gefidngnis geworfen,

Auf die zitierten Zeilen folgt, fiir Witzel charakteristisch, ein Durchmarsch durch
das Alte Testament, um an konkreten Gestalten, die Glaubende waren, aber nicht nach
Gottes Willen handelten und von Gott verworfen wurden, seine Aussage zu belegen.
Sodann kommt er auf die Evangelien und selbstverstindlich den Judasbrief zu spre-
chen, ehe er weitere Fragen behandelt.

2+ Eine Darstellung der Witzelschen Rechtfertigungslehre findet sich in: HENZE,
Liebe (wie Anm. 3), 210-228.

218



Georg Witzel, ein Altkatholik des sechzehnten Jahrhunderts

withrend Campanus bereits ausser Landes war. Erst nach ldngeren Unter-
suchungen wurde Witzel freigelassen. Ausschlaggebend fiir die Freilas-
sung war wohl eine briefliche Fiirsprache Luthers® beim Kurfiirsten.

Uber die geschehene Ungerechtigkeit verbittert, erlebte Witzel nun,
dass seine geistliche Wirksamkeit in Niemegk durch Kerker und Inquisi-
tion untergraben war. Uberdies war durch den unerfreulichen Vorfall eine
Antipathie gegen die Wortfiihrer der evangelischen Kirche aufgekommen.
Der Zweifel, ob diese Kirche die richtige sei, wurde nun zur Gewissheit,
dass sie es nicht sei. Als schliesslich auf dem Reichstag zu Augsburg die
neue Kirche auch faktisch formlich konstituiert wurde, wusste Witzel, der
immer letztlich an der Einheit der Kirche festgehalten hatte, dass er sich
entscheiden musste und wie er sich zu entscheiden hatte.

Es blieb ihm nichts anderes iibrig, als sein Amt in Niedegk zu verlas-
sen. Dabei fiel es ihm nicht leicht, das Amt einem strengen Lutheraner zu
iiberlassen. Witzel machte sich nicht einfach davon, sondern suchte 1531
beim Kurfiirsten und den Visitatoren um Entlassung nach. Er gab an, in
seine Heimatstadt Vacha zu ziehen, um seinem Vater zur Hand zu gehen.
Auf dem Weg nach Vacha besuchte er noch Luther in Wittenberg. Von
Vacha aus versuchte er, irgendwo eine Anstellung zu finden. So bewarb er
sich um eine Professur fiir Hebrdisch in Erfurt. Seine Lobrede auf die he-
briiische Sprache?¢ war als Antrittsvorlesung gedacht. Einer der evangeli-
schen Wortfiihrer, Justus Jonas (1493-1555), Gegner Witzels seit Lan-
gem, denunzierte ihn jedoch beim Rat der Stadt Erfurt als Arianer und
machte dessen Ambitionen zunichte. Ebenso zerschlugen sich hernach
Verhandlungen fiir eine Pfarrstelle in Arnstadt. Es sei ihm nicht moglich
gewesen, auf die Worte Luthers zu schworen, wie er ausfiihrt.

2.4 Riickkehr in die katholische Kirche

1533 bekam Witzel eine Stelle an der Andreaskirche in Eisleben angebo-
ten. Da in der Gemeinde nicht mehr viele katholische Familien verblieben
waren, predigte er meist vor leeren Biinken. Darum verlegte er sich mehr
aufs Schreiben. In den niichsten fiinf Jahren entstanden hier die meisten
seiner Streitschriften — teilweise in einer recht groben Sprache, die er im

25 Vgl. STROBEL, Leben (wie Anm. 18), 304-310. )
% Oratio in Lavdem Lingvae Hebraicae. Abgedruckt, mit einer deutschen Uber-

setzung und zahlreichen Anmerkungen versehen in: BONING, Witzel (wie Anm. 20),
06-147,

219



Klaus Rohmann

Alter bedauerte — und Gegenschriften vieler namhafter evangelischer
Theologen, ebenfalls mit vielen groben Beschimpfungen.

Nach fiinfjdhrigem Leben mit vielen Enttduschungen in Eisleben zog
Witzel 1538 als Berater Herzog Georgs von Sachsen (1471-1539), dem
heftigen Gegner Luthers, nach Dresden und nahm Anfang des néchsten
Jahres am Leipziger Religionsgespriich teil. Dazu sollte Witzel im Auftrag
des Herzogs eine grundlegende Schrift mit den Meinungen der alten Kir-
chenlehrer tiber Lehre und Zeremonien verfassen, damit auf dieser Grund-
lage durch Gespriche eine mégliche Einigung herbeigefiihrt werden kon-
ne. Entsprechend handelt Witzel in seinem «Typvs eccelesiae prioris.
Anzeigung, wie die heilig Kyrche Gottes inwendig siben vnd mehr hun-
dert jaren nach vnsers Herren Auffart gestalt gewesen sey»?’ von der
hl. Messe in Ost und West (im ersten Fall besonders von der Eucharistie
des Johannes Chrysostomus), von Taufe, Firmung, Busse, Ehe und Weihe,
von der apostolischen Predigt, von Fasten, Beten, Leben, von Festen und
Feiertagen und von den Konzilien.

Zu einem Gesprich auf der Grundlage dieser Schrift wurden churséch-
sische und hessische Theologen eingeladen. Die Gespriche begannen am
1. Januar 1539 im Paulinum in Leipzig in Gegenwart von Kanzler Gregor
Briick (1484—1557). Teilnehmer waren von Seiten Chursachsens Philipp
Melanchthon, Kanzler Johannes Feige (1482—1543) und Martin Bucer
(1491-1551) im Auftrag des Landgrafen Philipp 1. von Hessen (1504-
1567) und die beiden Rite Christoph von Carlowitz (1507-1576) und
Ludwig Fachs (1497-1554) von Seiten des Herzogs Georg von Sachsen.
Am 4. Januar wurde auch Witzel zur Teilnahme zugelassen. Er disputierte
ausgiebig mit Melanchthon und Bucer, gab sich aber einige Blossen, wie
Fachs, der mit Witzel sympathisierte, feststellte. Das Gesprich verlief
auch vollig erfolglos. Darauf werde ich noch im letzten Abschnitt (3.2) zu
sprechen kommen.

Bei Herzog Georg hitte Witzel vermutlich eine bleibende Anstellung
bekommen. Nach dem Tode des Herzogs im selben Jahr fiel das Land aber
an seinen Bruder Heinrich (1473-1541), der ein radikaler Anhinger der
lutherischen Lehre war. Witzel hatte gerade im Verlag von Nicolaus Wol-
rab (gest. um 1556) eine Postille mit vielen Schmihungen der Evangeli-

27 TYPVS ECCLE- // SIAE PRIO- // RIS. // Anzeigung/ wie die heilig Kyrche /
Gottes/ inwendig siben und mehr hund- // dert jaren nach vnsers Her- // ren Auffart/
gestalt // gewesen sey. Durch GEORGIUM // WICILIVM ORTHODOX. Gedruckt in
acht Teilen 1540-1566 (Richterverzeichnis Nr. 52).

220



Georg Witzel, ein Altkatholik des sechzehnten Jahrhunderts

schen drucken wollen. Der Herzog stoppte den Druck. Da dieses Verbot
nicht beachtet wurde, wurden simtliche Exemplare eingestampft, Wolrab
eingesperrt und Witzel gegen die Auflage, die Stadt nicht zu verlassen, auf
freiem Fuss belassen. Da er aber Schlimmes befiirchtete, floh er unter
Zuriicklassung seiner Frau und seiner Kinder nach Prag.

Schliesslich hoffte er, in Berlin im Markgrafen Albrecht von Branden-
burg (1490-1568) jemanden zu finden, der einen Mittelweg zwischen
Papsttum und Reformation anstrebte. Der wollte in der Tat eine neue Kir-
chenordnung entwerfen lassen. Dafiir wurden Luther und Melanchthon,
aber auch Witzel herangezogen. In vielen Punkten kam der Entwurf den
Evangelischen entgegen. Im dritten Teil aber, der von den Sakramenten
und anderen Zeremonien handelte, wurde vieles aus der romischen Kirche
beibehalten. Die Privatmesse sollte jedoch abgeschafft, die Priesterehe
zugestanden und die Anrufung der Heiligen aufgehoben werden. Dieser
letzte Teil der Ordnung, von «der Procession, Oelung und Sakrament»,
roch Luther freilich zu «Witzelisch». Die Reformatoren zogen sich zu-
riick; die geplante Kirchenordnung konnte nicht verabschiedet werden.
Der Markgraf musste schliesslich seinen Versuch, einen Mittelweg zwi-
schen Romisch-Katholischen und Lutherischen anzustreben, aufgeben.

Witzel sah in Berlin keine Wirkungsmoglichkeit mehr und zog unstet
umher. Schliesslich haben sich einige Domherren von Wiirzburg, vermit-
telt tiber einen ehemaligen Briefpartner Witzels, dafiir eingesetzt, dass er
dort eine Arbeitsstelle erhielt. Erst aber, als Nuntius Giovanni Morone
(1509-1580) versicherte, dass der Papst, wenngleich er die Ehe Witzels
nicht anerkennen, sie doch stillschweigend dulden wiirde, und er dies auch
schriftlich geben konne, war der Bischof von Wiirzburg, Konrad II. (um
1466—1540), bereit, ihn kommen zu lassen. Leider starb der Bischof im
Folgejahr. Sein Nachfolger hatte kein Interesse mehr an Witzel.

Endlich, im Jahr 1541, fand Witzel eine feste Stelle als Rat des neuen
Fuldaer Fiirstabtes Philipp Schenk von Schweinsberg (gest. 1550). Der
schitzte Witzels Anschauungen und suchte wie er eine Vereinigung der
Kirchen durch eine Erneuerung beider Kirchen. Auf den Rat Witzels
trachtete er dem immer grosser werdenden Eindringen lutherischer Ideen
dadurch entgegenzuwirken, dass er seinen Untertanen erlaubte, das
Abendmahl unter beiden Gestalten zu empfangen und die Taufliturgie in
deutscher Sprache zu vollziehen.

Von Fulda aus besuchte Witzel in seinem Bemiihen, die Einheit der
Kirche wieder herzustellen, simtliche Reichstage und wichtige Religions-
gespriche. So nimmt es nicht wunder, dass man ihn fiir den Verfasser des

221



Klaus Rohmann

ersten «Interims» beim Religionsgespriach zu Regensburg 1541 hielt. Die
Religionsgespriche dieser Jahre hatten folgenden Hintergrund: Fiir Kaiser
Karl V. (1500-1558) war die Wiederherstellung der Religionseinheit im
Reich ein wichtiges Anliegen. Neben religiosen Motiven waren fiir den
unerschiitterlichen Katholiken politische Griinde massgebend: Eine reli-
giose Zersplitterung des Reiches stirkte die Macht der Reichsstinde auf
Kosten der kaiserlichen Zentralgewalt. Zudem war die Idee des romisch-
deutschen Kaisertums religios begriindet. Eine neue Kirche neben der
romisch-katholischen stellte auch den Kaisertitel infrage. Der Kaiser ver-
suchte die Wiedervereinigung 1540/41 durch eine Reihe von Religionsge-
sprichen zu erreichen. Die Gespriche brachten zwar in verschiedenen
Punkten eine Anndherung der konfessionellen Parteien, konnten aber eine
Einigkeit in zentralen Streitfragen nicht erreichen. Sie scheiterten auch
deswegen, weil die Spaltung lingst keine religids-theologische mehr, son-
dern eine politisch-rechtliche war. Vor allem versagte das Bemiihen, die
Ergebnisse der Religionsgespriiche in einem Interim festzuhalten. Ein sol-
ches Interim sollte fiir die Zwischenzeit, bis ein allgemeines Konzil tiber
die Wiedereingliederung der Evangelischen in die katholische Kirche end-
giiltig entschied, die kirchlichen Verhiltnisse regeln.

Witzel kam es aber nicht nur auf die Eingliederung der Protestanten an,
sondern auch auf eine Reinigung und Erneuerung der katholischen Kir-
che. So wenig wie er zuvor Luther sklavisch an den Lippen gehangen
hatte, stand er nun bedingungslos an der Seite des Papstes. Es lag ihm fern,
alles fiir unfehlbar zu halten, was die Kirche lehrt und der Papst haben
mochte. Auf dem Reichstag zu Speyer 1544 {iberreichte er dem Kaiser
eine Schrift, in der er auf Missbriuche in der katholischen Kirche auf-
merksam machte. Wenn Rom diese beseitigte und die Lehren und Prakti-
ken annihme, die schon in der alten Kirche gegolten hitten, wiirden auch
die Evangelischen das, was sie zu Unrecht abgetan hitten, wieder anneh-
men. Eine Wiedervereinigung wiirde auf diese Weise moglich. Witzels
Eingaben wurden aber in keiner Weise beriicksichtigt, sah man doch in der
eigentlichen katholischen Partei keineswegs die Notwendigkeit, die Kir-
che zu erneuern.

1548 rief der Kaiser zum Reichstag nach Augsburg, um ein Interim als
Reichsgesetz verabschieden zu lassen. Georg Witzel wurde die Ehre zu-
teil, vom Kaiser dahin eingeladen zu werden, damit er ihn diesbeziiglich
berate. Witzel blieb drei Monate in Augsburg. Wihrend das «Interim»
letztlich nicht nur von den protestantischen Reichsstinden, sondern teil-
weise auch von Katholischen abgelehnt wurde, ja vier Jahre spiiter nach

095,



Georg Witzel, ein Altkatholik des sechzehnten Jahrhunderts

einem Aufstand protestantischer Fiirsten zuriickgenommen werden muss-
te, ist es im Fuldaer Gebiet publiziert worden. Dies war zu erwarten gewe-
sen, kam es doch den Wiinschen und Gesinnungen des Fiirstabtes Philipp
entgegen. Der Kaiser musste jedoch die konfessionelle Spaltung des Rei-
ches als endgiiltig rechtlich anerkennen.

Witzel hatte in der Folgezeit personlich viel Schweres zu ertragen.
Wiihrend des Schmalkaldischen Krieges hatten hessische und churséchsi-
sche Truppen Fulda besetzt. Witzels Haus wurde génzlich ausgepliindert,
er selbst war nach Wiirzburg geflohen.

2.5 Witzels Alterssitz in Mainz

Inzwischen waren viele reiche und angesehene Biirger von Fulda zur lu-
therischen Kirche iibergetreten, und allméhlich hatten die Evangelischen
die Oberhand. Da Witzel von ihnen nicht nur Schmihungen und Krinkun-
gen, sondern auch Tétlichkeiten befiirchtete, wie sie zu dieser Zeit gegen
Abweichler im Glauben an der Tagesordnung waren, suchte er, durch
Krankheiten und Alter geschwiicht, seinen Wohnsitz in Mainz. Dort
herrschte der Bischof noch unangefochten. Fiir Witzel wurde Mainz nach
einem unsteten Leben mit vielen Umziigen wahrhaftig zu einem Alters-
sitz. In dieser Zeit wurde er mit dem Titel eines Kaiserlichen Rates ausge-
zeichnet, erhielt jedoch kein kirchliches Amt. Seine Heiraten — die jetzige
Ehe, nach dem Tod der ersten beiden Frauen seine dritte — erschien fiir ein
Kirchenamt als ein uniiberwindliches Hindernis.

Auch seine schriftstellerische Tétigkeit nahm betrdchtlich ab. In den
fast zwanzig Jahren seines Aufenthaltes in Mainz von 1554 bis 1573 ent-
standen nur wenige Schriften. Dies scheint aber weniger an ihm selbst als
an den Verlegern gelegen zu haben. Als Vermittlungstheologe, der auch
noch die Schwichen und Wunden der eigenen Kirche aufzeigte, war er
nicht gefragt. Gern hiitte er auf jedes Honorar verzichtet, wenn ein Verle-
ger seine Schriften gedruckt hitte, doch die verlangten auch noch einen
Druckkostenzuschuss. Einen solchen aber konnte Witzel nicht aufbringen.
Vergeblich ging Witzel Abte und andere reiche Geistliche um die Finan-
zierung eines Drucks an. Uber deren Verweigerung beklagte er sich sehr.

Eine Genugtuung erfuhr er schliesslich, als Kaiser Ferdinand I. ihn
aufforderte, nach Wien zu kommen, um an der Reformation der Kirche
mitzuarbeiten. Ferdinand war der Bruder und Nachfolger des Kaisers
Karl. Er ist von Papst Pius IV. (1559-1565) allerdings nie anerkannt wor-
den. Der Papst konnte ihm nicht verzeihen, dass er 1555 den Augsburger

223



Klaus Rohmann

Religions- und Landfrieden geschlossen hatte. Die Uberzeugung von ei-
ner Reformation an Haupt und Gliedern und von der Notwendigkeit einer
lauteren Predigt des Gotteswortes ohne menschliche Zusitze breitete sich
inzwischen auch in den Lindern des alten Glaubens immer mehr aus.
Auch Ferdinand war eine Zeit lang von der evangelischen Lehre sehr an-
getan. Die ungliickliche Doppelehe des Landgrafen von Hessen, die von
Luther gebilligt ward, énderte freilich seine Meinung. Auf Dringen seiner
Stiinde musste er aber die in Bohmen und Miihren gemachten Zugestind-
nisse in Bezug auf den Laienkelch und andere Abweichungen auch in den
Osterreichischen Herzogtiimern zulassen. Dazu passte der Ausgang des
Konzils von Trient ganz und gar nicht. Ferdinand hatte wie schon zuvor
sein Bruder gehofft, dass die Protestanten zum Konzil eingeladen wiirden,
um ihre Position darlegen zu konnen. Statt dessen bezweckten aus seiner
Sicht sdmtliche Beschliisse, die pédpstliche Autoritiit als unangreifbar zu
begriinden. Die gegen die Protestanten gerichteten Beschliisse wurden ge-
gen den Einspruch des Kaisers ein fiir alle Mal fiir giiltig erklidrt. An eine
Verstindigung mit den Protestanten war nicht mehr zu denken. Ferdinand
trat daher nachdriicklich datfiir ein, dass die Trienter Beschliisse nicht pro-
klamiert wurden. Stattdessen berief er angesehene Theologen, eben auch
Georg Witzel, nach Wien, um selbst auf eigene Faust Pline zu einer Kir-
chenreform zu entwerfen. Auf Betreiben des Kaisers war iibrigens Witzel
1561 auch zum Doktor der Theologie promoviert worden.

Fiir die Reise nach Wien liess Witzel sich entschuldigen: Sein Alter
und seine geschwichte Gesundheit erlaubten ihm nicht, eine so weite Rei-
se zu unternehmen. In einem vom 28. Mai 1564 datierten Schreiben erteil-
te Ferdinand darum Witzel den Auftrag, eine schriftliche Eingabe zu ma-
chen. Er sollte die Augsburgische Konfession von 1530 sichten und die
Artikel, die zwischen den Konfessionen immer unstrittig waren, auflisten,
ebenso diejenigen, iiber welche die Gelehrten beider Parteien Einigkeit
erzielt hitten. Sodann sollte er die {ibrigen Lehrmeinungen der Augsbur-
ger Konfession unter Angabe der wesentlichen Griinde, warum die katho-
lische Kirche sie nicht anerkennen konne, darlegen. Schliesslich sollte er
auch Lehren darstellen, die weder mit der Augsburger Konfession noch
mit dem katholischen Glauben vereinbar seien. Auf diese Weise sollte ein
Handbuch entstehen, das den Pfarrern tibergeben werden konne, damit sie
in ihrer Predigt und Sakramentenverwaltung die gesunde Lehre und rech-
te Praxis verbreiteten.

Diesem Auftrag entsprechend machte sich Witzel an die Arbeit und
verfasste eine Schrift, die Kaiser Ferdinand handschriftlich iibergeben

224



Georg Witzel, ein Altkatholik des sechzehnten Jahrhunderts

werden sollte und die — erst nach Witzels Tod — unter dem Titel «Via
Regia»?® in Druck erschien. Ferdinand starb, ehe er die Schrift entgegen-
nehmen konnte. Sein Nachfolger, Kaiser Maximilian II. (1527-1576),
dankte zwar Witzel fiir seine Arbeit in einem Brief vom 23. August 156429
und ermutigte ihn, auf diesem Wege weiterzuarbeiten. Er verfolgte freilich
nicht mehr die Pline seines Vorgéngers.

Die «Via Regia» enthiilt zwei Teile. Zundchst geht Witzel die Lehrar-
tikel der «Confessio Augustana» durch. Im zweiten Teil schildert er aus-
fiihrlich die grossen Missstinde am Hofe des Papstes und bei Bischofen
und Pfarrern. In einer Vorrede lobt Witzel das Vorhaben des Kaisers, die
Reformation selbst in die Hand nehmen zu wollen. Da das Trienter Konzil
seiner Aufgabe, die Einheit der Kirche zu stiften, nicht nachgekommen
sei, falle diese Pflicht dem Kaiser zu, wie sie ja von romischen und deut-
schen Kaisern des Ofteren ausgeiibt worden sei.

Witzel macht danach seine eigene Position deutlich. Er stellt sich ent-
schieden auf die Seite der Kirche, die er fiir die katholische und apostoli-
sche hiilt. Er bekennt sich ausdriicklich zu seinen Schriften und hélt an den
darin gedusserten Ansichten fest, es sei denn, er wiirde eines Besseren
belehrt: erstens aus der heiligen Schrift, zweitens aus den dltesten Kir-
chenvitern und drittens aus Griinden der Vernunft. (Auf seine Streitschrif-
ten legt er keinen Wert. Ja, er wiinscht, sie wiren, wie ich schon erwiihnte,
in einem weniger polemischen Ton verfasst.)

Da Kaiser Ferdinand, wie gesagt, die Schrift «Via Regia» wegen seines
Ablebens nicht mehr empfangen konnte, blieb sie weithin wirkungslos.
Witzel verstarb in Mainz am 16. Februar 1573. Er wurde in der Kirche
St. Ignatius beigesetzt.

2 VIA REGIA: // COMPENDIVM DE SEMITIS AN- // TIQVIS, APVD HIE-
REMIAM PRO- // PHETAM, ECCLESIAE REFOR- // MANDAE AVT RESTI-
TVENDAE // POTIVS ET CONCORDIAE // SARCIENDAE, PROQVE SALV-// TE
CHRISTI JESV EVAN- // GELIO RECTE CREDEN- // TIUM POPVLORVM //
NECESSARIO AC SVMMA CVM FI-// DE PRAEMON- // STRATVM. // Avctore
Georgio Wicelio, sacrae Theologiae Doctore Ca- // tholico, & Ferdinandi Romanorum
Imperatoris // Consiliario. // Anno Christi 1564 (Richterverzeichnis III D 3 und
Nr. 139).

2 Der Brief ist ebenso wie das Auftragsschreiben Ferdinands in der spiteren
Druckversion der «Via Regia» abgedruckt.

225



Klaus Rohmann

3. Das Kirchenideal Georg Witzels
3.1 Witzels Vorstellungen von einer erneuerten Kirche

Zeit seines Lebens hatte Witzel eine klare Vorstellung, wie denn eine er-
neuerte Kirche auszusehen habe. Die Vorstellung hat er inhaltlich durch-
gehalten von seinen ersten Schriften bis zu der zuletzt genannten «Via
Regia» von 1564. Somit musste er, wie er darin sagte, von den Ausserun-
gen in seinen Schriften nichts zuriicknehmen. Von Anfang an hatte er kla-
re und feste Kriterien zur Beurteilung der rechten Kirche, von denen im
letzten Abschnitt die Rede sein wird. Die Kriterien ermoglichten die Be-
stindigkeit im Kirchenbild. Die Verwirklichung dieser Vorstellung erhoff-
te Witzel anfangs von einem allgemeinen Konzil. Die Hoffnung ist freilich
spiter nach dem Ausgang des Tridentinums geplatzt.

Als der Erzbischof von Mainz, Albrecht von Brandenburg (1490-
1545), nach Vacha kam, tibergab ihm Witzel eine Schrift’0, in welcher er
thn dringend bat, seine ganze Autoritiit dafiir einzusetzen, dass ein allge-
meines Konzil einberufen wiirde. Neben dem allgemeinen Konzil wiinsch-
te er eine deutsche Nationalsynode mit einer gehorigen Vertretung des
Laienstandes. «Aber er predigte natiirlich tauben Ohren. Zu seiner Rech-
ten wie zu seiner Linken herrschte die Parteileidenschaft viel zu sehr, als
dass man von den Glaubensformeln etwas hitte aufgeben mogen»3!,
schreibt G.L. Schmidt in seinem Buch iiber Witzel. Schmidt hoffte ja, dass
einiges aus den Witzelschen Vorstellungen in der zu seiner Zeit auf-
brechenden altkatholischen Bewegung endlich verwirklicht wiirde, wie er
in seinem Vorwort sagt und wie ich eingangs erwihnte.

Zu den grundlegenden Forderungen Witzels gehorte, dass jede Nation
die Bibel in ihrer Sprache haben miisse, und zwar in einer schlechthin
verlisslichen Ubersetzung aus dem Urtext. Witzel, der, wie dargestellt, die
biblischen Sprachen perfekt beherrschte, verlangte, dass die Bibel ganz
und gar den urspriinglichen Text getreulich wiedergebe, dogmatische
Uberzeugungen nicht einflossen und bestimmte Stellen nicht parteiliche
Priferenzen widerspiegelten. Fiir das konfessionelle Gesprich wiirde eine
derartige Ubersetzung allein schon viele Streitfragen gar nicht aufkom-
men lassen, wie er meinte. Fiir das gldubige Volk konnte die Schrift zur

30 ADHORTA- // TIVNCVLA, UT VOCETVR // Concilium, ad Archiepiscopum
Mogun- // tinen. &c. Priuatim scripta a Ge- // orgio Vuicelio [1534] (Richterverzeich-
nis Nr. 3).

31 ScumipT, Witzel (wie Anm. 1), 66.

226



Georg Witzel, ein Altkatholik des sechzehnten Jahrhunderts

Mehrung der Frommigkeit und Sittlichkeit beitragen. In diesem Fall
miisste die HI. Schrift ergéinzt werden durch eine von rechtgldubigen Min-
nern verfasste Postille. Witzel selbst hat etliche solcher Erbauungs- oder
Predigtbiicher verfasst. Vor allem miisse das Evanglium kraftvoll gepre-
digt werden.

Réaumt Witzel dem Predigtdienst ein Leben lang einen grossen Raum
ein, so ist er auch um die rechte Sakramentenverwaltung besorgt. Witzel
befiirwortete die Kindertaufe. In diesem Punkt miissten bestimmte refor-
matorische Kreise mit ihrer Idee der Erwachsenentaufe nachgeben; die
katholische Kirche lehre hier recht. Allerdings schlidgt Witzel vor, dass das
Taufgelobnis, welches die Paten stellvertretend abgelegt hiitten, von dem
Tédufling spiter in erwachsenen Jahren feierlich wiederholt werde.

Seine Theologie der Eucharistie legte Witzel erstmals 1534 — also in
seiner Zeit an der Andreaskirche in Eisleben — in einem Buch dar?2. Die
Auseinandersetzung liber die Eucharistie nahm ja in dem reformatori-
schen Streit eine zentrale Bedeutung ein, beriihrte sie doch die Grundfrage
der Reformation, die Rechtfertigung. In der Auffassung der Messe als
Opfer sah Luther den menschlichen Willen am Werk, durch eine Gabe an
Gott auf ihn so einzuwirken, dass der Opfernde das Heil erlange. Es sei
mithin der Versuch, durch Werke und nicht durch den Glauben gerechtfer-
tigt zu werden.

In seinem Buch geht Witzel nichtsdestoweniger nicht sogleich auf den
Opferstreit ein. Das Buch ist in zehn Teile (Kapitel) gegliedert. Im ersten
Teil behandelt Witzel im Einzelnen eine Reihe von Namen fiir die Eucha-
ristie — bekannte und allgemein unbekannte —, angefangen von deren Vor-
kommen im Neuen Testament bis zu den Abhandlungen in der friihen
Patristik. Beispielsweise behandelt er Ausdriicke wie coena dominica,
convivium dominicum (Tertulian), mysterium (Johannes Chrysostomus),
eucharistia (Irendus, Cyprian), synapsis/coniunctio (Dionysius Areopagi-
ta) und missa (Ignatius, Eusebius) und kommentiert sie. Originell ist, dass
Witzel das Wort missa, das er an anderer Stelle gegen die reformatorische

32 Von der heiligen // Eucharisty odder Mess nach an- // weisunge der Schrifft/ vnd
der Eltisten schrifft- // verstendigen heiligen Lerer. // Durch Georgium Wicelium.
M.D.XXXIIII (Richterverzeichnis Nr. 16). Das Buch erfuhr bis 1549 sechs Auflagen,
die letzten beiden in lateinischer Sprache. Zitate im Folgenden nach einem Reprint der
Ausgabe von 1534. Die Seitenzahlen werden darin — dem Brauch der Zeit gemiiss —
durch Grossbuchstaben, denen auf den niichsten Doppelseiten jeweils die Zahlen eins
bis sieben folgen, angegeben.

227



Klaus Rohmann

Ablehnung verteidigt, auf das hebriische missat nidbath = freiwilliges
Opfer (Dtn 16,10) zuriickfiihrt. Im ganzen Kapitel werden Witzels hervor-
ragende Sprach- und Viterkenntnisse sichtbar. Mit der Erlduterung der
Namen gewinnt er schon Ansitze, aus denen er eine Theologie der Eucha-
ristie entfalten konnte.

Es folgen in den nichsten Kapiteln Darlegungen iiber das Gedichtnis
Christi, die Danksagung und die Bedeutung des Sakramentes. Die eigent-
liche Bedeutung der Eucharistie liegt seiner Meinung nach in der Einheit,
und zwar aller Christen untereinander, sodann der ganzen Kirche in Gott.
Einheit bedeutet nicht nur Einmiitigkeit (concordes esse), so wichtig sie
ist, sondern auch wirkliches Einssein (unum esse), wie Christus und Gott
eins sind (Joh 17).

«Ewer war viele/ vnnd hattet viele glauben/ vnnd stundt eynem seyn synn hie
hinaus/ dem andern dort hynaus/ darzu waret yhr gehessig untereynander/ voll
zorns und zwytrachts ec. Aber nu solt yhr viel/ ein seyn/ eynen glauben haben/
eynen synn haben/ euch untereinander lieb haben/ voll friedes vnnd freundt-
schafft. Das sol euch dis essen lernen/ vnd euch daran gemanen/ so offte yhr
esset von diesem brodt/ vnd trincket von diesem kelch. Eyne bruderschafft wil
ich haben/ die sol Christus bruderschafft heyssen.»3?

Die briiderliche Einigkeit ist nicht nur eine solche untereinander. Vielmehr
soll eine Einheit mit Christus angestrebt werden. Durch den Genuss des
Leibes und Blutes Christi wird eine mystische Einheit bewirkt. Wir sollen
transformiert werden und gewandelt in das, was wir essen. Das eigentliche
Ziel des eucharistischen Mahles ist, dass Gott und wir «ein ding seyen»3*.
Dadurch kommt der Sinn dieses Sakramentes zur Vollendung. «...die
Gottesgepurt aus dem Geyst bringet diese incorporatio zu wege durch
mittel des heyligen Sacraments.»*

In der romisch-katholischen Kirche sind solche Gedanken erst im
20. Jahrhundert von Odo Casel formuliert und vom zweiten Vaticanum
aufgegriffen worden. Witzel hiitte zu seiner Zeit bahnbrechend werden
miissen. Den Einheitsgedanken arbeitet Witzel im Riickgriff auf die Kir-
chenviiter heraus. Dieser Gedanke ldsst Witzel auch die Forderung erhe-
ben, den Gemeinschaftscharakter der Messe wiederherzustellen und den
Brauch der Privatmesse abzulehnen.

3 AaO. EI.
¥ AaO, ET7.
35 AaO.F

228



Georg Witzel, ein Altkatholik des sechzehnten Jahrhunderts

In der Linie des Gedanken der Einheit liegt auch der néichste Abschnitt
iiber den Empfang und Nutzen der Eucharistie. Es geht ihm um die Verhin-
derung eines unwiirdigen Empfangs (nach 1Kor 12). Den macht er nicht
allein an einer sittlichen Qualitit des Empfangenden fest, sondern vor al-
lem an der Siinde der Uneinigkeit derer, welche die Kirche spalten. Dabei
blickt er natiirlich auf die Reformatoren, und vielleicht spiegelt seine Sicht
auch etwas von seiner polemischen Zeit der Streitschriften in Eisleben
wieder, in der das Eucharistiebuch entstanden ist. Wohl gegen Luther und
seine Gefolgschaft schreibt er: «Denn wie kiinden diese wirdiglich Christi
leib essen/ so sie ynn yhn Secten zerteylen? Sol der dieses Sakraments
wirdig seyne/ der widder seyne bedeutung so offentlich handelt?»3¢ Selbst-
verstindlich empfangen den Leib Christi auch Unwiirdige: «ein hurer/ ein
geytziger/ein abgottischer/ ein lesterer/ ein trunckenbold/ ein reuber ec.»?7.
Der Grund der Unwiirdigkeit ist nach Witzel auch bedingt durch die neue
Lehre von der Freiheit eines Christenmenschen: «Vnd solten bald (so es
ynn gestatt wiirde) tavern/ spielstuben vnd mordgruben aus den beteheu-
sern machen/ weyl kein vnterscheid ynn eusserlichen dingen sein sol. Zu
welcher kiinheit die newe lere von der newen freyheit sehr geholffen hat.»38

Um die Heiligkeit der Eucharistie deutlich zu machen und sie vor einer
Profanisierung zu schiitzen, befiirwortet Witzel die Beibehaltung der latei-
nischen Sprache, wenigstens fiir den Kanon, das Eucharistische Hochge-
bet, wihrend er fiir alle anderen Sakramente von der Taufe bis zur Heiligen
Olung die Einfiihrung der Muttersprache fordert. Auf die Verstindlichkeit
des liturgischen Geschehens fiir die Laien legte er grossen Wert. Stand doch
die Bildung im Vordergrund seines Interesses. Seine Predigten enthielten
Momente der Erkldarung und Belehrung wie auch der Ermahnung.

Weil Witzel auch in dieser Eucharistieschrift die Gemeinde im Blick
behielt, spricht er vom Mabhl, ehe er spekulative theologische Erorterun-
gen zum Opfercharakter der Eucharistie behandelt. Das Tridentinum hat
zwar spiter auf seiner 21. Sitzung 1562 auch erst vom Mahl gehandelt, ehe
es in der nichsten Sitzung auf den Opfercharakter zu sprechen kommt,
dabei aber nur den Brauch der Kommunion unter der einen Gestalt des
Brotes verteidigen wollen. Fiir Witzel war es selbstverstiindlich, dass im
Normalfall das Mahl in seiner Vollgestalt von Brot und Wein vollzogen
wird. Dabei wollte er freilich nicht leugnen, dass im Notfall das Essen des

% A.aO.,F3.
37 Ebd.
# Ebd,

229



Klaus Rohmann

Brotes ausreiche. Wenn Witzel das Mahl vor dem Opfer behandelt, dann
tut er es, weil ihm die praktischen Fragen fiir die Gemeinde wichtiger
waren als theologische Erorterungen, die sie ohnehin nicht verstanden.
Hinsichtlich des Mahles kam es Witzel, der auf die sittliche Erziehung der
Gemeinde so grossen Wert legte (wie in seiner Lebensbeschreibung oben
gesagt), nicht nur auf die Wiirdigkeit an. Er propagierte auch den hiufigen
Empfang. Mit dieser Forderung blieb er in der romisch-katholischen Kir-
che und in der evangelischen nach der Relativierung des Abendmahles in
der Aufkliarung iiber Jahrhunderte ungehort.

Das Buch iiber die Eucharistie musste selbstverstindlich iiber den Op-
fercharakter der Messe handeln. Dies war nicht nur aus systematischen
Griinden geboten, sondern auch in der Auseinandersetzung mit reforma-
torischen Ideen zu seiner Zeit schlechthin notwendig. Diesem Thema wid-
met Witzel sein achtes Kapitel. Bezeichnenderweise kommt er nicht so-
gleich auf das Opfer der Messe zu sprechen, sondern zunichst auf das
«Opfer des Lobes», das nach Romer 12,1 jeder Glidubige darzubringen
habe. Dabei zihle mehr denn das Opfer der Worte das Opfer der Tat, die
Darbringung seiner selbst. Wieder ist hier Witzel bei seinem vorrangigen
Thema der Lebensfiihrung.

In seiner Argumentation holt Witzel weit aus, wie es fiir ihn charakte-
ristisch ist, und begriindet das allgemeine Priestertum aller Gldubigen
durch Verweise auf Jesaja und Jeremia und das Buch Exodus. Sodann legt
er in Bezug zu Stellen im Neuen Testament und zu Kirchenvéteraussagen
dar, dass die Eucharistie als Opfer auch ein besonderes Priestertum brau-
che, das das Opfer der Kirche darbringe. Das Opfer der Kirche ist freilich
kein selbstindiges Opfer. Es besteht in der Feier der Danksagung mit Brot
und Wein. Das Opfer der Kirche ist wiederum vom Kreuzesopfer Jesu
nicht verschieden. Danksagend begehen wir das Gedichtnis, die geistige
Vergegenwiirtigung des Kreuzesopfers. Wortlich schreibt Witzel:

«Unser Pascha ist Christus/ fiir vns geopffert. Mit welchen worten der Apostel
eygendlich deutt auff Ex. 12. lerend uns/ was wir Christen fiir ein Osterlemlin
haben/ welchs fiir vns ein mal geoffert ist am Creutz mit blut vergiessung/ wie
Heb. 7. vnd 9 schon gehandelt wirt/ vnd wirt hinfurt nicht widder opftert wie
ein mal am Creutz/ sondern wirt bedeutlicher weyse yn der gestalt des brods
vnnd weins durchs wort im glauben gesegnet/ vnd als ein ewig werdende
dancksagung/ von der kirchen geopftert/ fur aller augen sichtlich zustellen das
eynig opffer/ desselbigen eynigen gedechtnis vnd begierd zu erneuern.»*

¥ Aa0,K3.

230



Georg Witzel, ein Altkatholik des sechzehnten Jahrhunderts

Die Messe ist mithin die sichtbare Reprédsentation des einen Opfers Chris-
ti. Die zentrale Bedeutung, die Witzel dabei dem Gedichtnis im biblischen
Sinne als Vergegenwiirtigung zumisst, verdankt er offensichtlich seinem
intensiven Studium der HI. Schrift. Witzel lisst eine Betrachtung von Wor-
ten der Kirchenviiter folgen. Das Ergebnis lautet: Wer leugnet, dass die
Eucharistie ein Opfer ist, dem sprechen die Viiter das Urteil.

Im letzten Teil setzt sich Witzel mit der «deutschen Messe» und dem
Abendmahlverstindnis Luthers auseinander, dem er drei grundlegende
Irrtiimer vorwirft. Da ist zunichst die Tatsache, dass Luther gern das
Abendmahl als Testament, als Neuen Bund bezeichnet unter «verachtli-
cher vergessunge aller alten vand rechten namen»#°. Schliesslich komme
Testament nur im Kelchwort vor. Der neue Bund aber sei alles, was im
Neuen Testament zu finden sei, und sei nicht nur mit dem Abendmahl
verbunden. Ein weiterer Irrtum sei Luthers Leugnung der Transsubstantia-
tion. Nun ist Witzel alles andere als ein Anhédnger der scholastischen Aus-
formung dieser Lehre, ja er ist dieser «Sophisterei» abhold. [hm kommt es
bei dieser Lehre nicht auf das Wie, sondern auf das Was an: Er mochte
daran festhalten, dass in der Feier der Eucharistie eine echte Wandlung der
Gaben geschieht und wendet sich entschieden gegen die lutherische Impa-
nationslehre: In Mt 26 (V. 26) und in 1Kor 11 (V. 24) stehe schwarz auf
weiss dies:

«Was? Das brod/ ist mein leip. Was aber fleisch ist/ das kan kein brod seyn/
Vnd widderumb. Ist nu das brod/ ynn Christi hende genommen/ sein fleisch/
Wie kan es denn mit zu brod sein? Odder/ ist brod vnd fleisch ein ding? Wenn
der Herr die Impanation gemeynet hett/ so wiirde er also gesprochen haben/
Mit diesem (brod) ist mein leyb. Odder also/ Inn diesem odder unter diesem
brod ist meyn leyp. Summa/ es heyst/ Dis/ vnd nicht/ vater diesem/ du wollest
denn Christum zur Schul fiiren.»*!

Ein dritter lutherischer Irrtum bestehe in der Behauptung, dass der ein-
zige Sinn des Empfangs des Sakramentes die Vergebung der Siinden sei.
In Mt 26 stehe aber, dass der Herr sein Blut vergossen habe zur Verge-
bung der Siinden, nicht aber, dass es getrunken werden soll zur Verge-
bung der Siinden.

Von der Einheit der Christen als Frucht der Eucharistiefeier, von der
oben gehandelt wurde, ist bei Luther nicht die Rede. Neben der Feststel-

9 Aa0,03.
A Aa0,P2

231



Klaus Rohmann

lung theologischer Mingel in der Engfiihrung auf die Stindenvergebung in
der Eucharistie befiirchtet Witzel, dass das Sakrament der Busse in seiner
Selbstindigkeit verdringt und mit der Zeit vergessen wiirde. Witzel will
aber an der selbstindigen Existenz des Busssakramentes festhalten, wenn-
gleich er eine Erneuerung anstrebt, weil er die Missstinde in der Beicht-
praxis erkannte. Die Qual der Gewissen miisse beseitigt werden. Der Ab-
lass gehore abgeschafft.

Uberhaupt mochte Witzel im Dialog mit den Reformatoren in der Sa-
kramentenlehre im Kern keine Abstriche machen und keine Kompromisse
dulden. Ihm kommt es aber darauf an, dass zahlreiche Missstinde abge-
baut wiirden. Ja, er zeigt sich liberzeugt, dass die «Lutheristen» zur rech-
ten Lehre zurtickgefiihrt werden konnten, wenn nur die zahlreichen Miss-
briuche beseitigt wiirden.

In seiner Schrift «Methodus Concordiae Ecclesiasticae»*?> von 1537
zihlt er eine Fiille von Missbriauchen auf: Die schnell heruntergemurmel-
ten «Winkelmessen» sind ihm ein Gréduel. Immer wieder kommt er auf die
mit den Messstipendien verbundene Gewinnsucht zu sprechen. Es sei eine
schwere Siinde, fiir Geld eine Messe zu feiern. Mit der grossen Zahl der
Zelebranten miisse aufgerdumt und die Menge der tiglichen Messen miis-
ste verringert werden. Vor allem miisse das Binieren und Trinieren verboten
werden, sofern nicht eine iibergrosse Zahl von Glidubigen eine zweite oder
gar dritte Messe in der Kirche erfordere. Witzel befiirwortet aber eine tig-
liche Messe mit der Kommunionausteilung an die Gldubigen. In der Messe
sollten die Epistel und das Evangelium in der Volkssprache vorgelesen und
in Kiirze eine notwendige Auslegung hinzugefiigt werden.

Ein besonderer Dorn im Auge waren ihm die vielen pomphaften Toten-
messen. Die grossen Ausgaben fiir Vigilmessen, Exequien, die Messen am
siebenten und dreissigsten Tag und das Jahresgedichtnis erschienen ihm
als simonistischer Missbrauch.

Witzel weiss selbstverstindlich, welches Gewicht bei den Wiederver-
einigungsgesprichen die Kloster- und Kirchengiiter spielten. Er mochte
sie aber nur noch teilweise von den Fiirsten zuriickgegeben haben. Denn
nach einer verspielten Sympathie der Fiirsten liesse sich keine Wiederver-
einigung erreichen. Mit dem zuriickgefiihrten Vermogen sollten Schulen
und wohltitige Anstalten unterhalten werden. Monche und Nonnen, die

42 METHO- // DVS CONCORDIAE ECCLE- // siasticas, post omnium sen- //
tentias, a minimo fra- // tre monstrata, // non praescri- // pta. LIPSIAE, // NICOLAVS
WOLRAB. // M.D.XXXVII (Richterverzeichnis Nr. 35).

232



Georg Witzel, ein Altkatholik des sechzehnten Jahrhunderts

ihr Kloster verlassen hitten, sollten dafiir keineswegs getadelt oder gar
bestraft werden. Ihre Ehen miissten als rechtmissig angesehen werden.
Ebenso wiire es nicht richtig, den verheirateten Priestern ihre Frauen wie-
der zu nehmen oder diese als Konkubinen zu behandeln. Die einmalige
Priesterehe begriindet Witzel aus der Vitertheologie heraus. In dieser Sa-
che erweist sich Witzel in seinem eigenen Leben allerdings als inkonse-
quent. Bedingt durch den Tod zweier Frauen heiratet er schliesslich ein
zweites und drittes Mal.

Soweit in Grundziigen die Ideen, wie sie Witzel von seiner Zeit in
Vacha an (1533) bis zur «Via Regia» (1564) fiir eine erneuerte Kirche, in
der simliche christliche Kirchen vereinigt sind, vorschwebte.

3.2 Das formale Kriterium einer erneuerten Kirche: die Antiquitcit
und die Notwendigkeit ihrer differenzierenden Betrachtung

Aus dem im letzten Abschnitt Gesagten wird bereits deutlich, dass Georg
Witzel fiir eine erneuerte Kirche im Gesprich mit den Protestanten gewis-
sermassen die Mitte sucht. Die Mitte ist die katholische Position, wie er
sie versteht. Die katholische Position steht zwischen der «papistischen»
und der «lutherischen».

Was er unter der «papistischen» Position im Unterschied zur «katholi-
schen» versteht, macht er in einem ldngeren Begleit- und Widmungsschrei-
ben vom 25. Februar 1556 zu seiner Schrift «Diaphora»*3, Unterschiede
(in den konfessionellen Angelegenheiten), an Konig Ferdinand I. deutlich:

«... was missbrauch und recht brauch, das ist biabstisch und catholisch in unser
kirchen seye. Dann unter dem titel babtistisch begreiffe ich nur die missbreuch
und beschwerung, daruber alle welt clagt, nicht das diese allesambt von biibs-
ten herkhommen, sondern weil solcher unratt in die kirchen unter ihrem regi-
ment oder auch zulassung und unsorge khomen ist, am meisten bei neulich
zeiten, do vigor apostolicus in den denselbigen sehr abgenomen und ardor
mundi huius zu groblich eingerissen.»#4

43 DIAPHORA REI // ECCLESIASTICAE: // Unterscheidt zwischen den Vnein-
// igen Parteien der Streittigen Re- // ligions Sachen, dieser Bosenn // Zeit, vnd sonder-
lich zur Refor- // mation Cath. Kirchen // beraitet, und geschrieben // an die Rémische
Ko- /f nigliche Maiestat: // als aus deroselben // Allergnedigsten Befhelch ec. 1556.
Ungedruckt. Vier Handschriften in der Wiener Hofbibliothek, in der Miinchener
Staatsbibliothek und in der Universititsbibliothek in Uppsala (Richterverzeichnis III,
Handschriftliches von Georg Witzel, B 2.2, C,D | + 2).

4 Abgedruckt in: RICHTER, Schriften (wie Anm. 18), 159-162, Zitat 161.

233



Klaus Rohmann

Von den «Papisten» verlangt Witzel die Aufgabe von Ausserlichkeiten,
wiewohl sie selber diese moglicherweise fiir unaufgebbar oder gar we-
sentlich hielten. Nicht dass er selber jegliche sichtbare und feierliche Ge-
staltung der Gottesdienste und auch jedwedes Brauchtum ablehnte. Er
unterscheidet aber, wie das Zitat zeigt, zwischen «missbrauch und recht
brauch». Von den von Witzel gegeisselten Missbriuchen habe ich einige
im letzten Abschnitt dargelegt. Von den Protestanten verlangt er viel mehr,
etwa weitreichende Korrekturen in der Sakramentenlehre. Von der Aner-
kennung des Opfercharakters der Messe und von der Zweiheit von Recht-
fertigung und guten Werken habe ich bereits gehandelt. Hinzugefiigt wer-
den muss noch die Leugnung des freien Willens durch die Lutheraner, mit
der Witzel sich nicht abfinden kann.

Die Mitte beruht mithin nicht auf einem Kompromiss in der Lehre, bei
dem jede Partei vom Eigenen etwas aufgibt und sich dennoch nach Még-
lichkeit in den Grundiiberzeugungen wiederfindet. Von der Wahrheit im
Glauben sind keine Abstriche zu machen. Was aber sind die Kriterien, mit
deren Hilfe Witzel beurteilen will, was die Wahrheit im Glauben ist? Sie
liegen fiir ihn in der Alten Kirche. Als begeisterter Anhénger des Erasmus
von Rotterdam, zu dem aber auch ein grundlegender Unterschied be-
stand®, folgt er dessen Forderung einer Renaissance: zuriick zu den Ur-
springen.

Zu den Anfingen der Kirche musste Witzel auch deswegen gehen, weil
er in der Auseinandersetzung mit den Lutheranern sonst keine Massstiibe
fiir das, was die «wahre Kirche» ist, gehabt hitte. Die katholische Kirche
seiner Zeit konnte es nicht sein. Sie zeigte seiner Uberzeugung so viele
Entstellungen, dass sie kein Vorbild abgeben konnte. Ein kirchliches Lehr-
amt konnte nicht befragt werden; es spielte im Bewusstsein Witzels keine
Rolle. Darum wandte er sich der Alten Kirche zu. Was aber ist die Alte
Kirche? Auf den gedusserten Verdacht, er suche in Wirklichkeit etwas
Neues und wolle eine neue Sekte griinden, antwortet er in seiner «Apolo-
gie»:

45 Kurz gesagt: «Erasmus ging es mehr um die klassische Antike und den Neupla-
tonismus der Kirchenlehrer, Witzel legte hingegen grosseren Wert auf die christliche
Antike und die Schriftauslegungen der Viiter.» Vgl. CORNELIUS ROTH, «Von der heili-
gen Eucharisty» — Georg Witzels Stellung im Streit um das Messopfer und das Abend-
mabhl, in: Werner Kathrein u.a., Dienst (wie Anm. 4), [11-135, hier 116.

234



Georg Witzel, ein Altkatholik des sechzehnten Jahrhunderts

«Ich weys von nichts sonderlichs das ich furhabe/ weys auch von keiner newen
secten/ so war Gott lebt/ sondern begere das Alt/ das etliche hundert iar durch
den eintrechtigen consens der gantzen Christenheit stettiglich gewesen vnd
gehalten ist/ Gott zu ehren/ vnd allen menschen zu nutz vnd seligkeit. Das vnd
kein anders habe ich fur/ nemlich das es recht vnd Gott wolgefellig zu gehe
ynn Christlicher Religion/ und das/ nicht wie du oder ich nach vnsern kopffen
furgeben/ sondern wie es vor alters war. Erstlich nach heyliger schrifft aus-
weysung/ danach nach Apostolischer satzung/ zu letzt/ nach der Veter und

Synoden haltung/ und nach christlicher/ andechtige/ 16blicher ordnung.»*°

Witzel bestreitet also, eine neue Kirche zwischen den beiden bestehenden
Parteien (Konfessionen) griinden zu wollen. Vielmehr strebt er danach,
wiederherzustellen, was in der Kirche von Alters her eintrdchtigen Kon-
sens fand. Ist das Alte fiir Witzel Massstab der «wahren Kirche», so fiigt
er allerdings eine Rangordnung an: erstens die HI. Schrift, dann die Apos-
tolische Satzung, an dritter Stelle Viiter und Synoden und schliesslich lo-
benswerte Kirchenordnungen.

Mit der apostolischen Satzung als Instanz vor den Kirchenvitern meint
Witzel vermutlich von den Aposteln begriindete ausserbiblische Traditio-
nen. Faktisch argumentiert Witzel in der Regel aber nur mit der HI. Schrift
und den Kirchenvitern. Dabei kommt der HI. Schrift eine tiberragende
Bedeutung zu, mit grossem Abstand vor den Viitern. Deswegen sollen die
Kirchenviter auch nicht zur Interpretation der Hl. Schrift herangezogen
werden. Schliesslich sei die Schrift klar und lege sich selber aus. Erschei-
nen aber nicht etliche Stellen der Bibel als dunkel und schwer verstind-
lich? Gewiss, in diesem Fall sollen die theologischen Lehrer der HI. Schrift
gegebenenfalls die Deutung der iltesten Kirchenlehrer zu Hilfe nehmen.
Im Ubrigen liegt die Bedeutung der iiberaus hiufig angefiihrten Kirchen-
viiter (wie der Synoden) in den Schriften Witzels darin, die Argumentation
zu stiitzen, nicht aber zu begriinden. Dies obliegt allein der HI. Schrift.

Im Umfeld der Religionsgespriche merkte Witzel aber mehr und mehr,
dass die Schrift, so sehr sie als «klar» angesehen sein moge, von jeder
Partei in den Streitfragen anders ausgelegt wird. Hier kommen hermeneu-
tische Fragen ins Spiel. Es ist bedeutsam, dass in unserer Gegenwart im
Okumenischen Gespriich — nach dem Ende der «Konsensokumene» und
der Forderung der Ausbildung konfessioneller Profile — die Frage der Her-
meneutik in ihrer Gewichtung wieder erkannt wird.

46 Apologia (wie Anm. 18), Dij-Dijb; vgl. RICHTER, Schriften (wie Anm. 18), 32f.

235



Klaus Rohmann

Welchen Weg ging Witzel? Hier bot sich an, die Kirchenviter zur Aus-
legung heranzuziehen. Aber welche? Das Alter als solches konnte kein
Kriterium sein. Witzel wusste aufgrund seiner Studien, dass sich Kirchen-
viiter untereinander und hinsichtlich der HI. Schrift widersprechen. Bio-
graphisch mag die Leipziger Disputation von 1539 fiir Witzel ein Schock-
erlebnis bereitet haben. Witzel hatte als Gespriichsgrundlage seine Schrift
«Typus Ecclesiae Prioris»4” mit vielen Beziigen auf die Kirchenviter zu-
grunde gelegt. In der Diskussion wurde ihm von Melanchthon durch Bu-
cer eine Schrift Augustins vorgelegt, die thn in Verlegenheit gebracht ha-
ben mag. Die Lutheraner konnten «De spiritu et littera» fiir eine Begriin-
dung der Lutherischen Rechtfertigungslehre durch einen Kirchenvater in
Anspruch nehmen und Witzel, den Experten der Viterliteratur, durch
Nachweis seiner diesbeziiglichen Unkenntnis beschimen. So erklirt sich
das oben erwiihnte Urteil Fachs, dass sich Witzel bei dieser Disputation
Blossen gegeben habe. Fiir Witzel bedeutete dieses Erlebnis, dass er im
Nachhinein die Schrift Augustins tiberpriifte. Dabei fiel ihm auf, dass Au-
gustin die erwihnte Schrift gegen die Pelagianer, die «Feinde der Gnade»
geschrieben hat, die mithin relativ war und nicht gegen die Bedeutung
eines christlich-sittlichen Lebens in Anspruch genommen werden konnte.
Damit ergab sich fiir Witzel, dass die Autoritiit jeder Argumentation eines
Kirchenvaters durch interne Uberpriifung einer Schrift gewiihrleistet sein
muss. Zudem war das konkrete Werk durch eine selektive Auswahl der
Gegner Witzels ein Einzelfall.

Fiir Witzel stand nun fest, dass in dem Fall, dass zur definitiven Kli-
rung des Sinnes einer Stelle in der HI. Schrift die Schriften und Uberzeu-
gungen der heiligen Kirchenlehrer, Bekenner und Mirtyrer in der Gesamt-
kirche in Ost und West herangezogen werden miissen und auf ihre Uber-
einstimmung zu achten sei*s.

Bei allem ging es Witzel keineswegs darum, die Kirche des Neuen
Testaments und der ersten Jahrhunderte danach in die Gegenwart zu iiber-
tragen. Aus diesem Grunde hat er die Kirchenviter nicht studiert. Er war
davon iiberzeugt, dass eine neue Zeit neue Antworten braucht. Wegen der
Legitimitit neuer Briuche und Zeremonien und den Versuchen der weite-
ren Ausformung christlicher Lehren entstehen notwendigerweise Streite-
reien. Sie sind seiner Meinung nach nur zu losen in der Riickfrage an die
«Alten», am besten an die, welche zeitlich noch ganz nah an den Urspriin-

47 Vgl. Anm. 27.
48 Vgl. hierzu HENZE, Liebe (wie Anm. 3), 207.

236



Georg Witzel, ein Altkatholik des sechzehnten Jahrhunderts

gen sind, wobei der allgemeine Konsens der Viiter, beileibe nicht nur eine
Einzelmeinung, eine wichtige Rolle spielt. Es muss sich erweisen, dass
die neuen Antworten, etwa dringend gewiinschte Reformen, nicht im Wi-
derspruch zu dem Viiterkonsens stehen.

Die Alte Kirche ist also fiir Witzel, wie sich gezeigt hat, alles andere
als eine statische Grosse, die zur Génze kopiert werden miisse. So sagt er
in der Vorrede zum «Typus Ecclesiae Catholicae» in der erweiterten Aus-
gabe von 1559: «... das sey nicht mein meynung/ dass man alles darumm
so eben in offentlicher Kyrchen haben und halten muesse/ wie es alhie
formweyss furgezeigt»*?. Witzel steht der Alten Kirche vielmehr in einer
dynamischen Haltung gegeniiber und trifft wichtige Unterscheidungen
unter ihren Autorititen. Beziiglich der anstehenden Kirchenreformen, die
der gesunde Menschenverstand fordert, bildet die Alte Kirche weithin nur
ein Negativkriterium, das sagt, was nicht durchgefiihrt werden diirfe, weil
es sonst zu ihr im Widerspruch stiinde.

G. L. Schmidt geht in seiner Schrift «Georg Witzel: Ein Altkatholik des
sechzehnten Jahrhunderts» auf das formale Kriterium derAlten Kirche als
Erkenntnisquelle nicht ausdriicklich ein. Ein Grossteil seines Buches be-
steht in der Darlegung der «Via Regia», Witzels inhaltlicher Auseinander-
setzung mit der Augsburgischen Konfession. So konnte er leider auch
keinen Bezug herstellen zu den Bemiihungen der altkatholischen Bewe-
gung, sich an der Alten Kirche zu orientieren. Ein entsprechender Ver-
gleich lohnt sich aber heute.

In der sog. Utrechter Erkldarung der Bischofe der altkatholischen Kir-
chen von 1889 heisst es gleich unter dem ersten Punkt: «Wir halten ... fest
an dem Glauben der alten Kirche, wie er in den 6kumenischen Symbolen
und in den allgemein anerkannten dogmatischen Entscheidungen der dku-
menischen Synoden der ungeteilten Kirche des 1. Jahrtausend ausgespro-
chen ist.»% Und vom Tridentinum wird gesagt: «...wir nehmen seine
dogmatischen Entscheidungen nur insoweit an, als sie mit der Lehre der

49 TYPUS ECCLE- // SIAE CATHOLICAE. // Form und Anzei- // gung / welcher
gestalt die heilige/ Apostoli- // sche/ vnd catholische Kyrche Gottes/ vor // Tausent/
mehr oder weniger iaren/ in // der gantzen Christenheit Regiert / vnd Geordnet gewe-
sen: // in funff Teile vnterscheidet/ do dise ersten zwey dermas- // sen von newem ge-
mehret/ dass es nu in Sechs // Teile vunterscheiden werden mochte. / Durch Georgium
Wicelium den Eltern. // Zu Célln durch die Erben Johan Quentels / vnd Gerwinum
Calenium // M.D.LIX., A3b (Richterverzeichnis Nr, 52,7).

50 Urs KRy, Die altkatholische Kirche. Ihre Geschichte, ihre Lehre, ihr Anliegen
(KW 3), Frankfurt a.M. (EVW) 31982, 452.

237



Klaus Rohmann

alten Kirche iibereinstimmen»>!. Recht pauschal wird hier eine Grenze am
Ende des ersten Jahrtausends gezogen. Grund hierfiir ist offensichtlich das
auf das Jahr 1054 datierte Schisma, nach dem eine Einmiitigkeit von Ost
und West in Glaubensentscheidungen nicht mehr ohne Weiteres gegeben
war. Welche Bedeutung aber haben die frithen Trennungen der altorienta-
lischen Kirchen? Und was bedeutet es, dass gerade auf den friihen Konzi-
lien Ost und West keineswegs gleichmiissig vertreten waren? Mit welchen
Kriterien lédsst sich feststellen, was das zuvor von der Utrechter Erklirung
angefiihrte Zitat des Vinzenz von Lérins, dass festzuhalten gilt, «was liber-
all, immer und von allen geglaubt wurde», beinhaltet? An diese Formulie-
rung erinnert iibrigens auch das, was Witzel in seiner «Apologie» 1533
den einmiitigen Konsens der ganzen Christenheit nennt>?; er sieht sich
aber genotigt, wie wir gesehen haben, sogleich vier Wege anzugeben, wie
dieser Konsens erfragt werden kann.

Es leuchtet mir ein, dass eine Grundsatzerkldrung wie die Utrechter
Erklidrung nicht ins Detail gehen, keine Erkenntnisquellen im Einzelnen
nennen kann, sondern nur die Richtung angibt, wo sie zu suchen sind.
Seitdem begniigt man sich allerdings, so weit ich sehe, mit dem Hinweis
auf die Kirche des ersten Jahrtausends, ohne an unterschiedliche Betrach-
tungsweisen tiberhaupt nur zu denken. Besonders in Kurzinformationen
zur altkatholischen Kirche in Deutschland wird die Zeitangabe formelhaft
wiederholt, vor allem um die Bezeichnung «altkatholisch» zu begriinden.
Spitestens nach Einfiihrung der Frauenordination — ein Streitfall par ex-
cellence in Teilen unserer Kirche und in der Okumene — miissten dringend
fundamentaltheologische Untersuchungen iiber die Erkenntnisquellen des
Glaubens nachgeholt werden. Das grundsitzliche Problem hat Witzel an-
gesprochen: Wie konnen neue Einrichtungen im Lichte der «Alten Kir-
che» gesehen und begriindet werden? Mit den Ausserungen Witzels kin-
nen wir wohl nicht unsere Probleme losen, sie konnen uns aber ermahnen
und ermutigen, das Verhéltnis unserer kirchlichen Gegenwart zur Autori-
tiat der Alten Kirche mit hinreichenden Differenzierungen zu bestimmen.

Klaus Rohmann (geb. 1939 in Gelsenkirchen D), Prof. Dr. theol. Studium in
Paderborn, Miinchen und Bonn. Er unterrichtete nach einigen Kaplansjahren
zundichst Religion, Hebrdisch und Erziehungswissenschaft an Essener Gym-
nasien, danach lehrte er von 1981-2002 als Professor fiir Systematische
Theologie — seit 1994 zusditzlich Philosophie — an der Katholischen Fachhoch-

1 Aa.0., 453.
32 Vgl. Anm. 46.

238



Georg Witzel, ein Altkatholik des sechzehnten Jahrhunderts

schule Norddeutschland in Osnabriick und Vechta. Seit 2004 wirkt er, der sich
nach der Emeritierung der altkatholischen Kirche anschloss, als Lehrbeauf-
tragter am Alt-Katholischen Seminar der Universitdt Bonn.

Adresse: Alte Dorfstr. 51, D-57439 Attendorn, Deutschland. E-Mail: DrRoh-

mann@aol.com.

English Summary

In 1879 — shortly after the beginning of the Old Catholic Movement — a booklet
was published which was entitled Georg Witzel, an Old Catholic of the sixteenth
century. Its author uttered his hope that Witzel’s concept of the ideal church which
was ultimately not successful during his lifetime could be realised in that new
movement of Catholicism.

Who was Georg Witzel? He was born in 1501 in the region of Fulda, Germany,
and he passed away in 1573 in Mainz. When he was 17, he started to study theol-
ogy in Erfurt, where the ideas of the humanistic philosopher Erasmus of Rotter-
dam prevailed at that time. His criticism of the Church at that time inspired Witzel
and many others to continue their studies in Wittenberg where Luther and
Melanchthon were teaching. Witzel was very grateful to Melanchthon for intro-
ducing him to the interpretation of the Gospel, though he could, for financial
reasons, stay in Wittenberg only for a short time. He, then, asked a bishop for be-
ing ordained priest. As he realised that people more and more liked to listen to
“evangelical” sermons, he decided to become a Lutheran preacher at Eisleben. But
very soon he got disappointed about the fact that the preaching of the Gospel could
not move Christians to a more moral life. And he doubted whether the principle of
sola fide of the Reformers could be valid. He wanted to put stress on “good deeds”
as well. This could have been one essential reason why he returned to the Catholic
Church. Nevertheless, he endeavoured to reunite the splitting confessional fac-
tions. Therefore, he participated in most of the important religious disputations.
But he also wanted a renewal of the Catholic Church. He was aware of many
misuses and a lot of superstition in the Church of the “papists”.

The criterion to get the right idea of what Church should be, in his opinion,
was the way back to the “Ancient Church”. The Ancient Church is primarily em-
bodied in the Holy Scriptures. The interpretation of the Bible could be supported
by the study of the ancient Church Fathers. It is obvious that Witzel had a very
differentiated view on the Ancient Church. He did not recognise the authority of a
single voice among the teachers of the Church, but accepted only a general con-
sensus. However, he did not intend to simply copy elements of the Ancient Church.
He knew that a new time also had new questions. But he wanted to solve the prob-
lems raised by the quarrel of his time in the light of the old teachings. To some
extent, the criterion of the “Ancient Church” is a negative touchstone: a new prac-
tice must not contradict what has been the unanimous teaching of the past.

239



	Georg Witzel, ein Altkatholik des sechzehnten Jahrhunderts

