
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 99 (2009)

Heft: 3

Artikel: "Bunte" Eschatologie? : Zu Eugène Michauds Verständnis der
Allerlösung bei Maximos dem Bekenner

Autor: Neuhof, Klaus Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405056

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405056
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Bunte» Eschatologie?
Zu Eugène Michauds Verständnis der Allerlösung bei Maximos
dem Bekenner

Klaus Heinrich Neuhoff

In der Eschatologie geht es um Fragen nach den «letzten Dingen»: nach

der Auferstehung der Toten, nach Gottes Jüngstem Gericht, nach dem Ziel
bzw. der Vollendung der Welt. In diesen Fragen kann es als durchaus

möglich, ja, nötig erscheinen, pluralistisch zu denken, nicht im Sinn eines

Relativismus, sondern als Antwort auf das Dilemma, das dann entsteht,

wenn entweder streng dualistische oder eintönig-monistische Ansätze
nicht befriedigen können. Denn sowohl die Vorstellung einer endgültig-
ewigen, «schwarz-weissen» Scheidung zwischen Guten und Bösen
(Dualismus) als auch die einer grossen, letzten Endes «einfarbigen» mystischen

All-Einheit der Welt in Gott (Monismus) haben den Nachteil, der

durchaus «bunten» Realität nicht wirklich gerecht werden zu können. In
einem pluralistischen Denken dagegen, nach dem Gott im Eschaton
(letztendlich) allem Geschaffenen in differenzierter Weise begegnen wird,
könnten diese beiden Ansätze ergänzend korrigiert werden: Gott würde
nach einer solchen Eschatologie in seinem ewigen Reich nicht nur der

nicht-menschlichen Geschöpfe neuschöpferisch gedenken, sondern auch

der ganzen Lebensgeschichte jedes und jeder Einzelnen gerecht werden.

Maximos dem Bekenner (ca. 580-662), einem byzantinischen Mönch
und Heiligen (in unserer Kirche am 13. August verehrt), ist es gelungen,
die genannten drei Prinzipien in seiner kosmisch-christologischen
Eschatologie zu beachten. Diese sind erstens ein differenziertes Einheitsdenken

(Monismus); zweitens eine strikte Unterscheidung zwischen Gut und

Böse (Dualismus), die aber die Menschen nicht einfach in Gute und Böse

aufteilt; drittens das Jedem-Einzelnen-gerecht-Werden (Pluralismus),
freilich ohne zu vergessen, dass Gott über aller geschöpflichen Erkenntnis
steht und dass wir Menschen daher, gerade in der Eschatologie, immer

nur jeweils nach unserer - beschränkten - Fähigkeit Theologie treiben
können. Was also hat die Schöpfung, was hat jeder einzelne Mensch, und

1

Hier wird die griechische Form seines Namens verwendet, denn er denkt und

schreibt in griechischer Sprache.

1 70 IKZ 03 (2009) Seiten 170-205



«Bunte» Eschatologie?

was hat, übertragen gesprochen, auch Gott, nach Maximos, letzten Endes
im Besonderen zu erwarten?

1. Einführung

Gehen wir zunächst von drei Schriftzitaten aus, die jene drei Aspekte des

maximianischen Denkens beleuchten helfen können.

- «Die ganze Schöpfung wartet sehnsüchtig auf die Offenbarung der Kinder
Gottes» (Röm 8.19).

- «[Der Gott und Vater unseres Herrn Jesus Christus] hat beschlossen, die Fülle
der Zeiten heraufzuführen und in Christus alles zu vereinen: alles, was im Himmel

und auf Erden ist» (Eph 1.10).

- «Wenn ihm dann alles unterworfen ist. wird auch er. der Sohn, sich dem
unterwerfen, der ihm alles unterworfen hat. damit Gott alles in allen (oder: allem)
sei»(l Kor 15.28).

Paulus hat, mithilfe der zuletzt zitierten Formel «Gott alles in
allen/allem», das Ziel der eschatologischen Unterwerfung des Sohnes und

der ganzen Welt unter den Vater (1 Kor 15,20-28) beschrieben: die Einheit

Gottes mit der Welt, die, wörtlich genommen (Gott soll dereinst «alles

sein»!) sogar als Identität bezeichnet werden kann - eine Identität,
die aber sicher nicht als strikte Gleichsetzung, sondern ähnlich gemeint ist

wie bei Jesus Sirach, für den Gott schon jetzt «alles ist» (43,27:
rò nSvscttivavzoç), obwohl Gott natürlich selbst viel «grösser als seine

ganze Schöpfung» (43,28) ist.

Die schwierig zu interpretierende Wendung «damit Gott alles in
allen/allem sei» hat, besonders seit Origenes, bis heute soteriologische
Überlegungen (also Überlegungen zur Frage, wie Gott uns und die Welt
rettet) inspiriert, die in ihrer kollektiven Inklusivität bedeutend weiter
gehen als die (augustinisch-mittelalterliche) dualistische, vor allem am
Schicksal des Einzelmenschen oder der Einzelseele orientierte Individual-

eschatologie. Dabei behauptete sicher keiner der Kirchenväter, Gott würde

sich auch mit dem Bösen vereinigen; denn dieses galt, recht verstanden,

gar nicht als Teil des Alls bzw. der Schöpfung. Im Gegenteil wurde
vielfach die Frage gestellt, ob nicht Gott all das, was er geschaffen hat,

dereinst wiederherstellen, wieder aufrichten wird (griechisch:
âTtoKaTLXaxaaiç nàvxtùv/apokatastasis pantön, Allerlösung): ob mithin
die ganze Welt teilhaben werde am Sieg Christi über Tod und Sünde.

171



Klaus Heinrich Neuhoff

Vereinzelt wurde sogar spekuliert, ob nicht auch der Teufel und seine

Dämonen bekehrt werden könnten (Origenes).
Zwischen einer heilsuniversalistisch-kosmischen, also am gottgewollten

Heil der ganzen (alle Geschöpfe umfassenden) Welt ausgerichteten
Eschatologie und der klassisch-dualistischen Eschatologie, so wie sie vor
allem in der Westkirche formuliert wurde ergibt sich somit ein extremes

Spannungsverhältnis. Entsprechend werden auch die Fragen, ob nach

christlicher Auffassung Tod (1.) und Sünde (2.) universal überwunden
werden können und - wenn ja - wie das geschehen kann (3.), jeweils ganz
unterschiedlich beantwortet. Im Einzelnen nämlich kann gefragt werden,
1. ob Gott in Christus nicht nur einzelne Menschen, sondern auch ihr

Umfeld, nämlich «die ganze Schöpfung» (Röm 8,19), erlöst hat und

vollenden wird: ein Umfeld, zu dem eben nicht nur Menschen,
sondern auch Tiere, Pflanzen, die unbelebte Materie und, mindestens
nach traditionellem Weltbild, auch rein geistige, gar nicht dem Tod
unterworfene Realitäten wie Engel gehören und ohne das wir
Menschen gar nicht denkbar sind;

2. ob zur eschatologischen Einheit in Christus wirklich «alles»

(Eph 1,10), also neben Tieren, Pflanzen und Dingen wirklich alle
einzelnen geistigen Wesen (Menschen und gegebenenfalls auch

Engel), die schuldig werden können und geworden sind, gehören werden

oder ob am Ende eine grosse streng duale bzw. dualistische

Spaltung (Himmel und Hölle) stehen wird;
3. ob zur christlichen Hoffnung auf die Neue Schöpfung auch die einer

Vergöttlichung der Schöpfung gehört, wo doch nach Paulus Gott
letztendlich «alles in allen/allem» (1 Kor 15,28) sein wird.

Je nachdem, wie die genannten Fragen im Einzelnen beantwortet werden,
kann ein Christ eine entsprechend andere Haltung seiner Umwelt gegenüber

einnehmen, und zwar sowohl den menschlichen als auch den nicht
menschlichen Mitgeschöpfen gegenüber. So wird er sich im Fall einer
eher inklusiven Haltung in den beiden ersten Fragen wohl weniger stark

von seiner Umwelt abgrenzen, und er wird je nach seiner Haltung im
Bereich der dritten Frage einer mehr oder weniger mystischen Gottesvorstellung

anhängen.

2 Zu deren Kritik vgl. die Monographie von J. CHRISTINE Janowski. Allerlösung.

Annäherungen an eine entdualisierte Eschatologie (NBST 23). Neukirchen-

Vluyn (Neukirchener) 2000. in der sie für eine «entdualisierte Eschatologie» eintritt.

172



«Bunte» Eschatologie?

2. Zur Maximos-Rezeption

Besonders seit dem Werk Hans Urs von Balthasars hat die kosmische

Christologie Maximos' des Bekenners starke Beachtung gefunden. Bei
Maximos bildet Jesus Christus in seiner Person die Brücke zwischen Gott
und der Welt; die Schöpfung wird dabei verstanden als Makrokosmos und
der Mensch als Mikrokosmos4. Dabei ist es wichtig, dass Maximos die
Person Christi chalzedonensisch versteht: als eine Hypostase «aus zwei
Naturen» (oder auch «in zwei Naturen» bzw. «als zwei Naturen») nämlich

der göttlichen und der menschlich-geschöpflichen.
Maximos' Theologie der zwei Naturen mit all ihren anthropologischen

und theologischen Implikationen nimmt sowohl in der westlichen wie
auch in der morgenländischen Kirche insofern eine Schlüsselposition im
Sinne kirchlicher Orthodoxie ein, als sie massgeblich die Texte des

7. Ökumenischen Konzils prägte, auf dem Monophysiten und Monothele-
ten (die lehrten, Christus habe nur eine - gottmenschliche - Natur bzw.

nur einen Willen) verurteilt wurden6. Sein Schriftverständnis ist stark von
seiner Auseinandersetzung mit dem auch von neuplatonischem Gedankengut

beeinflussten Origenismus geprägt7.

3 Hans Urs von Balthasar, Kosmische Liturgie. Das Weltbild Maximus' des

Bekenners. Zweite, völlig veränderte Auflage. Einsiedeln (Johannes) 1961. Erstauflage

unter dem Titel: Kosmische Liturgie. Maximus der Bekenner: Höhe und Krise
des griechischen Weltbilds. Freiburg i.Br. (Herder) 1941.

4
Vgl. Lars Thunberg. Microcosm and Mediator. The theological Anthropology

of Maximus the Confessor. Lund (Gleerup) 1965.
5

Vgl. Guido Bausenhart. In allem uns gleich ausser der Sünde. Studien zum
Beitrag Maximos' des Bekenners zur altkirchlichen Christologie (TSTP 5). Mainz
(Grünewald) 1990. 170. Anm. 450 und 454; Balthasar. Liturgie (wie Anm. 3,

"1961). 235. Wir Geschöpfe dagegen besitzen eine Natur, denn Kinder Gottes sind

wir aus Gnade, nicht von Natur aus.
6 Die Texte gehen zum Teil wörtlich auf Maximos' Disputatio cum Phyrro (CPG

Nr. 7698) zurück; vgl. Erich Caspar. Die Lateransynode von 649. in: ZKG 51

(1932) 75-137. hier 120. - Das Kürzel CPG bezieht sich auf die beiden in der Reihe

«Corpus Christianorum» (Turnhout: Brepols [/Leuven: University Press]) erschienenen

Bände Clavis Patrum Graecorum III, hg. von M. Geerard. 1979, und Clavis
Patrum Graecorum Supplementum, hg. von M. Geerard/J. Noret, 1998.

7
Vgl. POLYCARP Sherwood OSB. The Earlier Ambigua of Saint Maximus the

Confessor and his refutation of Origenism (StAns 36). Rom (Herder) 1955. Register
zu Plotin. S. 232. Zur Bibelhermeneutik Maximos' siehe vor allem ASSAAD Elias
Kattan. Verleiblichung und Synergie. Grundzüge der Bibelhermeneutik bei Maximus

Confessor (SVigChr 63), Leiden (Brill) 2003.

173



Klaus Heinrich Neuhoff

Zu einem ersten Überblick über die Forschungen zur Theologie
Maximos' verhilft ein Bericht, den Aidan Nichols 1993 veröffentlicht hat'.
Kosmische Christologie im Hinblick auf ihre eschatologischen Implikationen

wird vor allem im 5. Kapitel dieser Studie behandelt Hier finden
sich die maximianischen Aussagen über das Wirken Christi, des Wortes
(Aóyoc) Gottes, wie folgt zusammengefasst: Da die ganze Welt durch den

göttlichen Logos geschaffen wurde, werde sie letztendlich in Ihm auch

wieder mit Gott vereinigt werden (vgl. hierzu oben unsere Frage 1).

Nichols zitiert Lars Thunberg, der die Schöpfungslehre Maximos' in der

Aussage zusammenfasse

«Creation by the word thus implies to Maximus not only a positive evaluation of
creation but the inclusion of the latter in a purpose of universal unification, on
the basis of the Incarnation by grace of the Logos, in which all the logoi of
things abide.»"1

Die präexistenten logoi (diese Aspekte des Logos werden im Folgenden
klein geschrieben) entsprechen als göttliche Zweckbestimmungen
(Intentionen) nach denen die Welt geschaffen wurde, in etwa den plutoni-
sehen Ideen; sie sind mit ihnen aber nicht identisch ", denn im Gegensatz

zu den Universalien, die zur ewigen, also überzeitlichen (aber, wie weiter
unten gezeigt werden soll, immer noch bewegten) Schöpfung gehören,
sind die logoi dem unbeweglichen, von Gott ein für alle Mal festgesetzten
Bereich zugehörig: Es sind göttliche Willensentscheide.

Aidan Nichols OP, Byzantine Gospel. Maximus the Confessor in Modern
Scholarship, Edinburgh (T&T Clark) 1993.

9 «Lars Thunberg and Alain Riou on World and Church in Maximus».
10

Thunberg, Microcosm (wie Anm. 4), 84, zitiert bei Nichols, Gospel (wie
Anm. 8), 127f.

11

Thunberg, a.a.O., 428.
12

So vor Maximos auch schon bei Dionysius Areopagita, vgl. NICHOLS, Gospel
(wie Anm. 8), 125f.

13 Kyriakos Sawidis, Die Lehre von der Vergöttlichung des Menschen bei

Maximos dem Bekenner und ihre Rezeption durch Gregor Palamas (Veröffentlichungen

des Instituts für Orthodoxe Theologie 5), St. Ottilien (EOS) 1997, 109.
14 Torstein Tollefsen, The Christocentric Cosmology of St. Maximus the

Confessor: A study of his metaphysical principles (Acta humaniora 82), Oslo

(Unipub Fori) 1999, 111; vgl. jetzt DERS., The Christocentric Cosmology of
St. Maximus the Confessor, Oxford (OUP) 2008.

174



«Bunte» Eschatologie?

Wenn Thunberg davon spricht, dass die Inkarnation des Logos die

Grundlage für den Einbezug der Schöpfung in das Ziel universaler
Vereinigung darstellt, so wird dies verständlich, wenn wir in Betracht ziehen,
dass sich der Logos nach Maximos nicht bloss vor ca. 2000 Jahren in
Jesus Christus inkarniert hat. Vielmehr fand schon in den Worten der

Heiligen Schrift «eine Art Fleischwerdung»15 des Logos statt. Überhaupt
ist die Vielheit, welche die Schriftworte, die logoi der Schöpfung, aber

auch den menschlichen Leib kennzeichnet, ein Element, das die Verbindung

der göttlichen mit der geschaffenen Natur signalisiert: «Die Vielheit
charakterisiert das, was im Unterscheid zur absoluten göttlichen Natur
steht, das also, was zum Bereich des Erschaffenen gehört.»16 Dabei
verhüllt und offenbart sich der Logos gleichzeitig (a) durch die Vielheit der

geschaffenen Dinge, deren logoi in ihm eins sind, (b) durch die vielen
Worte der Schrift, die doch ein Wort des Evangeliums darstellen, sowie

(c) durch die vielen Glieder des Leibes Christi, der doch einer ist und zu
dem nicht bloss seine historischen (der Mensch Jesus), sondern auch -
zumindest potenziell - seine kirchlichen Glieder und die ganze Schöpfung
gehören; denn indem wir Menschen dem in der Schrift vielfältig beschriebenen

einen Wort Gottes tatsächlich folgen und so den Sinn (logos) unserer

geschaffenen Natur realisieren, sind wir selber Teil des Logos, der sich

so auch in uns inkarniert. Wir sind dann nach Maximos auch selber «Teile
Gottes» in dem Sinn, in dem Gregor von Nazianz schreiben konnte: «Wir
sind demnach Teile Gottes (polpa Oeoù) und werden auch so genannt.»
Maximos gibt seine eigene Begründung hierfür: «denn unsere Daseinsziele

(a.Óyoi tou eivcu) präexistieren in Gott»18. Die eschatologische universale

Vereinigung geschieht daher nicht aufgrund einer etwaigen göttlichen

15 Kattan. Verleiblichung (wie Anm. 7), 148.
16 Ebd.
17 Oratio 14.7 (PG 35. 865C).
18 Maximos. Ambiguorum Liber (CPG 7705). Den wichtigsten Codex. 39 Gu-

dianus Graecus, der in der Herzog-August-Bibliothek Wolfenbüttel liegt, ziehe ich
bei den jeweiligen Zitaten des griechischen Textes bezüglich Interpunktion heran:

wo nicht anders angegeben, stammt die Übersetzung samt verdeutlichenden
Ergänzungen von mir. Der griechische Text lautet (Abschnitt vor 125a; vgl. PG 91,

1081C): Moìpaoov sapev Kai AxyousOa Oeoù- Sia xò toùç too sTvai f|pc5v
A.OYOUÇ, sv tó) Oecp 7ipou<|>ec>Tàvai. Emmanuel Ponsoye. Saint Maxime le Confesseur.

Ambigua, Paris (Ancre) 1995. 137, übersetzt das letzte Wort ungenau mit
«restituer»: «Nous sommes donc des parts de Dieu et appelés tels parce que le verbe

de notre être est restitué en Dieu.»

175



Klaus Heinrich Neuhoff

Natur der Dinge, sondern nach dem Mass ihrer gemeinsamen Anteilhabe
am göttlichen Logos.

Entscheidend für die Erlösung alles Geschaffenen in Christus ist daher

zweierlei: erstens dessen vollkommene Hinwendung (ipcmoç) zum Vater
und zweitens, durch diese Hinwendung ermöglicht (die auch seinen Tod
am Kreuz und seine Auferstehung einschliesst) die eigene persönliche
Hinwendung der vernunftbegabten Engel und Menschen zu Gott (vgl.
oben die Frage 2). Erlösung wird so nicht als ein automatisch ablaufender
Prozess verstanden, sondern als ein geschichtlicher, welcher auch in
denen, die hier und jetzt schon dem auferstandenen Christus nachfolgen,
noch andauert und nur bei einigen wenigen Heiligen schon abgeschlossen
ist. So und nicht anders können für Maximos (nach Nichols, der im
folgenden Zitat Alain Riou folgt) Inkarnation und Auferstehung Christi die

Zusammenfassung aller Dinge (àvaKe^a/axicoatc;, lat. recapitulatio) in
Gott präfigurieren:

«... what is clear is that for Maximus the Incarnation prefigures in the Head.

Christ, the completion of the whole divine plan: the recapitulation of all things
in God by the union and perichoresis of the created and the Uncreated.»20

Durch das breite maximianische Verständnis der Inkarnation über den

historischen Menschen Jesus von Nazareth hinaus kann geradezu auch die

Vergöttlichung der Schöpfung (vgl. oben die Frage 3), verstanden als ihre
Anteilhabe an den göttlichen Energien der Güte, der Unsterblichkeit etc.,
mit der Inkarnation des göttlichen Wortes in eins fallen; denn in dem

Mass, in dem der Logos in seiner Schöpfung Fleisch annimmt, wird dieses

dadurch vergöttlicht. Geschichtlich, also bisher offenbar immer noch

vorläufig und gebrochen, verwirklicht sich diese Zusammenfassung in der

19 Nichols, Gospel (wie Anm. 8), 133, fasst Alain Rious Verständnis der
maximianischen Soteriologie zusammen mit den Worten: «By condescension and

kenosis, not of divine nature but of the word's divine Person. God has brought about
the renewal or innovation of his image in man.»

20 Nichols, Gospel (wie Anm. 8). 136. Angespielt wird offenbar auf die der

arcoKaTacruacJic in ihrer Bedeutung ähnliche âvaKi;(|)aÀ.al(ûCTiç (Zusammenfassung),

die an KE$aXr\, caput. <Haupt> (vgl. Kol 1.18). denken lässt. Zum
Bedeutungswandel des Wortes âvaK8(()aA,aicoaiç in der patristischen Theologie (von der

ursprünglich summarischen Zusammenfassung hin zum Einbezug des Wortes
KC(|>aXT|) siehe JEAN-MARC Dufourt SJ. La récapitulation paulinienne dans

l'exégèse des Pères, in: ScEc 12 (1960) 21-38.

176



«Bunte» Eschatologie?

Kirche: «... the Church realises, thanks to God's own energy, the recapitulation

of creation in the divine tropos of sonship.»"
Wie aber und wann werden die geschöpflichen Energien in einer

Existenzweise der Kindschaft durch göttliche abgelöst? Es ist die These dieses

Artikels, dass nach Maximos, auf der Grundlage der Rekapitulation der

Schöpfung durch die wachsende Inkarnation Christi. - durch Liebe zu
Gott und zum Nächsten und durch Erkenntnis der in den sichtbaren und
unsichtbaren Dingen wirkenden logoi - die über Zeit und Ewigkeit hinaus
führende Vergöttlichung der Welt schon in der Zeit (durch das Tun des

Guten) und im überzeitlich-geschöpflichen Bereich (durch Erkenntnis des

Logos) Wirklichkeit wird: nämlich als ein präsentisch-eschatologisches
Vor-Abbild der letztendlichen Vergöttlichung, die am «achten

Schöpfungstag» dann als endgültig zu erwarten ist (Genaueres zur Symbolik der

Schöpfungstage wird unten S. 189 und 201 f. dargestellt). Durch die Liebe
kann so das Reich Gottes teilweise schon auf dieser Welt (und im Bereich
der Erkenntnis als «Reich der Himmel») Wirklichkeit werden: als ein
Abbild derjenigen Vergöttlichung von Zeitlichem und Ewigem, in der

dieses Reich dann universal und unzerstörbar sein wird.
Folgte man nun der von Nichols zusammengestellten Interpretation, so

müsste allerdings einschränkend betont werden, dass Gott sein Ziel der

universalen Vereinigung nicht vollständig erreichen werde: Einerseits
erlöse zwar Gott grundsätzlich die ganze Schöpfung (nach Larchet: ihre

<Natur>) durch Christi Inkarnation22; da aber andererseits offenbar nicht
alle in ihren Handlungen dem hierdurch ihnen ermöglichten Guten folgen,
sei die zu erwartende Zusammenfassung alles Geschaffenen unvollständig,
umfasse also nicht auch die Ungerechten; dann aber erfolge die Einheit
zwischen Gott und dem «guten» Teil der Schöpfung analog zur
Durchdringung (Perichorese) der Naturen in Christus, der das Menschliche mit
göttlicher Energie und das Göttliche in menschlicher Natur vollbrachte.
Ähnlich wird die eschatologische Zukunft heutzutage etwa bei Jürgen
Moltmann beschrieben: als «kosmische communicatio idiomatum» als

21 Nichols. Gospel (wie Anm. 8). 146.
22

Vgl. die detaillierten Beschreibungen bei Jean-Claude Larchet, La Divinisation

de l'Homme selon Saint Maxime le Confesseur. Paris (Cerf) 1996.
23 Jürgen Moltmann, Das Kommen Gottes. Christliche Eschatologie. Gütersloh

(Kaiser) 1995. 337. Die communicatio idiomatum bedeutet in der Christologie
die gegenseitige Mitteilung der Eigenschaften der beiden Naturen Christi.

177



Klaus Heinrich Neuhoff'

eine «Perichorese zwischen Ewigkeit und Zeit» Für Moltmann ist diese

Hoffnung auf «Allversöhnung und Wiederbringung aller Dinge» (Apoka-
tastasis pantön) im Kreuzestod Christi begründet"3, umfasst aber die ganze
Schöpfung.

3. Apokatastasis pantön bei Maximos?

Vereinzelt wird dies nun auch für die maximianische Theologie behauptet.

Schon der christkatholische Kirchengeschichtler Eugène Michaud hat

in einem 1902 in dieser Zeitschrift (damals «Revue internationale de

Théologie») erschienenen Artikel die Apokatastasis auch bei Maximos
zu entdecken geglaubt. Hans Urs von Balthasar27 vertrat bis zu seinem

Tod dieselbe Auffassung, nur dass Maximos diese Lehre nur esoterisch,
nicht aber explizit vertreten habe. Polycarp Sherwood hat dagegen 1955

in Frage gestellt, dass die Wiederbringung des ganzen Kosmos nach
Maximos eine ewige Seligkeit etwa auch der Nichtchristen und der Sünder

beinhalte; er verwies neben der hier schon angedeuteten Uneinigkeit in
der Forschung28 auf die häufigen Gerichtswarnungen bei Maximos29; ein

ganzes Kapitel seines Buches widmet er der Frage der Apokatastasis,
indem er maximianische Texte auflistet, die seiner Ansicht nach diese

«ausschliessen».
In dieser Diskussion spiegelt sich offenbar auch die kritische

Auseinandersetzung mit einer Tendenz der Theologie, in der versucht wird, die

26 Eugene Michaud. St. Maxime le Confesseur et l'Apocatastase. in: RITh 38

(1902) 257-272 (vgl. unten S. 191 und 199ff).
27

BALTHASAR, Liturgie (wie Anm. 3). gleich lautend '1941, 371 und 21961, 358.
28 Sherwood, Ambigua (wie Anm. 7), 205.
29 A.a.O., 206-210. Fraglich ist allerdings, ob sich Gericht und Apokatastasis

pantön nach Maximos gegenseitig ausschliessen.
30 A.a.O., 219-221: «Texts Excluding the Apocatastasis». Es sind: Amb 42-

1329A1-B7 (S. 220) und Amb 65-1392C14-DI3 (S. 221), also Stellen aus dem

Ambiguorum Liber (CPG 7705). Dieses besteht nach neueren Forschungen aus zwei
Teilen: den «Ambigua ad Thomam» (ed. B. Janssens, CCSG 48. 2002). und den

«Ambigua ad Johannem», von denen erst die lateinische Übersetzung durch
Johannes Scottus Eriugena in einer kritischen Ausgabe vorliegt (ed. E. Jeaunau,
CGSG 18, 1988; vgl. die Einleitung, S. ix-xiii). Die von Sherwood genannten Texte
sind in den «Ambigua ad Johannem» enthalten.

178



«Bunte» Eschatologie?

klassische, streng duale bzw. dualistische Eschatologie durch ältere oder
auch neuere Modelle zu ersetzen oder zu ergänzen, in denen es denkbar

wird, dass es keine ewige Hölle geben oder vielleicht auch «die Hölle
leer» sein werde (Hans Urs von Balthasar) oder aber dass Gott zu einer

Vernichtung der Bösen statt ihrer ewigen Bestrafung schreiten werde,
weil er kein Sadist sei (Kirche von England)' Auch die verschiedenen
Ansätze zu einer Wiedergewinnung einer kosmischen Christologie " lassen

sich als Ansätze zur Lösung dieser Problematik verstehen: etwa bei

Jürgen MOLTMANN unter Bezugnahme auf den württembergischen
Pietismus oder im Rahmen des Ökumenischen Rates der Kirchen seit der
3. Weltversammlung in Neu-Delhi 1961 etwa bei Joseph Sutler35.
Kosmische Christologie findet sich auch im römisch-katholischen sowie
im esoterischen und theosophischen Bereich

31
Vgl. Moltmann, Kommen (wie Anm. 23), 282.

32 Church of England, The Mystery of Salvation: The Doctrine Commission of
the General Synod (1995), 199: «Christians have professed appalling theologies
which made God into a sadistic monster. Hell is not eternal torment, but it is the

final and irrevocable choosing ofthat which is opposed to God so completely and so

absolutely that the only end is total non-being.»
33 Zur Verwendung des Begriffs «kosmischer Christus» vgl. WERNER THIEDE,

Wer ist der kosmische Christus? Karriere und Bedeutungswandel einer modernen

Metapher, Göttingen (V&R) 2001.
34

Zusammengefasst in: Friedhelm Groth, Die «Wiederbringung aller Dinge»
im württembergischen Pietismus. Theologiegeschichtliche Studien zum eschatologischen

Heilsuniversalismus württembergischer Pietisten des 18. Jahrhunderts (AGP
21), Göttingen (V&R) 1984.

35 JOSEPH Sittler, Zur Einheit berufen, Einleitungsreferat zur Sektion Einheit,
in: Willem A. Visser't Hooft (Hg.), Neu-Delhi 1961. Dokumentarbericht über die

dritte Vollversammlung des Ökumenischen Rates der Kirchen, Stuttgart (Missionsverlag),

Anhang XV, 512-523.
36

Vgl. z.B. die Heilig-Geist-Enzyklika «Dominum et vivificantem» von Papst

Johannes Paul II. vom 18. Mai 1986, in der es heisst: «Die Menschwerdung des

Gottessohnes bedeutet nicht nur die Aufnahme der menschlichen Natur in die Einheit

mit Gott, sondern gewissermassen alles dessen, was Fleisch ist: der ganzen
Menschheit, der ganzen sichtbaren und materiellen Welt.» Nach Günther Schiwy,
Der kosmische Christus. Spuren Gottes ins Neue Zeitalter, München (Kösel) 1989,

17, geht die Theologie dieser Passage auf Pierre Teilhard de Chardin zurück.
37 Annie Besant, Esoterisches Christentum. Die Wahrheiten des Christentums

aus esoterischer Sicht (unveränderter Nachdruck der 2. in Leipzig 1911 erschienenen

Auflage), München (Hirthammer) 1997.
38

Vgl. Arthur Schult, Das Johannesevangelium als Offenbarung des kosmischen

Christus, Remagen (Reichl) 1965.

179



Klaus Heinrich Neuhoff

Christine Janowski strebt ebenfalls eine «entdualisierte» Eschatologie
an. Für sie geht es bei der «Apokatastasis pantön als Allerlösung»

«um die Macht Gottes, in soteriologisch letztlich ohnmächtigen Menschen, die
im Tode sich samt dessen, worauf sie sich sonst fixieren, loslassen müssen,
seinen heiligen und heilvollen Willen so zu erfüllen, dass er in ihnen irresistibel
und zugleich ohne Zwang geschieht.»

Dabei gehe es nicht «um den Ersatz der <bösen Träume der alten Dogmatik)

(vgl. K. Barth) durch einfach schöne» Das «streng duale eschatologische

Paradigma», das die Menschheit im Sinne Augustins für alle Ewigkeit

in Gute und Böse teilt, könne und solle zwar «de-konstruiert» werden;

es könne aber auch nicht einfach abgelehnt und beiseite geschoben
werden, denn dies würde gleichfalls eine «mentale Operation strengen
Dualisierens zwischen Menschen» (S.21) erfordern, die Teil des Problems

sei. Vielmehr müsse es verständnisvoll, also unter Berücksichtigung
seines (antihäretischen) Wahrheitsgehaltes, kritisiert werden wobei
sowohl Geschichtsnihilismus (die Vergleichgültigung der Geschichte) wie
Akosmismus (die Lehre von der Überwindung der Geschöpflichkeit im
Eschaton) zu vermeiden seien.

Ähnlich wie später auch Jürgen Moltmann42 tritt Janowski daher für
die Idee einer Verwandlung (Transformation) der Welt ein, in der die

Schöpfung noch geläutert werden müsste43; mit diesem Konzept kann die

Lehre von einer Annihilatio (Vernichtung) der Bösen, wie sie die Kirche
von England vorschlägt, vermieden werden. Wie Janowski zeigt, sind

39
JANOWSKI, Allerlösung (wie Anm. 2). 613. Für sie ist «Allerlösung» aus

verschiedenen Gründen die beste Übersetzung des griechischen Ausdrucks apokatastasis

pantön (vgl. S. 3ff. mit Anm. 6).
40 A.a.O.. 625; Karl Barth, Kirchliche Dogmatik m/3, Zürich 1950 (TVZ),

623, bezeichnet den Mythos vom Fall der Engel als einen solchen «bösen Traum»;
in Wahrheit sei der Teufel nie ein Engel gewesen.

41 Johanna Christine Janowski, Eschatologischer Dualismus? Erwägungen
zum «doppelten Ausgang» des Jüngsten Gerichts. FS Eberhard Jüngel, in: JBTh 9

(1994) 175-218, hier 189.
42 Moltmann, Kommen (wie Anm. 23). 294-299.
43 Janowski, Dualismus (wie Anm. 41), 216.

180



:<Bunte» Eschatologie?

die altkirchlichen44, reformatorischen45 wie auch jüngsten46 lutherischen,
evangelikalen, römisch-katholischen, reformierten und unierten «Perpe-
tuierungen des strei

lematisch, weil sie
tuierungen des strengen eschatologischen Duals» allerdings höchst prob-

«das Problem der göttlichen Verewigung der Wirklichkeit der Sünde, die die
Hölle [eines] hoffnungslos dissoziierten, entsprechend isolierten und in sich
verschlossenen Lebens in sich selbst trägt und aus sich heraussetzt, als Implikat des

strengen eschatologischen Duals kaum im Blick haben.»

Dieses schon von Origenes und Gregor von Nyssa49 gesehene Problem
der Verewigung, ja Vergöttlichung von gottwidrigem Denken und Fühlen

44
Vgl. Janowski, Allerlösung (wie Anm. 2), 102ff. Im Jahr 553 wurde die Lehre

von der Präexistenz, der Seelen und ihrer dereinstigen Wiederherstellung in den

Urzustand verurteilt: nach einer solchen rein zyklischen Vorstellung wäre theoretisch

ein erneuter Fall denkbar. Vgl. Canones XV (contra Origenem sive Origen-
istas), in: ed. J. Straub, Appendix Graeca. Concüium Universale Constantinopoli-
tanum sub Iustiniano Habitum (ACO IV, 1), Berlin (de Gruyter) 1971, 248f. Eine
Übersetzung der XV Canones findet sich in: Origenes, Vier Bücher von den Prinzipien,

hg. von Herwig Görgemanns/Heinrich Karpp (TzF 24), Darmstadt (WBG)
31992, 824-831.

43 Vgl. JANOWSKI, Allerlösung (wie Anm. 2), 117; durch die Reformation mit
ihrer Ablehnung von Fegefeuer und Synergie wurde das im Folgenden beschriebene
Problem mehrfach verschärft.

46
Vgl. Janowski, a.a.O., 24Iff.; die gegenwärtigen Verfechter der Lehre von

der unendlichen Hölle wenden sich schon angesichts «modallogischer»
Aufweichungen (zum Beispiel bei H. U. von Balthasar: «vielleicht ist die Hölle leer») gegen
einen weiteren Umbau der Dogmatik in einer immer schon heiss umstrittenen Frage.
Bei einem solchen, von Janowski angeregten Umbau würde aus einer blossen Hoffnung

auf Allerlösung - wie auch bei Urs Küry, Die altkatholische Kirche. Ihre

Geschichte, ihre Lehre, ihr Anliegen (KW 3), Stuttgart (EVW) 31982, 177f. - eine

Lehre.
47

A.a.O., 234.
48

A.a.O., 283.
49

Gregor von Nyssa. In illud: Tunc et ipse Filius, in: ed. J. K. Downing,
Gregorii Nysseni Opera Dogmatica Minora II, Leiden (Brill) 1987, 17, Z. 21:

Oó yap san Sovatòv év kokcS tov ©eòv yevso"Tai/«Gott ist doch unmöglich in

etwas Bösem.» Gregor bezieht sich hier auf den eschatologischen Endzustand, in
dem «Gott in allen/allem» (1 Kor 15,28) sein wird: Wenn Gott in allem sein wird,
kann es nicht nur keine Sünde, sondern überhaupt kein Übel mehr geben. Schon fiir
Origenes galt der Grundsatz: Gott ist nicht im Schlechten (pi) Kal sv KaKta ò Oeoç

yivrixat). vgl. Prinzipien 3.6,2 (wie Anm. 44). 648, Z. 22-24.

181



Klaus Heinrich Neuhoff

macht in der Tat eine strikt und ausweglos endlos-ewige (und damit geradezu

göttliche) Hölle fragwürdig.
Gleichwohl ist die Apokatastasis pantön für Janowski nicht automatisch

eine Ausserkraftsetzung des Jüngsten Gerichtes, da dieses nicht auf
den streng dualen eschatologischen Ausgang zu fixieren sei. Allerdings
hinterfragt sie zum Teil das vor allem westliche klassische Modell eines

theoretisch konstruierten Urstandes, der vermittels eines als historisch
verstandenen Sündenfalls alle nicht direkt von Gott gewollten Übel wie
Tod und Sünde erst ermöglicht habe; war nicht vielmehr die Schöpfung
als solche schon immer vom Moment der Erlösungsbedürftigkeit gezeichnet

Die futurisch-eschatologische Erlösung selbst aber, bei der - mit
dem Tod und der Auferstehung des Menschen - nicht nur die Wirklichkeit,

sondern auch die Möglichkeit der menschlichen Sünde vergangen
sein wird, will sie unter Bewahaing der «unendlich vielperspektivischen
Geprägtheit durch die Geschichte/n hier und jetzt»51 weder dualistisch
noch monistisch verstanden wissen, und das heisst vor allem auch: nicht
akosmistisch (weltlos) oder geschichtsnihilistisch'

Die kosmische Christologie Maximos' des Bekenners erfüllt meines

Erachtens diese Anforderungen an einen nach Janowski so sehr notwendigen,

bisher aber unvollständig gebliebenen Umbau der westlichen,
einseitig von Augustinus geprägten eschatologischen Dogmatik. Auch nach

Maximos hat der gute Urzustand, in dem Adam und Eva geschaffen wurden,

(im Gegensatz zur Auffassung Augustins) keine Sekunde lang

50
Vgl. Janowski, Dualismus (wie Anm. 41), 216: Das traditionelle Verständnis

des Teufels und der Dämonen als gut geschaffener, aber gefallener Geister sei nicht
nur zu eliminieren, sondern auch zu dekonstruieren; dies tut sie (Allerlösung [wie
Anm. 2], 290ff.). indem sie aufzeigt, wann, wie und warum dieses Verständnis
entstanden ist, und feststellt: Nur weil es eine wichtige antihäretische (nämlich
antimanichäische) Funktion hatte, müsse es deshalb noch nicht wahr sein, zumal es

in der Konsequenz zu einer vorgängigen Abspaltung des Todes vom Leben geführt
habe (a.a.O., 310).

51 Janowski, Dualismus (wie Anm. 41), 217.
52 A.a.O., 194.
53

Vgl. Aurelius Augustinus, Der Gottesstaat/De Civitate Dei. Bd. I, hg. und
übers, von Carl Johann Perl. Paderborn (Schöningh) 1979. 982 14,26): Vivebat
itaque homo in paradiso sicut volebat, quamdiu hoc volebat quod Dens iusserat/«Der
Mensch lebte also im Paradiese, wie er wollte, so lange er das wollte, was Gott
befohlen hatte.»

182



«Bunte» Eschatologie?

gedauert' : Er ist vielmehr (wenn auch «Prinzip» genannt) von Anfang an

vielmehr als ein Ziel der Schöpfung gegeben gewesen
Der Teufel hat bei Maximos auch eine pädagogische Funktion, muss

also, obwohl er nicht will, Gott dienen: «Der beschauliche und mit
Erkenntnis bedachte Geist wird dem Teufel, der ihm gerechterweise Mühen
und Ungemach verschafft, oft darum zur Züchtigung ausgeliefert, damit
er durch das Leid lerne ...»56. Indem der Teufel den Menschen zu einer

Hinwendung zur vergänglichen Schöpfung statt zu Gott verführt, lehrt er
ihn gleichzeitig das zur Lust parallele Leid und die Vergänglichkeit spüren.

Auf diesem Umweg findet der Mensch jenseits der Strafen (Leiden an

Unlust und Tod), die seine Anhänglichkeit an das Diesseits mit sich

bringt, dennoch zu Gott, der unvergänglich ist.

Im Folgenden werde ich zu zeigen versuchen, inwiefern Maximos'
Theologie die von Janowski genannten Desiderate erfüllt, und zwar
dadurch erfüllt, dass sie die verschiedenen Ebenen der Realität unterscheidet
und als Unterschiedene miteinander verbindet: die Ebenen der sinnlichzeitlich

geprägten Dinge einerseits; die Ebene der überzeitlich geprägten
Dinge (Gedanken, Engel) andererseits und drittens schliesslich die

übervernünftige, unerkennbare Ebene der göttlichen, überaussprechlichen
Natur57.

54
Vgl. Jean-Claude Larchet. Introduction zu: Saint Maxime le Confesseur.

Questions à Thalassios. traduction et notes par Emmanuel Ponsoye. Paris (Ancre)
1992. 16.

55 Maximos. Quaestiones ad Thalassium 59, edd. C. Laga/C Steel, CCSG 22,

1990. 63. Z. 288-290: ó Xôyoç sv icp xéXci xf|v âpxpv Sicoçai
7tapsvEyûrias/«Das Wort [sc. Ps 33.15: Suchet den Frieden und jaget ihm nach]
(hat) verlangt, den Anfang im Ziel [sc. dem Reich Gottes] zu suchen».

56 Maximos. Quaestiones ad Thalassium 26. edd. C. Laga/C. Steel. CCSG 7.

1980, 177. Z. 69-71. übersetzt in: Philokalie der heiligen Väter der Nüchternheit.
Band 2. Würzburg (Christlicher Osten) 2004. 237 (hier Nr. 88 der 1. Centurie über
die Theologie und das Heilswirken Gottes). Was dem Teufel noch fehlt, ist offenbar
die Einsicht.

57 Die Wichtigkeit der Unterscheidung Gottes von der Dimension des Himmels
(seiner Wohnung) bzw. der Ewigkeit hat - «im Dialog mit dem amerikanischen
Prozessdenken nach Whitehead» - Michael Welker herausgestellt in: Universalität

Gottes und Relativität der Welt (NBST 1). Neukirchen-Vluyn (Neukirchener)
21988. Schon der Altkatholik Friedrich Michelis hat in seiner Katholischen
Dogmatik (Freiburg i.Br.: Wagner 1881. 77) Gott als «absolutes Bewusstsein» der

Schöpfung mit ihrem bewussten (Bewusstsein) und unbewussten Sein (Stoff)
gegenübergestellt.

183



Klaus Heinrich Neuhoff

4. Apokatastasis bei Maximos

Maximos der Bekenner wird von Theologen der Ost- wie auch der West-
co

kirche als Stütze ihrer jeweiligen Traditionen angesehen" Sein kreatives,

synthetisches Denken umgreift verschiedene Fragestellungen: etwa
spirituelle, philosophische, liturgietheologische. Bibelhermeneutisch steht er in
der Tradition der alexandrinischen Theologie Deren allegorische
Auslegungsmethode ermöglicht es ihm, nicht nur die ausgefeilte
Frömmigkeitstheorie der Wüstenväter (z.B. eines Evagrius Ponticus), sondern auch

christlich-philosophisches Denken zu integrieren, so wie es etwa in der
durch den Neuplatonismus geprägten negativen Theologie des Dionysios
(Pseudo-Areopagita) seinen Ausdruck gefunden hat: einer Theologie, die

Gott nicht nur positiv, sondern (genauer) auch negativ, durch Negation
aller Attribute, zu umschreiben sucht So ist es ihm gelungen, die orige-
nistischen Strömungen des Mönchtums seiner Zeit in seinem theologischen

Gesamtentwurf aufzugreifen: Die Lehre von der Präexistenz der
Seelen etwa wird bei ihm als Lehre von der Präexistenz der göttlichen
Schöpfungsworte orthodox umgeformt, wenn er schreibt: «Wir sind demnach

Teile Gottes und werden auch so genannt, denn unsere Daseinsziele

(zuryoi toC sivcu) präexistieren in Gott.»
Hermeneutische Basis seines Denkens ist die Christologie des chalze-

donensischen Konzils, die bei Maximos - und dies ist seine originäre Leistung

- zur Basis seiner Beschreibung der Beziehung zwischen Gott und

Welt ganz allgemein wird. Schon Hans Urs von Balthasar hat dies betont,
etwa wenn er darauf hinweist, dass es (neben der Verwendung aristotelischer

Logik) die Einsicht in die Unvermischtheit der beiden Naturen Christi

war, welche es Maximos ermöglichte, so verschiedene Systeme wie das

asketisch-weitabgewandte Ideal des Evagrius mit dem philosophisch-

58 «Er ist der philosophisch-theologische Denker zwischen Ost und West»:
BALTHASAR. Liturgie (wie Anm. 3. 21961). 12. Vgl. Sawidis, Vergöttlichung (wie
Anm. 13). Kap. 1.1 «Maximos, Theologe zwischen Ost und West». Maximos wurde
im Mittelalter besonders von Johannes Scottus Eriugena übersetzt und rezipiert.

59 Kattan, Verleiblichung (wie Anm. 7). iixf.
(,° Beides, die Theologie der Wüstenväter (anhand von Johannes Klimax) und

des Dionysius hat 1923 Hugo Ball, Byzantinisches Christentum. 2. Auflage: Zürich
(Benziger) 1958, unübertroffen ins moderne, ja revolutionäre Bewusstsein geholt.

61
Vgl. oben Anm. 18.

184



:<Bunte» Eschatologie?

weltzugewandten Denken des Dionysius zu verbinden oder wenn er
beschreibt, wie Maximos die Liturgie der Kirche als ein Mysterium der

von Gott gewirkten und vom Menschen in der Gnade Gottes vollzogenen
Verklärung und Vergöttlichung des gesamten Kosmos deuten kann ".

Die unterscheidende, aber auch einende Verbindung der Naturen in
Christus prägt Maximos' Lehren über die Liturgie, die Ethik und die

Ontologie, aber auch sein Verständnis der Schrift: Auch und nicht zuletzt
in ihr nämlich sei der Logos, ohne seine unendliche göttliche Natur
aufzugeben, endlich geworden, sodass Schriftauslegung in der Theologie von
Maximos, wie Kattan formuliert64, «zu einem synergischen Prozess mit
dem göttlichen Logos, dem Heiligen Geist und dem Menschen als
Hauptakteuren» wird.

Auch die Erlösung ist synergisch konzipiert, indem gerade die freie

Entscheidung des Menschen für das Gute (also für Gott) sowohl Gottes

Werk (durch Schöpfung vor und Wiederherstellung des Menschen nach

dem Fall) als auch das Werk des sich auf der Basis dieser Gnade frei für
Gottes Energien öffnenden Menschen ist. Für Maximos hängt auch unsere

Erlösung sowohl (kollektiv-eschatologisch) an der durch die Inkarnation
des Logos gegebenen Einigung der beiden Naturen (dies nämlich ist die

Ratio seiner Natur: sein Xóyoc fyvaecùq) als auch (individual-eschato-
logisch) an Christi und unserer Handlungsweise (xpcmoç UTtàpcJECOç):

einem Gerichtet-Sein65 auf das Gute hin, das wir durch Befolgen des

Liebesgebotes, nachdem unser freier Wille durch Christus wiederhergestellt
ist, nachahmen können und durch das wir an Gottes Güte Anteil erhalten

62 Balthasar. Liturgie (wie Anm. 3, 1941). 33.
63 Balthasar. Liturgie (wie Anm. 3.21961), 321.
64 Kattan, Verleiblichung (wie Anm. 7), lxiv.
65 Zum Ausdruck efyq vgl. Philipp Gabriel Renczes, Agir de Dieu et liberté de

l'homme. Recherches sur l'anthropologie théologique de saint Maxime le Confesseur,

Paris (Cerf) 2003. 311-313.
66 Die genannte Unterscheidung zwischen Logos (A.oyoç,) und Tropos (xpcmoç)

bei Maximos wurde von der Maximos-Forschung eingehend dargestellt, vgl. z.B.

Thunberg. Microcosm (wie Anm. 4), 96. Sherwood, Ambigua (wie Anm. 7).

widmet ihr ein ganzes Kapitel (IV A, 155-180), und Balthasar stellt sie schon
1941 (Liturgie, wie Anm. 3) dar im Kapitel «Die synthetische Person», 225-245;
vgl. 21961 (Liturgie, wie Anm. 3), 245f.: Die maximianische «dynamische
Spannung» zwischen «Seinsplan und Lebensvollzug» sei dann später, im «(Schul-)
Thomismus». als «reinliche Scheidung von ordo essendi und ordo existendi»
durchgeführt worden.

185



Klaus Heinrich Neuhoff

Allein durch ihr Dasein hat die Schöpfung Anteil am göttlichen logos
des Seins; sie kann und wird - aus Gnade und ohne ihr eigenes Wesen
einzubüssen - an der Ewigkeit Anteil erhalten; dies - und für den
Menschen als ein Ebenbild Gottes die Krönung dieses ewigen Lebens durch
Erkenntnis und Liebe - ist der in Jesu Leben, Tod und Auferstehung
vorweg abgebildete göttliche Sinn (logos) ihres geschaffenen Daseins: die
Theösis (Bécûcjiç, Vergottung oder Vergöttlichung)

5. Theösis

Wie nun vollzieht sich diese Theösis! Hans Urs von Balthasar weist darauf

hin, dass für Maximos Gott durch seinen Überfluss an Gnade «allen
alles» sein wird: «niedrig mit den Niedrigen, erhaben mit den Erhabenen
und wesenhafter Gott für die, die er vergöttlicht»68. Nicht nur die von
Anfang an über der Zeit stehenden Ideen seien für die (über-ewige!)
Vergottung bestimmt, sondern die ganze Welt: denn was Gott einmal zur
Existenz gebracht habe, dessen seinsmässige Vorhandenheit bleibe nach

Maximos bestehen69; ja es komme schliesslich zu einer «Identität» der

Vergöttlichten mit Gott:

67 Nach LARCHET. Divinisation (wie Anm. 22). 664. ist die Divinisation Gottes
Plan für alle Kreatur; sie bleibe aber Kreatur, auch wenn sie (und zwar gemäss
ihrem Fassungsvermögen analog) an der Grenzenlosigkeit Gottes partizipiere: «Elles

[seil, les créatures non douées de libre arbitre] accéderont, du fait d'être en Dieu, à

une certaine infinité.»
68 Aus: Maximos. Ambiguorum Liber, übersetzt durch Balthasar (wie Anm. 2,

21961). 79. Der griechische Text (vgl. dazu Anm. 18) lautet (Abschnitt vor 202b;

vgl. PG 91. 1256B): tc&ot 7tâvxa yîvexai Si' UTcspßoAf|v âya00xr|xoç- xarcsivoç,
xoîç xaTieivoïç- u\|/r|A.oç, xotç ò\|/r|A,oìc/ Kai xoîç 5i' aûxov Osoupsvoiç ó tfióaei
0SOÇ.

69 Maximos. Ambiguorum Liber: der griechische Text (vgl. dazu Anm. 18) lautet

(Abschnitt vor 232a: vgl. PG 91. 1329B): TQv Ss Kaxà rtpóOsaiy Osiav saxlv
f| ysvsrjiç, xoóxcov T| Kax' oórjiav uxcapcTC psvsi 7tpoç xo \ir\ ov cuio xoù ovxoç
apsxaxcop-nxoc. BALTHASAR (Liturgie, wie Anm. 2. 21961), 115f.. übersetzt: «Die

Dinge aber, die nach dem Ratschluss Gottes ins Dasein treten sollen, behalten ihre
wesenhafte Existenz als eine solche, die sich nicht mehr vom Sein zum Nichtsein
zurückwenden kann.» - Im Titel des Kapitels, aus dem diese Passage stammt (bei
PG 91. 1316). nimmt Maximos Bezug auf Oratio 4 Gregors von Nazianz und dessen

These der drei Geburten: der körperlichen (Ursprung des Seins: kommentiert durch
Maximos in PG 91. 1325B), der Taufe (Ursprung des Gut-Seins: 1325B) und der

Auferstehung (Ursprung des Immer-Seins: 1325B).

186



:<Bunte» Eschatologie?

«Das Ende des Glaubens ist die Teilnahme an den übernaturhaften göttlichen
Gütern. Und diese ist die Verähnlichung der Teilnehmenden [also der Geschöpfe]

mit dem Teilgenommenen [also Gott], diese Verähnlichung aber ist die in der
Ähnlichkeit überkommende akthafte (Kax' svspysiav) Identität der Teilnehmenden

mit dem Teilgenommenen. Diese Identität... ist die Vergöttlichung.»70

Es ist die Vergöttlichung derer, die ihrer würdig sind: Balthasar
unterschlägt in seiner Übersetzung, dass nach Maximos die Vergöttlichung nur
den ihrer Würdigen zukommt; wer dies ist, hat Maximos, soweit ich sehe,

aber niemals definiert! Dabei besteht die Identität nicht nach der Natur
oder Essenz, wie Torstein Tollefsen herausgearbeitet hat, sondern sie ist
eine Teilhabe an der göttlichen Energie

Die Reihe gleichsetzender «ist»-Aussagen über das Ziel des Glaubens,
welches nach 1 Petr 1,9 das Heil der Seelen ist, verläuft vorher noch über:
à:n:oKCXÀ,u\|Aç xoü 7ucn:eu9évxoç (Glaubensoffenbarung), 7tspix<»pr)aiç
xoù TteTttaxeupsvou (Einwohnung des Geglaubten), STtâvoôoç Ttpòc xr\\>

cxpxf]v (Aufstieg bis an den Anfang), Tt^Ypcocnç xrjç Sffjéascoç (Erfüllung
des Strebens), cxeiKtvr|xoç axcxatç (immerbewegte Ruhe), ànóXavatq
xov £(j)sxou (Genuss des Begehrten)72. Letzterer Genuss ist dann die von
Balthasar erwähnte Teilhabe (uéOs^tç) an den göttlichen Gütern. Im Fall
von Paulus, der in den dritten Himmel aufstieg (2 Kor 12,2) und so schon

70 Aus: Maximos. Quaestiones ad Thalassium 59, übersetzt durch BALTHASAR

(Liturgie, wie Anm. 3. 21961). 168, nach PG 90, 608C-609C: [Ergänzungen von
K.H.N], Der Text in der kritischen Ausgabe lautet (edd. C. Laga/C. Steel, CCSG 22,
1990, 53. Z. 123. 133-141): xsXoç ôè maxEcoç soxiv f\ xSv òrcsp <t>óaiv Osiwv

Ka6Éaxr]KE uiôs£,iç. péôs^iç Ss xSv òjcèp t|)óatv Beicov saxìv f\ Ttpòc xò

psxsxópsvov xwv psxe%óvxcuv ópouoaic. f| Ss Ttpòc xo nsxsxópsvov xi»v
Hsxsxóvxcov ópoicoaic saxìv f| tcax' svspysiav Ttpòc aóxo xo psxsxojtevov xSv
psxexóvxcuv Si' ó(.iotóxr|xoc svSsxopsvri xauxóxr|c. r\ Ss xSv psxsxovxcov
svSexopsvri Kax' svspysiav Si' opoioxnroc Ttpòc xo psxsxopsvov xaoxoxriç
saxìv f| Oécoaiç xSv acjioofisvcov Oscóasioc. - Im lateinischen Text (CCSG 22, 52,
Z. 114) ist xauxóxTìc mit «soeietas» übersetzt: eine dogmatische Korrektur des

Übersetzers Johannes Eriugena?
71 Tollefsen. Cosmology (wie Anm. 14), 275. Diese Identität ist also ähnlich

wie in der oben S. 171 zitierten Stelle aus dem Buch Jesus Sirach nicht als strikte

Gleichsetzung konzipiert, sondern als eine echte, aber dem Geschöpf angemessene,
also abgestufte Teilhabe an Gottes Energien und insofern auch an Gott selbst.

72
Vgl. Maximos. Quaestiones ad Thalassium 59. edd. C. Laga/C. Steel.

CCSG 22. 1990. 53, aus Z. 123-133. Übersetzung der griechischen Ausdrücke von
K.H.N.

187



Klaus Heinrich Neuhoff

vor dem Tod eine Art Theösis erlebte, kann Maximos auch von einer
assumptio (âvctA.r|\|/iç) sprechen7

Die Vergöttlichung erfolgt allerdings natürlich nur, soweit dies einem

Geschöpf überhaupt möglich ist. Maximos gebraucht sehr häufig diese
letzte Einschränkung, sicher auch um sich vom Pantheismus abzugrenzen.
Das platonische Motiv der «Homoiösis (Anähnlichung) an Gott, soweit
das möglich ist» (ôuotcoeuç ©scp Kaxct xò ouvaxóv) wird von H. Merki74

auf Piatos Dialog Theätet zurückgeführt.75

Wie aber kann der Mensch, der doch in Sünde verstrickt ist, Gott ähnlich

werden? Nach Maximos entsteht die eschatologische Annäherung
zwischen Gott und der Welt76 in zwei Richtungen: Einerseits von Gott zur
Welt, nämlich analog und im Masse der Teilhabe Christi an den Wesens-

Eigenschaften der Schöpfung in seiner Inkarnation; und andererseits von
der Welt zu Gott, und hier analog und im Masse der Teilhabe der Schöpfung

an den göttlichen Energien - und zwar dadurch, dass die ihr eigenen
Energien zu wirken aufhören, um den göttlichen Energien Platz zu
machen und die Schöpfung so zu ihrem Ziel kommen zu lassen. Dies
geschieht bei den Heiligen schon jetzt vollkommen durch das Tun des Guten
und die Erkenntnis des Wahren, bei den anderen (hoffentlich, wie wir

"PG91. 1237D: lateinischer Text in: CCSG 18. 133.
74 Hubert Merki. OMOIQSIS ©EOI. Von der platonischen Angleichung an

Gott zur Gottähnlichkeit bei Gregor von Nyssa (Par. 7). Freiburg Schweiz (Paulus)
1952.

75
Vgl. Piaton. Theaitetos, 176b: cDuyìj Ss òpoicoatc Osco Kaxà xò

ouvaxóv. - «Diese Flucht aber besteht darin. Gott möglichst ähnlich zu werden.»
Nach Merki. Angleichung (a.a.O. 3f.), ist diese «Flucht» (aus der sterblichen Natur,
wo das Schlechte mit Notwendigkeit als ein Gegensatz zum Guten existieren muss,
in den Bereich der Götter, in dem nach Plato nur das Gute existiert) zu verstehen
«als eine Befreiung und Erhebung über Torheit und Ungerechtigkeit und zugleich
als ein Eintritt in jene Welt, wo das SiKaiov (das Gerechte) und die <\>póvr\aic, (die
Einsicht) herrschen. Der Mensch hat die Pflicht, sich dem Guten zu verähnlichen;

und diese Verähnlichung geschieht durch die Angleichungen an die
Eigenschaften Gottes» (Hervorhebung Merki). Michael Erler. Piaton (bsr 573). München

(Beck) 2006. 73 und 201. weist für die Homoiösis auch noch auf die Dialoge
Phaidros (249c). Nomoi (716c-d) und Timaios (90b-c) hin.

76 Gott wird dann «alles in allem sein»: vgl. Maximos. Mystagogia 1 (PG 91.
665A): nàvxa yàp sv rtòcatv rôv, ó 9sôç ópaOrjasxai: wenn Balthasar. Liturgie

(wie Anm. 3. 21961). 371. übersetzt: «der alles in allem ist», übersieht er. dass

das Partizip cüv auf ein Futur bezogen ist: «Gott wird geschaut werden als alles in
allem seiend.»



«Bunte» Eschatologie?

weiter unten sehen werden) spätestens jenseits der Zeit, bei der Vergöttlichung

der ewigen, geistigen Schöpfung.
Denn nach Maximos kann die Theösis, die das Ziel der Schöpfung

darstellt, einerseits schon in diesem Leben stückweise von Seiten des

Menschen verwirklicht werden: Durch gutes Handeln im Sinne von zeitlicher

Praxis und überzeitlich-ewiger Betrachtung (Theoria) erhält der
Mensch Anteil an Gottes Güte und Weisheit (symbolisch gesprochen,
nach Maximos, am «sechsten» Schöpfungstag, an dem der Mensch wirkt,
und am «siebten», an dem er reflektiert). Andererseits aber sollen

schliesslich, in Überbietung von Zeit und Ewigkeit, die Geschöpfe am

Jüngsten oder «achten» Tag in einer endgültigen Vergöttlichung an Gott
Anteil erhalten, ja, im Fall der Menschen, «Götter werden» und jeweils
einen Platz erhalten, der einem jeden seiner Würde gemäss zukommt:

«So wie er [Christus] nämlich unseretwegen unverändert herabkam und ein
Mensch wie wir wurde, nur ohne Sünde, indem er die Gesetze der Natur auf
übernatürliche Weise aufhob, so werden auch wir in der Folge durch ihn nach

oben gelangen und Götter sein wie er durch das Geheimnis der Liebe, ohne aber

im geringsten unsere Natur zu verändern. Und so wird die Welt, die droben ist,

gemäss dem weisen Lehrer [seil. Gregor von Nazianz] wieder vervollständigt:
Die Glieder des Leibes werden je nach Würdigkeit hin zum Haupt vereint, wobei

natürlich ein jedes Glied, wie es ihm der harmonischen Architektur des Geistes

gemäss gebührt, eine seiner Tugend entsprechend nahe Position empfängt
und so den alles erfüllenden und aus allem/allen ergänzten Leib dessen

vervollkommnet, der alles in allem/allen erfüllt.»77

77 Maximos. Ambiguorum Liber: der griechische Text (vgl. dazu Anm. 18) lautet

(Abschnitt vor 212b; vgl. PG 91, 1280D-1281A): TQç yàp ysyovs Kaxco Si'

fipàç avaAAoicoxcoc- Kaì àvOpamoç Ka9' ppàc xropk HÓvt|c àjiapxîaç- À.óaac
0Ttsp(|)U(j5ç toÙç vô|jooç xrjç (jioascuç, ooxco Kai r|peïç raxà xo aKOÀouOov aveo
Si' aùxòv ysvr)aó|is6a Kaì 9soì Kax' aóxòv xcp xrjç xàpixoç noaxripico, \.vnbkv
xò TcapâTtav àXA.oioùvxsç xîjç rjioascoç. Kai ooxco irAripouxai roxXiv Kaxà xov
aocpòv 5i8âaKaÀ,ov, ó âvco koo|joç- Tipòc xf|v KE(j)aA.f|v xSv psÀcòv xoù

acopaxoç Kax' âçxav auvayopsvcov. SKaaxoo SqXovóxi psAOUÇ xrj Kax
âpsxf|v syyóxT)xi, xryv TipSTtouaav aûxw Oéaiv Sià xrjç àpxixsKxoviaç xoù
Ttvsû|jaxoç svappovtcoç A,au.ßävovxoc Kaì aupnA.riporjvxoç- xoîj xà Tcàvxa sv
Tcêtai xcXripoupsvou- xò aS|aa xò itàvxa rcXripoòv Kai sk rcavxcov

TcA.ripoCpsvov. Lateinischer Text in: CCSG 18. 163. Z. 125ff. Vgl. auch

Balthasar, Liturgie (wie Anm. 3), 1941, 372;21961, 359.

189



Klaus Heinrich Neuhoff

Diese «bunte» Eschatologie - verschieden grosse Abstände vom Haupt
innerhalb des Leibes für die in verschiedenem Masse Heiligen -
überzeugt mich, denn alle Glieder gehören dann gleichermassen zum Leib
Christi. Ihnen wird, auch wenn sie in verschiedenem Masse würdig sind,
dieselbe Ehre zuteil, dass sie Anteil am Leib Christi haben.

Gibt es nun aber nach Maximos auch Menschen, die ganz und gar
unwürdig sind, etwa weil sie völlig verstockte Sünder oder Gottlose sind?

Paradoxerweise - und hier zeigt die Verknüpfung von asketischer Demut
und pseudodionysisch-neuplatonischem Optimismus ihre Wirkung -
verschärft Maximos diese Frage mit der Gegenfrage in Bezug auf die Sünder:

Wer von uns gehört nicht zu ihnen?

6. Bedingungen der Vergöttlichung?

Wie oben schon erwähnt, hat Polycarp Sherwood der Frage der
Apokatastasis bei Maximos ein ganzes Kapitel seines Buches über Maximos'
Abwehr des Origenismus gewidmet; er listet dort (wie vor ihm auch

Balthasar) vier Gruppen von Texten auf :

a) solche, die sich «auf die Hölle und ewige Strafen beziehen»8 ;

b) solche, die ein «esoterisches Schweigen» nahelegen könnten ;

78 In der Anleitung zum christlichen Leben (Maximos, Liber Asceticus,
griechischer Text in: ed. P. VanDeun, CCSG 40, 2000): «Sind wir nicht alle

Schlemmer, lieben wir nicht alle die Lust? Sind wir nicht alle dem Irdischen zugetan,

ja verfallen?» Deutscher Text aus: Maximus der Bekenner, Drei geistliche
Schriften. Aus dem Griechischen übertragen von Guido Bausenhart (Christliche
Meister 49), Einsiedeln (Johannes) 1996, 81.

79
Vgl. oben Anm. 7; Balthasar, Liturgie (wie Anm. 3, 1941), 367-372;

275-278.
80

SHERWOOD, Ambigua (wie Anm. 7). 205: «those referring to hell and eternal

punishment»; vgl. 206-210: «Texts Relating to the Judgement». Der im Griechischen

von der Wortbedeutung her als <ewig> (aicóvioc) charakterisierte Äon. die

Ewigkeit, steht einerseits über der Zeit, wird aber als Teil der Schöpfung von Gott
selber, an dem die Geschöpfe Anteil erhalten, übertroffen.

81 Sherwood, Ambigua (wie Anm. 7), 210-214: «Esoteric Silence?»

190



:<Bunte» Eschatologie?

c) «solche, die von einer effektiven Erlösung der menschlichen Natur
sprechen, ohne jeden Gedanken, dass es davon auch nur eine Aus-
nähme geben könnte» ;

d) zwei seiner Ansicht nach entscheidende Texte, die «die Apoka-
UT

tastasis ausschliessen» '.

Ich werde im Folgenden, unter Bezug auf alle vier Textgruppen (a-d),
versuchen, sein Urteil zu revidieren. Zunächst zu den Höllen- und

Gerichtsdrohungen (a): Diese gibt es ja zuhaufauch bei solchen Autoren, die

(etwa mit Origenes) ein Gericht aus pädagogischen Gründen mit einer
84

Wiederherstellung aller und von allem vereinbaren können Auch wenn
paränetische Texte allein für die theologische Systematik noch nichts

beweisen, fällt auf, dass Maximos sich selbst in der häufig gebrauchten
«Wir»-Form sowohl oft in die Gruppe, die sich fürchten muss, mit einbezieht

als auch in die Gruppe derer, die gerettet werden.

Schwerwiegender noch ist meines Erachtens aber die Tendenz von
Maximos, auch bei der leiblichen Auferstehung die geistliche Dimension
der neuen, von Gott geschenkten Leiblichkeit so zu betonen, dass Höllenstrafen

in der drastischen Art, wie sie etwa Augustinus beschreibt, gar
nicht angedroht werden können Furcht vor ihnen würde ja eine Anhänglichkeit

an den Leib, an das Erstreben von Lust und das Vermeiden von
Schmerz verlangen, die der Christ nach Maximos gerade überwinden
soll85.

82 A.a.O.. 205: «those which speak of the effective salvation of human nature,
without so much as a hint that there might be single exceptions»; vgl. 214-219:
«Texts Naming the Apocatastasis».

83 A.a.O.. 219-221: «Texts Excluding the Apocatastasis»; vgl. oben Anm. 30.

Zu ihnen siehe unten S. 199-202.
84 Hierauf verweist mit Recht MICHAUD, St. Maxime (wie Anm. 26). ebenso

Wilhelm Michaelis, Versöhnung des Alls. Die frohe Botschaft von der Gnade

Gottes. Gümligen (Siloah) 1950.
83 Maximos. Quaestiones ad Thalassium, Introducio, Scholion 14 (edd.

C. Laga/C. Steel. CCSG 7. 45): 'Ayvosi xiç xnv KaO' f|5ovr]v Kai ôSuvnv xrjç
aiaGijaEioc Ttsîpav, öxav xo) Qecp TtpoaSf)ar| xòv voùv. xrjç aa>|aaxiKÎjç

ysvopsvov ÉXeóOspov ax,éasa>ç/«Wer seinen Geist, der von der Bindung an den

Leib frei geworden ist. mit Gott verbindet, ignoriert die Sinneserfahrung von Lust
und Schmerz».

191



Klaus Heinrich Neuhoff

Da allerdings die wenigsten Menschen so weit fortgeschritten sind,
benutzt auch Maximos die Furcht vor ewiger Strafe; so weist er zum
Beispiel in einigen Sprüchen aus dem Buch über die Liebe paränetisch auf
die Möglichkeit einer ewigen (atcovioç) Verdammnis hin und ruft
eindringlich zur Umkehr auf. Allerdings ist er an anderen, wohl für
Fortgeschrittene geschriebenen Stellen dem Phänomen der Furcht vor der Hölle
gegenüber extrem kritisch eingestellt: Gerade weil sie nur für moralisch
unreife Menschen gedacht sei, müsse sie bei den Fortgeschrittenen
weichen und verschwinde bei den Vollkommenen ganz; diesen bleibe nur
noch die reine Ehrfurcht vor Gott

Statt einer direkten Androhung von Strafen lesen wir daher, etwa in
der Anleitung zum christlichen Leben (Liber asceticus) in den Abschnitten

über die Herzenszerknirschung88, lediglich Bibelzitate mit der jeweiligen

Einleitung: «Wen bringt es nicht zur Zerknirschung, wenn er hört:
Feuer ist in meinem Zorn entbrannt (Dtn 32,22f.)» (75-79). Auf die

Klage über die «Verwüstung der Seele» (85), die darin besteht, dass sich

auch der Glaube - wenn er denn vorhanden war - nicht in Werken gezeigt
hat (83), folgt die Anrufung des Erbarmens Gottes (88-92), die mit der

Ermahnung ergänzt wird: «Die Vergebung unserer eigenen Verfehlungen
finden wir, wenn wir den Geschwistern vergeben» und mit dem Aufruf
abschliesst: «Geben wir uns daher vollkommen dem Herrn hin, damit wir
ihn vollkommen empfangen. Werden wir durch ihn Götter!» (97)

86
Vgl. Maximos, Capita de caritate l,56f.; 2,34 (CPG 7693); vgl. BALTHASAR,

Liturgie (wie Anm. 3,21961), 421, 436.
87 Maximos, Quaestiones ad Thalassium 10 (edd. C. Laga/C. Steel, CCSG 7,

1980, 85, Z. 52-61); dieser Text wird zitiert in: Verschiedene Kapitel über die Theologie

und das Heilswirken Gottes I, 69, übersetzt in: Philokalie (wie Anm. 56), 230:
«Zweifach ist die Furcht: die eine ist rein, die andere nicht. Die eine (Art der) Furcht
nämlich entsteht angesichts der Vergehen wegen des Übermasses der Strafe und ist

nicht rein, da sie als Ursache ihrer Entstehung die Sünde besitzt. Und sie wird auch
nicht allezeit bestehen, da sie durch den Sinneswandel zusammen mit der Sünde

getilgt wird. Jene Furcht aber, die ohne die Betrübnis über die Vergehen stets bestehen

bleibt, diese ist rein und wird niemals schwinden. Sie ist nämlich in gewisser
Weise wesenhaft in Gott verankert und für die Schöpfung bedeutsam, da sie allen
seine natürliche Würde offenbart, seine überragende Stellung über jegliche
Herrschaft und Gewalt.»

Maximos, Liber Asceticus, aus dem Griechischen von Bausenhart (wie
Anm. 78), 27-30; im Folgenden Seitenzahlen aus dieser Übersetzung.

192



xBunte» Eschatologie?

Schon hier, in diesem Leben, liegt für Maximos der wahre Lohn dessen,

der umkehrt, in der geistigen Gemeinschaft mit Gott begründet9. So

ist für Maximos also (wie für Origenes) der Zorn Gottes, vollzogen durch
den Teufel einerseits tatsächlich ein Erziehungsmittel - und andererseits

eine Gelegenheit, sich von der Anhänglichkeit an die mit diesem
Äon vergehende Form der Welt zu lösen.

Dass bei ihm nun aber, wie Balthasar meint (Textgruppe b), in der

Frage der Apokatastasis pantön ein «esoterisches Schweigen» festgestellt
werden könne, wird in den neueren Literatur bestritten: Maximos selbst

überschreite in gegebenen Kontexten dieses von ihm einmal aufgestellte
«Gesetz des Schweigens»90. Auch Brian E. Daley bemerkt, es gebe für
diese Vermutung Balthasars keinerlei Anhaltspunkte91. Sie ist im Übrigen
wissenschaftlich nicht nachweisbar, denn wir wissen ja bloss, was Maximos

geschrieben hat, nicht aber, was er sonst noch gedacht haben mag!
Hat Maximos aber die Allerlösung irgendwo tatsächlich ausdrücklich

gelehrt? Bevor wir weiter unten diejenigen Stellen besprechen, die eine

Apokatastasis ausdrücklich erwähnen (Textgruppe c), sollen einige
Vorüberlegungen angestellt werden.

In seinem 1902 in dieser Zeitschrift erschienenen Artikel «St. Maxime
le Confesseur et l'Apocatastase» resümiert der Bemer Professor Eugène
Michaud «la doctrine de ce saint Docteur sur l'apocatastase» in sieben
Punkten92:

89
Vgl. etwa Maximos, Ambiguorum Liber; der griechische Text (vgl. dazu

Anm. 18) lautet (Abschnitt vor und nach 220a; vgl. PG 91, 1301A): Saxe ßoav Sia

Xpiaxoß SóvaaOau xoùç xfjç sA.Eu9Epi.ac xExoxn.KOxaç- Kaì Tipo xrjç ysviKrjç
àvaaxàaEioç Stà xfjv fjSr| ysysvnpsvriv aoxoîç xfjç iipoaipsascoç s9EA,ooaiov
àvàaxaaiv .../Wer in diesem Leben schon die Freiheit erhalten hat. den in der

Bauchnabelregion (Eni xoö op<|>aA,oü) wirkenden Verführungen des Fleisches

widerstehen zu können, «ist schon vor der allgemeinen Auferstehung freiwillig in

seinem Willen auferstanden und kann durch Christus rufen: Tod, wo ist dein Sieg?
(1 Kor 15,55)». Lateinischer Text in: CCSG 18. 177.

90 Christian Boudignon. Silence ou exégèse de Maxime le Confesseur, in:
ASEs 15/2 (1998) 353-363. hier 354.

91 Brian E. Daley S. J.. Apokatastasis and «Honorable Silence» in the Eschato-

logy of Maximus the Confessor, in: Maximus Confessor. Actes du Symposium sur

Maxime le Confesseur, Fribourg, 2-5 septembre 1980, hg. von Felix Heinzer/

Christoph Schönborn (Par. 27). Freiburg Schweiz (Editions Universitaires) 1982,

318f.
92 RITh 38 (1902) 257-272. hier 27 lf. (vgl. schon Anm. 26). Ähnlich lautende

Artikel schrieb Michaud auch über Gregor von Nyssa und Johannes Chrysostomos.

193



Klaus Heinrich Neuhofj

1. In den paränetisch ausgerichteten Schriften zitiere Maximos in

Bezug auf das Gericht stets lediglich die entsprechenden Bibeltexte,
«sans exagérer aucune». Das Wort atcovioç (<ewig>) sei nicht nach

seinem absoluten Sinn zu verstehen, sondern offenbar in dem Sinn,
dass es mehrere Äonen geben wird, die zwar sehr lange dauern, aber

durchaus endlich gedacht sind. Das ewige Feuer werde dementsprechend

auch ein «feu purificateur» genannt.
2. Als «apocatastase» im Sinne Maximos' definiert Michaud «la

consommation finale dans le bien et par le triomphe du bien». Diese

folge nach vielen Schriften Maximos' auf eine Phase der «travail de

conversion» nach einem ersten Gericht
Aber was bedeutet das? Folgende Prinzipien gelten nach Michaud für
Maximos:
3. Ohne echte Reue und Umkehr zu Wahrheit und Liebe komme nie¬

mand zum Heil.
4. Dieses Heil, zu dem Gott seine Schöpfung unfehlbar führen wolle

(«il est inévitable que celles-ci [sc. les créatures] atteignent leur

fin»), nenne Maximos «déification» (Oscocnç).
5. Da dem Übel letztlich kein einziger Seinsstatus zukomme, sei gar

nichts anderes denkbar.
6. Auch nach dem Tod sei nach Maximos die Seele noch zu moralisch

verantwortlichen Akten wie der Umkehr zu Gott fähig.
7. Hierzu habe sie nach Maximos (wie nach Gregor von Nyssa) unbe¬

grenzte Zeit.

Tatsächlich definiert Maximos das Böse als etwas Negatives, also nicht
als etwas Substanzielles; als (Gott verfehlende) Bewegungsrichtung habe

es nicht wahrhaft und dauerhaft Anteil am Sein:

«Das Böse ist ein Mangel an der aufs Ziel (gerichteten) Wirksamkeit der der Natur

innewohnenden Kräfte, und ganz und gar nichts anderes. Oder anders gesagt,
das Böse ist eine unlogische, durch Fehlentscheidung auf etwas anderes als das

Ziel gerichtete Bewegung der natürlichen Kräfte.»94

262, Anm. 1.

Quaestiones ad Thalassium, introductio (edd. J. Laga/C. Steel,
CCSG 7, 1980, 29, Z. 217-222): xò KaKOv xfjç rcpòc xò xsA.oç xcov syKsipsvrav xfj
(|)uasi Suvâfiecov svspyEiaç saxìv sAAsiyic, Kaì ttXko KaOàrca^ oóSsv. "H
rcâ?av, xo KaKOv xcov ^ooikSv Sovâpscov Kax' sa<t>aÀ,|asvr|v Kpiatv en aA.A.0

Trapà xà xÉA.oç âA,ôytaxoç KÎvr|aiç. Allerdings findet sich diese Definition des

194



«Bunte» Eschatologie?

Obwohl nun Michaud meines Erachtens Maximos insgesamt richtig
versteht, können wir heute zu einer begrifflich genaueren Umschreibung des

maximianischen Apokatastasis- und Theösis-Verständnisses gelangen.
Wenn Michaud nämlich etwa betont, durch die Vergöttlichung höre der

Mensch nicht auf, aktiv zu sein, denn sonst wäre seine intelligente und
moralische Natur aufgehoben95, so muss gefragt werden, wie diese Aktivität

jeweils vor und nach dem leiblichen Tod zu verstehen ist. Denn die

geistige Natur des Menschen übersteigt nach Maximos sowieso die zeitlich

gebundene, leibliche Aktivität; die «Bewegungen», die in der geistigen

Dimension erfolgen, versteht er nicht als Bewegungen in der Zeit
(chronos), sondern als Ein- und Ausfaltungen gewissermassen überzeitlicher

Gedanken:

«Alles nämlich, was irgend existiert, bewegt sich; aber auch selbst das, was
einfach Wesen genannt wird. bewegt sich und wird bewegt nach der Logik
und Weise von Diastole [Deduktion] und Systole [Induktion].»96

Diese Gedanken «bewegen» sich in einer überzeitlichen Weise vom
Allgemeinen zum Besonderen Paul Plass spricht von einer vertikalen
Achse im Gegensatz zur horizontalen Achse des zeitlichen Ablaufs. Aber
auch so hat Michaud Recht mit seiner Qualifizierung der äonischen Qualität

als nicht absolut im Sinne von göttlich. Gott nämlich steht nicht nur
über Chronos (Zeit) und Raum, sondern auch über den Äonen (der
überzeitlichen Ewigkeit): auch diese sind relativ, während Gott allein das Ziel

Bösen nicht, wie Michaud (a.a.O.. 272) meint, in «Quaest. la» seiner Schrift
«Quaestiones ad Thalassium», sondern in ihrem Vorwort.

95 Michaud, Apocatastase (wie Anm. 92), 260.
9(1 Maximos, Ambiguorum Liber (CPG 7705); der griechische Text (vgl. dazu

Anm. 18) lautet (Abschnitt vor 168b; vgl. PG 91, 1177A und C): nàvxa yàp
Kivsìxat xà órcoaoijv ôvxa 'AÀAà Kaì auxf| f| hnXxBc, A.Eyopsvr| oòaia Kai
KEKivnxai Kaì Kivsìxat xcp Kaxà SiaaxoVrjv Kaì aoaxoXf|v À,óyip xs Kai
xpóitip. Lateinischer Text in: CCSG 18. 92.

97 Ebd.: Kivsìxai yàp arcò xou yEviKtoxàxoo ysvouç (isxpt xwv
eiSiKioxàxcov stScov; vgl. THUNBERG, Microcosm (wie Anm. 4). 63.

98 PAUL Plass. Transcendent Time in Maximus the Confessor, in: Thom 44

(2/1980) 259-277, hier 262: «we can visualize expansion and contraction as the

typically Neo-Platonic fan-shaped flow of being It lies on a vertical axis because

Maximus thinks of it as of a permanent ontological structure.»

195



Klaus Heinrich Neuhoff

ihrer Bewegung ist99. Dennoch geschieht die Vergöttlichung gerade auch

in der Zeit (durch gutes Handeln) und in der geschöpflichen Ewigkeit
(durch Hinwendung zu Gott), und die Teilhabe am Dasein Gottes ist ja,
wie wir oben (S. 185f.) gesehen haben, schon in der Schöpfung angelegt.

In der neueren Sekundärliteratur nun scheint die Tendenz
vorherrschend zu ein, unter Heranziehung entsprechender Texte allgemein
von der Rettung «des Menschen» (und «der Welt») durch die gnadenhaft
in ihm erweckte Liebe zu sprechen, ohne zu überlegen, ob es Menschen

geben könnte, die dieser Gnade widerstehen würden. So schreibt etwa
Alain Riou in einem allgemeinen Sinn:

«L'homme est donc destiné, non pas à se fondre dans une nature sacrale et à se

dépersonnaliser dans un divin impersonnel - comme l'ont prôné tant de gnoses
de toutes époques et de toutes origines - mais au contraire à porter par l'amour
l'univers à sa consummation prédiscernée dans le Conseil trinitaire en devenant,
dans l'Eglise, la présence iconique et aimante de Dieu dans le monde.»100

Dass diese Vorherbestimmung durch den Menschen verfehlt werden

könnte, wird nicht erwähnt.
Als einen Text, der die Apokatastasis erwähnt (Textgruppe c), führt

nun (wie schon Michaud auch Polycarp Sherwood eine Stelle aus

den «Quaestiones et Dubia» an. Hier geht Maximos auf die Frage eines

Schülers ein, was «die Kirche» unter Apokatastasis verstehe103:

A.a.O., 263: «God can be said to be beyond being, middle or end (90.1085B)
or to be beyond container and contained, beyond time, aiôn and space> (91.1153B)
all of which are relative or <middle> (90.1108C) while he is the infinite end

(90.1108CD).»
100 ALAIN Riou, Le monde et l'Eglise selon Maxime le Confesseur (ThH 22), Paris

(Beauchesne) 1973, 158; ihn zitiert NICHOLS, Gospel (wie Anm. 8), 147. Vgl.
auch JEAN-MIGUEL GARRIGUES, Maxime le Confesseur, La Charité, avenir divin de

l'homme (ThH 38), Paris (Beauchesne) 1976, zittert in: NICHOLS (a.a.O.). 196-215.
hier214f.

101 Michaud. Apocatastase (wie Anm. 92), 264.
I02Sherwood, Ambigua (wie Anm. 7), 215, im Abschnitt «Texts Naming the

Apocatastasis» (214-219).
103 Maximos, Quaestiones et dubia 19 (I, 13), ed. J. H. Declerck. CCSG 10. 1982,

17f., Z. 1-12: 'EtceiStî rpnjopioc ó Nûanç sv xoîç sauxoù auyypâ|j|.iaaiv
tjjaivexai xoîç yfi\ xò ßa9oc smaxaiasvoic xfjç ovim^nç xov Oswpîaç noX^àxoo
àîioKaxaaxàaiv òjtE(.i(|)aivsiv, TcapaKaXS örcsp sjiîaxaaai Tispì xoóxoo sitteiv. -
Tpsiç àxcoKaxaaxàaEiç oîSëv f| SKKA,r|aia- pîav pèv xf|v SKàaxoo Kaxà xòv xfjç
àpsxfjç Xóyov, èv fj àrcoKaOîaxaxai xòv en aòxcp Xóyov xfjç àpsxfjç
SKTcA-npcuaac- Ssuxspav Se xfyv xfjç oA.r|ç tjioasmç sv xfj àvaaxàasi, xfjv eiç

196



xBunte» Eschatologie?

[Schüler] «Weil Gregor von Nyssa in seinen Schriften denen104, die nicht die
Tiefe seiner hohen Theorie verstehen, häufig eine Apokatastasis anzuzeigen
scheint, bitte ich dich, das, was du darüber weisst, zu sagen.»
[Lehrer] «Drei Wiederaufrichtungen kennt die Kirche: die erste [ist] die jedes
Einzelnen gemäss dem logos der Tugend, in der wieder aufgerichtet wird, wer
den für ihn [vorgegebenen] logos der Tugend erfüllt; die zweite [ist] die der

ganzen Natur103 in der Auferstehung: die Wiederaufrichtung zur Unverweslichkeit

und Unsterblichkeit; und die dritte, die in seinen Gedanken Gregor von
Nyssa am meisten verwendet106 hat, ist diese: die neuerliche Wiederaufrichtung
der durch Verschulden [sc. des Menschen] gefallenen seelischen Kräfte107.»

Die erste Art der Apokatastasis ist die sittliche Wiederaufrichtung der
Geistwesen einschliesslich des Menschen und so die (synergische)
Ermöglichung von geschöpflichem sittlich-autonomem Handeln. Die zweite
Art betrifft die ganze Schöpfung; es ist die oben (S. 185f.) beschriebene
Teilhabe des Geschaffenen an der Ewigkeit. Die dritte Art ist am meisten

erklärungsbedürftig; Maximos gibt diese Erklärung im Folgenden durch
einen Vergleich mit der zweiten :

àfjiOapaîav Kai à9avaaiav àrtoKaxàaxaatv xpixr| Ss, r\ Kai pàXiaxa
KaxaKSxpnjai Èv xoîç sauxoC ÀÓyoic ó Noar|ç Tpriyopioç, saxìv auxrp f| x5v
\|/uxikSv Suvàpscov xfj àpapxta OTtorcsaouaSv e'iç orcsp SKxia0T|aav rcaA.iv

àrroKaxàaxaaiç. - Sherwood gibt vor der Seitenzahl aus Migne (PG 91 die dort
verwendete Kapitelnummer 13; ich folge der Neuausgabe in CCSG 10.

104 Sherwood, Ambigua (wie Anm. 7), 215. versteht unter diesen die Fragenden
und übersetzt: «to us who do not understand ».

105 Gemeint ist hier wohl die ganze Schöpfung und nicht nur die (aus Leib und
Seele zusammengesetzte) Natur des Menschen.

106 Sherwood. Ambigua (wie Anm. 7), 215. übersetzt: «abused». Diese
Übersetzung ist gemäss Wörterbuch auch möglich, angesichts des Kontextes (vgl. die

Einleitung: «die Kirche kennt ...») aber sehr unwahrscheinlich; vgl. Daley, Apokatastasis

(wie Anm. 91), 323, Anm. 63.
107

Vgl. die oben (Anm. 94) zitierte Definition des Bösen: (Das Böse ist) «ein

Mangel an Wirksamkeit der der Natur innewohnenden Kräfte» (bzw.) «eine

unlogische Bewegung der natürlichen Kräfte.»
108

Maximos, Quaestiones et dubia 19 (I, 13), ed. J. H. Declerck, CCSG 10,

1982. 18. Z. 12-21: Asî yàp CùarcEp xnv òXr\v <|>óaiv sv xfj àvaaxàast xf]v xfjç

aapKOç à(j)9apatav xpóvcp sA.TuÇopsvcp axcoA-aßsiv, oùxcoç Kai xaç
Tcapaxparcsîaaç xfjç \(/uxfjç Sovàpsiç xfj napaxàasi xSv aicovcov aTioXaßsiv
xàç Évxs9eïaaç aôxfj xfjç KaKiaç pvf|paç Kai TiEpàaaaav xouç xcavxaç
aiSvaç Kaì pf| sùpîaKooaav axàaiv sic xòv Osòv êXOsîv, xov |ar| sxovxa
7tspaç, Kai ouxioç, xfj ETtiyvróasi où xfj ne9s£,si xcûv àya9wv, arco^aßsiv xàç
5uvàu.£iç Kaì sic xò àpxaïov àrcoKaxaaxfjvai Kai SsixSfjvai xov Sriptoupyov
àvaîxiov xfjç àfiapxîaç.

197



Klaus Heinrich Neuhoff

«So wie nämlich die ganze Natur in der Auferstehung zur erhofften Zeit die
Unverweslichkeit des Fleisches empfangen muss, so müssen auch die pervertierten

Kräfte der Seele im Verlauf der Äonen die ihnen eingeprägten Erinnerungen
an die Schlechtigkeit abwerfen, und wenn sie [die Seele] alle Äonen
durchschritten und keinen Halt gefunden hat, muss sie zu Gott gelangen, der keine
Grenzen hat, und so, durch Einsicht, nicht durch Teilhabe am Guten

(xfj srciyvcoasi oó xfj ps9É£,st xSv àyaOcòv)109, die Kräfte empfangen und
hin zu [ihrem] ursprünglichen [Zustandl wiederaufgerichtet werden

(sic xò àpxaïov anoKaTaaxfjvai). So wird gezeigt, dass der Schöpfer
unschuldig an der Sünde ist.»

An dieser Stelle knüpft Maximos deutlich an die Lehre Gregors von
Nyssa an. Dieser rechnet mit einer unendlichen Zeit zur Umkehr nach

dem Tod :

«Denn was jedenfalls immer in Bewegung ist, wird, wenn es zum Guten vorangeht,

wegen der Unendlichkeit des zu durchschreitenden Gebietes die
Vorwärtsbewegung nie endigen: es wird ja des Erstrebten [des GutenJ kein Ende finden,
mit dessen Erreichung es die Bewegung einmal einstellen müsste. Wenn es sich
aber in entgegengesetzter Richtung bewegt, so muss, wenn es den Lauf der Bosheit

vollendet hat und am Grenzziel des Bösen angelangt ist, alsdann die Rastlosigkeit

des Dranges, die keinen natürlichen Stillstand findet, nachdem sie den

Raum der Bosheit durchlaufen hat, die Bewegung nothwendig zum Guten
hinwenden.»

Hier nimmt Maximos also Bezug auf die bekannte Lehre Gregors von
einer Möglichkeit der Seelen zur Umkehr auch jenseits des zeitlichen
Lebens. Während die Möglichkeit zu einer solchen Umkehr aber bei Gregor

109 Sherwood, Ambigua (wie Anm. 7). 215. übersetzt hier «in the divine
(goods)» und schliesst (216): «the Maximian distinction allows to the evildoers in
the afterlife an srcîyvcoaiç of good things, but not a participation therein.» Daley,
Apokatastasis (wie Anm. 91). 323, übersetzt «by sharing in created goods» und

vermutet anders als Sherwood, dass Maximos hier Gregor von Nyssa nicht korrigiert,

sondern bestätigt. Beide verweisen auf dessen «De hominis opificio».
""Gregor von Nyssa, De opificio hominis 21 (PG 94, 20IB): TÒ yàp àsì

rcàvxiDÇ Kivoópsvov, si (lèv xcpòc xò KaA.òv sxoi xf|v npóoSov, Sia xò ópiaxov
xoù Sts^oSoupsvoo npàypaxoç oóSs7toxs Xrfca xfjç ènì xà Ttpóaco <[>opàç. OÓSs

yàp EOpijast Çr|xoo^svou xcspaç oòSsv, ou SpaçTxpsvov axfjasxai tcoxe xfjç
KtvfjaEcoc. Ei Ss rtpoç xo svavxiov xrrv ponrw axoir), ÈxcsiSàv Siavûarj xfjç
KaKlaç xòv 5pó|.tov, Kaì sxcì xò aKpóxaxov xoù KaKoC psxpov àtjylKryxar xóxs

xo xfjç asiKivpxov oòSsuiav sk (|>óa£coc axàaiv sópiaKov, srcstSàv SiaSpàprj
xò sv KaKia Stàaxr|)-ia, Kax' àvàyKT|v srcì xò àyaOòv xpsnsc xr|v
KÌvnaiv. Übersetzung H. Hand in: BKV 1, Kempten (Kösel) 1874, 272.

198



«Bunte» Eschatologie?

wegen der unendlichen Güte Gottes unendlich lange besteht und der
Mensch sich in unendlicher Weise auf Gott hin bewegen wird, gibt es bei
Maximos eine Grenze, ein Ende der Wiederaufrichtung (Apokatastasis)
des Geschöpfes - nämlich dann, wenn die Seele «alle Äonen durchschritten

und keinen Halt gefunden hat» und so zu der Erkenntnis gekommen ist,
dass nur in Gott dieser Halt zu finden ist. Es handelt sich um eine Trans-

zendierung des Bereichs der Äonen, welche die Seele kraft ihrer Gottes-
ebenbildlichkeit vollziehen kann: Sie empfangt nämlich, wenn sie will,
nach Vollendung der Zeit und nach Durchschreiten aller äonischen,
überzeitlichen Bereiche schliesslich doch noch die göttlichen Energien und
erreicht so ihren ursprünglichen Zustand"1: Die Seele hat nunmehr, im
Gegensatz zu ihrer Situation vor dem Fall, Erkenntnis und göttliche Kräfte.
Daher erfolgt nun, wie wir noch sehen werden, durch die Theösis eine

Überbietung auch der geschöpflichen Dimension der Ewigkeit: Am logos
des Immer-Gut-Seins haben dann nicht bloss die wenigen Vollkommenen
Anteil, sondern alle, insofern sie die Äonen durchwandert und, auf diese

Weise wiederaufgerichtet, sich für Gott entschieden haben. Denn die
Möglichkeit zur Reinigung der Seele, sei es auch in grossem Schmerz, vor ihrer

endgültigen Begegnung mit Gott besteht bei Maximos offenbar auch für
den Fall, dass der Betreffende zeitlebens nicht am Guten schlechthin (seien
dies nun gute Taten oder etwa auch die Liturgie, die Schrift etc.) teilhatte,
nun aber zu einer besseren Einsicht findet, und zwar «nach» dem Leben in

der Zeit und «vor» der Vergöttlichung, mithin also am «siebten Tag»:
Dann, wenn in der geschöpflichen Ewigkeit die Bewegung des Menschen

abgeschlossen wird und sich gewissermasen die «Quintessenz» des gelebten

Lebens abzuzeichnen beginnt.
Hier müssen nun die für Sherwood entscheidenden beiden Texte

betrachtet werden (Textgruppe d). Der erste, in dem sich Maximos gegen
die (von den Origenisten vertretene) Lehre von der Präexistenz der Seelen

vor ihrer - nach Origenes je nach ihren (Un-)Taten erfolgenden - Inkor-
1 I 2

poration wendet, und auf den auch Daley sein abschliessendes Urteil
abstützt, lautet:"3

Vgl. aus dem oben (Anm. 108) Zitierten Z. 19-20: arcoA.aßsiv xàç
Suvapeiç Kal sic xo àpxaîov àixoKaxaaxfjvai.

112 Daley. Apokatastasis (wie Anm. 91), 338.
113 Maximos. Ambiguorum Liber; der griechische Text (vgl. dazu Anm. 18) lautet

(Abschnitt vor und nach 231b: vgl. PG 91. 1329A-B): nàvxcov oov xcov Kax'
oóaiav ÒTcapKxiKCÒc ôvxcov ...¦ év xcp 9scp 7ipouTtâpxouai rcayicoç ôvxsç oì

199



Klaus Heinrich Neuhoff

«Von allem nun, was es real existierend gibt, bestehen in Gott vorher als

Quellen die logoi, gemäss denen alles sowohl da ist als auch wurde als auch

immer bleibt und sich durch die ihm vorangestellten logoi in natürlicher Aufregung

dem Sein annähert und, von ihm mehr ergriffen, je nach Beschaffenheit
und Stärke der Wahl Bewegung und Neigung annimmt: das Gut-Sein durch die

Tugend und den geraden Weg zu dem logos, demgemäss es da ist, bzw. das

Übelsein durch die Schlechtigkeit und die Bewegung gegen den logos, demgemäss

es da ist; kurz, je nach Einsatz bzw. Hinderung seiner Kraft, naturgemäss
teilzuhaben an dem, der von Natur ganz und gar nicht teilhabbar ist, sich aber
selber ganz offen allen darbietet, den Würdigen und den Unwürdigen, aus Gnade
und unbegrenzter Güte, und das Bleiben im Immer-Sein einpflanzt, je nach dem,
wie ein jeder sich selbst bestimmt hat und da ist. Für diese [beiden] ist die analoge

Teilhabe respektive Nicht-Teilhabe am Sein schlechthin, am Gut-Sein und

am Immer-Sein eine Steigerung und Vergrösserung: der Züchtigung derer, die
nicht teilhaben können, bzw. des Genusses derer, die teilhaben können.»

Hier geht es nun offenbar um eine «analoge» Teilhabe respektive Nicht-
Teilhabe, mithin um das Mass, in dem jemand (nicht) teilhat, nicht aber

um die Frage, ob überhaupt eine Teilhabe gegeben ist. Denn an Gottes

Dasein und an seinem Immer-Dasein wird die ganze Schöpfung aus Gnade

Anteil erhalten, wie schon oben gezeigt wurde. An Gottes Gut-Sein

allerdings erhalten, aufgrund der platonischen Logik ganz naturgemäss,

nur die vollkommen Guten vollkommenen Anteil, was für die, die nicht
immer ihrem logos gemäss gehandelt haben, eine entsprechende Steigerung

der Strafe bedeutet. Aber auch sie erhalten in dem Mass Anteil an

Gott, in dem sie Gutes getan und erkannt haben.

Xóyoc Ka9' oüc Kai siai xà rtàvxa- Kai ysyóvaai Kai Siapsvooatv àsi, xoîç
saoxcDv Kaxà 7tpó9saiv Xoyoic- Sia Kivfjascoç ijiuaiKfjç syytÇovxa Kai Tipoç xo

sivai U.5A.À.OV aovsxopsva- Kaxà xr|v noiàv xs Kai rcoar|v xfjç rtpoaipsastoç
Kivrjaiv xs Kai po7xf|v xò su Si' àpsxf|v Kai xfyv rcpoç xòv Xóyov Ka9' ôv saxiv
só9o7topiav r] xo 4>sC sivai Sià KaKtav Kai xr|v xcapà xov À,oyov Ka9' ov saxi
KÎvr)aiv A.a|jßavovxa, Kaì aovxo|jcoç sixcsîv Kaxà xf|v s^iv fj xfyv axspnaiv xfjç
aóxcòv Kaxà (|)óaiv psOsKxiKrjç Sovàpscoç xofj TcavxaA.sSç àps9sKxoo Kaxa
(j)óaiv ÙTiâpxovxoç- Kai Ttfïatv àrrASç sauxòv àçaotç xs Kai àvaiçioiç oA.ov
Kaxà xàpiv Si' àrcsipov àya9ôxr|xa rtapsxovxoç- Kai xr|v xoù àsi sivai KaOcoç

SKaaxoç o<)>' saoxoC SiaxsOsixat xs Kai saxi, 5ia(tovf]v é(tTcoif|aovxoç- oîç f|
xoù Kopîcoç ovxoç Kai su ovxoç Kai àsi ovxoç àvàA,oyoç pÉ9s^iç- r\ àps9£çVta'
xincopîaç xrov psxaaxsîv pf| Suvansvcov Kai ànoXaûascoç x55v |.tsxaaxEÎv
Sovapsvcov, SJilxaatç saxi Kal srcaoç>|aiç. Es handelt sich um den bei Sher-
W00D, Ambigua (wie Anm. 7), 220, als «Amb 42-1329A1-B7» zitierten Text.
Lateinischer Text in: CCSG 18, 196f.

200



:<Bunte» Eschatologie?

Eine Warnung vor den Konsequenzen moralischer Fehlleistungen
einer Kreatur - und zwar vor Konsequenzen, die durch die schlussendlich
erreichte Einheit mit Gott nur noch intensiviert würden, - findet sich also
auch bei Maximos, jedoch deutlich abgemildert einerseits durch die
Relativierung der Gottesfurcht als Kennzeichen der Anfänger im Glauben
sowie andererseits durch die Dazwischenschaltung des «siebten Tages»,
an dem zwar kein Handeln, wohl aber noch Erkenntnis, und damit Reue,

möglich ist.

Welche Qualität aber hat die Ewigkeit dieser Konsequenzen? Betrachten

wir den zweiten Text, den Sherwood anführt'l4:

«Der achte und erste, noch besser: der eine und unaufteilbare Tag ist die makellose

und hell strahlende Parusie [=Ankunft, Zukunft oder auch GegenwartJ Gottes,

wenn es zum Stillstand des Bewegten kommt; und diejenigen, die den logos
des Seins freiwillig gemäss der Natur gebraucht haben, besucht er, der ihnen
gänzlich voran steht, zur Gänze, und gewährt ihnen das Immer-Gut-Sein durch
Anteilgeben an dem ihm Eigenen, er, der allein wirklich sowohl ist als auch gut
ist als auch immer ist; denen aber, die den logos des Seins vorsätzlich gegen die
Natur gebraucht haben, teilt er statt des Guten, wie es sich ziemt, das Immer-
Schlimm-Sein zu, denn das Gut-Sein ist für sie nicht weiter fassbar, da sie ihm
gegenüber feindlich eingestellt sind und sie überhaupt keine Bewegung haben
nach der Offenbarung des Gesuchten, bei der es denen, die suchen, geschieht,
dass sich ihnen das Gesuchte offenbart.»

Wer nun also überhaupt keine Bewegung in Richtung Gott aufzuweisen
hat, der gleicht dem Teufel und seinen Engeln, welche sich nach Maximos
ebenfalls (jedenfalls bin anhin) durch eine «freiwillige gänzliche, fortwäh-

114
Maximos, Ambiguorum Liber; der griechische Text (vgl. dazu Anm. 18) lautet

(Abschnitt vor und nach 255b; vgl. PG 91, 1392C-D): 'OySóp [Ss] Kaì npó>xr\-

p5A,A,ov Ss nia Kai àKaxàA.oxoç f^spa f| àKpaujwfjç saxi xoù 9eoù Kai
7iau.(j>af|ç Tiapooaia- psxà xf|v xSv Kivoupsvcov axàaiv yivouivip Kai xoîç psv
xœ xoù sivai Xóyip Kaxà (|)óaiv TtpoaipsxiKCûç xP^oW^voiç, o?tou

7ipoar|KOvxa>ç OÀxnç S7ri5r|iioùvxoç- Kaì xò àsì su sivai rcapsxovxoç Sià xfjç
oûcsîaç psxoxfjç' cbç u.ovou Kupicoç Kai ovxoç Kaì àsì ôvxoç Kai su ôvxoç- xoîç
Ss Ttapà <t>ûatv xcp xoù EÎvai Xóycp yvcofiiKCûç xpnaapsvoiç- àvxi xoù su, xo
àsì (|)sù sivai Kaxà xò sIkoç àitovspovxoç- cbç ouk ôvxoç aûxoîç À-oiTtov

XcopT)xoO xoù su sïvai, svavxicoç rcpoç aóxò 8iaKsi|asvoiç- Kai Kivr|aiv
7tavxsA.c5ç ouk sxouat psxà xpv xoù Çpxoupévou ([»avspwaiv Ka9' nv xoîç
Çnjoùai TTS(j)UK£ <|)avEpoùa9ai xò Çpxpxov. Es handelt sich um den bei
Sherwood. Ambigua (wie Anm. 7), 221, als «Amb 65-1392C14-D13» zitierten Text, der
sich auf die Pfingstpredigt (Oratio 41) Gregors von Nazianz bezieht. Lateinischer
Text in: CCSG 18, 196f.

201



Klaus Heinrich Neuhoff

rende Unbeweglichkeit in Bezug auf das Gute» auszeichnen, «deretwegen
sie niemals die göttliche Ruhe erreichen»' Mit dieser geschöpflichen
Unbeweglichkeit ahmen sie die göttliche in schlechter Weise nach, ohne
sie aber erreichen zu können, denn das Kennzeichen des Geschaffenen ist

nach Maximos die Bewegung.
Der «achte Tag» folgt, beachtet man den Kontext der Stelle, auf den

«siebten», an welchem es um das allmähliche Aufhören der geschöpfii-
chen Bewegung bzw. ihren Übergang zur göttlichen «immerbewegten
Ruhe» geht. Vorher nämlich1 '6 hat Maximos geschildert, wie die Teilhabe

am logos des Seins dem Menschen geschenkt wird, die am logos des Gut-
Seins aber von ihm selbst durch freie Wahl ermöglicht werden muss.

Allerdings kann diese freiwillige Teilhabe am Guten niemals aus sich
heraus die Teilhabe am logos des Ewig-Seins bewirken. Daher ist diese

wiederum ein Geschenk: für die Sünder, die sich nur wenig Gott
entgegenbewegt haben, wie auch für die «Guten». Hatte der Mensch allerdings

gar nie am Gutsein Anteil genommen, so verkehrt sich auch das

Geschenk des Immer-Gut-Seins in ein Immer-Schlecht-Sein; daher die
drängenden Fragen gegen Ende des 61. Kapitels der Schrift an Thalassius :

Wo und in welchem Zustand wird der Gottlose bzw. der Sünder sein,

wenn er nicht Gott als seinen Ort gewählt hat"8? In der 16. Anmerkung
(Scholion) gibt Maximos selbst die Antwort: Gott wird alle umfangen"9,
Gute und Böse; es haben aber nicht alle gleichermassen an ihm Anteil,
sondern analog Dies gilt für den Zustand nach dem «siebten Tag», an

dem die geschöpfliche Bewegung langsam aufhört: für den «achten Tag»,
der das Aufhören der Bewegung selber ablöst.

'^ Maximos, Quaestiones ad Thalassium 11. edd. C. Jaga/C. Steel, CCSG 7,

1980. 89. Z. 22-25: f| Kaxà yv(ß\.vnv aûxcov TcavxsÀ.f|ç xs Kai 8ir|V£Kf|ç rcspì xò
KaÀÒv àKivr|aîa, Ka9' fjv ouSetioxs Osiaç àvsaECOç axco^auooaiv.

116 Maximos. Ambiguorum Liber (vgl. zum griechischen Text Anm. 18).
Abschnitt vor 255b (Vgl. PG 91, 1392C).

117 Maximos. Quaestiones ad Thalassium 61. edd. C. Laga/C. Steel. CCSG 22.

1990, 105, Z. 348-349: rtcüc saxai. xórcov aùxóv ouk sxcov xòv 9sòv Kaxà xfyv
xoù su sivai sv Oscp povrjv xs Kai iSpuaiv; Eine engl. Übersetzung findet sich in:
On the Cosmic Mystery of Christ. Selected Writings from St Maximus the Confessor,

translated by Paul M. Blowers/Robert L. Wilken. Crestwood NY (SVSP) 2003.
142f.

118 Maximos bezieht sich hier auf 1 Petr 4.18. wo Prv 11.31 (LXX) zitiert wird.
119 Maximos, Quaestiones ad Thalassium 61. schob 16. edd. C. Jaga/C. Steel.

CCSG 22. 1990. 111. Z. 86: raxvxaç aovs^si.
120 A.a.O.. Z. 89: àvaA.oycoç.

202



:<Bunte» Eschatologie?

7. Schluss

Die Vielfalt der Interpretationsmöglichkeiten maximianischer Texte mag
zunächst verwirren. Sicherlich ist sie aber nicht zuletzt eine Folge der

Auffassung unseres Autors, dass, in den Worten Kattans, «das Wort der

Heiligen Schrift unbegrenzt ist, weil Gott, der dieses Wort gesprochen hat,
seinem Wesen nach unbegrenzt ist»121. Zudem verhüllt sich dieser Logos
einerseits in seiner Fleischwerdung durch das geschriebene Wort, welches
in seiner wörtlichen Bedeutung Christus in seiner Knechtsgestalt darstellt;
andererseits enthüllt es seine unendliche Fülle durch die geistgewirkte
Interpretation des Lesers (201). Dadurch entsteht eine potenziell
unbegrenzte Polysemie der Bibel (238), die aber eine Aktualisierung der
Botschaft für den Leser, besonders in seinen allegorischen Bedeutungen,
allererst ermöglicht (242). Dieser gerade auch exegetisch pluralistische
Ansatz ermöglicht es Maximos, monistische und dualistische Ansätze

ganz allgemein und so auch in der Eschatologie zu vermeiden, ohne ihre

jeweiligen Wahrheiten zu übersehen.

Nach dem monistischen Ansatz wäre der Mensch, wie im Origenismus
und in den meisten esoterischen Systemen, einfach ein Teil Gottes, der

zwischenzeitlich aus dieser Einheit herausgefallen ist, aber auch mit
Sicherheit irgendwann seine verlorene göttliche Natur wiedererlangen wird.
Maximos vermeidet die Einseitigkeit dieses Ansatzes, indem er dem
Menschen eine geschöpfliche Natur zuordnet, die er niemals ablegen
wird, auch wenn sie andererseits schon immer am göttlichen Wort
(Logos) teilhat, in diesem Leben (zeitlich) durch Praxis und (überzeitlich)
durch die Betrachtung (Theoria) des Gotteswortes verwandelt werden und
in der mystischen Versenkung sowie im Eschaton durch iibervernünftige,
liebende Einswerdung bis zur Identität mit Gott fortschreiten kann.

Maximos vermeidet aber auch die Einseitigkeit des dualistischen
Ansatzes, nach dem - wie bei Augustinus - am Ende eine radikale Scheidung

zwischen Guten und Bösen steht. Denn einerseits haben dann alle

Dinge am Sein und am Immer-Sein Gottes Anteil, andererseits weiss

Maximos als Mönch nur zu genau um die Schwächen und die Schuld
auch der heiligsten Menschen. Obwohl wir nämlich durch Praxis und

Theoria die göttlichen Energien in unserem Leben anwenden sollen und
können (Synergie) und uns vor dem göttlichen Gericht warnen lassen

Kattan. Verleiblichung (wie Anm. 7). 237. Im Folgenden Seitenzahlen aus

diesem Buch.

203



Klaus Heinrich Neuhoff

müssen, ist es andererseits niemandem vergönnt, sich die Vereinigung mit
Gott durch sein Handeln zu erzwingen. Vielmehr wird diese nur durch
Liebe (Gnade) möglich, welche als göttliche grundsätzlich über dem Ort,
der menschlichen Vernunft und der Zeit steht, aber in Zeit und Ewigkeit
schon wirkt. Dabei differenziert Maximos: An Gottes Dasein (in der

Schöpfung) und an seiner Ewigkeit (in der Auferstehung) erhalten alle
voll Anteil (apokatastasis pantön), an seiner Güte aber in Analogie zu
ihrer eigenen Entscheidung, welche die geistbegabten Geschöpfe nach

ihrer auch spirituellen Wiederaufrichtung (apokatastasis) treffen, die bei

einigen wenigen schon vor dem Tod, bei den meisten jedoch erst nach

ihm vollständig erfolgt. Denn Gott hebt die menschliche Freiheit und alle
anderen Aspekte unserer Natur (im Gegensatz zu Vergänglichkeit und

Sünde, welche nach Maximos nicht Teil der menschlichen Natur sind)
niemals auf; vielmehr gibt er uns Anteil an derjenigen Freiheit und

Selbstbestimmung, derer er sich selbst erfreut.

Klaus Heinrich Neuhoff (geb. 1968 in Eltville am Rhein D), M. Th.

(Chichester UK 1994). Theologiestudium an den Universitäten von Tübingen,
Bonn. Southampton. Bern und Fribourg. Praktisch-theologische Ausbildung
(Gastvikariat mit Abschluss 2. Kirchliches Examen) in der Evangelischen Kirche

des Rheinlandes. Seit 1999 Pfarrer der christkatholischen Kirchgemeinde
Region Ölten.

Adresse: Bumelochstrasse 7. CH-4656 Starrkirch-Wil. Schweiz.. E-Mail:
klausheinrich.neuhoff@bluewin.ch

English Summary

In this essay, the tension between individua! and cosmic eschatology is shown to

be bridged in the understanding of Jesus Christ by Maximos the Confessor as the

incarnated Word having become flesh not only 2000 years ago but also in creation,

Holy Scripture, and in the partaking in the good by those who form His body.
The question to be answered was whether for Maximos this body will, in the end.

include the whole cosmos (E. Michaud), or exclude those who have abused their

freedom (P. Sherwood). A middle position as described by H. U. von Balthasar
who held that Maximos did not teach the final salvation of all (Apokatastasis

panton) but nevertheless believed in it, cannot really be helpful in the proclamation

of the gospel as clearly good news for today (Ch. Janowski).

204



:<Bunte» Eschatologie?

The synergic conception of salvation enables Maximos to combine the work of
creation (human beings and angels, partaking in the good) with the work of God

(theosis), leading to a final identity in respect of the (divine) energies in creation.
In the saints, this identity has already been reached within transient time, but in
the end, everybody will receive a proper place within the body of Christ, according

to his or her partaking in, or suffering for, the good.
As the soul, for Maximos, transcends time, there is a way for creation back to its

creator even on the 'seventh day' (or eternity), but unlike Gregory of Nyssa,
Maximos teaches an 'end' of this eternity (on the 'eighth day'), since in the parousia
of God, everybody will have his or her place in God who has given a place to
God's energies in his or her own physical/sensual, or, at least, intellectual and

spiritual life.

205


	"Bunte" Eschatologie? : Zu Eugène Michauds Verständnis der Allerlösung bei Maximos dem Bekenner

