Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 99 (2009)
Heft: 1-2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bibliographie

Bibliographie

Joun D. Ziziouras, Communion and
Otherness. Further Studies in Per-
sonhood and the Church, ed. Paul
McPartlan; London (T&T Clark)
2006, X1V, 314 S. (ISBN 0-567-
03148-9)

ARISTOTLE PAPANIKOLAOU, Being
with God. Trinity, Apophaticism,
and Divine-Human Communion,
Notre Dame IN (University of
Notre Dame Press) 2006, 238 S.
(ISBN 0-268-03831-7).

DoucGras H. KNiGHT (Hg.), The Theo-
logy of John Zizioulas. Personhood
and Church, Aldershot (Ashgate)
2007), 204 S. (ISBN 978-0-7546-
5430-8

Dass loannis Zizioulas, Metropolit von
Pergamon und angesehener orthodoxer
Theologe (Okumenisches Patriarchat),
der sowohl im Osten wie im Westen
lehrt, 2006 seine dritte Monographie
veroffentlichte  («Communion and
Otherness»), wire schon Grund genug
fiir diese Rezension. Da aber fast
gleichzeitig zwei Bidnde mit Studien
zur Theologie Zizioulas erschienen
sind, ist es naheliegend, das Buch von
Zizioulas zusammen mit diesen zu be-
sprechen.

«Communion and Otherness» ist
vor allem als eine Weiterfiihrung des
einflussreichen, 1985 erschienenen
Buches «Being as Communion. Stu-
dies in Personhood and the Church»
(Crestwood NY) zu verstehen. Der In-
halt besteht aus Essays, die zum Teil
Erstveroffentlichungen sind oder zum
ersten Mal in englischer Ubersetzung
vorliegen.

Z. beginnt mit einem Beitrag iiber
«Anders sein» (On Being Other, 13—
98), in der er auseinandersetzt, wie ein
(richtig verstandenes) Anders-Sein (al-
terit€) sowohl fiir die Gotteslehre (Tri-
nitit), das Erlosungswerk, die Personen
Christi und des Heiligen Geistes als
auch fiir das Sein der Schopfung und
fiir das (heutige und eschatologische)
Mensch-Sein notwendig ist (14). Von
zentraler Bedeutung ist, dass Anders-
Sein eine Voraussetzung fiir wirkliche
Gemeinschaft ist, und zwar Gemein-
schaft zwischen wirklich freien Per-
sonen, die in threm Person-Sein je an-
ders sind und sich nicht auf eine Ge-
meinsamkeit reduzieren lassen, aber
die auch nicht derart anders sind, dass
sie nicht mehr auf Gemeinschaft aus-
gerichtet sein konnten. Das Anders-
Sein der Personen ermdéglicht Gemein-
schaft, wie auch diese erst deren An-
ders-Sein freisetzt. Was eine solche
Ontologie der Person genau bedeutet,
arbeitet Z. in einem weiteren Beitrag
(On Being a Person, 99-112) aus. Der
darauf folgende Beitrag «The Father as
Cause» (113-154), beschiftigt sich
mit der sog. Monarchie des Vaters in
der Trinitidt, wozu Z. den historischen
Hintergrund prisentiert (113—123) und
fiir die er angesichts kritischer Stim-
men zum Thema (123-154) eine Apo-
logie bietet. Z. wurde in der Vergan-
genheit ja dafiir kritisiert, dass seine
Theologie nicht biblisch genug sei,
dass seine starke Betonung der Monar-
chie des Vaters zu einem Subordinatio-
nismus fiithre und dass er mehr eine
existentialistische Philosophie propa-
giere als eine christliche Theologie. Er

131



Bibliographie

weist den ersten und dritten Einwand
zurlick und betont gegeniiber dem
zweiten, dass eine Hierarchie in der
Trinitdt die Gleichheit der Personen
nicht verunmogliche, sondern im Ge-
genteil erst moglich mache. Kap. 4 be-
schiftigt sich wieder mit dem Trini-
tatsbegriff und dem Personbegriff,
worin einige Themen aus «Being as
Communion» aufgegriffen und vertieft
werden; interessant ist der Nachtrag, in
dem Z. sich gegen den Vorwurf vertei-
digt, dass die Unterscheidung zwischen
Person und Individuum kein Funda-
ment in den Schriften der kappadozi-
schen Viter habe (155-177).

Der fiinfte Beitrag «Pneumatology
and the Importance of the Person: A
Commentary on the Second Ecumeni-
cal Council» (178-205) ist nicht nur
eine historische Betrachtung, sondern
vor allem auch ein denkerischer Ver-
such, die Moglichkeiten einer fiir Ost
und West gemeinsamen Rezeption des
Filioque zu erproben. Seine (qualifi-
zierte) Antwort ist positiv (!).

Das sechste Kapitel beschiftigt
sich wieder mit der Frage des Verstéand-
nisses der Person (Human Capacity
and Human Incapacity: A Theological
Exploration of Personhood, 206-249).
Z. expliziert die Folgen eines konse-
quent durchgefiihrten Verstidndnisses
des (wahren) Menschen als Person —
insofern dieser eben nicht in erster Li-
nie als ein Exemplar eines Wesens gilt,
das am tibergeordneten, allen Men-
schen gemeinsamen «Sein» Anteil hat
— fiir die Frage, wie der Mensch sich
selbst verwirklichen kann. Hervorzu-
heben ist, dass Z. sich hier von der The-
se, dass Menschen ihrer gottgegebenen
Natur nach verlustig gegangen sind,
distanziert und alles von der in Chri-

132

stus wieder neu hergestellten person-
lichen Gemeinschaft des Menschen
mit Gott abhiingig macht (248f.).

Eine gewisse Vertiefung dieses
Themas bietet das vorletzte Kapitel
««Created> and <Uncreated>: The Exi-
stential Significance of Chalcedonian
Christology» (250-269), in der Z. auf-
zeigt, dass es fiir ein rechtes Verstind-
nis des Heilswerkes notwendig ist, zu
verstehen, dass die Alternative zur Er-
16sung, d.h. zur erlésten Schofpung,
letztlich die Zugehorigkeit zur «Nicht-
Schopfung» wire, d.h. zum ganz und
gar Nichts, das keine Existenz hat.

Im letzten Kapitel beschiiftigt Zizi-
oulas sich mitdem Thema «The Church
as the Mystical> Body of Christ: To-
wards an Ecclesial Mysticism» (286—
307), in der er den Begriff der «My-
stik» auf altkirchlicher Grundlage zu-
erst «demokratisiert» (287-288) und
dann ausfiihrt, wie das Mystiker-Sein
im christlichen Sinn nicht sosehr zu
individuellen Erfahrungen fiihrt als
vielmehr zu der personalen Erfahrung
(d.h. als Person) der Gemeinschaft mit
der dreifaltigen Gott in der Feier der
Eucharistie und damit zu Wachstum in
dem Person-Sein.

Ingesamt ist «Communion and
Otherness» ein bereichender Band, in
dem der Verfasser bestimmte Themen
seiner Theologie entweder nochmals
aufgreift oder, was — besonders interes-
sant ist — sie in Auseinandersetzung
mit kritischen Stimmen verdeutlicht.
Als solches ist das Werk eine willkom-
mene Ergidnzung zu seinem friiheren
Buch.

Papanikolaou bietet in seinem
Buch zu Dreifaltigkeit, negativer The-
ologie und gottmenschlicher Gemein-
schaft eine Abhandlung zu diesen The-



Bibliographie

men aus vier Blickwinkeln, wobei er
jedesmal so vorgeht: Darstellung der
Auffassung von Wladimir Losskys und
Zizioulas, gefolgt von einer verglei-
chenden Auswertung. Im vierten Kapi-
tel bietet P. zudem einen Ausblick, in
dem er versucht, die Theologie von Zi-
zioulas mit Elementen der Theologie
von Lossky (und mit eigenen Ein-
sichten) zu bereichern.

Im ersten Kapitel stellt P. die Frage
nach dem Verhiiltnis der theologischen
Epistemologie zur Ontologie (Onto-
logy and Theological Epistemology,
9-48). Die Frage ist wichtig, weil so-
wohl Lossky als auch Zizioulas die
Ontologie der gottmenschlichen Ge-
meinschaft zur Basis einer theolo-
gischen Epistemologie machen und
weil die beiden Autoren die Frage in-
haltlich unterschiedlich beantworten.
Lossky betont die Dialektik zwischen
apophatischer und kataphatischer The-
ologie sowie den «antinomischen»
Charakter aller Theologie und daher
die absolute Unerkennbarkeit Gottes.
Zizioulas’ Epistemologie hingegen hat
ihren Ausgangspunkt in der pneumato-
logischen Gegenwart Christi in der Eu-
charistie, in der Gott wirklich erkenn-
bar wird. Die Beschreibung dieser Un-
terschiede dient als Auftakt zum zwei-
ten Kapitel «Trinity: Antinomy or
Communion?» (49-90), in dem P. aus-
einandersetzt, wie die im ersten Kapi-
tel beschriebenen Ausgangspunkte zu
unterschiedlichen Auffassungen der
Trinitit fithren: Ein offenbartes Fak-
tum, das liber das eigentlich Wesen
Gottes noch nichts aussagt (Lossky)
oder etwas, das wirklich etwas iiber
Gott aussagt (Zizioulas). Damit gibt es
zwischen Lossky und Zizioulas eine
Meinungsverschiedenheit iiber das

Verhiiltnis zwischen immanenter und
okonomischer Trinitit.

Diese Spannung arbeitet P. weiter
aus in seinem dritten Kapitel (91-127),
worin er aufweist, dass die Theologie
von Zizioulas hinsichtlich des Verhiilt-
nisses zwischen Trinitdt und Episte-
mologie kohirenter ist als diejenige
Losskys, da, wenn man von einem tri-
nitarischen Erlosungswerk ausgeht,
die trinitarische Gottheit irgendwie mit
der zu erlosenden Schopfung in Bezie-
hung gesetzt werden soll. Der euchari-
stische Zugang von Zizioulas ist dazu
besser geeignet als der Zugang iiber
die gottlichen Energien von Lossky, da
diese die Trinitit fast iiberfliissig ma-
che,

Zum Schluss befasst P. sich mit der
Beziehung zwischen Dreifaltigkeit und
Personbegriff (Trinity and Personhood,
129-161). Hier skizziert er die diesbe-
ziiglichen Auffassungen der beiden
Autoren und zeigt kleinere Unter-
schiede zwischen ihnen auf. Er macht
den Vorschlag, die (problematische)
Betonung der Monarchie des Vaters,
wie sie von Zizioulas vertreten wird,
dahingehend zu verdeutlichen, dass sie
mit dem Begriff der Kenosis in Verbin-
dung gesetzt wird, wie dies Lossky be-
tont. P. sagt konkret, dass das Zeugen
des Sohnes und das Hauchen des
Geistes durch den Vater durch die Re-
zeption der Selbsthingabe des Sohnes
sowie die Verherrlichung des Vaters
(und des Sohnes) durch den Geist er-
giinzt werden sollte, womit die Rezi-
prozitit dieser beiden ewigen Hand-
lungen des Vaters klarer wire. Damit
wiire die Gefahr einer subordinationis-
tischen Trinititslehre abgewehrt.

Am Ende seiner Abhandlung be-
fasst P. sich noch mit der Frage der Re-

133



Bibliographie

zeption frithchristlicher Schriftsteller,
aber bewegt sich leider nur auf der
Ebene einer Apologie fiir die beiden
Autoren. Insgesamt ist das vorliegende
Buch eine anregende Lektiire fiir alle,
die sich mit zwei der einflussreichsten
orthodoxen Theologen des letzten
Jahrhunderts befassen mochten, um
sich Impulse fiir das eigene Theologi-
sieren zu verschaffen.

Die zwdolf Beitrige in dem von
Knight herausgegebenen Band schei-
nen aus dem Interesse an den von Zizi-
oulas verursachten theologischen Dis-
kussionen zusammengetragen zu sein.
Dies geht aus der Einfiihrung von
Knight hervor (Introduction, 1-14), in
der er ausfiihrt, was die wichtigsten
Anfragen an Zizioulas und die Theolo-
gie iiberhaupt sind. Diese Anfragen
werden im Buch in den verschiedenen
Beitrigen aufgenommen. Knight bie-
tet zudem in seiner Einfiihrung eine
hilfreiche Einfiihrung in herausragende
theologische Themenfelder von Zizi-
oulas: der Gegensatz Person — Invidu-
um; das Verhiltnis zwischen Monar-
chie und Gemeinschaft in der Trinitit;
das Verhiiltnis Christus — Geist — Kir-
che; das Verhiltnis Bischof — Volk
Gottes; der Problemkreis Katholizitit/
Okumene/Konziliaritit.

Der erste Beitrag «Eschatology
and Truth» von Robert Turner beschif-
tigt sich mit der fiir die Epistemologie
von Zizioulas grundlegenden Uber-
zeugung, dass Wahrheitsfindung sich
im ekklesialen Geschehen der Euchari-
stie vollzieht, indem dort das Eschaton
durch die geistgewirkte Gegenwart
Christi priasent wird (15-34). Dieser
Skizze folgt ein lingerer Beitrag von
Alan Brown (On the Criticism of Being
as Communion in Anglophone Ortho-

134

dox Theology, 35-78), in der er einen
Uberblick iiber die Kritik an Zizioulas
aus anglophoner orthodoxer Feder gibt
(bes. John Behr) und diese anschlies-
send widerlegt. Wolfhart Pannenbergs
kurzer Beitrag (Divine Economy and
Eternal Trinity, 79-86) setzt sich weni-
ger direkt mit Zizioulas als mit der Fra-
ge auseinander, inwiefern die biblische
Offenbarung tatsichlich Anlass geben
kann zum Dogma der Trinitit — eine
Frage, die Pannenberg bejahend beant-
wortet, und zwar unter besonderer Be-
riicksichtigung der Gegenseitigkeit der
Beziehungen in Gott. Damit liefert P.
implizit eine Antwort auf die Frage
nach dem in Zizioulas® Theologie
moglicherweise implizierten Subordi-
nationismus. Markus Miihling (The
Work of the Holy Spirit: The Differen-
tiation of Human and Divine Salvific
Acts in the Pneumatomachian Contro-
versy, 87-96) zeigt auf, wie die Kappa-
dozier (vor allem Basilius) durch die
Betonung der Gottlichkeit der Person
des Geistes — und damit der gottlichen
Initiative im Werk der Heiligung —
schon ein grundlegendes Thema spi-
terer reformierter Theologie bearbeitet
haben. Die von Zizioulas z.T. neu ent-
deckten Kappadozier gehoren so in ei-
nen Okumenischen Kontext. Der nich-
ste Beitrag, von Colin Gunton (gest.
2003), zeigt eine Reihe von Span-
nungen im Werk Zizioulas™ auf, die mit
«Persons and Particularity» zu tun ha-
ben (97-107). Er fordert Zizioulas u.a.
auf, die Siindhaftigkeit des Menschen
in ihrem Denken besser zu integrieren.
Douglas Farrow (Person and Nature:
The Necessity-Freedom Dialectic in
John Zizioulas, 109-123) thematisiert
ebenfalls das Phidnomen der Siinde.
Wenn fiir Zizioulas «Notwendigkeit»



Bibliographie

(necessity) wirkliches Person-Sein
verhindert, da dieses Freiheit voraus-
setze, macht er nicht immer hinrei-
chend deutlich, wo diese Notwendig-
keit her kommt; manchmal scheint sie
zur Schopfung zu gehoren, manchmal
ist sie eine Folge des Falles. Farrow
schlédgt vor, dass die Theologie Ziziou-
las die westliche Betonung des Falles
und der Siinde stirker integriert. Der
darauffolgende Beitrag von Nicholas
Loudovikos (Christian Life and Institu-
tional Church, 125-132) ist eine kri-
tische Darstellung der Ekklesiologie
von Zizioulas’ Dissertation. L. weist
u.a. auf die Problematik einer zu eng
verstandenen Analogie zwischen der
trinitarischen Gemeinschaft und der
kirchlichen Gemeinschaft hin. Auch
Demetrios Barthrellos (Church, Eu-
charist, Bishop: The Early Church in
the Ecclesiology of John Zizioulas,
133-145) konzentriert sich auf die
(friihe) Ekklesiologie von Zizioulas.
Er weist auf einige Probleme hin, de-
ren Aufarbeitung zu einer verfeinerten
Ekklesiologie von Zizioulas fiihren
konnten: die Betonung des Geistes und
die faktische Verneinung von charis-
matischen Fiihrern in der frithen Kir-
che sowie die Betonung des episkopa-
len Kirchenmodells des Ignatius und
die Vernachlidssigung der Zeugnisse
fiir presbyteral geleitete Kirchen. Nach
diesem Beitrag zeigt Paul Collins
(Authority and Ecumenism, 147-158),
dass es fiir Zizioulas eigentlich ndher
liegen sollte, aufgrund seiner eigenen
fundamentalen Ekklesiologie einen
kreativen Beitrag zur Skumenischen
Debatte iiber Autoritit in der Kirche zu
leisten anstatt wie bis jetzt den Jetzt-
Zustand zu verteidigen. Philip Rosato
(The Ordination of the Baptized: The

Laity as an Order in the Church, 159-
170) erlautert, wie Zizioulas die Wiirde
und Identitiit der «Laien» als einen ei-
genen ordo in der Kirche betont und
wie er im Rahmen seines (hier-
archischen) Gemeinschaftsverstind-
nisses klar zu machen weiss, dass der
ordo der Laien vom ordo des geist-
lichen Amtes (Bischof) ergiinzt werden
muss. Paul McPartlan’s Beitrag (The
Local and the Universal Church: Zizi-
oulas and the Ratzinger-Kasper De-
bate, 171-182) ist 6kumenisch orien-
tiert und ldsst Zizioulas in einem Ge-
dankenexperiment zu einer rémisch-
katholischen Debatte sprechen, indem
er herausstellt, wie unklar der rémisch-
katholische Begriff der Universalkir-
che eigentlich ist und wie Zizioulas’
Verwendung eines dhnlichen Begriffes

gf. eine Hilfe leisten konnte, weil die-
ser vollstindig eschatologisch qualifi-
ziert ist. Zum Schluss zeigt Douglas H.
Knight (The Spirit and Persons in the
Liturgy, 183-196) auf, wie nach der
Theologie von Zizioulas die Feier der
Eucharistie die Feiernden durch das
Wirken des Geistes zu wirklichen Per-
sonen macht.

Insgesamt ist der von Knight he-
rausgegebene Band eine Sammlung
hilfreicher Darstellungen der Theolo-
gie von Zizioulas, die meist auch ver-
suchen, dieselbe kritisch zu hinterfra-
gen, um sie so weiterfiihren zu kon-
nen.

Alle drei Biicher sind die Lektiire
wert, vor allem wenn man sich zu den-
jenigen gesellen mochte, die sich mit
den (Un)Moglichkeiten der Theologie
dieses wichtigen orthodoxen Theolo-
gen auseinandersetzen.

Peter-Ben Smit, XX



Bibliographie

GROWING TOGETHER IN UNITY AND
Mission. Building on 40 years of
Anglican-Roman Catholic Dialo-
gue. An Agreed Statement of the
International Anglican-Roman Ca-
tholic Commission for Unity and
Mission. London (SPCK) 2007,
64 S. (ISBN 0-281-05939-3)

Der Bericht der aus Bischofen beider
Kirchen zusammengesetzten bilate-
ralen Kommission, die im Jahr 2001 in
Mississauga (Canada) konstituiert
wurde (Kiirzel: [ARCCUM), hat sich
zum Ziel gesetzt, auf der Grundlage
des bisherigen anglikanisch — romisch-
katholischen Dialogs auf Weltebene,
der im Anschuss an den Besuch des
Erzbischofs von Canterbury, Michael
Ramsey, bei Papst Paul VI. 1966 in
Rom initiiert wurde, eine Rechenschaft
tiber die bisherigen Ergebnisse abzule-
gen und daraus zugleich neue Aufga-
ben fiir die gemeinsame Sendung der
beiden Kirchen zu Beginn des 3. Jahr-
tausends zu identifizieren. Dabei war
zu beriicksichtigen, dass der erste Dia-
log der Anglican — Roman Catholic
[nternational Commission (ARCIC)
mit der Publikation des Final Report
(1982) und einigen nachfolgenden
Kldrungen und vatikanischen Stellung-
nahmen 1994 zu einem gewissen Ab-
schluss kam. Fiir ARCIC II mit fiinf
weiteren Agreed Statements aus den
Jahren 1987-2005 (ndmlich «Salvati-
on and the Church», «Church as Com-
munion», «Life in Christ: Morals,
Communion and the Church», «The
Gift of Authority: Authority in the
Church I1I» und «Mary: Grace and Ho-
pe in Christ») trifft das insofern nicht
zu, als noch keine offiziellen Stellung-
nahmen der beteiligten Kirchen vorlie-

136

gen. Zu veranschlagen war ferner auch,
dass seit dem Jahr 2001 die Frage der
Ordination von in gleichgeschlecht-
licher Partnerschaft lebenden Geist-
lichen und die Segnung von gleichge-
schlechtlichen Paaren nicht nur zu ei-
ner Krise innerhalb der Anglican Com-
munion fiihrte, sondern auch (iiber die
Frage der Ordination von Frauen zum
priesterlichen Dienst und insbesondere
zum Bischofsamt hinaus) die gegen-
seitigen Beziehungen und den Dialog
mit den bisherigen Ergebnissen bela-
stete (vgl. §§ 1-10).

Der weitaus grossere erste Teil des
Textes (The Achievements of the An-
glican — Roman Catholic Theological
Dialogue, 548 = §§ 1-95) fasst zu-
sammen, was in den theologischen Ge-
spriichen der letzten 40 Jahre hinsicht-
lich des gemeinsam artikulierbaren
Glaubens auf dem Weg zu sichtbarer
Einheit erreicht worden ist. Dabei wer-
den noch offene Fragen und festge-
stellte Differenzen am Ende eines je-
den Kapitels durch Textschattierung
besonders hervorgehoben. Das Ganze
erscheint — nach einem trinititstheolo-
gischen Auftakt (11-14) — in einem
vornehmlich ekklesiologischen Hori-
zont. Dabei wird ein ortskirchentheo-
logischer Ansatz gewihlt, wobei fiir
die iiberlokale Einheit der Ortskirchen
(d.h. Bistiimer) bestimmte Formen
eines Dienstes an der Einheit genannt
werden, auch den universalen Primat
des Papstes, dessen niheres Verstind-
nis allerdings noch nicht gemeinsam
umschrieben werden kann (15-25).
Zum Verstindnis der Autoritit der
Schrift im Leben der Kirche auf ithrem
Weg durch die Geschichte wird u.a.
festgestellt, dass iliber die ersten vier
okumenischen Synoden hinaus der



Bibliographie

Status von spiteren konziliaren Ent-
scheidungen und die Lehrautoritit in
der Kirche iiberhaupt noch weiterer
Klirung bedarf (26-32). Deutlich wird
die grundlegende Dimension der Taufe
fiir die gegenseitige Wahrnehmung als
Kirche herausgestellt (33-38). Auch
hinsichtlich der Eucharistie gibt es
weitgehende Ubereinstimmung, nicht
hingegen in der Frage, ob gemeinsame
Eucharistie bei noch nicht als moglich
erachteter sichtbarer kirchlicher Ge-
meinschaft vollzogen wird (39-49;
vgl. auch IKZ Beiheft 2006, 161f.).
Beziiglich des dreigliedrigen ordi-
nierten Amtes (50-61), dessen Ent-
wicklung aus im NT bezeugten Ansiit-
zen als providentiell und geistgeleitet
beurteilt wird, kommt der Gedanke der
episcope zu Sprache. Seine Fiille ist
dem Episkopat anvertraut, der seiner-
seits zur Konsultation der Glaubigen
verpflichtet ist. Die Verbindung des
Priestertums der Ordinierten mit dem
allgemeinen Priestertum, von dem es
nicht abgeleitet ist, wird (nicht zuletzt
im Blick auf den Vorsitz bei der Eucha-
ristiefeier) betont, ohne dass die Art
der inneren Verschrinkung der beiden
vertieft geklirt wird. Der Ubereinstim-
mung in der Frage des dreigegliederten
apostolischen Amtes, der Sukzession
und der episcope steht die nach wie vor
geltende Nichtanerkennung der angli-
kanischen Weihen durch Leo XIII.
(1896) und die neue anglikanische Pra-
xis der Frauenordination entgegen; be-
zliglich des ersten Punktes hilt § 60
fest: «In the light of agreements on the
Eucharist and ministry set out both in
the ARCIC statements and in the offi-
cial responses of both Communions,
there is evidence that we have a com-
mon intention in ordination (Hervorhe-

bung UvA) and in the celebration of
the Eucharist. This awareness would
have to be part of any fresh evaluation
of Anglican Orders.» Damit kontras-
tiert m.E. die Aussage des fritheren
Prifekten der Glaubenskongregation,
Josef Ratzinger, wonach die Erklirung
Leo XIII. zu jenen Wahrheiten zu zih-
len habe, die auch ohne formellen Akt
der Definition auf unfehlbare Weise zu
glauben vorgelegt werden, vgl. Kon-
gregation fiir die Glaubenslehre, Lehr-
amtliche Stellungnahme zur «Profes-
sio Fidei», 1998 (VApS 144), Bonn
1998, 24 [= § 11]. Ein weiterer Ab-
schnitt «Authority in the Church» the-
matisiert die Verantwortung fiir das
gemeinsame Zeugnis und die Einheit
der Kirche in iiberortskirchlichen Ver-
netzungen von Ortskirchen, spricht
von Primat und Kollegialitiit als kom-
plementiren Dimensionen der bischof-
lichen episcope und vermerkt erneut
die nach wie vor bestehende anglika-
nische Zuriickhaltung gegeniiber der
Universaljurisdiktion und Lehrunfehl-
barkeit des Papstes (62-76).

Der umfangreichste Abschnitt be-
trifft Fragen der christlichen Lebens-
praxis, die ein integrales Element der
Gemeinschaft mit Gott und unterei-
nander beriihren (Discipleship and Ho-
liness). Es gibt gemeinsame Grundii-
berzeugungen etwa beziiglich der fun-
damentalen Wiirde und der Rechte aller
Menschen, des Dienstes der Kirche,
Gottes Gabe der Versohnung und Hei-
lung weiterzugeben und das Leben zu
schiitzen, oder auch der einzigartigen
Bedeutung der Ehe (zu der angemerkt
wird: «In both Communions, the hus-
band and the wife are the celebrants of
the sacrament.» [85]). Dennoch zeigt
sich hier eine Reihe von konkreten Dif-

137



Bibliographie

ferenzen. Sie betreffen die Praxis von
Beichte und Busse, von Scheidung und
Wiederverheiratung, dann die Fragen
vonAbtreibung und Schwangerschafts-
verhiitung, von in gleichgeschlecht-
licher Partnerschaft lebenden Men-
schen. Letzteres ist freilich ein Pro-
blem, das nicht einfach die beiden
Kirchengemeinschaften trennt, son-
dern die Anglican Communion intern
umtreibt (77-87).

Das abschliessende mariologische
Kapitel (88-92) klappt etwas unorga-
nisch nach und stellt fest, dass unge-
achtet einer ziemlich divergierenden
marianischen Frommigkeitspraxis be-
stimmte gemeinsame Aussagen iiber
die theotokos in christologischem und
ekklesiologischem Kontext moglich
sind. Was die beiden marianischen
Dogmen von 1854 und 1950 anbelangt,
sei abzuwarten «how, in the context of
avisibly united Church, these doctrines
would be affirmed in the confession of
a common faith» (91).

Ein viel kiirzerer zweiter Teil (To-
wards Unity and Common Mission,
49-58 = §§ 96-126) stellt einige Bei-
spiele von moglicher «joint action in
mission» vor, welche die schon beste-
hende Gemeinschaft vertiefen und die
noch bleibenden Hindernisse auf dem
Weg zu sichtbarer Einheit liberwinden
helfen. Dazu gehdren etwa gemeinsam
durchgefiihrte katechetische Kurse,
gegenseitiger Besuch von Eucharis-
tiefeiern ohne Sakramentsempfang;
gemeinsames Studium der Bibel und
der ARCIC-Texte; Bildung von natio-
nalen ARC-Dialogkommissionen, wo
sie noch nicht bestehen; koordinierter
Austausch von Geistlichen und Laien
als Beobachter an synodalen Versamm-
lungen der je anderen Kirche; Teilnah-

138

me von anglikanischen Bischofen an
den ad-limina-Besuchen ihrer jewei-
ligen romisch-katholischen Kollegen;
Kontakte unter monastischen Gemein-
schaften, aber auch gemeinsames En-
gagement aus einer «mission-orienta-
ted spirituality» fiir soziale Gerechtig-
keit und Verschnung, Evangelisation
und interreligiosen Dialog. Abschlies-
send wird in einem Anhang festgehal-
ten, dass der gemeinsame Weg beider
Kirchengemeinschaften im Kontext ei-
ner Suche nach sichtbarer Einheit aller
Christen steht; als deren konstitutive
Elemente gelten: «One faith, one bap-
tism, the one Eucharist, acceptance of
basic moral values, a ministry of over-
sight entrusted to the episcopate with
collegial and primatial dimensions,
and the episcopal ministry of a univer-
sal primate as the visible focus of uni-

ty».
Urs von Arx, Bern

Moritz WAIBEL, Josef Berchtold
(1833-1894). Ein Leben gegen den
Ultramontanismus  (Rechtshisto-
rische Rethe 355), Frankfurt a.M.
(Peter Lang) 2007, 190 S. (ISBN
078-3-631-56891-0)

Es ist das Verdienst dieser an der Juris-
tischen Fakultit der Ludwig-Maximi-
lians-Universitit zu Miinchen ange-
nommenen Dissertation, dass Leben
und Werk Josef Berchtolds, eines be-
deutenden Rechtsgelehrten und alt-
katholischen Laien aus der Anfangszeit
des deutschen Altkatholizismus, wie-
der bekannt gemacht werden.

Die Arbeit umfasst vier Kapitel: In
den beiden ersten Kapiteln gibt der Au-
tor einen Uberblick iiber die Familien-



Bibliographie

verhiiltnisse Josef Berchtolds und be-
schreibt seine Laufbahn an der Univer-
sitit; im dritten Kapitel stellt er
Berchtolds Engagement und seine Be-
deutung fiir die altkatholische Reform-
bewegung dar; das vierte Kapitel ent-
hilt eine Wiirdigung. Im Anschluss
daran folgen Quellen- und Literatur-
verzeichnis sowie ein Anhang mit aus-
fithrlichen genealogischen Angaben
zur Familiengeschichte, einer Uber-
sicht tiber Berchtolds Vorlesungen so-
wie einigen Dokumenten zum Lebens-
lauf und ein Foto seines Grabes.

Joset Berchtold (geb. 20. Septem-
ber 1833 in Murnau) stammte, vom
Autor mehrfach betont, «aus ein-
fachsten Familienverhiiltnissen» (76).
Er wurde als jlingstes von neun Kin-
dern geboren. Nach dem frithen Tod
des Vaters Karl Theodor (1838) musste
die Witwe Maria Eva geb. Rendl ihre
sieben Kinder allein aufziehen. Der
Jiingste hatte Gliick: Der Murnauer
Pfarrer Karl Kreb erkannte seine Bega-
bung, Josef besuchte das Maximilians-
gymnasium in Miinchen und studierte
an der dortigen Universitidt zunidchst
Philosophie, ab 1853 Jura. Wihrend
seiner Amtspraxiszeit setzte er, unter-
stiitzt durch die Wittelsbacher Wissen-
schaftsforderung, seine Studien in
Géttingen und in Berlin fort und pro-
movierte 1862 iiber die Entwicklung
der Landeshoheit zum Doctor utrius-
que iuris. Dabei wies er aus den zeitge-
nossischen Quellen nach, dass das Mit-
te des 14. Jahrhunderts von Herzog
Rudolf1V. von Osterreich beanspruchte
«privilegium majus», das Osterreich
eine weitgehende Unabhingigkeit vom
deutschen Kaiser einrdumte, eine Fil-
schung ist. Im Vergleich zur Disserta-
tion ist Berchtolds 1863 verfasste Ha-

bilitationsschrift iber die Entwicklung
der Landeshoheit in Deutschland un-
bedeutender und von der Forschung
inzwischen iiberholt. 1873 wurde
Berchtold zum ordentlichen Professor
berufen. Die Miinchener Universitit
reagierte damit auf seine Berufung
nach Prag, den dort durch den Weg-
gang J.F. von Schultes nach Bonn frei
gewordenen Lehrstuhl zu ibernehmen.
Miinchen wollte ihren begabten, be-
liebten und sehr auf die Forderung von
Nachwuchswissenschaftlern bedach-
ten Rechtsgelehrten behalten; auch er
selbst zog es vor zu bleiben.

Berchtold, seit 1868 mit Marie
Contzen aus Wirzburg verheiratet,
wurde im Juli 1894 zum Rector Ma-
gnificus gewiihlt, starb jedoch bereits
eine Woche nach seinem Amtsantritt
am 22. Oktober 1894. Die Beerdigung
geschah unter grosser offentlicher und
prominenter Anteilnahme. Alle Fakul-
titen mit Ausnahme der romisch-ka-
tholischen waren dabei vertreten.

Im dritten und umfangreichsten
Kapitel beschreibt W. die Stellung
Berchtolds zum Unfehlbarkeitsdogma
und sein Engagement in der altkatho-
lischen Bewegung. Mit seiner Darstel-
lung gelingt es dem Autor, nicht nur
einen der fithrenden altkatholischen
Laien aus dem Schatten der Geschich-
te hervorzuholen, sondern aufzuzei-
gen, wie sehr die altkatholische Bewe-
gung von diesen Laien, die in ihren je-
weiligen Fachbereichen hervorragende
Gelehrte waren, in der Auseinanderset-
zung um das Erste Vatikanum perso-
nell und inhaltlich getragen wurde.
Aus der Perspektive eines Juristen
sieht der Autor das Erste Vatikanum
vor allem als Konfliktstoff zwischen
zwei  «gegensitzlichen  Primiran-

139



Bibliographie

spruchsmodellen» (82): dem Ultra-
montanismus und dem Liberalismus.
Berchtold war, wie Waibel hervorhebt,
«ein Mann der ersten Stunde». 1869
fertigte er im Namen der juristischen
Fakultit Miinchen ein Gutachten fiir
den bayerischen Aussenminister Fiirst
Chlodwig von Hohenlohe-Schillings-
fiirst iiber die vermutlichen Konse-
quenzen der Dogmatisierung an. Als
mittelbare Folge der Dogmatisierung
befiirchtete Berchtold, dass «das bis-
herige Verhiltnis von Staat und Kirche
prinzipiell umgestaltet» wiirde (87).

Die Auswirkungen des Unfehlbar-
keitsdogmas auf die Beziehungen zwi-
schen Staat und Kirche sollten ithn auch
spiater noch beschiftigen: 1871 ver-
fasste Berchtold eine Schrift iiber «Die
Unvereinbarkeit der neuen pépstlichen
Glaubensdekrete mit der bayerischen
Staatsverfassung», 1887 eine Schrift
tiber «Die Bulle Unam Sanctam. lhre
wahre Bedeutung und Tragweite fiir
Staat und Kirche». Beide kamen auf
den Index. Berchtolds wissenschaft-
lich fundierte Analyse der Staatsge-
fahrlichkeit des «Fundamentalismus
der Kirche» iiberzeugt nach W.s Urteil
auch heute noch (98).

Berchtold engagierte sich in der
entstehenden altkatholischen Bewe-
gung und nahm an ihren wichtigsten
Zusammenkiinften teil. Er war Sekre-
tir bei der Miinchener Pfingstver-
sammlung 1871 (Waibel bespricht in
diesem Zusammenhang auch die Un-
terschriftenaffaire um Lord Acton und
Sir Rowland Blennerhassett), nahm
am ersten Kongress 1871 in Miinchen
teil, war an der Organisation der altka-
tholischen Bewegung in Bayern betei-
ligt und Mitglied in ihren zentralen
Gremien (Bayerischer Landesverein).

140

Als Mitglied der Kommission zur Be-
ratung der «Synodal- und Gemeinde-
ordnung» (1873) entwarf er mit ande-
ren das «Statut fiir die Handhabung der
Disziplin iiber den Klerus» (1878).

Berchtolds bereits erwithntes juri-
stisches Gutachten des Jahres 1869
muss W. zufolge als mitursichlich fiir
die Haltung der bayerischen Regierung
angesehen werden, 1871 den vatika-
nischen Beschliissen das placetum re-
gium zu verweigern und infolgedessen
die Altkatholiken bis 1890 als Mit-
glieder der katholischen Kirche anzu-
sehen. Berchtold, der dem bayerischen
Staat die Argumentationsgrundlage
fiir ihren Standpunkt gegeniiber der
Unfehlbarkeitsdefinition geliefert hat-
te, musste es schmerzlich treffen, dass
nach Doéllingers Tod 1890 derselbe
bayerische Staat auf Betreiben der r6-
mischen Katholiken erklirte, die Alt-
katholiken seien aus der Katholischen
Kirche ausgeschlossen. Wiederum trat
er als Anwalt der Altkatholiken auf.
Seine Eingabe zeitigte insoweit Erfolg,
als den bayerischen Altkatholiken im
August 1890 zumindest die Rechte
einer Privatkirchengesellschaft zuge-
sprochen wurden. In den Folgejahren
engagierte er sich unermiidlich fiir die
Sicherung der Rechtsstellung der Alt-
katholiken. Erst 1920 kam es zur Aner-
kennung als Korperschaft 6ffentlichen
Rechts.

Es ist des Verfassers Verdienst, die
Bedeutung Josef Berchtolds als Mann
der ersten Stunde und Anwalt der
bayerischen Altkatholiken erneut ins
Bewusstsein gerufen zu haben. Seine
Analyse der wichtigsten Werke
Berchtolds macht zudem die wissen-
schaftliche Gediegenheit und das Ethos
dieses konsequenten Gegners des Ul-



Bibliographie

tramontanismus deutlich; die wenigen
erhaltenen, hier versammelten person-
lichen Zeugnisse kennzeichnen ihn als
geradlinigen Menschen, der konse-
quent an seiner Haltung festhielt.

Bei aller Wiirdigung der Verdienste
dieser Dissertation seien zum Schluss
noch ein paar kritische Anmerkungen
erlaubt: Es hiitte der Arbeit gut getan,
wenn sie vor der Veroffentlichung noch
durchgesehen worden wire. Doppelte
Fussnoten (S. 122, Anm. 555 ist iden-
tisch mit S. 120, Anm. 545; gleiches
gilt fiir S. 66, Anm. 250 und S. 80,
Anm. 318), fehlerhafte Orthographie
und Wortwahl («Indizierung», nicht
«Indexierung», S. 99 u.6.), Sinnent-
stellungen (die zitierten lateinischen
Thesen des Syllabus besagen das Ge-
genteil dessen, was im Haupttext steht,
S. 93f., Anm. 378, 379, 388, sowie S.
80 Anm. 315), fehlende Angaben im
Literaturverzeichnis (so fehlt z.B. der
Brietwechsel Dollinger—Reusch, ge-
nannt auf S. 122, Anm. 559) und ande-
re Ungenauigkeiten (S. 83, Anm. 324:
Déllinger setzte sich nicht erst nach
seiner Exkommunikation fiir die alt-
katholische Bewegung ein; S. 108: die
altkatholische Bewegung war nie
nur eine «Laienorganisation»; S. 111:
Scherr war Erzbischof von Miinchen)
oder Nachlissigkeiten (S. 77: Das To-
desjahr Berchtolds war nicht 2003,
sondern 1894) wiren so vermieden
worden. Wertvoll an der Arbeit ist die
Perspektive des Juristen, nicht die des
Kirchenhistorikers; dies fiihrt jedoch
zu einer Unterschiitzung der Bedeu-
tung des pépstlichen Jurisdiktionspri-
mats, was eher die zeitgendssische
Konzentration auf die Unfehlbarkeit
(auch Berchtolds selbst, vgl. S. 79,
Anm. 313), jedoch nicht die realen

Auswirkungen des ersteren nach 1870
widerspiegelt. Interessant wire eine
Erlduterung der benutzten Methodik
gewesen, etwa eine Definition von
«Priméranspruchsmodellen». W. beur-
teilt Johann Friedrichs Lebensbe-
schreibung Berchtolds bisweilen sehr
kritisch (z.B. S. 29 als «spekulativ»
hinsichtlich des anfangs von Berchtold
beabsichtigten  Theologiestudiums,
oder S. 66 als «Ausschmiickung» be-
ziiglich Berchtolds Bekanntschaft mit
illustren Personlichkeiten infolge sei-
ner Nachhilfe- und Hauslehrertitigkeit
aus Geldmangel). Dies verwundert,
wenn beriicksichtigt wird, dass Fried-
rich der «engste altkatholische Ver-
traute Berchtolds» und dessen langjih-
riger Freund war (137).

Insgesamt jedoch handelt es sich
um eine sehr ausgewogene, informa-
tionsreiche und lesenswerte wissen-
schaftliche Biographie dieses bedeu-
tenden Rechtsgelehrten und Altkatho-
liken.

Angela Berlis, Utrecht

Hans KUNG, Umstrittene Wahrheit.
Erinnerungen, Miinchen (Piper)
2007, 720 S. (ISBN 978-3-492-
05123-1)

Nach dem ersten Band seiner Autobio-
graphie «Erkimpfte Freiheit», der die
ersten vier Lebensjahrzehnte behan-
delt, legt Kiing nun den zweiten Teil
vor, tiber die Zeit an der Katholisch-
theologischen Fakultdt in Tiibingen,
die Zeit nach dem Vatikanum II bis
zum Widerruf der kirchlichen Lehr-
erlaubnis 1979/80. Interessant fiir ei-
nen Altkatholiken sind natiirlich die
beiden nachkonziliaren Zeiten der vati-

141



Bibliographie

kanischen Konzilien, und dabei insbe-
sondere der Vergleich der beiden
deutschsprachigen Héiupter der Oppo-
sition gegen das romisch-kirchliche
Establishment, I. von Dollinger und
H. Kiing. Hubert Huppertz hat 2002
diesen Vergleich gezogen, und Kiing
geht auf S. 231-232 darauf ein. Es ge-
steht, dass er sich mit Dollingers «Ver-
offentlichungen nicht beschiftigt» ha-
be, das wire «kontraproduktiv gewe-
sen», das hitte es leicht gemacht, ihn
«zu klassifizieren und zu denunzieren».

So nimmt es nicht Wunder, wenn
Kiing in gut rtomischer Manier schreibt,
Dollinger «schliesst sich aber nie der
Altkatholischen Kirche an», aber iiber-
sieht, dass es zu Lebzeiten Dollingers
in Bayern eine eigene «Altkatholische
Kirche» iiberhaupt nicht gab. Die bay-
erischen Altkatholiken hatten den Ver-
ein fir die katholische Reformbewe-
gung gebildet, der die altkatholische
Seelsorge in Bayern organisierte und
zu dessen einflussreichsten Mitglie-
dern Dollinger natiirlich gehorte, schon
um die altkatholische Bewegung «nicht
ausarten und verwildern zu lassen»
(Brief an Acton, 19.09.1871, ed. Con-
zemius). Die Vereinsmitglieder wur-
den erst unmittelbar nach Dollingers
Tod wegen der Leugnung des Dogmas
von der Unbefleckten Empfingnis Ma-
riens auch mit staatskirchenrechtlicher
Wirkung exkommuniziert. Eine Ex-
kommunikation wegen der neuen
Papstdogmen war damals in Bayern
staatskirchenrechtlich nicht moglich.
Erst 1890 wurde deshalb fiir Bayern
eine altkatholische Religionsgesell-
schaft gegriindet, die sich dem altka-
tholischen Bischof unterstellte und die
ausserhalb Bayerns geltenden Re-
formen, wie deutsche Liturgie und

142

Authebung des Zolibatszwangs, tiber-
nahm.

Die romische, innerkirchliche Ex-
kommunikation Dollingers 1871 wird
von Kiing ebenfalls schief dargestellt.
S. 627 wird gesagt, der Miinchener
Erzbischof Scherr sei «von Rom ge-
zwungen worden», Dollinger «auszu-
booten». Die entscheidende Szene
schildert J. Friedrich in seiner Dollin-
ger-Biographie Bd. III, S. 547 f.: Nach
der Abreise Scherrs aus Rom vor der
endgiiltigen Abstimmung machte die
Miinchener theologische Fakultit dem
heimgekehrten Erzbischof ihre Auf-
wartung. Der Erzbischof, der den end-
giiltigen Text der neuen Dogmen mit
der Verschirfung «non autem ex con-
sensu ecclesiae» noch gar nicht kannte,
wollte die Professoren verharmlosend
ermuntern, «aufs neue fiir die hl. Kir-
che zu arbeiten», worauf Dollinger
antwortete: «Ja, fiir die alte Kirche»
und «Man hat eine neue gemacht». Oh-
ne dazu gezwungen zu sein, hat Scherr
die Fronten gewechselt. Auf der Fulda-
er Bischofskonferenz 1870 hat er sich
den romhorigen Scharfmachern ange-
schlossen, die damals noch in der Min-
derheit waren. Er hat von Ddollinger
die Unterwerfung verlangt, die dieser
«nach der ersten ganz schlaflosen
Nacht in seinem Leben» «als Christ,
als Theologe, als Geschichtskundiger,
als Biirger» nicht vollziehen konnte.
Der Tiibinger Bischof Hefele hat im
Gegensatz zu Scherr fiir die Tiibinger
Fakultit wenigstens eine stillschwei-
gende Duldung ertrotzt.

Dass Dollinger seiner Haltung treu
blieb, wird deutlich an seinen Verof-
fentlichungen und seinen jihrlichen
Reden als Akademieprisident, deren
unausgesprochenes «ceterum censeo»



Bibliographie

regelmissig lautet: «Papam fallibilem
esse.» Das wurde auch 1890 noch so
verstanden. Seine politischen Gegner
forderten, dass sein Nachfolger als
Akademieprisident jedenfalls kein
Altkatholik sein diirfe. Kiings Schwei-
zer Landsmann Max von Pettenkofer,
zwar Mitglied des altkatholischen Re-
formvereins, trat nicht der neuen altka-
tholischen Religionsgesellschaft bei
und wurde so Prisident der Baye-
rischen Akademie der Wissenschaften.

Was ist nun im Verfahren gegen
die beiden Kritiker des romischen Es-
tablishments der entscheidende Unter-
schied? Man kann darauf verweisen,
dass die Zeiten sich geiindert hitten
und dass heute die unmittelbar beteilig-
ten Personen konzilianter miteinander
umgehen. Andererseits hat Kiing die
romische Kurie viel schirfer angegrif-
fen als Dollinger, etwa im Fall des
Bankiers Msg. Marcinkus (S. 523 f.)
oder wenn er auf S. 679 den christ-
lichen Widerstand gegen nationalsozi-
alistische und kommunistische Dikta-
turen in die Nihe seines Widerstands
gegen die romische Kurie riickt. So et-
was tat 1933 schon der nationalsozia-
listische Lehrer Fritz Dros, der auf den
Widerspruch hinwies, «in dem ro-
misch-katholische Nationalsozialisten
lebten, da sowohl Rom-Katholizismus
wie Nationalsozialismus totalitire und
daher unvereinbare Weltanschauungen
seien» (M. Ring, «Katholisch und
deutsch», 2008, S. 308). Aber entschei-
dend diirfte sein, dass Kiing sein Buch
«Unfehlbar?» ausdriicklich als «An-
frage» bezeichnet hat. Er hat — anders
als Déllinger und die Altkatholiken —
die Papstdogmen selbst nie direkt ab-
gelehnt (vgl. S. 614, Stellungnahme
zuhanden von Johannes Paul VI.). Wie

sein immer wieder von ihm zitierter
Alters- und lange auch Weggenosse
Josef Ratzinger, nun Papst Bene-
dikt XVI., im mittelalterlich-scholas-
tischen System verhaftet blieb, so
bleibt er im rémischen System verhaf-
tet.

Hier moge auch noch eine weitere
Parallele erwihnt sein: Déllingers
Amanuensis (Assistent) hiess 1868 bis
1869 Georg Ratzinger (geb. 1844), der
zufillig die Ubersetzerin des «Janus»
bei ihrer Arbeit beobachtete und da-
raufhin Dollinger als Verfasser dieses
Buches bekannt machte (H. Schrors,
Ignaz Ddollingers Briefe an eine junge
Freundin, 1914, S. 244 f. und S. 250
mit Anm. 339 und 355).

Die Entscheidung, die Altkatho-
liken ebenso wie die rémischen Katho-
liken als Katholiken ohne Wenn und
Aber anzuerkennen, vermeidet Kiing.
Da die Altkatholiken ihre romischen
Gegner niemals exkommuniziert ha-
ben, wiire mit dieser Anerkennung das
auf S. 231 f. beklagte Schisma beendet.
Er miisste nicht versuchen, Déllinger
von den Altkatholiken zu trennen. Aber
das wiirde bedeuten, aus der unbeant-
worteten «Anfrage» Konsequenzen zu
ziehen. Dann miisste er sich zu seinen
Briidern im Glauben bekennen. Dann
konnte das Lehrzuchtverfahren nicht
mit dem blossen Entzug der Lehr-
erlaubnis enden, sondern es miisste die
formliche Exkommunikation nach sich
ziehen. So zeigt Kiing mit der Anfrage,
deren Diskussion verweigert wird, nur
die Briichigkeit der Position auf, die
der Papst als faktisches und weltweit
offentlich respektiertes Oberhaupt der
gesamten Kirche beansprucht. Er be-
schidigt damit alle Bemiihungen —
auch die Kiings —, den modernen Men-

143



Bibliographie

schen die frohe Botschaft des Heilands
verstindlich zu machen. Die Schilde-
rung dieser Bemiihungen Kiings um
die evangelische Wahrheit ist ein-
drucksvoll. Aber wie soll diese Bot-
schaft die Welt beeindrucken, wenn
Kiing in dem in Frage gestellten ro-
mischen System verhaftet bleibt und
aus seinen Anfragen keine Konse-
quenzen zieht?

Mit seinem Schreibstil versucht
Kiing nicht nur die Gedankengiinge
der Auseinandersetzung, sondern auch
sein eigenes Erleben zu darzustellen.
Die fast schon romanhaften Schilde-
rungen tragen zur leichteren Lesbarkeit
bei und versohnen den Leser mit der
manchmal fast kindhaften Hartnédckig-
keit, mit der er dem kurialen Hochmut
sein Recht entgegenhilt. Doch wenn es
zuweilen auch wie sinnlose Rechtha-
berei klingt, Kiing lidsst sich auf die

144

Winkelziige seiner Gegner nicht ein,
mit der Konsequenz, dass sein Bischof
Moser zum Entzug der Lehrerlaubnis
gezwungen wird und bis an sein Le-
bensende ithm gegeniiber in Schweigen
verfillt (S. 590-622) — ein trauriger,
leider eben nur moralischer Sieg.

Das Buch bezeugt das tragische
Scheitern eines Einzelnen, der als
«freier Schweizer Biirger» den Auf-
bruch des Vatikanums II weitertragen
wollte. Das Aggiornamento Johan-
nes’ XXIII. und die Ziiricher Nota zur
Uberwindung des auch von Kiing
S. 231 f. beklagten Schismas mit den
Altkatholiken und vielleicht auch den
Orthodoxen werden schon gar nicht
mehr erwihnt, weil Kiing nicht aus
dem romischen System ausbrechen
will.

Ewald Kessler, Leimen



	Bibliographie

