
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 99 (2009)

Heft: 1-2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bibliographie

Bibliographie

John D. Zizioulas, Communion and
Otherness. Further Studies in
Personhood and the Church, ed. Paul
McPartlan; London (T&T Clark)
2006, XIV, 314 S. (ISBN 0-567-
03148-9)

Aristotle Papanikolaou, Being
with God. Trinity, Apophaticism,
and Divine-Human Communion,
Notre Dame IN (University of
Notre Dame Press) 2006, 238 S.

(ISBN 0-268-03831-7).
Douglas H. Knight (Hg.), The Theo¬

logy of John Zizioulas. Personhood
and Church, Aldershot (Ashgate)
2007), 204 S. (ISBN 978-0-7546-
5430-8

Dass loannis Zizioulas, Metropolit von
Pergamon und angesehener orthodoxer
Theologe (Ökumenisches Patriarchat),
der sowohl im Osten wie im Westen

lehrt, 2006 seine dritte Monographie
veröffentlichte («Communion and

Otherness»), wäre schon Grund genug
für diese Rezension. Da aber fast

gleichzeitig zwei Bände mit Studien
zur Theologie Zizioulas erschienen
sind, ist es naheliegend, das Buch von
Zizioulas zusammen mit diesen zu
besprechen.

«Communion and Otherness» ist
vor allem als eine Weiterführung des

einflussreichen, 1985 erschienenen
Buches «Being as Communion. Studies

in Personhood and the Church»
(Crestwood NY) zu verstehen. Der
Inhalt besteht aus Essays, die zum Teil
Erstveröffentlichungen sind oder zum
ersten Mal in englischer Übersetzung
vorliegen.

Z. beginnt mit einem Beitrag über
«Anders sein» (On Being Other, 13-
98), in der er auseinandersetzt, wie ein

(richtig verstandenes) Anders-Sein (al-
terité) sowohl für die Gotteslehre
(Trinität), das Erlösungswerk, die Personen
Christi und des Heiligen Geistes als
auch für das Sein der Schöpfung und
für das (heutige und eschatologische)
Mensch-Sein notwendig ist (14). Von
zentraler Bedeutung ist, dass Anders-
Sein eine Voraussetzung für wirkliche
Gemeinschaft ist, und zwar Gemeinschaft

zwischen wirklich freien
Personen, die in ihrem Person-Sein je
anders sind und sich nicht auf eine
Gemeinsamkeit reduzieren lassen, aber
die auch nicht derart anders sind, dass

sie nicht mehr auf Gemeinschaft
ausgerichtet sein könnten. Das Anders-
Sein der Personen ermöglicht Gemeinschaft,

wie auch diese erst deren
Anders-Sein freisetzt. Was eine solche

Ontologie der Person genau bedeutet,
arbeitet Z. in einem weiteren Beitrag
(On Being a Person, 99-112) aus. Der

darauffolgende Beitrag «The Father as

Cause» (113-154), beschäftigt sich
mit der sog. Monarchie des Vaters in
der Trinität, wozu Z. den historischen

Hintergrund präsentiert 113-123) und

für die er angesichts kritischer Stimmen

zum Thema (123-154) eine Apologie

bietet. Z. wurde in der Vergangenheit

ja dafür kritisiert, dass seine

Theologie nicht biblisch genug sei,
dass seine starke Betonung der Monarchie

des Vaters zu einem Subordinationismus

führe und dass er mehr eine

existentialistische Philosophie propagiere

als eine christliche Theologie. Er

131



Bibliographie

weist den ersten und dritten Einwand
zurück und betont gegenüber dem
zweiten, dass eine Hierarchie in der
Trinität die Gleichheit der Personen
nicht verunmögliche, sondern im
Gegenteil erst möglich mache. Kap. 4

beschäftigt sich wieder mit dem Trini-
tätsbegriff und dem Personbegriff,
worin einige Themen aus «Being as

Communion» aufgegriffen und vertieft
werden; interessant ist der Nachtrag, in
dem Z. sich gegen den Vorwurf verteidigt,

dass die Unterscheidung zwischen
Person und Individuum kein Fundament

in den Schriften der kappadozi-
schen Väter habe (155-177).

Der fünfte Beitrag «Pneumatology
and the Importance of the Person: A
Commentary on the Second Ecumenical

Council» (178-205) ist nicht nur
eine historische Betrachtung, sondern

vor allem auch ein denkerischer
Versuch, die Möglichkeiten einer fiir Ost
und West gemeinsamen Rezeption des

Filioque zu erproben. Seine (qualifizierte)

Antwort ist positiv
Das sechste Kapitel beschäftigt

sich wieder mit der Frage des Verständnisses

der Person (Human Capacity
and Human Incapacity: A Theological
Exploration of Personhood, 206-249).
Z. expliziert die Folgen eines konsequent

durchgeführten Verständnisses
des (wahren) Menschen als Person -
insofern dieser eben nicht in erster Linie

als ein Exemplar eines Wesens gilt,
das am übergeordneten, allen
Menschen gemeinsamen «Sein» Anteil hat

- für die Frage, wie der Mensch sich
selbst verwirklichen kann. Hervorzuheben

ist, dass Z. sich hier von der These,

dass Menschen ihrer gottgegebenen
Natur nach verlustig gegangen sind,
distanziert und alles von der in Chri¬

stus wieder neu hergestellten persönlichen

Gemeinschaft des Menschen
mit Gott abhängig macht (248f.).

Eine gewisse Vertiefung dieses
Themas bietet das vorletzte Kapitel
«<Created> and <Uncreated>: The
Existential Significance of Chalcedonian

Christology» (250-269), in der Z.
aufzeigt, dass es für ein rechtes Verständnis

des Heilswerkes notwendig ist, zu
verstehen, dass die Alternative zur
Erlösung, d.h. zur erlösten Schöfpung,
letztlich die Zugehörigkeit zur
«NichtSchöpfung» wäre, d.h. zum ganz und

gar Nichts, das keine Existenz hat.

Im letzten Kapitel beschäftigt
Zizioulas sich mit dem Thema «The Church
as the <Mystical> Body of Christ:
Towards an Ecclesial Mysticism» (286-
307), in der er den Begriff der «Mystik»

auf altkirchlicher Grundlage
zuerst «demokratisiert» (287-288) und
dann ausführt, wie das Mystiker-Sein
im christlichen Sinn nicht sosehr zu
individuellen Erfahrungen führt als

vielmehr zu der personalen Erfahrung
(d.h. als Person) der Gemeinschaft mit
der dreifaltigen Gott in der Feier der
Eucharistie und damit zu Wachstum in

dem Person-Sein.

Ingesamt ist «Communion and

Otherness» ein bereichender Band, in

dem der Verfasser bestimmte Themen
seiner Theologie entweder nochmals

aufgreift oder, was - besonders interessant

ist - sie in Auseinandersetzung
mit kritischen Stimmen verdeutlicht.
Als solches ist das Werk eine willkommene

Ergänzung zu seinem früheren
Buch.

Papanikolaou bietet in seinem
Buch zu Dreifaltigkeit, negativer
Theologie und gottmenschlicher Gemeinschaft

eine Abhandlung zu diesen The-

132



Bibliographie

men aus vier Blickwinkeln, wobei er
jedesmal so vorgeht: Darstellung der

Auffassung von Wladimir Losskys und

Zizioulas, gefolgt von einer
vergleichenden Auswertung. Im vierten Kapitel

bietet P. zudem einen Ausblick, in
dem er versucht, die Theologie von
Zizioulas mit Elementen der Theologie
von Lossky (und mit eigenen
Einsichten) zu bereichern.

Im ersten Kapitel stellt P. die Frage
nach dem Verhältnis der theologischen
Epistemologie zur Ontologie (Ontology

and Theological Epistemology,
9-48). Die Frage ist wichtig, weil
sowohl Lossky als auch Zizioulas die

Ontologie der gottmenschlichen
Gemeinschaft zur Basis einer
theologischen Epistemologie machen und
weil die beiden Autoren die Frage
inhaltlich unterschiedlich beantworten.
Lossky betont die Dialektik zwischen
apophatischer und kataphatischer
Theologie sowie den «antinomischen»
Charakter aller Theologie und daher
die absolute Unerkennbarkeit Gottes.
Zizioulas' Epistemologie hingegen hat
ihren Ausgangspunkt in der pneumatologischen

Gegenwart Christi in der
Eucharistie, in der Gott wirklich erkennbar

wird. Die Beschreibung dieser
Unterschiede dient als Auftakt zum zweiten

Kapitel «Trinity: Antinomy or
Communion?» (49-90), in dem P.

auseinandersetzt, wie die im ersten Kapitel

beschriebenen Ausgangspunkte zu
unterschiedlichen Auffassungen der
Trinität führen: Ein offenbartes Faktum,

das über das eigentlich Wesen
Gottes noch nichts aussagt (Lossky)
oder etwas, das wirklich etwas über
Gott aussagt (Zizioulas). Damit gibt es

zwischen Lossky und Zizioulas eine

Meinungsverschiedenheit über das

Verhältnis zwischen immanenter und
ökonomischer Trinität.

Diese Spannung arbeitet P. weiter
aus in seinem dritten Kapitel (91-127),
worin er aufweist, dass die Theologie
von Zizioulas hinsichtlich des Verhältnisses

zwischen Trinität und
Epistemologie kohärenter ist als diejenige
Losskys, da, wenn man von einem
trinitarischen Erlösungswerk ausgeht,
die trinitarische Gottheit irgendwie mit
der zu erlösenden Schöpfung in Beziehung

gesetzt werden soll. Der eucharistische

Zugang von Zizioulas ist dazu
besser geeignet als der Zugang über
die göttlichen Energien von Lossky, da
diese die Trinität fast überflüssig
mache.

Zum Schluss befasst P. sich mit der

Beziehung zwischen Dreifaltigkeit und

Personbegriff (Trinity and Personhood,
129-161). Hier skizziert er die
diesbezüglichen Auffassungen der beiden
Autoren und zeigt kleinere
Unterschiede zwischen ihnen auf. Er macht
den Vorschlag, die (problematische)
Betonung der Monarchie des Vaters,
wie sie von Zizioulas vertreten wird,
dahingehend zu verdeutlichen, dass sie

mit dem Begriff der Kenosis in Verbindung

gesetzt wird, wie dies Lossky
betont. P. sagt konkret, dass das Zeugen
des Sohnes und das Hauchen des

Geistes durch den Vater durch die

Rezeption der Selbsthingabe des Sohnes

sowie die Verherrlichung des Vaters

(und des Sohnes) durch den Geist

ergänzt werden sollte, womit die

Reziprozität dieser beiden ewigen
Handlungen des Vaters klarer wäre. Damit
wäre die Gefahr einer subordinationis-
tischen Trinitätslehre abgewehrt.

Am Ende seiner Abhandlung
befasst P. sich noch mit der Frage der Re-

133



Bibliographie

zeption frühchristlicher Schriftsteller,
aber bewegt sich leider nur auf der
Ebene einer Apologie für die beiden
Autoren. Insgesamt ist das vorliegende
Buch eine anregende Lektüre für alle,
die sich mit zwei der einflttssreichsten
orthodoxen Theologen des letzten
Jahrhunderts befassen möchten, um
sich Impulse fiir das eigene Theologisieren

zu verschaffen.
Die zwölf Beiträge in dem von

Knight herausgegebenen Band scheinen

aus dem Interesse an den von
Zizioulas verursachten theologischen
Diskussionen zusammengetragen zu sein.
Dies geht aus der Einführung von
Knight hervor (Introduction, 1-14), in
der er ausführt, was die wichtigsten
Anfragen an Zizioulas und die Theologie

überhaupt sind. Diese Anfragen
werden im Buch in den verschiedenen
Beiträgen aufgenommen. Knight bietet

zudem in seiner Einführung eine
hilfreiche Einführung in herausragende
theologische Themenfelder von
Zizioulas: der Gegensatz Person - Invidu-
um; das Verhältnis zwischen Monarchie

und Gemeinschaft in der Trinität:
das Verhältnis Christus - Geist -
Kirche: das Verhältnis Bischof - Volk
Gottes: der Problemkreis Katholizität/
Ökumene/Konziliarität.

Der erste Beitrag «Eschatology
and Truth» von Robert Turner beschäftigt

sich mit der für die Epistemologie
von Zizioulas grundlegenden
Überzeugung, dass Wahrheitsfindung sich
im ekklesialen Geschehen der Eucharistie

vollzieht, indem dort das Eschaton
durch die geistgewirkte Gegenwart
Christi präsent wird (15-34). Dieser
Skizze folgt ein längerer Beitrag von
Alan Brown (On the Criticism of Being
as Communion in Anglophone Ortho¬

dox Theology. 35-78). in der er einen
Überblick über die Kritik an Zizioulas
aus anglophoner orthodoxer Feder gibt
(bes. John Behr) und diese anschliessend

widerlegt. Wolfhart Pannenbergs
kurzer Beitrag (Divine Economy and
Eternal Trinity, 79-86) setzt sich weniger

direkt mit Zizioulas als mit der Frage

auseinander, inwiefern die biblische
Offenbarung tatsächlich Anlass geben
kann zum Dogma der Trinität - eine

Frage, die Pannenberg bejahend
beantwortet, und zwar unter besonderer
Berücksichtigung der Gegenseitigkeit der

Beziehungen in Gott. Damit liefert P.

implizit eine Antwort auf die Frage
nach dem in Zizioulas' Theologie
möglicherweise implizierten Subordi-
nationismus. Markus Mühling (The
Work of the Holy Spirit: The Differentiation

of Human and Divine Salvific
Acts in the Pneumatomachian Controversy,

87-96) zeigt auf. wie die Kappa-
dozier (vor allem Basilius) durch die

Betonung der Göttlichkeit der Person
des Geistes - und damit der göttlichen
Initiative im Werk der Heiligung -
schon ein grundlegendes Thema
späterer reformierter Theologie bearbeitet
haben. Die von Zizioulas z.T. neu
entdeckten Kappadozier gehören so in
einen ökumenischen Kontext. Der nächste

Beitrag, von Colin Gunton (gest.
2003), zeigt eine Reihe von
Spannungen im Werk Zizioulas' auf. die mit
«Persons and Particularity» zu tun
haben (97-107). Er fordert Zizioulas u.a.

auf, die Sündhaftigkeit des Menschen
in ihrem Denken besser zu integrieren.
Douglas Farrow (Person and Nature:
The Necessity-Freedom Dialectic in
John Zizioulas, 109-123) thematisiert
ebenfalls das Phänomen der Sünde.
Wenn für Zizioulas «Notwendigkeit»

134



Bibliographie

(necessity) wirkliches Person-Sein
verhindert, da dieses Freiheit voraussetze,

macht er nicht immer hinreichend

deutlich, wo diese Notwendigkeit

her kommt; manchmal scheint sie

zur Schöpfung zu gehören, manchmal
ist sie eine Folge des Falles. Farrow
schlägt vor. dass die Theologie Zizioulas

die westliche Betonung des Falles
und der Sünde stärker integriert. Der
darauffolgende Beitrag von Nicholas
Loudovikos (Christian Life and Institutional

Church, 125-132) ist eine
kritische Darstellung der Ekklesiologie
von Zizioulas' Dissertation. L. weist
u.a. auf die Problematik einer zu eng
verstandenen Analogie zwischen der
trinitarischen Gemeinschaft und der
kirchlichen Gemeinschaft hin. Auch
Demetrios Barthrellos (Church,
Eucharist, Bishop: The Early Church in
the Ecclesiology of John Zizioulas,
133-145) konzentriert sich auf die
(frühe) Ekklesiologie von Zizioulas.
Er weist auf einige Probleme hin,
deren Aufarbeitung zu einer verfeinerten
Ekklesiologie von Zizioulas führen
könnten: die Betonung des Geistes und
die faktische Verneinung von
charismatischen Führern in der frühen Kirche

sowie die Betonung des episkopalen

Kirchenmodells des Ignatius und
die Vernachlässigung der Zeugnisse
für presbytéral geleitete Kirchen. Nach
diesem Beitrag zeigt Paul Collins
(Authority and Ecumenism. 147-158).
dass es für Zizioulas eigentlich näher
liegen sollte, aufgrund seiner eigenen
fundamentalen Ekklesiologie einen
kreativen Beitrag zur ökumenischen
Debatte über Autorität in der Kirche zu
leisten anstatt wie bis jetzt den Jetzt-
Zustand zu verteidigen. Philip Rosato
(The Ordination of the Baptized: The

Laity as an Order in the Church. 159—

170) erläutert, wie Zizioulas die Würde
und Identität der «Laien» als einen

eigenen ordo in der Kirche betont und
wie er im Rahmen seines
(hierarchischen) Gemeinschaftsverständnisses

klar zu machen weiss, dass der
ordo der Laien vom ordo des
geistlichen Amtes (Bischof) ergänzt werden
muss. Paul McPartlan's Beitrag (The
Local and the Universal Church:
Zizioulas and the Ratzinger-Kasper
Debate, 171-182) ist ökumenisch orientiert

und lässt Zizioulas in einem
Gedankenexperiment zu einer
römischkatholischen Debatte sprechen, indem
er herausstellt, wie unklar der
römischkatholische Begriff der Universalkirche

eigentlich ist und wie Zizioulas'
Verwendung eines ähnlichen Begriffes
ggf. eine Hilfe leisten könnte, weil dieser

vollständig eschatologisch qualifiziert

ist. Zum Schluss zeigt Douglas H.

Knight (The Spirit and Persons in the

Liturgy. 183-196) auf, wie nach der

Theologie von Zizioulas die Feier der
Eucharistie die Feiernden durch das

Wirken des Geistes zu wirklichen
Personen macht.

Insgesamt ist der von Knight
herausgegebene Band eine Sammlung
hilfreicher Darstellungen der Theologie

von Zizioulas, die meist auch
versuchen, dieselbe kritisch zu hinterfragen,

um sie so weiterführen zu können.

Alle drei Bücher sind die Lektüre
wert, vor allem wenn man sich zu
denjenigen gesellen möchte, die sich mit
den (Un)Möglichkeiten der Theologie
dieses wichtigen orthodoxen Theologen

auseinandersetzen.
Peter-Ben Smit, XX

135



Bibliographie

Growing Together in Unity and
Mission. Building on 40 years of
Anglican-Roman Catholic Dialogue.

An Agreed Statement of the
International Anglican-Roman
Catholic Commission for Unity and

Mission. London (SPCK) 2007.
64 S. (ISBN 0-281-05939-3)

Der Bericht der aus Bischöfen beider
Kirchen zusammengesetzten bilateralen

Kommission, die im Jahr 2001 in

Mississauga (Canada) konstituiert
wurde (Kürzel: IARCCUM). hat sich

zum Ziel gesetzt, auf der Grundlage
des bisherigen anglikanisch -
römischkatholischen Dialogs auf Weltebene,
der im Anschuss an den Besuch des

Erzbischofs von Canterbury, Michael
Ramsey, bei Papst Paul VI. 1966 in
Rom initiiert wurde, eine Rechenschaft
über die bisherigen Ergebnisse abzulegen

und daraus zugleich neue Aufgaben

für die gemeinsame Sendung der
beiden Kirchen zu Beginn des 3.

Jahrtausends zu identifizieren. Dabei war
zu berücksichtigen, dass der erste Dialog

der Anglican - Roman Catholic
International Commission (ARCIC)
mit der Publikation des Final Report
(1982) und einigen nachfolgenden
Klärungen und vatikanischen Stellungnahmen

1994 zu einem gewissen
Abschluss kam. Für ARCIC II mit fünf
weiteren Agreed Statements aus den
Jahren 1987-2005 (nämlich «Salvation

and the Church», «Church as

Communion». «Life in Christ: Morals.
Communion and the Church», «The
Gift of Authority: Authority in the
Church III» und «Mary: Grace and Hope

in Christ») trifft das insofern nicht

zu, als noch keine offiziellen Stellungnahmen

der beteiligten Kirchen vorlie¬

gen. Zu veranschlagen war ferner auch,
dass seit dem Jahr 2001 die Frage der
Ordination von in gleichgeschlechtlicher

Partnerschaft lebenden Geistlichen

und die Segnung von
gleichgeschlechtlichen Paaren nicht nur zu
einer Krise innerhalb der Anglican
Communion führte, sondern auch (über die

Frage der Ordination von Frauen zum
priesterlichen Dienst und insbesondere

zum Bischofsamt hinaus) die
gegenseitigen Beziehungen und den Dialog
mit den bisherigen Ergebnissen belastete

(vgl. §§ 1-10).
Der weitaus grössere erste Teil des

Textes (The Achievements of the
Anglican - Roman Catholic Theological
Dialogue. 5-48 §§ 1-95) fasst

zusammen, was in den theologischen
Gesprächen der letzten 40 Jahre hinsichtlich

des gemeinsam artikulierbaren
Glaubens auf dem Weg zu sichtbarer
Einheit erreicht worden ist. Dabei werden

noch offene Fragen und festgestellte

Differenzen am Ende eines
jeden Kapitels durch Textschattierung
besonders hervorgehoben. Das Ganze
erscheint - nach einem trinitätstheolo-
gischen Auftakt (11-14) - in einem
vornehmlich ekklesiologischen Horizont.

Dabei wird ein ortskirchentheo-
logischer Ansatz gewählt, wobei für
die überlokale Einheit der Ortskirchen
(d.h. Bistümer) bestimmte Formen
eines Dienstes an der Einheit genannt
werden, auch den universalen Primat
des Papstes, dessen näheres Verständnis

allerdings noch nicht gemeinsam
umschrieben werden kann (15-25).
Zum Verständnis der Autorität der

Schrift im Leben der Kirche auf ihrem
Weg durch die Geschichte wird u.a.

festgestellt, dass über die ersten vier
ökumenischen Synoden hinaus der

136



Bibliographie

Status von späteren konziliaren
Entscheidungen und die Lehrautorität in
der Kirche überhaupt noch weiterer
Klärung bedarf (26-32). Deutlich wird
die grundlegende Dimension der Taufe
für die gegenseitige Wahrnehmung als

Kirche herausgestellt (33-38). Auch
hinsichtlich der Eucharistie gibt es

weitgehende Übereinstimmung, nicht
hingegen in der Frage, ob gemeinsame
Eucharistie bei noch nicht als möglich
erachteter sichtbarer kirchlicher
Gemeinschaft vollzogen wird (39^19;
vgl. auch IKZ Beiheft 2006, I61f.).

Bezüglich des dreigliedrigen
ordinierten Amtes (50-61), dessen

Entwicklung aus im NT bezeugten Ansätzen

als providentiell und geistgeleitet
beurteilt wird, kommt der Gedanke der

episcope zu Sprache. Seine Fülle ist
dem Episkopat anvertraut, der seinerseits

zur Konsultation der Gläubigen
verpflichtet ist. Die Verbindung des

Priestertums der Ordinierten mit dem

allgemeinen Priestertum, von dem es

nicht abgeleitet ist, wird (nicht zuletzt
im Blick auf den Vorsitz bei der
Eucharistiefeier) betont, ohne dass die Art
der inneren Verschränkung der beiden
vertieft geklärt wird. Der Übereinstimmung

in der Frage des dreigegliederten
apostolischen Amtes, der Sukzession
und der episcope steht die nach wie vor
geltende Nichtanerkennung der
anglikanischen Weihen durch Leo XIII.
1896) und die neue anglikanische Praxis

der Frauenordination entgegen;
bezüglich des ersten Punktes hält § 60
fest: «In the light of agreements on the
Eucharist and ministry set out both in
the ARCIC statements and in the official

responses of both Communions,
there is evidence that we have a common

intention in ordination (Hervorhe¬

bung UvA) and in the celebration of
the Eucharist. This awareness would
have to be part of any fresh evaluation
of Anglican Orders.» Damit kontrastiert

m.E. die Aussage des früheren
Präfekten der Glaubenskongregation,
Josef Ratzinger, wonach die Erklärung
Leo XIII. zu jenen Wahrheiten zu zählen

habe, die auch ohne formellen Akt
der Definition auf unfehlbare Weise zu
glauben vorgelegt werden, vgl.
Kongregation für die Glaubenslehre,
Lehramtliche Stellungnahme zur «Professio

Fidei», 1998 (VApS 144), Bonn
1998, 24 [= § 11]. Ein weiterer
Abschnitt «Authority in the Church»
thematisiert die Verantwortung für das

gemeinsame Zeugnis und die Einheit
der Kirche in überortskirchlichen
Vernetzungen von Ortskirchen, spricht
von Primat und Kollegialität als

komplementären Dimensionen der bischöflichen

episcope und vermerkt erneut
die nach wie vor bestehende anglikanische

Zurückhaltung gegenüber der

Universaljurisdiktion und Lehrunfehlbarkeit

des Papstes (62-76).
Der umfangreichste Abschnitt

betrifft Fragen der christlichen Lebenspraxis,

die ein integrales Element der
Gemeinschaft mit Gott und untereinander

berühren (Discipleship and

Holiness). Es gibt gemeinsame Grundü-
berzeugungen etwa bezüglich der
fundamentalen Würde und der Rechte aller
Menschen, des Dienstes der Kirche,
Gottes Gabe der Versöhnung und

Heilung weiterzugeben und das Leben zu

schützen, oder auch der einzigartigen
Bedeutung der Ehe (zu der angemerkt
wird: «In both Communions, the
husband and the wife are the celebrants of
the sacrament.» [85]). Dennoch zeigt
sich hier eine Reihe von konkreten Dif-

137



Bibliographie

ferenzen. Sie betreffen die Praxis von
Beichte und Busse, von Scheidung und

Wiederverheiratung, dann die Fragen
von Abtreibung und Schwangerschaftsverhütung,

von in gleichgeschlechtlicher

Partnerschaft lebenden
Menschen. Letzteres ist freilich ein
Problem, das nicht einfach die beiden

Kirchengemeinschaften trennt,
sondern die Anglican Communion intern
umtreibt (77-87).

Das abschliessende mariologische
Kapitel (88-92) klappt etwas unorganisch

nach und stellt fest, dass
ungeachtet einer ziemlich divergierenden
marianischen Frömmigkeitspraxis
bestimmte gemeinsame Aussagen über
die theotókos in christologischem und

ekklesiologischem Kontext möglich
sind. Was die beiden marianischen

Dogmen von 1854 und 1950 anbelangt,
sei abzuwarten «how, in the context of
a visibly united Church, these doctrines
would be affirmed in the confession of
a common faith» (91).

Ein viel kürzerer zweiter Teil
(Towards Unity and Common Mission.
49-58 §§ 96-126) stellt einige
Beispiele von möglicher «joint action in
mission» vor, welche die schon
bestehende Gemeinschaft vertiefen und die
noch bleibenden Hindernisse auf dem

Weg zu sichtbarer Einheit überwinden
helfen. Dazu gehören etwa gemeinsam
durchgeführte katechetische Kurse,
gegenseitiger Besuch von Eucharistiefeiern

ohne Sakramentsempfang;
gemeinsames Studium der Bibel und
der ARCIC-Texte; Bildung von nationalen

ARC-Dialogkommissionen, wo
sie noch nicht bestehen; koordinierter
Austausch von Geistlichen und Laien
als Beobachter an synodalen Versammlungen

der je anderen Kirche; Teilnah¬

me von anglikanischen Bischöfen an
den ad-limina-Besmhen ihrer jeweiligen

römisch-katholischen Kollegen;
Kontakte unter monastischen
Gemeinschaften, aber auch gemeinsames
Engagement aus einer «mission-orientated

spirituality» für soziale Gerechtigkeit

und Versöhnung, Evangelisation
und interreligiösen Dialog. Abschliessend

wird in einem Anhang festgehalten,

dass der gemeinsame Weg beider

Kirchengemeinschaften im Kontext
einer Suche nach sichtbarer Einheit aller
Christen steht; als deren konstitutive
Elemente gelten: «One faith, one
baptism, the one Eucharist, acceptance of
basic moral values, a ministry of oversight

entrusted to the episcopate with
collégial and primatial dimensions,
and the episcopal ministry of a universal

primate as the visible focus of unity».

Urs von Arx. Bern

Moritz Waibel, Josef Berchtold
1833-1894). Ein Leben gegen den

Ultramontanismus (Rechtshistorische

Reihe 355), Frankfurt a.M.
(Peter Lang) 2007, 190 S. (ISBN
978-3-631-56891-0)

Es ist das Verdienst dieser an der
Juristischen Fakultät der Ludwig-Maximi-
lians-Universität zu München
angenommenen Dissertation, dass Leben
und Werk Josef Berchtolds, eines
bedeutenden Rechtsgelehrten und
altkatholischen Laien aus der Anfangszeit
des deutschen Altkatholizismus, wieder

bekannt gemacht werden.
Die Arbeit umfasst vier Kapitel: In

den beiden ersten Kapiteln gibt der Autor

einen Überblick über die Familien-

138



Bibliographie

Verhältnisse Josef Berchtolds und
beschreibt seine Laufbahn an der Universität;

im dritten Kapitel stellt er
Berchtolds Engagement und seine

Bedeutung für die altkatholische
Reformbewegung dar: das vierte Kapitel enthält

eine Würdigung. Im Anschluss
daran folgen Quellen- und
Literaturverzeichnis sowie ein Anhang mit
ausführlichen genealogischen Angaben
zur Familiengeschichte, einer Übersicht

über Berchtolds Vorlesungen
sowie einigen Dokumenten zum Lebenslauf

und ein Foto seines Grabes.
Josef Berchtold (geb. 20. September

1833 in Murnau) stammte, vom
Autor mehrfach betont, «aus
einfachsten Familienverhältnissen» (76).
Er wurde als jüngstes von neun Kindern

geboren. Nach dem frühen Tod
des Vaters Karl Theodor (1838) müsste
die Witwe Maria Eva geb. Rendi ihre
sieben Kinder allein aufziehen. Der
Jüngste hatte Glück: Der Murnauer
Pfarrer Karl Kreb erkannte seine Begabung,

Josef besuchte das Maximiliansgymnasium

in München und studierte
an der dortigen Universität zunächst

Philosophie, ab 1853 Jura. Während
seiner Amtspraxiszeit setzte er, unterstützt

durch die Witteisbacher
Wissenschaftsförderung, seine Studien in
Göttingen und in Berlin fort und
promovierte 1862 über die Entwicklung
der Landeshoheit zum Doctor utrius-
que iuris. Dabei wies er aus den
zeitgenössischen Quellen nach, dass das Mitte

des 14. Jahrhunderts von Herzog
Rudolf IV. von Österreich beanspruchte
«Privilegium majus». das Österreich
eine weitgehende Unabhängigkeit vom
deutschen Kaiser einräumte, eine
Fälschung ist. Im Vergleich zur Dissertation

ist Berchtolds 1863 verfasste Ha¬

bilitationsschrift über die Entwicklung
der Landeshoheit in Deutschland
unbedeutender und von der Forschung
inzwischen überholt. 1873 wurde
Berchtold zum ordentlichen Professor
berufen. Die Münchener Universität
reagierte damit auf seine Berufung
nach Prag, den dort durch den Weggang

J.F. von Schultes nach Bonn frei
gewordenen Lehrstuhl zu übernehmen.
München wollte ihren begabten,
beliebten und sehr auf die Förderung von
Nachwuchswissenschaftlern bedachten

Rechtsgelehrten behalten: auch er
selbst zog es vor zu bleiben.

Berchtold. seit 1868 mit Marie
Contzen aus Würzburg verheiratet,
wurde im Juli 1894 zum Rector
Magnifiais gewählt, starb jedoch bereits
eine Woche nach seinem Amtsantritt
am 22. Oktober 1894. Die Beerdigung
geschah unter grosser öffentlicher und

prominenter Anteilnahme. Alle Fakultäten

mit Ausnahme der römisch-katholischen

waren dabei vertreten.
Im dritten und umfangreichsten

Kapitel beschreibt W. die Stellung
Berchtolds zum Unfehlbarkeitsdogma
und sein Engagement in der altkatholischen

Bewegung. Mit seiner Darstellung

gelingt es dem Autor, nicht nur
einen der führenden altkatholischen
Laien aus dem Schatten der Geschichte

hervorzuholen, sondern aufzuzeigen,

wie sehr die altkatholische Bewegung

von diesen Laien, die in ihren

jeweiligen Fachbereichen hervorragende
Gelehrte waren, in der Auseinandersetzung

um das Erste Vatikanum personell

und inhaltlich getragen wurde.
Aus der Perspektive eines Juristen
sieht der Autor das Erste Vatikanum

vor allem als Konfliktstoff zwischen
zwei «gegensätzlichen Primäran-

139



Bibliographie

Spruchsmodellen» (82): dem Ultra-
montanismus und dem Liberalismus.
Berchtold war, wie Waibel hervorhebt,
«ein Mann der ersten Stunde». 1869

fertigte er im Namen der juristischen
Fakultät München ein Gutachten für
den bayerischen Aussenminister Fürst

Chlodwig von Hohenlohe-Schillings-
fürst über die vermutlichen
Konsequenzen der Dogmatisierung an. Als
mittelbare Folge der Dogmatisierung
befürchtete Berchtold, dass «das

bisherige Verhältnis von Staat und Kirche
prinzipiell umgestaltet» würde (87).

Die Auswirkungen des

Unfehlbarkeitsdogmas auf die Beziehungen
zwischen Staat und Kirche sollten ihn auch

später noch beschäftigen: 1871
verfasste Berchtold eine Schrift über «Die
Unvereinbarkeit der neuen päpstlichen
Glaubensdekrete mit der bayerischen
Staatsverfassung», 1887 eine Schrift
über «Die Bulle Unam Sanetam. Ihre
wahre Bedeutung und Tragweite für
Staat und Kirche». Beide kamen auf
den Index. Berchtolds wissenschaftlich

fundierte Analyse der
Staatsgefährlichkeit des «Fundamentalismus
der Kirche» überzeugt nach W.s Urteil
auch heute noch (98).

Berchtold engagierte sich in der
entstehenden altkatholischen Bewegung

und nahm an ihren wichtigsten
Zusammenkünften teil. Er war Sekretär

bei der Münchener Pfingstversammlung

1871 (Waibel bespricht in
diesem Zusammenhang auch die Un-
terschriftenaffaire um Lord Acton und
Sir Rowland Blennerhassett). nahm

am ersten Kongress 1871 in München
teil, war an der Organisation der
altkatholischen Bewegung in Bayern beteiligt

und Mitglied in ihren zentralen
Gremien (Bayerischer Landesverein).

Als Mitglied der Kommission zur
Beratung der «Synodal- und Gemeindeordnung»

(1873) entwarf er mit anderen

das «Statut für die Handhabung der

Disziplin über den Klerus» (1878).
Berchtolds bereits erwähntes

juristisches Gutachten des Jahres 1869

muss W. zufolge als mitursachlich fiir
die Haltung der bayerischen Regierung
angesehen werden, 1871 den
vatikanischen Beschlüssen das placetum
regium zu verweigern und infolgedessen
die Altkatholiken bis 1890 als

Mitglieder der katholischen Kirche
anzusehen. Berchtold. der dem bayerischen
Staat die Argumentationsgrundlage
für ihren Standpunkt gegenüber der
Unfehlbarkeitsdefinition geliefert hatte,

müsste es schmerzlich treffen, dass

nach Döllingers Tod 1890 derselbe

bayerische Staat auf Betreiben der
römischen Katholiken erklärte, die
Altkatholiken seien aus der Katholischen
Kirche ausgeschlossen. Wiederum trat
er als Anwalt der Altkatholiken auf.
Seine Eingabe zeitigte insoweit Erfolg,
als den bayerischen Altkatholiken im
August 1890 zumindest die Rechte
einer Privatkirchengesellschaft
zugesprochen wurden. In den Folgejahren
engagierte er sich unermüdlich für die

Sicherung der Rechtsstellung der
Altkatholiken. Erst 1920 kam es zur
Anerkennung als Körperschaft öffentlichen
Rechts.

Es ist des Verfassers Verdienst, die

Bedeutung Josef Berchtolds als Mann
der ersten Stunde und Anwalt der

bayerischen Altkatholiken erneut ins
Bewusstsein gerufen zu haben. Seine

Analyse der wichtigsten Werke
Berchtolds macht zudem die
wissenschaftliche Gediegenheit und das Ethos
dieses konsequenten Gegners des Ul-

140



Bibliographie

tramontanismus deutlich: die wenigen
erhaltenen, hier versammelten persönlichen

Zeugnisse kennzeichnen ihn als

geradlinigen Menschen, der konsequent

an seiner Haltung festhielt.
Bei aller Würdigung der Verdienste

dieser Dissertation seien zum Schluss
noch ein paar kritische Anmerkungen
erlaubt: Es hätte der Arbeit gut getan.
wenn sie vor der Veröffentlichung noch
durchgesehen worden wäre. Doppelte
Fussnoten (S. 122, Anm. 555 ist identisch

mit S. 120, Anm. 545: gleiches
gilt für S. 66, Anm. 250 und S. 80.
Anm. 318), fehlerhafte Orthographie
und Wortwahl («Indizierung», nicht
«Indexierung», S. 99 u.ö.).
Sinnentstellungen (die zitierten lateinischen
Thesen des Syllabus besagen das

Gegenteil dessen, was im Haupttext steht,
S. 93f., Anm. 378, 379, 388, sowie S.

80 Anm. 315). fehlende Angaben im
Literaturverzeichnis (so fehlt z.B. der
Briefwechsel Döllinger-Reusch,
genannt auf S. 122, Anm. 559) und andere

Ungenauigkeiten (S. 83, Anm. 324:

Döllinger setzte sich nicht erst nach
seiner Exkommunikation fiir die
altkatholische Bewegung ein; S. 108: die
altkatholische Bewegung war nie
nur eine «Laienorganisation»: S. 111:

Scherr war Erzbischof von München)
oder Nachlässigkeiten (S. 77: Das

Todesjahr Berchtolds war nicht 2003.
sondern 1894) wären so vermieden
worden. Wertvoll an der Arbeit ist die
Perspektive des Juristen, nicht die des

Kirchenhistorikers; dies führt jedoch
zu einer Unterschätzung der Bedeutung

des päpstlichen Jurisdiktionsprimats,

was eher die zeitgenössische
Konzentration auf die Unfehlbarkeit
(auch Berchtolds selbst, vgl. S. 79.
Anm. 313), jedoch nicht die realen

Auswirkungen des ersteren nach 1870

widerspiegelt. Interessant wäre eine

Erläuterung der benutzten Methodik
gewesen, etwa eine Definition von
«Primäranspruchsmodellen». W. beurteilt

Johann Friedrichs
Lebensbeschreibung Berchtolds bisweilen sehr
kritisch (z.B. S. 29 als «spekulativ»
hinsichtlich des anfangs von Berchtold
beabsichtigten Theologiestudiums,
oder S. 66 als «Ausschmückung»
bezüglich Berchtolds Bekanntschaft mit
illustren Persönlichkeiten infolge seiner

Nachhilfe- und Hauslehrertätigkeit
aus Geldmangel). Dies verwundert,
wenn berücksichtigt wird, dass Friedrich

der «engste altkatholische
Vertraute Berchtolds» und dessen langjähriger

Freund war (137).
Insgesamt jedoch handelt es sich

um eine sehr ausgewogene,
informationsreiche und lesenswerte
wissenschaftliche Biographie dieses bedeutenden

Rechtsgelehrten und Altkatholiken.

Angela Berlis. Utrecht

Hans Küng, Umstrittene Wahrheit.

Erinnerungen, München (Piper)
2007, 720 S. (ISBN 978-3-492-
05123-1)

Nach dem ersten Band seiner Autobiographie

«Erkämpfte Freiheit», der die
ersten vier Lebensjahrzehnte behandelt,

legt Küng nun den zweiten Teil
vor. über die Zeit an der
Katholischtheologischen Fakultät in Tübingen,
die Zeit nach dem Vatikanum II bis

zum Widerruf der kirchlichen
Lehrerlaubnis 1979/80. Interessant für
einen Altkatholiken sind natürlich die
beiden nachkonziliären Zeiten der vati-

141



Bibliographie

kanischen Konzilien, und dabei
insbesondere der Vergleich der beiden

deutschsprachigen Häupter der Opposition

gegen das römisch-kirchliche
Establishment, I. von Döllinger und
H. Küng. Hubert Huppertz hat 2002
diesen Vergleich gezogen, und Küng
geht auf S. 231-232 darauf ein. Es

gesteht, dass er sich mit Döllingers
«Veröffentlichungen nicht beschäftigt» habe,

das wäre «kontraproduktiv gewesen»,

das hätte es leicht gemacht, ihn

«zu klassifizieren und zu denunzieren».
So nimmt es nicht Wunder, wenn

Küng in gut römischer Manier schreibt,
Döllinger «schliesst sich aber nie der
Altkatholischen Kirche an», aber
übersieht, dass es zu Lebzeiten Döllingers
in Bayern eine eigene «Altkatholische
Kirche» überhaupt nicht gab. Die
bayerischen Altkatholiken hatten den Verein

für die katholische Reformbewegung

gebildet, der die altkatholische
Seelsorge in Bayern organisierte und
zu dessen einflussreichsten Mitgliedern

Döllinger natürlich gehörte, schon

um die altkatholische Bewegung «nicht
ausarten und verwildern zu lassen»

(Brief an Acton, 19.09.1871, ed.
Conzemius). Die Vereinsmitglieder wurden

erst unmittelbar nach Döllingers
Tod wegen der Leugnung des Dogmas
von der Unbefleckten Empfängnis
Mariens auch mit staatskirchenrechtlicher
Wirkung exkommuniziert. Eine
Exkommunikation wegen der neuen
Papstdogmen war damals in Bayern
staatskirchenrechtlich nicht möglich.
Erst 1890 wurde deshalb für Bayern
eine altkatholische Religionsgesellschaft

gegründet, die sich dem
altkatholischen Bischof unterstellte und die
ausserhalb Bayerns geltenden
Reformen, wie deutsche Liturgie und

Aufhebung des Zölibatszwangs,
übernahm.

Die römische, innerkirchliche
Exkommunikation Döllingers 1871 wird
von Küng ebenfalls schief dargestellt.
S. 627 wird gesagt, der Münchener
Erzbischof Scherr sei «von Rom

gezwungen worden», Döllinger
«auszubooten». Die entscheidende Szene

schildert J. Friedrich in seiner Döllin-
ger-Biographie Bd. Ill, S. 547 f.: Nach
der Abreise Scherrs aus Rom vor der

endgültigen Abstimmung machte die
Münchener theologische Fakultät dem

heimgekehrten Erzbischof ihre
Aufwartung. Der Erzbischof, der den
endgültigen Text der neuen Dogmen mit
der Verschärfung «non autem ex
consensu ecclesiae» noch gar nicht kannte,
wollte die Professoren verharmlosend
ermuntern, «aufs neue für die hl. Kirche

zu arbeiten», worauf Döllinger
antwortete: «Ja, für die alte Kirche»
und «Man hat eine neue gemacht». Ohne

dazu gezwungen zu sein, hat Scherr
die Fronten gewechselt. Auf der Fuldaer

Bischofskonferenz 1870 hat er sich
den romhörigen Scharfmachern
angeschlossen, die damals noch in der
Minderheit waren. Er hat von Döllinger
die Unterwerfung verlangt, die dieser
«nach der ersten ganz schlaflosen
Nacht in seinem Leben» «als Christ,
als Theologe, als Geschichtskundiger,
als Bürger» nicht vollziehen konnte.
Der Tübinger Bischof Hefele hat im

Gegensatz zu Scherr für die Tübinger
Fakultät wenigstens eine stillschweigende

Duldung ertrotzt.
Dass Döllinger seiner Haltung treu

blieb, wird deutlich an seinen

Veröffentlichungen und seinen jährlichen
Reden als Akademiepräsident, deren

unausgesprochenes «ceterum censeo»

142



Bibliographie

regelmässig lautet: «Papam fallibilem
esse.» Das wurde auch 1890 noch so
verstanden. Seine politischen Gegner
forderten, dass sein Nachfolger als

Akademiepräsident jedenfalls kein
Altkatholik sein dürfe. Küngs Schweizer

Landsmann Max von Pettenkofer,
zwar Mitglied des altkatholischen
Reformvereins, trat nicht der neuen
altkatholischen Religionsgesellschaft bei
und wurde so Präsident der
Bayerischen Akademie der Wissenschaften.

Was ist nun im Verfahren gegen
die beiden Kritiker des römischen
Establishments der entscheidende
Unterschied? Man kann darauf verweisen,
dass die Zeiten sich geändert hätten
und dass heute die unmittelbar beteiligten

Personen konzilianter miteinander
umgehen. Andererseits hat Küng die
römische Kurie viel schärfer angegriffen

als Döllinger, etwa im Fall des

Bankiers Msg. Marcinkus (S. 523 f.)
oder wenn er auf S. 679 den christlichen

Widerstand gegen nationalsozialistische

und kommunistische Diktaturen

in die Nähe seines Widerstands

gegen die römische Kurie rückt. So

etwas tat 1933 schon der nationalsozialistische

Lehrer Fritz Drös, der auf den

Widerspruch hinwies, «in dem
römisch-katholische Nationalsozialisten
lebten, da sowohl Rom-Katholizismus
wie Nationalsozialismus totalitäre und
daher unvereinbare Weltanschauungen
seien» (M. Ring, «Katholisch und
deutsch», 2008, S. 308). Aber entscheidend

dürfte sein, dass Küng sein Buch
«Unfehlbar?» ausdrücklich als
«Anfrage» bezeichnet hat. Er hat - anders
als Döllinger und die Altkatholiken -
die Papstdogmen selbst nie direkt
abgelehnt (vgl. S. 614, Stellungnahme
zuhanden von Johannes Paul VI.). Wie

sein immer wieder von ihm zitierter
Alters- und lange auch Weggenosse
Josef Ratzinger, nun Papst Benedikt

XVI., im mittelalterlich-scholastischen

System verhaftet blieb, so
bleibt er im römischen System verhaftet.

Hier möge auch noch eine weitere
Parallele erwähnt sein: Döllingers
Amanuensis (Assistent) hiess 1868 bis
1869 Georg Ratzinger (geb. 1844), der

zufällig die Übersetzerin des «Janus»
bei ihrer Arbeit beobachtete und
daraufhin Döllinger als Verfasser dieses
Buches bekannt machte (H. Schrörs,
Ignaz Döllingers Briefe an eine junge
Freundin, 1914, S. 244 f. und S. 250
mit Anm. 339 und 355).

Die Entscheidung, die Altkatholiken

ebenso wie die römischen Katholiken

als Katholiken ohne Wenn und
Aber anzuerkennen, vermeidet Küng.
Da die Altkatholiken ihre römischen
Gegner niemals exkommuniziert
haben, wäre mit dieser Anerkennung das

auf S. 231 f. beklagte Schisma beendet.

Er müsste nicht versuchen. Döllinger
von den Altkatholiken zu trennen. Aber
das würde bedeuten, aus der
unbeantworteten «Anfrage» Konsequenzen zu
ziehen. Dann müsste er sich zu seinen

Brüdern im Glauben bekennen. Dann
könnte das Lehrzuchtverfahren nicht
mit dem blossen Entzug der Lehr-
erlaubnis enden, sondern es müsste die
förmliche Exkommunikation nach sich
ziehen. So zeigt Küng mit der Anfrage,
deren Diskussion verweigert wird, nur
die Brüchigkeit der Position auf, die

der Papst als faktisches und weltweit
öffentlich respektiertes Oberhaupt der

gesamten Kirche beansprucht. Er
beschädigt damit alle Bemühungen -
auch die Küngs -, den modernen Men-

143



Bibliographie

sehen die frohe Botschaft des Heilands
verständlich zu machen. Die Schilderung

dieser Bemühungen Küngs um
die evangelische Wahrheit ist
eindrucksvoll. Aber wie soll diese
Botschaft die Welt beeindrucken, wenn
Küng in dem in Frage gestellten
römischen System verhaftet bleibt und

aus seinen Anfragen keine
Konsequenzen zieht?

Mit seinem Schreibstil versucht
Küng nicht nur die Gedankengänge
der Auseinandersetzung, sondern auch
sein eigenes Erleben zu darzustellen.
Die fast schon romanhaften Schilderungen

tragen zur leichteren Lesbarkeit
bei und versöhnen den Leser mit der
manchmal fast kindhaften Hartnäckigkeit,

mit der er dem kurialen Hochmut
sein Recht entgegenhält. Doch wenn es

zuweilen auch wie sinnlose Rechthaberei

klingt, Küng lässt sich auf die

Winkelzüge seiner Gegner nicht ein,
mit der Konsequenz, dass sein Bischof
Moser zum Entzug der Lehrerlaubnis

gezwungen wird und bis an sein
Lebensende ihm gegenüber in Schweigen
verfällt (S. 590-622) - ein trauriger,
leider eben nur moralischer Sieg.

Das Buch bezeugt das tragische
Scheitern eines Einzelnen, der als

«freier Schweizer Bürger» den
Aufbruch des Vatikanums II weitertragen
wollte. Das Aggiornamento Johannes'

XXIII. und die Züricher Nota zur
Überwindung des auch von Küng
S. 231 f. beklagten Schismas mit den

Altkatholiken und vielleicht auch den
Orthodoxen werden schon gar nicht
mehr erwähnt, weil Küng nicht aus

dem römischen System ausbrechen
will.

Ewald Kessler. Leimen

144


	Bibliographie

