Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 99 (2009)

Heft: 1-2

Artikel: Zur Glaubensbindung der Theologie
Autor: Suter, Adrian

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-405054

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-405054
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zur Glaubensbindung der Theologie

Adrian Suter

Theologie, verstanden als christliche Theologie und wissenschaftliche
Disziplin, untersucht den christlichen Glauben und versteht ihn so, wie
er sich auch selbst versteht: als Teil eines Beziehungsgeschehens zwi-
schen Gott und Mensch. Sie geht methodisch von den empirisch fassba-
ren Manifestationen des Glaubens aus, die sie «loci theologici» nennt,
und versucht, diese moglichst gut zu verstehen (deskriptiv-explikativer
Ansatz). Sie fragt nach dem Wort Gottes zurlick, nach jener Wirklichkeit,
auf die der menschliche Glaube nach seinem Selbstverstindnis eine Ant-
wort ist (spekulativer Ansatz). Schliesslich legt sie das Wort Gottes als
Kriterium an den Glauben und seine Manifestationen an (normativ-kri-
teriologischer Ansatz)'. Es besteht also eine enge Verbindung zwischen
Theologie und Glauben. Dies wirft die Frage auf, ob dadurch nicht der
Wissenschaftsanspruch der Theologie unterminiert wird. Die Theologie
gerit leicht unter Ideologie-, Dogmatismus- und Immunisierungsver-
dacht und muss sich gegen den Vorwurf wehren, Pseudowissenschaft zu
sein?. Denn wie steht es mit der wissenschaftlichen Unabhiingigkeit und

I Dieses Theologieverstindnis habe ich entwickelt in: ADRIAN SUTER, Wissen-
schaftlichkeit der Theologie und Autorititsanspruch der Kirche, in: Bijdr. 68 (2007)
198-225.

2 Der profilierteste Kritiker dieser Art im deutschsprachigen Raum ist Hans Al-
bert. Sein Vorwurt an die theologischen Fakultidten lautet: «Sie erwecken durch ihre
Existenz an den Universititen den Eindruck, dass die Theologie als solche prinzipiell
eine Wissenschaft wie alle anderen ist, obwohl die mehr oder weniger starke kirchliche
Bindung ihrer Mitglieder ihnen gerade oft die konsequente Anwendung der Methode
kritischer Priifung auf diejenigen Fragen nicht erlaubt, die als besonders wichtig gel-
ten. Sie sind in dieser Hinsicht teilweise Stitten der Ausarbeitung, Verfeinerung und
«wissenschaftlichen> Abstiitzung von Ideologien.» Vgl. HANS ALBERT, Traktat tiber
kritische Vernunft (Die Einheit der Gesellschaftswissenschaften 9), Tiibingen (Mohr)
51991, 155. Alberts Buch hat nach seiner Erstverdffentlichung 1968 eine intensive
Debatte zum wissenschaftstheoretischen Status der Theologie ausgelost, an der sich
u.a. Wolfhart Pannenberg und Hans Kiing beteiligt haben. Die Debatte wird nach-
gezeichnet von HEINZPETER HEMPELMANN, Kritischer Rationalismus und Theologie
als Wissenschaft: Zur Frage nach dem Wirklichkeitsbezug des christlichen Glaubens,
Wuppertal (Brockhaus) 1980, und wieder aufgegriffen in: pers., Christlicher Glaube
vor dem Forum kritischer Vernunft. Kritischer Rationalismus und Theologie als Wis-
senschaft, NZSThR 44 (2002) 307-329.

106 [KZ 99 (2009) Seiten 106-125



Zur Glaubensbindung der Theologie

Intersubjektivitit, wenn die theologische Forschung sich so sehr dem
Glauben verpflichtet weiss, dass sie den Glauben als ihren Grund angibt?
und sich sogar explizit als «Glaubenswissenschaft»* konzipiert?

Gewiss, es gibt Bereiche der Theologie, auf die der Vorwurf der Pseu-
dowissenschaftlichkeit offensichtlich nicht zutrifft, weil sich ihre Arbeit
stark mit derjenigen aussertheologischer Disziplinen iiberschneidet — zu
denken ist an Exegese und Kirchengeschichte, deren Schwerpunkt auf
dem deskriptiv-explikativen Ansatz liegt. Doch wirft gerade dieser Um-
stand wieder eine Frage auf: Konnte nicht ein Grossteil dessen, was heu-
te als theologische Forschung betrieben wird, genauso gut oder gar besser
von sikularen Historikern, Altphilologinnen und Fachleuten fiir Reli-
gionswissenschaft oder Philosophie behandelt werden, die nicht an kirch-
liche Traditionen oder an ihren personlichen Glauben gebunden sind?

In diesem wissenschaftstheoretischen Problemfeld soll im Folgenden
der Frage nach der Beziehung zwischen Theologie und Glauben nachgegan-
gen werden: Ist der Glaubensbezug der Theologie wirklich von einer Art,
die ihre Wissenschaftlichkeit unterminieren wiirde? Das Thema hat mehrere
unterschiedliche Facetten, von denen die folgende Untersuchung einige be-
leuchten will. Sie ist getragen von der Uberzeugung, dass man die Frage der
Glaubensbindung der Theologie unter theologiegeschichtlichem, wissen-
schaftstheoretischem, motivationalem und wissenschaftsethischem Aspekt
differenziert diskutieren sollte. Dabei will sie zu zeigen versuchen, dass die
Glaubensbindung in Bezug auf den Gegenstand der Theologie als wissen-
schaftstheoretische Notwendigkeit angesehen werden muss, dass das Glei-
che aber in Bezug auf das Subjekt des Theologietreibens nicht gilt, sondern
dass wir dort von einem wissenschaftsethischen Postulat reden miissen.

Fides quaerens intellectum

Das Verstindnis von Theologie als wissenschaftlicher Disziplin ist nicht
zwingend und nicht das urspriingliche Verstindnis dieses Begriffs. Die
doxastische (Gott loben) und die prophetische (Gott kiinden) Bedeutung

3 MARTIN HONECKER, Glaube als Grund christlicher Theologie, Stuttgart (Kohl-
hammer) 2005.

4 Vgl. MAX SECKLER, Theologie als Glaubenswissenschaft, in: Walter Kern u. a.
(Hg.), Handbuch der Fundamentaltheologie. Band 4: Traktat Theologische Erkenntnis-
lehre mit Schlussteil Reflexion auf Fundamentaltheologie, Tiibingen (Francke) 22000,
132—-184; PETER NEUNER (Hg.), Glaubenswissenschaft? Theologie im Spannungsfeld
von Glaube, Rationalitit und Offentlichkeit (QD 195), Freiburg i.Br. (Herder) 2002.

107



Adrian Suter

des Begriffs gehen der wissenschaftstheoretischen (verniinftige Aussagen
tiber Gott machen) voraus®. Trotzdem werde ich im Folgenden stets das
Verstindnis von Theologie als wissenschaftlicher Disziplin zu Grunde le-
gen, nicht nur, weil es das heute iibliche ist, sondern vor allem, weil erst
dieses Verstindnis die Glaubensbindung der Theologie als Frage aufwirft
und problematisch macht.

Theologie in diesem Sinn des Wortes entsteht als Streben des glidubi-
gen Menschen, von seinem Glauben intellektuell Rechenschaft abzule-
gen, sei es gegeniiber anderen oder gegeniiber sich selbst. Schon im
Neuen Testament lesen wir: «Seid stets bereit, jedem Rede und Antwort
zu stehen, der nach der Hoffnung fragt, die euch erfiillt» (1 Petr 3,15).
Dieser Vers wurde und wird weithin als biblische Begriindung der Fun-
damentaltheologie als einer theologischen Teildisziplin wie auch als Be-
griindung von Theologie iiberhaupt angesehen. Selbst wenn man Ingolf
Dalferth wird recht geben miissen, dass dieser Vers keineswegs die Emp-
fanger des Briefes auffordern will, wissenschaftliche Theologie zu trei-
ben — «Rechenschaft liber die Hoffnung der Christen wird gegeben, in-
dem die grossen Taten Gottes erzihlt werden»®, es ist also doxastisches
und prophetisches, nicht wissenschaftliches Reden von Gott im Blick —,
so scheint es mir dennoch sachgemaiss, in einer veridnderten geistesge-
schichtlichen Situation diesen Vers im Sinne auch des wissenschaft-
lichen Rechenschaftablegens zu verstehen. Mag der Weg auch nicht un-
mittelbar von | Petr 3,15 zur wissenschaftlichen Theologie fiihren, so ist
doch festzuhalten: Theologie ist, ihrer Entstehung nach, «fides quaerens
intellectum», wie Anselm von Canterbury sagt, also eine Funktion des
Glaubens, der danach strebt, ein verniinftiger Glaube zu sein’.

Hitte nie jemand geglaubt, so wiire es auch nie zu einer intellektuellen
Reflexion gekommen, die diesen Glauben als Teil eines Beziehungsge-
schehens zwischen Gott und Mensch deutet. In diesem Sinne ist die Exis-

> Vgl. Max SECKLER, Theologein. Eine Grundidee in dreifacher Ausgestaltung.
Zur Theorie der Theologie und zur Kritik der monokausalen Theologiebegriindung, in:
ThQ 163 (1983) 214-264.

6 INGOLF U. DALFERTH, Fundamentaltheologie oder Religionsphilosophie?, in:
Matthias Petzoldt (Hg.), Evangelische Fundamentaltheologie in der Diskussion, Leip-
zig (EVA) 2004, 171-193, hier 173

7 Zu konkurrierenden Konzeptionen vgl. HEINRICH Fries, Fides quaerens intel-
lectum, in: Jan Rohls/Gunther Wenz (Hg.), Vernunft des Glaubens. Wissenschaftliche
Theologie und kirchliche Lehre. FS Wolfhart Pannenberg, Gottingen (V&R) 1988,
93-108.

108



Zur Glaubensbindung der Theologie

tenz glidubiger Menschen genauso Voraussetzung fiir die Entstehung von
Theologie, wie die Existenz Englisch sprechender Menschen Vorausset-
zung fiir die Entstehung der Anglistik ist®, Theologie setzt also den Glau-
ben als menschliches Phiinomen zumindest historisch voraus. Setzt sie ihn
auch als gegenwdirtiges Phiinomen voraus? Ist es wissenschaftstheoretisch
notig, dass solche gliubigen Menschen auch in der Gegenwart leben?
Wenn man den Vergleich mit der Sprachwissenschaft weiterfiihrt, ist man
versucht, die Frage negativ zu beantworten. Sanskritforschung kann auch
betrieben werden, wenn Sanskrit als lebendige Sprache verschwunden ist.
Auch fiir die Entstehung der Sanskritforschung ist es Voraussetzung, dass
es einmal Menschen gegeben hat, die Sanskrit gesprochen bzw. geschrie-
ben haben, doch man kann die Erforschung dieser Sprache auch weiter-
fiihren, wenn diese Menschen ausgestorben sind.

Dennoch ist die Existenz von Glaubensgemeinschaften nicht nur als
Bedingung fiir die Entstehung von Theologie, sondern auch fiir deren
Fortfiihrung anzusehen, Letzteres allerdings in einem schwicheren Sinn
als Ersteres. Die Entstehung von Theologie ist ohne die Existenz gldubiger
Menschen nicht denkbar (starke Bedingung). Die Fortfiihrung einer ein-
mal entstandenen Theologie ist, wenn die gldubigen Menschen verschwin-
den, durchaus noch denkbar, aber wegen des schwindenden Interesses
deutlich weniger wahrscheinlich (schwache Bedingung). Dazu kommt,
dass eine solche Theologie ihren Charakter dndern wiirde. Wie der wissen-
schaftliche Charakter der Linguistik einer toten Sprache sich von derjeni-
gen einer lebendigen Sprache unterscheidet, so wiirde auch die Theologie
ihren wissenschaftlichen Charakter indern, wenn Glaube ein gesellschaft-
liches Phiinomen wiire, das ausschliesslich in der Vergangenheit existierte.
Sie konnte ihre deskriptive Aufgabe nicht mehr gegenwartsbezogen, son-
dern nur noch rein vergangenheitsbezogen wahrnehmen. Thre spekulative
Aufgabe wiirde allgemein als absurd angesehen, und auch ihre kriteriolo-

8 Zum Vergleich von Religion mit Sprache vgl. GEORGE A. LINDBECK, Christli-
che Lehre als Grammatik des Glaubens. Religion und Theologie im postliberalen Zeit-
alter (TB 90), Giitersloh (Kaiser) 1994. — Der Vergleich legt hier eine reale (tatséchlich
gesprochene) Sprache und einen realen (tatsidchlich geglaubten) Glauben zu Grunde.
Da christliche Theologie sich auf eine reale Religion bezieht, beschriinke ich den Ver-
gleich auf reale menschliche Sprachen. Phantasiesprachen, die nur in fiktiven Zusam-
menhingen existieren — ich denke etwa an das Elbische aus den Romanen J.R.R. Tol-
kiens oder an das Klingonische aus der Science-Fiction-Serie Star Trek — konnten als
Vergleichspunkt fiir die Beschiftigung mit fiktiven Religionen dienen, doch fiihrt dies
in ein vollig anderes Thema.

109



Adrian Suter

gische Aufgabe wiire nur noch von historischem Interesse, da es in der
Gegenwart nichts mehr gibe, das sich unter Anlegung dieser Kriterien
betrachten liesse. Theologie wiirde sich auf eine Historiographie des
christlichen Glaubens ohne Relevanz fiir die Gegenwart reduzieren. Der
osterreichische Theologe und Religionsphilosoph Clemens Sedmak sieht
gerade darin eine Gefahr der heutigen Zeit, die er deswegen als «nach-
theologische» bezeichnet®.

Ein erster Aspekt der Glaubensbindung der Theologie besteht also da-
rin, dass es fiir Theologie ohne die Existenz glidubiger Menschen weder
ein Interesse noch einen Ausgangspunkt gibt. Doch ebenso offensichtlich,
wie Theologie niemals entstanden wire, hitte es nicht den Glauben gege-
ben, ist auch offensichtlich, dass diese Art der Glaubensbindung keinen
Ideologie-, Dogmatismus- und Immunisierungsverdacht gegen die Theo-
logie rechtfertigt. Jede Wissenschaft, zu deren Gegenstand eine bestimm-
te menschliche Gedankenwelt gehort, setzt voraus, dass es einmal Men-
schen gegeben hat oder immer noch gibt, die diese Gedanken gedacht
haben oder immer noch denken. Die Frage driingt sich jedoch auf: Muss
die einzelne Wissenschaftlerin, der einzelne Wissenschaftler diese Gedan-
kenwelt teilen, im Falle der Theologie also: selbst glauben?

Der personliche Glaube des Theologen als Aspekt des Entdeckungs-
zusammenhangs

Die Menschen, die Theologie betreiben, sind grosstenteils selbst mit dem
Glauben verbunden. Dieser empirische Befund iiberrascht nicht nach dem
tiber die Entstehung der Theologie als Funktion des Glaubens Gesagten
und wird uns weiter unten im Zusammenhang mit der Motivation des
Theologen noch beschiiftigen. Doch zuniichst ist nun zu fragen, ob der
personliche Glaube als notwendige wissenschaftstheoretische Vorausset-
zung fiir den Einzelnen betrachtet werden muss, damit er Theologie trei-
ben kann. An prominenter Stelle, im «Handbuch fiir Fundamentaltheolo-
gie», wird diese Frage durch den romisch-katholischen Fundamentaltheo-
logen Max Seckler bejaht: «Zunichst einmal ist der Glaube im Sinne
personlichen Gléubigseins als selbstverstindliche Voraussetzung des
Theologietreibens anzusehen. Ohne dieses personliche Gldubigsein, ohne
personale und existentielle Teilhabe am christlichen Glauben, ist christli-

9 Vgl. CLEMENS SEDMAK, Theologie in nachtheologischer Zeit, Mainz (Griine-
wald) 2003.

110



Zur Glaubensbindung der Theologie

che Theologie undenkbar.» !V Seckler ist weder der Erste noch der Einzige,
der dies voraussetzt, sondern wird hier als Beispiel fiir viele herangezo-
gen. Ich werde im Folgenden zu zeigen versuchen, dass die Voraussetzung
als wissenschaftstheoretische Notwendigkeit nicht haltbar ist, jedoch als
wissenschaftsethisches Postulat ihren Wert hat.

Fragen wir uns, ob der personliche Glaube des einzelnen Theologen
fiir das Finden und fiir die argumentative Begriindung theologischer Sach-
aussagen notwendig ist. Betrachten wir dazu die wissenschaftstheore-
tische Unterscheidung zwischen Entdeckungszusammenhang und Recht-
fertigungszusammenhang!!. Unter dem Entdeckungszusammenhang ver-
steht man die Umstinde, unter denen ein bestimmter Wissenschaftler auf
eine Idee kommt, mit dem Rechtfertigungszusammenhang die Argumen-
te, die er fiir die Geltung dieser Idee ins Feld fiihrt. Die Umstinde der
Entdeckung haben ja nicht notwendigerweise mit Wissenschaft zu tun.
Der Entdeckungszusammenhang ist vielmehr der Ort, an dem die Intuition
eine wichtige Rolle spielt. Zum besseren Verstindnis hilft ein Blick in den
Anekdotenschatz der Wissenschaftsgeschichte!2. Von Archimedes’ «Heu-
reka», als thm in der Badewanne das Prinzip des Auftriebs klar wurde, bis
zu Newtons fallendem Apfel, der ihn auf den Gedanken der Schwerkraft
brachte, gibt es zahlreiche Anekdoten, in denen ein beriihmter Wissen-
schaftler seine Entdeckung aufgrund eines intuitiven Einfalls macht, der
fiir Forschungstitigkeit, wie sie im Lehrbuch steht, vollig atypisch ist.
Besonders deutlich wird dies beim Chemiker August Kekulé. Er berichtet,
der Gedanke der Ringstruktur des Benzols sei ihm in einem Wachtraum
gekommen: Er habe die Kohlenstoff- und Wasserstoffatome vor seinen
Augen tanzen sehen, und sie hiitten sich zu einer Schlange zusammenge-
fligt, die sich selbst in den Schwanz beisst!? — das alchemistische Symbol

10 SECKLER, Glaubenswissenschaft (wie Anm. 4), 145.

" Die Unterscheidung wurde eingefiihrt von HANS REICHENBACH, Erfahrung und
Prognose. Eine Analyse der Grundlagen und der Struktur der Erkenntnis (Gesammelte
Werke 4), Braunschweig (Vieweg) 1983, 3ff. [EV 1938]. Theologisch rezipiert wurde
die Unterscheidung insbesondere von GERHARD SAUTER, Die Begriindung theologi-
scher Aussagen — wissenschaftstheoretisch gesehen, in: ZEE 15 (1971) 299-308.

12 Vgl. dazu z.B. HEINRICH ZANKL, Die Launen des Zufalls. Wissenschaftliche
Entdeckungen von Archimedes bis heute, Darmstadt (Primus) 2002; ERNST PETER
FISCHER, Schrodingers Katze auf dem Mandelbrotbaum. Durch die Hintertiir zur Wis-
senschaft, Miinchen (Pantheon) 2006.

13 RicHARD ANscHUTZ, August Kekulé. Band 2: Abhandlungen, Berichte, Kri-
tiken, Artikel, Reden, Berlin (Verlag Chemie) 1929, 942,

111



Adrian Suter

der Ouroborosschlange. Selbstverstindlich ist jedem klar, auch und be-
sonders Kekulé selbst, dass dieser Traum kein wissenschaftliches Argu-
ment ist. Wenn ein Forscher dem, was er intuitiv gefunden hat, wissen-
schaftlichen Rang geben will, muss er es mit Argumenten untermauern,
die unabhingig von der Intuition sind. Dies ist der Rechtfertigungszusam-
menhang: Es handelt sich nicht mehr darum, etwas zu entdecken — mit
welchen Mitteln auch immer, und sei es im Traum —, sondern das Entdeck-
te zu begriinden. Es geht darum, zu rechtfertigen, dass das Behauptete von
jedem, nicht nur vom Entdecker, als wahr anerkannt werden soll. Das
fundamentale Prinzip des Rechtfertigungszusammenhangs ist die Inter-
subjektivitét.

Diese Unterscheidung von Entdeckungs- und Rechtfertigungszusam-
menhang ist nicht unproblematisch, weil sie Gefahr lduft, psychologische
und soziologische Faktoren zu unterschitzen, die nicht nur auf die Intui-
tion des einzelnen Auswirkungen haben, sondern auf den ganzen Wissen-
schaftsbetrieb, eingeschlossen die Frage, welche Art von Rechtfertigun-
gen die wissenschaftliche Gemeinschaft iiberhaupt zu akzeptieren bereit
ist. Trotz dieser Kritik verliert die Unterscheidung nicht ihren Wert. Auch
wenn keine Wissenschaft ausschliessen kann, dass psychologische und
soziologische Faktoren ihren Gang beeinflussen, so ist doch jede For-
schung, die sich selbst als wissenschaftlich ansieht, bestrebt, ihre Aus-
sagen in einer Weise zu begriinden, die unabhiingig ist vom konkreten
Entdeckungszusammenhang.

Ich vertrete nun die These, dass der personliche Glaube des Theologen
in der Theologie in den Entdeckungszusammenhang, aber nicht in den
Rechtfertigungszusammenhang gehort'. Der personliche Glaube spielt
die Rolle einer «theologischen Intuition». Der gldubige Theologe hat Er-
fahrungen aus erster Hand iiber seinen Gegenstand, was ihm dabei helfen
kann, ihn intellektuell zu durchdringen. Doch dieser personliche Glaube
begriindet weder die Wahrheit seiner theologischen Aussagen, noch ist er
unabdingbar fiir die theologische Reflexion. Eine wissenschaftliche Be-
griindung theologischer Aussagen muss unabhidngig vom personlichen
Glauben prinzipiell nachvollziehbar sein. Im Rechtfertigungszusammen-
hang spielt der personliche Glaube keine Rolle mehr, auch der Nicht-
Gldubige kann im Prinzip theologische Aussagen machen, ihre Begriin-
dung nachvollziehen oder sogar selbst darlegen.

4 Vgl. WOLFHART PANNENBERG, Wissenschaftstheorie und Theologie (stw 676),
Frankfurt a.M. (Suhrkamp) 1987, 323f.

112



Zur Glaubensbindung der Theologie

Wissenschaftstheoretischer Donatismus?

Wenn wir nidmlich bestreiten, dass der Nichtgldubige Theologie betreiben
kann, sehen wir uns schweren Problemen gegeniiber. Wie beurteilen wir
in diesem Fall eine Uberlegung, die einmal von einem Gliubigen und ein
andermal von einem Nichtgldubigen gemacht wird? Wiire nur erstere eine
theologische Uberlegung, ein theologisches Argument? Was wire dann
das andere? Und was tun wir, wenn die ein Gldubiger und ein Nichtgldu-
biger je eine Aussage im Gegenstandsbereich der Theologie machen, und
diese Aussagen stimmen iiberein? Ist die eine theologisch und die andere
nicht? Selbst dann, wenn die Aussagen Wort fiir Wort identisch sind? Eine
solche Position wiire wissenschaftstheoretisch problematisch, weil sie den
Status einer Aussage als theologisch (und damit wissenschaftlich) von der
Person, welche die Aussage tétigt, abhdngig macht. Es wiire eine verkapp-
te Variante des Autorititsarguments: Die Aussage des Gldubigen wiire
theologisch und hiitte wissenschaftliche Autoritit, der Aussage des Athe-
isten wiirde diese Autoritiit fehlen. Kein Wunder hegen Theologiekritiker
den Verdacht, die Theologie wolle nicht die Wahrheit suchen, sondern eine
Ideologie immunisieren! Eine Beschrinkung epistemischer Autoritéit!>
auf Menschen, die einer bestimmten Glaubensrichtung verpflichtet sind,
ist wissenschaftstheoretisch inakzeptabel.

Dies gilt auch dann, wenn wir die hier vorgenommene, plakative Re-
duktion auf theologische Einzelaussagen aufbrechen: Wie jede Wissen-
schaft kann ja auch Theologie nicht in Einzelaussagen denken, sondern
muss diese Einzelaussagen im Kontext betrachten, im Zusammenhang
eines theologischen Arguments, einer konkreten theologischen Streitfrage

15 Epistemische Autoritit ist die Autoritit des Wissenden; davon zu unterscheiden
ist die deontische Autoritit als Autoritit des Vorgesetzten. Die Unterscheidung wurde
in die Diskussion eingefiihrt von JosepH MARIA BOCHENSKI, Was ist Autoritit? Ein-
fithrung in die Logik der Autoritit (HerBii 439), Freiburg i.Br. (Herder) 1974; wieder-
abgedruckt in: DERS., Autoritit, Freiheit, Glaube. Sozialphilosophische Studien, Miin-
chen (Philosophia) 1988, 9-106. Pionier der theologischen Rezeption dieser Unter-
scheidung war KURT STALDER, Autoritit im Neuen Testament, in: Kurt Stalder (Hg.),
Die Wirklichkeit Christi erfahren. Ekklesiologische Untersuchungen und ihre Bedeu-
tung fiir die Existenz von Kirche heute, Ziirich (Benziger) 1984, 142—188. Auch in
meiner eigenen Untersuchung (s.0. Anm. 1) spielt sie eine wichtige Rolle.

113



Adrian Suter

oder Gesprichssituation'¢, eines theologischen Entwurfs. Dieser argumen-
tative Kontext ist wichtig, wenn wir die Geltung der theologischen Aus-
sage beurteilen wollen. Doch wird es problematisch, wenn wir den Glau-
ben desjenigen, der die Aussage macht, ebenfalls zu diesem argumenta-
tiven Kontext zihlen. Dann vermischen wir die Genese der theologischen
Aussage mit ihrer Geltung. Wir miissten dann konsequenterweise auch bei
der Beurteilung der Geltung chemischer Aussagen iiber die Struktur des
Benzols die Traumwelt Kekulés als Kontext mitberiicksichtigen.

Wenn wir den personlichen Glauben als Voraussetzung betrachten,
dass jemand Theologie treiben kann, miissen wir bei jeder theologischen
Aussage erst iiberpriifen, wie es um den personlichen Glauben dessen
steht, der sie gemacht hat, bevor wir sie beurteilen konnen. Man kiime so
zu einer Art «wissenschaftstheoretischem Donatismus». So nenne ich die
dargelegte Position, weil sie die Wahrheit der Aussage vom personlichen
Glauben des Aussagenden abhiingig macht, wie in der Alten Kirche die
Donatisten die Giiltigkeit der Sakramentenspendung von der personlichen
Wiirde des Spenders. Und wie der Donatismus, konsequent zu Ende ge-
dacht, dazu fiihrt, dass man Glauben und christliche Lebensfiihrung des
kirchlichen Amtstrigers untersuchen muss, um die Giiltigkeit der von ihm
gespendeten Sakramente zu beurteilen!”, so fiihrt die Auffassung, nur der
gliubige Mensch kénne Theologie treiben, dazu, dass man zur wissen-
schaftstheoretischen Beurteilung der Argumentation eines Theologen des-
sen personliche Gldubigkeit untersuchen miisste.

Die theologische Position, der Theologe miisse selbst glidubig sein, um
Theologie betreiben zu konnen, mag das Anliegen haben, dadurch das
Verstindnis des christlichen Glaubens als Offenbarungsreligion zu si-
chern. Eine Natiirliche Theologie, die ohne Offenbarung auskommt, soll

16 Mein leider zu friih verstorbener theologischer Lehrer Herwig Aldenhoven hat
stets Wert darauf gelegt, dass in der Beurteilung der Wahrheit dogmatischer Aussagen
die Gesprichssituation, in der eine Aussage getitigt wird, eine wesentliche Rolle
spielt. So hat er in seinen Vorlesungen iiber altkirchliche Dogmatik betont, dass die
paradoxen Elemente des christologischen und trinitarischen Dogmas notwendig seien,
da es sich z.B. bei der Aussage «Jesus Christus — wahrer Gott» um eine andere Ge-
spréchssituation handle als bei der Aussage «Jesus Christus — wahrer Mensch».

I7" Das Problem wird dadurch verschiirft, dass auch die Giiltigkeit der Weihen, die
ein Bischof spendet, davon betroffen ist, man also bei einer Sakramentenspendung
auch untersuchen miisste, ob der Bischof, der den Spender geweiht hat, dessen wiirdig
war, was sich beliebig weit fortsetzen ldsst. Nicht zuletzt wegen dieser Schwierigkei-
ten diirfte sich Augustins Gegenposition, dass die Giiltigkeit des Sakraments nicht von
der personlichen Wiirde des Spenders abhiingig ist, in der Kirche durchgesetzt haben.

114



Zur Glaubensbindung der Theologie

in Barthianischer Tradition grundsitzlich abgelehnt oder in scholastischer
Tradition auf bestimmte Teilbereiche der Erkenntnis Gottes eingeschrinkt
werden. Voraussetzung einer solchen Haltung ist, dass der Glaube not-
wendig fiir das Verstehen des Offenbarungsgeschehens ist. Diese Voraus-
setzung ist aber keineswegs zwingend. Versteht man Offenbarung, wie es
sich seit Karl Barth in der protestantischen, seit der Offenbarungskonsti-
tution «Dei Verbum» des Zweiten Vatikanischen Konzils in der romisch-
katholischen Kirche durchgesetzt hat, personalistisch als Selbstoffenba-
rung Gottes'8, versteht man weiter nicht ein isoliertes Einzelereignis, son-
dern die Gesamtheit der Taten Gottes in der Geschichte als Offenbarung!?,
so verliert Offenbarung den Charakter eines Geheimwissens, das sich
prinzipiell nur dem Gldubigen erschliessen kann: «Im Unterschied zu be-
sonderen Erscheinungen der Gottheit ist die Geschichtsoffenbarung je-
dem, der Augen hat zu sehen, offen. Sie hat universalen Charakter.»20
Auch auf Karl Rahner wird man sich berufen konnen, fiir dessen transzen-
dentaltheologische Offenbarungskonzeption es zentral ist, dass die Selbst-
kundgebung Gottes jedem Menschen — verstanden als «<Horer des Wortes»
— zumindest im Modus des Angebots zuginglich ist?!. Theologisch wird
man im Rahmen eines personalistischen Offenbarungsverstdndnisses den
Glauben nicht als Voraussetzung, sondern als Folge der Selbstoffenbarung
Gottes verstehen miissen, als Antwort des Menschen auf die Beziehungs-
aufnahme Gottes mit ihm.

Intuition, Empathie und Distanz

Wenn ich hier auch die Moglichkeit des Nichtglidubigen verteidige, Theo-
logie zu treiben, weise ich doch auf spezielle Schwierigkeiten hin, die ein
agnostischer oder atheistischer Theologe hat. Erstens steht er in der Ge-

18 Vgl. PERRY SCHMIDT-LEUKEL, Grundkurs Fundamentaltheologie. Eine Ein-
fithrung in die Grundfragen des christlichen Glaubens, Miinchen (Don Bosco) 1999,
146f.; MAX SECKLER, Der Begriff der Offenbarung, in: Walter Kern u.a. (Hg.), Hand-
buch der Fundamentaltheologie. Band 2: Traktat Offenbarung, Tiibingen (Francke)
22000, 41-62.

19 WoLFHART PANNENBERG (Hg.), Offenbarung als Geschichte, Gottingen (V&R)
31982.

20 A.a.0., 98 (bei Pannenberg gesperrt).

2l KARL RAHNER, Grundkurs des Glaubens. Einfiihrung in den Begriff des Chris-
tentums, Freiburg i.Br. (Herder) 1984; wiederabgedruckt in: DERs., Simtliche Werke,
Bd. 26, Freiburg i.Br. (Herder) 1999, 3445,

115



Adrian Suter

fahr, nie iiber die Grundsatzfragen der Fundamentaltheologie hinauszu-
kommen und keine theologischen Fortschritte zu machen, weil er grund-
legende Aussagen der Theologie bestreitet. Ein wichtiger Aspekt der Wis-
senschaftsphilosophie Thomas Kuhns ist der Gedanke, dass die «normale
Wissenschaft», wie er sie nennt, ihre grossen Fortschritte nur deshalb be-
werkstelligen und ihr reiches Detailwissen nur deswegen anhdufen kann,
weil die Forschungsgemeinschaft bestimmte fundamentale theoretische
Grundannahmen als gegeben voraussetzt??. Auf diese Weise konnen sich
die Wissenschaftler auf die Detailfragen konzentrieren, anstatt stindig auf
die Debatte von Grundsatzfragen zuriickzukommen. Was Kuhn fiir die
Wissenschaftsgemeinschaft zeigt, gilt auch fiir den einzelnen Wissen-
schaftler: Wenn er die Grundprinzipien seines Fachs nicht akzeptiert, wird
es ihm schwer fallen, in den Detailfragen Fortschritte zu machen. Dies
bedeutet nicht, dass diese Grundprinzipien nicht kritisierbar wiren, aber
man muss bereit sein, den Weg, den sie weisen, weiter zu verfolgen, um
Fortschritte zu erzielen. Ein Wissenschaftler, der von den Grundprinzipien
seines Fachs tiberzeugt ist, ist eher bereit, fortzuschreiten, als einer, der
diese Grundprinzipien stindig in Frage stellt oder sie sogar ausdriicklich
ablehnt.

Die zweite Schwierigkeit des Atheisten oder Agnostikers, wenn er
Theologie treiben will, ist diejenige des Mangels theologischer Intuition.
Der personliche Glaube des Theologen gehort in den Entdeckungszusam-
menhang; dem Theologen, der selbst nicht gldubig ist, fehlt die person-
liche Erfahrung mit dem Gegenstand, die ihn theologische Fragen intuitiv
erfassen ldsst. Das Problem ist nicht von der Hand zu weisen: Der nicht
glaubensgebundene Theologe steht mangels eigener Erfahrung in der Ge-
fahr, gar nicht so genau zu wissen, wovon er eigentlich redet. Seckler
spricht davon, das personliche Gldubigsein sei «in hermeneutischer Hin-
sicht die unverzichtbare Art und Weise, bei der Sache zu sein, von der die
Theologie handelt»?}. Sedmak bringt als Beispiel den fiktiven katholi-
schen Theologen Karl, der zwar unglaublich belesen in Bezug auf katho-
lische Theologie ist, aber «noch niemals in seinem Leben mit Christinnen
und Christen in Beriihrung gekommen»2# ist, geschweige denn selbst Er-
fahrungen des lebendigen Glaubens gemacht hat. Wenn dieser Karl nun

22 Vgl. THomas S. KunN, Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen (stw 25),
Frankfurt a.M. (Suhrkamp) 2003, 23-35.

23 SECKLER, Glaubenswissenschaft (wie Anm. 4), 145.

24 SEDMAK, Theologie (wie Anm. 9), 42.

116



Zur Glaubensbindung der Theologie

die Studierstube verldsst und zum ersten Mal einen Gottesdienst mitfeiert,
sichin der karitativen Arbeit engagiert, an einer Sonntagsschule teilnimmt,
so wird sich durch diese neue Perspektive, die Innenperspektive, sein Ver-
stindnis des Christentums und seine Theologie verindern. Sedmak folgert
daraus, dass die theologische Perspektive als Innenperspektive irreduzibel
ist.

Man konnte also die Meinung vertreten, dass der Nichtglaubige zwar
die gleichen Aussagen machen kann wie der Glidubige, dass er sie aber
nicht selbst finden und aufgrund eigener Erfahrung iiberpriifen kann — wie
ein Blinder iiber das Licht reden kann, aber seine Aussagen nicht anhand
eigener Erfahrung finden oder {iberpriifen kann. Auch wenn ich nicht
dieser Meinung bin, so ist doch denkbar, dass der Nichtgldubige sich in
einer vergleichbaren Situation befindet. Aber selbst wenn die Situation des
Nichtgldaubigen in der Theologie gleich ist wie die Situation des Blinden
in der Optik, hindert ihn das nicht daran, theologische Aussagen zu ma-
chen. Selbst wenn er diese Aussagen nicht selbst finden kann, ist dies nicht
weiter schlimm, da dies zum Entdeckungszusammenhang gehort. Wenn er
sie nicht anhand eigener Erfahrung tiberpriifen kann, hat er immer noch
die Moglichkeit, die Glaubenserfahrung anderer zum Ausgangspunkt zu
nehmen und seine Argumentation von dort weiter zu verfolgen. Er tut
damit nichts anderes, als was auch des glaubensgebundenen Theologen
taglich Brot ist. Jeder Wissenschaftler ist immer wieder in der Situation,
dass er nicht alles selbst nachpriifen kann, sondern auf die Arbeit anderer
angewiesen ist. Der Unterschied zwischen einem glidubigen und einem
nicht glaubigen Theologen liegt im Entdeckungs-, nicht im Rechtferti-
gungszusammenhang; also darin, dass Ersterer im Prinzip die eigene
Glaubenserfahrung als Ausgangspunkt nehmen konnte. De facto wird
aber kein Theologe seine Theologie ausschliesslich auf seine eigene
Glaubenserfahrung griinden. Genauso wie der nicht glidubige Theologe
betrachtet auch der gliubige Theologe die Glaubenserfahrungen anderer,
wie sie sich in den normativen Quellen, in der Kirchengeschichte und in
der kirchlichen und spirituellen Realitit der Gegenwart darstellen.

Kommt dazu, dass ein Theologe, der den christlichen Glauben nicht
teilt, nicht notwendigerweise in der gleichen Situation ist wie der von
Sedmak vorausgesetzte Karl. Auch wenn jemand den christlichen Glau-
ben ablehnt, kann er ja schon an einem christlichen Gottesdienst teilge-
nommen oder in der karitativen Arbeit mitgeholfen haben. Vielleicht ist er
ja urspriinglich sogar christlich sozialisiert worden und hat den Glauben
erst im Lauf der eigenen Biographie abgelegt. Er teilt vielleicht nicht den

117



Adrian Suter

Glauben, kennt ihn aber, und zwar nicht nur aus Biichern. Was ein atheis-
tischer oder agnostischer Theologe hingegen zweifelsohne braucht, ist
Empathie fiir den Glidubigen. Er muss die Innenperspektive zumindest
methodisch einnehmen, indem er sich in denjenigen, der die Innenpers-
pektive hat, einfiihlt. Dies ist nicht einfach und wird nie vollstindig gelin-
gen, wie Sedmak unter Berufung auf Thomas Nagel? festhiilt: «Ich kann
mir zwar vorstellen, wie es fiir mich wire, eine Fledermaus zu sein und,
mit irgendwelchen Sensoren ausgestattet, im Dunkeln herumzuflattern,
ich kann aber prinzipiell nicht wissen, wie es fiir eine Fledermaus ist, eine
Fledermaus zu sein. Ahnlich tief ist der Graben zwischen dem religiosen
und dem nichtreligiosen Menschen.»2¢ Sollen wir also dem Nichtgliubi-
gen absprechen, dass er mit Hilfe von Empathie eine methodische Innen-
perspektive einnehmen kann, dass er eine Horizontverschmelzung des
eigenen Verstehenshorizontes mit dem Verstehenshorizont eines Gliubi-
gen erreichen und sich so berechtigterweise Theologe nennen kann?

Um diese Frage zu beantworten, miissen wir die Kehrseite der disku-
tierten Schwierigkeit betrachten. Es besteht nimlich auch ein Vorteil, den
der atheistische und insbesondere der agnostische Theologe dem Glidubi-
gen gegeniiber hat: Es mag ihm leichter fallen, emotionale Distanz zu
seinem Untersuchungsgegenstand zu wahren. Dies ist ein giingiger Topos
von Theologiekritik: Durch den personlichen Glauben werde der Theo-
loge unweigerlich zum Apologeten und sei emotional nicht in der Lage,
Forschungsergebnisse zu akzeptieren, die seinen Glauben in Frage stellen.
Dieser Gefahr sind sich glaubens- und kirchengebundene Theologinnen
und Theologen selbst auch bewusst. So hielt schon 1967 die Kommission
fiir Glauben und Kirchenverfassung des Okumenischen Rates der Kirchen
an ihrer Tagung in Bristol im Zusammenhang mit der Frage biblischer
Hermeneutik fest: «Ein grosser Teil des soeben beschriebenen Vorganges,
ja das meiste davon, konnte sowohl von Christen als auch von Nichtchris-
ten ausgefiihrt werden. Wihrend das personliche Engagement von Chris-
ten thnen hilft, die theologischen Tiefen der Bedeutung im Text zu sehen,

3 THoMAS NAGEL, What it is like to be a bat, in: PhRev 83 (1974) 435-450; DERS.,
Der Blick von nirgendwo, Frankfurt a.M. (Suhrkamp) 1992 (amerikanisch 1986).
%6 SEDMAK, Theologie (wie Anm. 9), 43.

118



Zur Glaubensbindung der Theologie

gilt andererseits, dass Liebe uns blind machen kann. Die Distanz der
Nichtchristen kann schopferisch und konstruktiv sein.»?’

Wie kann der glaubensgebundene Theologe dieser Schwierigkeit aus-
weichen? Es ist fiir ihn wichtig, «fiir methodische Zwecke von Commit-
ments abstrahieren zu kdnnen»?3, er braucht «die Fihigkeit zu Selbstrefle-
xion und Selbstdistanz»2?. Er muss in der Lage sein, einen Schritt zuriick-
zutreten und den Gegenstand der Theologie, also die Beziehung zwischen
Gott und Mensch, aus einer methodischen Distanz zu betrachten, auch
wenn er selbst Teil dieser Beziehung ist. Er muss in der Lage sein, sich
empathisch in die Lage eines Dritten hineinzuversetzen, der nicht Teil
dieser Beziehung ist. Der springende Punkt ist nun: Wenn der Theologe
sich selbst diese methodische Distanz zutraut — und er muss sie sich zu-
trauen, wenn er an seinem Wissenschaftsanspruch festhalten will —, so
wird er umgekehrt auch dem Nichtgldubigen die Empathie zutrauen miis-
sen, welche diesem eine methodische Innenperspektive erlaubt3C.

Fassen wir zusammen: Ein Theologe, der selbst nicht glaubt, steht ers-
tens vor dem Problem, wie er Fortschritte im Detail erzielen soll, wenn er
die Grundannahmen des Fachs in Frage stellt; zweitens vor der Schwierig-
keit, dass ihm ein Stiick theologische Intuition fehlt; zugleich hat er aber
den Vorteil, dass es ithm leichter fillt, wissenschaftliche Distanz zu wah-
ren. Wissenschaftstheoretisch bleibt festzuhalten: Trotz der beiden ge-
nannten Schwierigkeiten hort seine Forschung nicht auf, Theologie zu
sein. Doch warum, und hier begegnen wir einer dritten Schwierigkeit,
sollte er tiberhaupt Theologie treiben wollen? Damit stossen wir auf den
motivationalen Aspekt der Frage der Glaubensbindung von Theologie.

27 KOMMISSION FUR GLAUBEN UND KIRCHENVERFASSUNG, Bristol 1967. Studien-
ergebnisse der Kommission fiir Glauben und Kirchenverfassung (OR.B 7/8), Stuttgart
(EMV) 1967, 52. Der zitierte Abschnitt stammt aus einem Studiendokument zur «Be-
deutung des hermeneutischen Problems fiir die 6kumenische Bewegung».

8 SEpMAK, Theologie (wie Anm. 9), 42.

% Aa.0.; 131.

30 Die Situationen sind insofern nicht als vollig dquivalent anzusehen, als der
Glaube ein Gemeinschaftsvollzug der Kirche ist, wihrend man die Perspektive der
kritischen Distanz durchaus alleine einnehmen kann. Der Atheist, der die methodische
Innenperspektive einnehmen will, steht daher vor der zusiitzlichen Schwierigkeit, dass
er Empathie fiir die Innenperspektive eines Gemeinschaftsvollzugs aufbringen muss,
an dem er selbst nicht teilhat.

119



Adrian Suter

Die Motivation, Theologie zu treiben

In doppelter Stossrichtung ist Theologie einerseits Selbstkldrung des
Glaubens tiiber seine intellektuelle Verstehbarkeit, andererseits apologe-
tische Reaktion auf Herausforderungen und Infragestellungen von aussen.
Subjekt des Theologietreibens ist in diesem Fall die Kirche. Die einzelne
Theologin, der einzelne Theologe mag im Sinne des «Sentire cum Eccle-
sia» des Ignatius von Loyola diese Motivationen teilen — doch ist dies
keineswegs zwingend. Es ist durchaus denkbar, dass jemand aus Fami-
lientradition Theologie studiert, wobei ihm personlich weder die intellek-
tuelle Selbstkldarung des Glaubens noch die Auseinandersetzung mit Infra-
gestellungen von aussen am Herzen liegen. Trotzdem kann ein Mensch
auch mit einer solchen Motivation Theologie treiben — man wird wissen-
schaftstheoretisch nicht die «Reinheit der Motivation» zum Ausschluss-
kriterium machen diirfen. Dennoch diirften die meisten Motivationen,
Theologie zu treiben, klar glaubensgebunden sein. Den meisten geht es
zumindest auch um die intellektuelle Beschiftigung mit dem eigenen
Glauben. Und bei jemandem, der aus personlicher Uberzeugung einen
kirchlichen Beruf anstrebt und dafiir den nicht geringen Aufwand eines
theologischen Studiums auf sich nimmt, diirfen wir davon ausgehen, dass
seine Identifikation mit der Kirche und dem von ihr vertretenen Glauben
stark ist und seine Motivation prigt.

Doch wie steht es mit der Motivation eines Agnostikers oder Atheis-
ten? Wenn wir ihm zugestehen, dass er Theologie treiben kann, welche
Beweggriinde konnen wir annehmen, dass er Theologie treiben wil/? Die
nichstliegende Motivation ist, den Gegner moglichst gut zu kennen, um
ihn so umso schiirfer kritisieren zu konnen. Betrachten wir genauer, wel-
che Argumentationsmuster ein Agnostiker oder Atheist zusitzlich gewin-
nen kann, wenn er methodisch die Innenperspektive des Glaubens einzu-
nehmen versucht.

Zentral 1st der Versuch einer reductio ad absurdum. Das Ziel des Theo-
logen ist dann nicht, die Wahrheit des Glaubens zu begriinden, sondern
seine Widerspriichlichkeit aufzuzeigen. Wenn wir mit Pannenberg Wert
darauf legen, dass Theologie nicht die Wahrheit des Glaubens formal vor-
aussetzen darf, sondern sie als offene Frage zum Inhalt ihrer Untersuchun-
gen machen muss?!, so ist es wissenschaftstheoretisch ohne Probleme

3 Vel WOLFHART PANNENBERG, Systematische Theologie. Band 1, Gottingen
(V&R) 1988, 58-72.

120



Zur Glaubensbindung der Theologie

denkbar, dass ein Atheist oder Agnostiker das Geschift der Theologie
anpackt mit der Motivation, dadurch gerade die Unwahrheit des Glaubens
erweisen oder fiir die Unentscheidbarkeit der Gottesfrage argumentieren
zu wollen. Wir sollten eingestehen, dass ein Agnostiker oder ein Atheist
durchaus bejahen kann, dass man, wenn man denn Gottes Existenz einmal
versuchsweise voraussetzt, dies oder jenes iiber ihn sagen kann. Er kann
so vorgehen mit dem Ziel, seine Zweifel an den theologischen Ausgangs-
hypothesen zu begriinden, indem er aufzuzeigen versucht, dass sie zu Wi-
derspriichen, zu falschen Resultaten, zu unplausiblen Folgerungen fiihren.
Es ist dies eine sehr gebriuchliche wissenschaftliche Methode: Eine Hy-
pothese annehmen, die man gar nicht teilt, um daraus Schlussfolgerungen
abzuleiten, welche die Ausgangshypothese erschiittern sollen. Wenn man
nun aber ausschliesslich den Glidubigen zugesteht, dass das, was sie tun,
Theologie ist, immunisiert man die Theologie gegen diesen Weg der re-
ductio ad absurdum. Der Kritiker, welcher die Theologie verdichtigt,
selbstimmunisierende Apologetik einer Ideologie zu sein, wiirde recht be-
halten.

Tatsichlich wird in einem spezifisch kontroverstheologischen Kontext
auch der glaubensgebundene Theologe gelegentlich diese Motivation ei-
ner reductio ad absurdum haben, wenn auch nur bezogen auf Teilaspekte
des Glaubens und bestimmte, von ithm als unangemessen angesehene
Lehrsiitze einer anderen Konfession oder theologischen Schule. Auch er,
der selbst glidubig ist, kann eine andere, dem eigenen Glauben fern liegen-
de Lehrmeinung hypothetisch voraussetzen, um anhand der sich aus ihr
ergebenden Folgerungen ihre fehlende Plausibilitit aufzuzeigen. Wissen-
schaftstheoretisch ist eine solche Kontroverstheologie zweifellos eine Art
von Theologie, und wenn man auch in Zeiten kumenischer Ansitze den
Wert kontroverstheologischer Pointierungen in Frage stellen darf, so horen
sie doch dadurch nicht auf, Theologie zu sein. Vom motivationalen Stand-
punkt aus gesehen ist ein Atheist, der Theologie treibt, um den Glauben zu
bekampfen, nichts anderes als ein radikalisierter Kontroverstheologe.

Wir diirfen also den Schluss ziehen: Auch unter dem motivationalen
Aspekt ist die Glaubensbindung der Theologie zwar iiblich, aber keines-
wegs zwingend. Es gibt Motivationen, Theologie zu treiben, die nicht
glaubensgebunden sind, und die so betricbene Theologie hort deswegen
nicht auf, Theologie zu sein.

121



Adrian Suter

Personliche Glaubensbindung als Postulat einer Wissenschaftsethik
der Theologie

Die Existenz glidubiger Menschen ist Voraussetzung fiir die Theologie,
doch die personliche Gldubigkeit des Theologen lisst sich weder erkennt-
nistheoretisch noch motivational als zwingende Voraussetzung des Theo-
logietreibens begriinden. Wie ist dann der breite Strom der theologischen
Tradition, welche die personliche Glaubigkeit des Theologen nicht nur als
faktisch gegeben, sondern als notwendig ansieht, zu verstehen? Sind Po-
sitionen wie die oben angefiihrte von Max Seckler einfach als obsolet
anzusehen? Oder wenn man diese Konsequenz nicht ziehen will: Welchen
Wert hat die Forderung nach einer persénlichen Glaubensbindung der ein-
zelnen Theologin, des einzelnen Theologen?

Ich mochte sie als wissenschattsethisches Postulat verstehen: Die eige-
ne Glaubensbindung gehort zum Arbeitsethos, das der Theologe mitbrin-
gen sollte. Ich mochte sogar so weit gehen, zu sagen, dass die personliche
Glidubigkeit der zentrale Aspekt eines theologiespezifischen Arbeitsethos
des Wissenschaftlers sein muss. Tua res agitur: Das Bewusstsein, dass es
das eigene Heil ist, das auf dem Spiel steht, dass einem der Gegenstand, den
man als Theologe untersucht, in einer ganz besonderen Art und Weise in die
Pflicht nimmt, ist zentral fiir eine Wissenschaftsethik der Theologie.

Die personliche Glaubensbindung ist gewissermassen der Hippokrati-
sche Eid des Theologen. Wie der Dienst an der Gesundheit den Mediziner
in die Pflicht nimmt, wie der Dienst an der Gerechtigkeit dem Arbeitsethos
des Juristen zu Grunde liegt, so steht der Theologe in der Pflicht, der Got-
tesbeziehung zu dienen. Und wie der Arzt seinen Dienst nur glaubwiirdig
erfiillen kann, wenn ithm die Gesundheit und das Wohlergehen seiner Pa-
tienten auch personlich am Herzen liegen, wie der Jurist nur dann glaub-
wiirdig auftritt, wenn er selbst eine der Gerechtigkeit verpflichtete Le-
benshaltung an den Tag legt, so wird auch der Theologe der Beziehung
zwischen Gott und Mensch nur dann glaubwiirdig dienen kdnnen, wenn
er eine solche Gottesbeziehung selbst pflegt. Dabei ist kein Zufall, dass
ausgerechnet Medizin und Rechtswissenschaft als Vergleichswissenschaf-
ten herangezogen werden: Wie bei der Theologie handelt es sich dabei um
Wissenschaften, in denen bestimmte Werte (Gesundheit, Gerechtigkeit,
Gottesbeziehung) eine Rolle spielen, und zwar nicht erst als nachtrigli-
cher Zusatz, sondern von Anfang an, in ihrem Kern, bei der Bestimmung
ithres Gegenstandes. Insofern ist die personliche Glaubensbindung der
Theologin, des Theologen tatsdchlich ein unverzichtbares Element des

122



Zur Glaubensbindung der Theologie

Bei-der-Sache-Seins, doch ist es dies nicht aus wissenschaftstheoreti-
scher, sondern aus wissenschaftsethischer Perspektive.

Damit wird die Forderung nach einer personlichen Glaubensbindung
der einzelnen Theologin, des einzelnen Theologen, auf eine andere Ebene
verlagert. Wohlverstanden: Die Forderung wird damit aus der Sicht des
Glaubens nicht abgeschwiicht! Vielmehr steckt dahinter die Uberzeugung,
dass man zwar nach wissenschaftstheoretischen Kriterien bestimmen
kann, was Theologie schlechthin ist, dass aber die wissenschaftstheore-
tische Perspektive nicht ausreicht, wenn man bestimmen will, was gute
Theologie?? ist. Dazu ist eine wissenschaftsethische Perspektive unver-
zichtbar. Gut wird eine Theologie nicht schon dadurch, dass sie wahre
Aussagen liber ihren Gegenstand, die Beziehung zwischen Gott und
Mensch macht; gut wird sie vielmehr erst dadurch, dass sie ihrem Gegen-
stand in umfassender Weise gerecht wird, sich von diesem Gegenstand in
die Pflicht nehmen lisst. Ein Atheist, der Theologie treibt, wird moglicher-
weise sachgemisse theologische Aussagen iliber den Gegenstand der
Theologie, also die Beziehung zwischen Gott und Mensch, machen kon-
nen. Trotzdem wird er in wissenschaftsethischer Perspektive seinem Ge-
genstand nicht gerecht werden und somit genauso wenig ein guter Theo-
loge sein, wie ein Mediziner, der sich nicht der Gesundheit verpflichtet
fiihlt, ein guter Arzt sein kann.

Diese Sichtweise vermeidet die Gefahr des weiter oben dargestellten
«wissenschaftstheoretischen Donatismus». Zwar wird man unter dieser
Perspektive, wenn man die personliche Glaubensbindung des Einzelnen
als wissenschaftsethisches Moment versteht, zur Beurteilung der Theolo-
gie eines bestimmten Theologen ebenfalls dessen personlichen Glauben
beriicksichtigen miissen, aber eben nur zur wissenschaftsethischen Beur-
teilung seiner Theologie. Die wissenschaftstheoretische Beurteilung sei-
ner Theologie kann ohne Berilicksichtigung des wissenschaftsethischen
Moments geschehen, auch wenn gerade der glaubensgebundene Theologe
betonen wird, dass eine solche Ausblendung problematisch ist*. Der glau-
bensgebundene Theologe wird auch unterstreichen, dass sich die wissen-
schaftstheoretische und die wissenschaftsethische Perspektive inhaltlich

32 Zur Frage der Qualititskriterien von Theologie vgl. CLEMENS SEDMAK, Was ist
gute Theologie? (Salzburger theologische Studien 20), Innsbruck (Tyrolia) 2003,
WoLFGANG HUBER, Was ist gute Theologie?, Stuttgart (Kreuz Verlag) 2004.

33 Zum Zusammenhang von Erkenntnis und ethischem Commitment vgl. SED-
MAK, Theologie (wie Anm. 9), 83-87.

123



Adrian Suter

nicht widersprechen. Dies deswegen, weil die Wahrheit, die Gott offen-
bart, als Wahrheit zum Heil zu verstehen ist, dass Erkenntnis der Wahrheit
und Entscheidung fiir die Wahrheit zusammengehoren, im «Bewusstsein,
dass diese Wahrheit als sie selber heilsbedeutsam i1st»3*. Und da mit der
Frage nach der Wahrheit das Heil des Menschen, und zwar auch das eige-
ne Heil, auf dem Spiel steht, stellt das wissenschaftsethische Postulat der
Glaubensbindung auch keinen Widerspruch zur wissenschaftstheoreti-
schen Verpflichtung zur Wahrheit dar. Gerade weil so Grosses auf dem
Spiel steht, kann Glaubensbindung niemals bedeuten, wissenschaftlich
gefundene theologische Wahrheitsanspriiche aus Riicksicht auf die Glau-
benstradition zu verwerfen. Die Kritik, Theologie sei nicht der Wahrheit
verpflichtet, sondern einer Ideologie, und daher unwissenschaftlich, lauft
ins Leere, wenn man die Glaubensbindung des Theologen wissenschafts-
ethisch betrachtet.

Die wissenschaftsethische Frage, bezogen auf die Theologie selbst und
nicht etwa auf die theologisch-ethische Beurteilung des Wissenschafts-
treibens anderer Disziplinen, wird in der Theologie selten explizit ge-
stellt®. Oft wird ein Wissenschaftsethos der Theologie vorausgesetzt,
bisweilen durchaus auch reflektiert, aber kaum je wird die wissenschafts-
ethische von der wissenschaftstheoretischen Perspektive abgegrenzt®¢ —
vielleicht weil die beiden Aspekte, wie dargestellt, eng miteinander zu-
sammenhingen. Nichtsdestotrotz ist diese Differenzierung der Perspek-
tiven, so hoffe ich gezeigt zu haben, wesentlich fiir den Dialog der Theo-
logie mit aussertheologischer Wissenschaftstheorie und fiir die Auseinan-
dersetzung mit Kritik an der Wissenschaftsfiahigkeit der Theologie. Denn
diese Differenzierung erdffnet die Moglichkeit, wissenschaftstheoretisch
die Ergebnisoffenheit theologischer Forschung und zugleich wissen-
schaftsethisch die Glaubensbindung des Theologen zu vertreten.

3 KARL RAHNER, Was ist Hiresie?, in: DERS., Schriften zur Theologie V, Einsie-
deln (Benziger) 1962, 527-576, hier 527.

35 Wichtige Uberlegungen dazu finden sich bei SEpmak, Theologie (wie Anm. 9),
59-89.

3 Dies ist meines Erachtens das zentrale Problem bei Karl Barth, dessen unbe-
streitbares Verdienst es ist, das Arbeitsethos des Theologen griindlich reflektiert zu
haben, der aber zwischen der wissenschaftsethischen und der wissenschaftstheore-
tischen Frage zu wenig differenziert. Vgl. z.B. KarRL BarTH, Einfiihrung in die evan-
gelische Theologie, Ziirich (Theologischer Verl.) ¢2006.

124



Zur Glaubensbindung der Theologie

Adrian Suter (geb. 1970 in Basel CH), Dr. theol. Studium der Theologie an den
Universititen Basel (1989) und Bern (1989-1998, Staatsexamen) sowie am
Institut Catholique de Paris (1998-1999, Maitrise en théologie 2003). 1992—
2003 Vertreter der Altkatholischen Kirchen der Utrechter Union im Zentral-
ausschuss der Konferenz Europdiischer Kirchen. 1997 Diakonatsweihe, 1999
Priesterweihe, 1999-2006 Pfarrer der christkatholischen Kirchgemeinde St.
Gallen. 2003-2007 wissenschaftlicher Mitarbeiter, seit 2008 Assistent am De-
partement fiir Christkatholische Theologie der Universitdit Bern. 2008 Promo-
tion in Fundamentaltheologie.

Adresse: Departement fiir Christkatholische Theologie, Linggassstrasse 51,
3000 Bern 9, Schweiz

English Summary

The author explores the relationship between academic theology on the one hand,
Christian faith and belief on the other hand. While the existence of believers is a
precondition for both the emergence and the continuation of theology, it is not
epistemologically necessary for the particular theologian to be a believer himself.
A theologian who shares the faith in God has the epistemological advantage of
theological intuition. He must, however, prescind from his commitment and meth-
odologically empathize with the non-believer in order to gain the critical distance
necessary for scientific exploration. Therefore, he will have to admit that the non-
believer, too, can take up the position of the believer for methodological reasons
and thus do theology from the internal perspective. The requirement that a theolo-
gian should be himself a believer can only be maintained when it is understood in
an ethical, not in an epistemological sense.

125



	Zur Glaubensbindung der Theologie

