
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 99 (2009)

Heft: 1-2

Artikel: Zur Glaubensbindung der Theologie

Autor: Suter, Adrian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405054

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405054
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Glaubensbindung der Theologie

Adrian Suter

Theologie, verstanden als christliche Theologie und wissenschaftliche

Disziplin, untersucht den christlichen Glauben und versteht ihn so, wie
er sich auch selbst versteht: als Teil eines Beziehungsgeschehens
zwischen Gott und Mensch. Sie geht methodisch von den empirisch fassbaren

Manifestationen des Glaubens aus, die sie «loci theologici» nennt,
und versucht, diese möglichst gut zu verstehen (deskriptiv-explikativer
Ansatz). Sie fragt nach dem Wort Gottes zurück, nach jener Wirklichkeit,
auf die der menschliche Glaube nach seinem Selbstverständnis eine
Antwort ist (spekulativer Ansatz). Schliesslich legt sie das Wort Gottes als

Kriterium an den Glauben und seine Manifestationen an (normativ-kri-
teriologischer Ansatz)1. Es besteht also eine enge Verbindung zwischen

Theologie und Glauben. Dies wirft die Frage auf, ob dadurch nicht der

Wissenschaftsanspruch der Theologie unterminiert wird. Die Theologie
gerät leicht unter Ideologie-, Dogmatismus- und Immunisierungsverdacht

und muss sich gegen den Vorwurf wehren, PseudoWissenschaft zu
sein2. Denn wie steht es mit der wissenschaftlichen Unabhängigkeit und

1 Dieses Theologieverständnis habe ich entwickelt in: Adrian Suter, Wissen-
schaftlichkeit der Theologie und Autoritätsanspruch der Kirche, in: Bijdr. 68 (2007)
198-225.

2 Der profilierteste Kritiker dieser Art im deutschsprachigen Raum ist Hans
Albert. Sein Vorwurf an die theologischen Fakultäten lautet: «Sie erwecken durch ihre
Existenz an den Universitäten den Eindruck, dass die Theologie als solche prinzipiell
eine Wissenschaft wie alle anderen ist, obwohl die mehr oder weniger starke kirchliche
Bindung ihrer Mitglieder ihnen gerade oft die konsequente Anwendung der Methode
kritischer Prüfung auf diejenigen Fragen nicht erlaubt, die als besonders wichtig gelten.

Sie sind in dieser Hinsicht teilweise Stätten der Ausarbeitung, Verfeinerung und
wissenschaftlichem Abstützung von Ideologien.» Vgl. Hans Albert, Traktat über
kritische Vernunft (Die Einheit der Gesellschaftswissenschaften 9), Tübingen (Mohr)
M991, 155. Alberts Buch hat nach seiner Erstveröffentlichung 1968 eine intensive
Debatte zum wissenschaftstheoretischen Status der Theologie ausgelöst, an der sich

u.a. Wolfhart Pannenberg und Hans Küng beteiligt haben. Die Debatte wird
nachgezeichnet von Heinzpeier Hempelmann, Kritischer Rationalismus und Theologie
als Wissenschaft: Zur Frage nach dem Wirklichkeitsbezug des christlichen Glaubens,

Wuppertal (Brockhaus) 1980, und wieder aufgegriffen in: ders., Christlicher Glaube

vor dem Forum kritischer Vernunft. Kritischer Rationalismus und Theologie als

Wissenschaft. NZSThR 44 (2002) 307-329.

106 IKZ 99 (2009) Seiten 106-125



Zur Glaubensbindung der Theologie

Intersubjektivität, wenn die theologische Forschung sich so sehr dem
Glauben verpflichtet weiss, dass sie den Glauben als ihren Grund angibt3
und sich sogar explizit als «Glaubenswissenschaft»4 konzipiert?

Gewiss, es gibt Bereiche der Theologie, auf die der Vorwurf der Pseu-
dowissenschaftlichkeit offensichtlich nicht zutrifft, weil sich ihre Arbeit
stark mit derjenigen aussertheologischer Disziplinen überschneidet - zu
denken ist an Exegese und Kirchengeschichte, deren Schwerpunkt auf
dem deskriptiv-explikativen Ansatz liegt. Doch wirft gerade dieser
Umstand wieder eine Frage auf: Könnte nicht ein Grossteil dessen, was heute

als theologische Forschung betrieben wird, genauso gut oder gar besser

von säkularen Historikern, Altphilologinnen und Fachleuten für
Religionswissenschaft oder Philosophie behandelt werden, die nicht an kirchliche

Traditionen oder an ihren persönlichen Glauben gebunden sind?
In diesem wissenschaftstheoretischen Problemfeld soll im Folgenden

der Frage nach der Beziehung zwischen Theologie und Glauben nachgegangen

werden: Ist der Glaubensbezug der Theologie wirklich von einer Art,
die ihre Wissenschaftlichkeit unterminieren würde? Das Thema hat mehrere
unterschiedliche Facetten, von denen die folgende Untersuchung einige
beleuchten will. Sie ist getragen von der Überzeugung, dass man die Frage der

Glaubensbindung der Theologie unter theologiegeschichtlichem, wissen-
schaftstheoretischem, motivationalem und wissenschaftsethischem Aspekt
differenziert diskutieren sollte. Dabei will sie zu zeigen versuchen, dass die

Glaubensbindung in Bezug auf den Gegenstand der Theologie als wissen-
schaftstheoretische Notwendigkeit angesehen werden muss, dass das Gleiche

aber in Bezug auf das Subjekt des Theologietreibens nicht gilt, sondern
dass wir dort von einem wissenschaftsethischen Postulat reden müssen.

Fides quaerens intellectum

Das Verständnis von Theologie als wissenschaftlicher Disziplin ist nicht
zwingend und nicht das ursprüngliche Verständnis dieses Begriffs. Die
doxastische (Gott loben) und die prophetische (Gott künden) Bedeutung

3 Martin Honecker. Glaube als Grund christlicher Theologie. Stuttgart
(Kohlhammer) 2005.

4 Vgl. Max Seckler, Theologie als Glaubenswissenschaft, in: Walter Kern u. a.

(Hg.), Handbuch der Fundamentaltheologie. Band 4: Traktat Theologische Erkenntnislehre

mit Schlussteil Reflexion auf Fundamentaltheologie, Tübingen (Francke) 22000.

132-184; Peter Neuner (Hg.), Glaubenswissenschaft? Theologie im Spannungsfeld
von Glaube. Rationalität und Öffentlichkeit (QD 195). Freiburg i.Br. (Herder) 2002.

107



Adrian Suter

des Begriffs gehen der wissenschaftstheoretischen (vernünftige Aussagen
über Gott machen) voraus5. Trotzdem werde ich im Folgenden stets das

Verständnis von Theologie als wissenschaftlicher Disziplin zu Grunde

legen, nicht nur, weil es das heute übliche ist, sondern vor allem, weil erst
dieses Verständnis die Glaubensbindung der Theologie als Frage aufwirft
und problematisch macht.

Theologie in diesem Sinn des Wortes entsteht als Streben des gläubigen

Menschen, von seinem Glauben intellektuell Rechenschaft abzulegen,

sei es gegenüber anderen oder gegenüber sich selbst. Schon im
Neuen Testament lesen wir: «Seid stets bereit, jedem Rede und Antwort
zu stehen, der nach der Hoffnung fragt, die euch erfüllt» (1 Petr 3,15).
Dieser Vers wurde und wird weithin als biblische Begründung der
Fundamentaltheologie als einer theologischen Teildisziplin wie auch als

Begründung von Theologie überhaupt angesehen. Selbst wenn man Ingolf
Dalferth wird recht geben müssen, dass dieser Vers keineswegs die
Empfänger des Briefes auffordern will, wissenschaftliche Theologie zu treiben

- «Rechenschaft über die Hoffnung der Christen wird gegeben,
indem die grossen Taten Gottes erzählt werden»6, es ist also doxastisches
und prophetisches, nicht wissenschaftliches Reden von Gott im Blick -,
so scheint es mir dennoch sachgemäss, in einer veränderten geistesge-
schichtlichen Situation diesen Vers im Sinne auch des wissenschaftlichen

Rechenschaftabiegens zu verstehen. Mag der Weg auch nicht
unmittelbar von 1 Petr 3,15 zur wissenschaftlichen Theologie führen, so ist
doch festzuhalten: Theologie ist, ihrer Entstehung nach, «fides quaerens
intellectual», wie Anselm von Canterbury sagt, also eine Funktion des

Glaubens, der danach strebt, ein vernünftiger Glaube zu sein7.

Hätte nie jemand geglaubt, so wäre es auch nie zu einer intellektuellen
Reflexion gekommen, die diesen Glauben als Teil eines Beziehungsgeschehens

zwischen Gott und Mensch deutet. In diesem Sinne ist die Exis-

5 Vgl. Max Seckler, Theologein. Eine Grundidee in dreifacher Ausgestaltung.
Zur Theorie der Theologie und zur Kritik der monokausalen Theologiebegründung. in:

ThQ 163(1983)214-264.
6 Ingolf U. Dalferth. Fundamentaltheologie oder Religionsphilosophie?, in:

Matthias Petzoldt (Hg.). Evangelische Fundamentaltheologie in der Diskussion. Leipzig

(EVA) 2004. 171-193. hier 173
7 Zu konkurrierenden Konzeptionen vgl. Heinrich Fries, Fides quaerens intel-

lectum. in: Jan Rohls/Gunther Wenz (Hg.). Vernunft des Glaubens. Wissenschaftliche
Theologie und kirchliche Lehre. FS Wolfhart Pannenberg. Göttingen (V&R) 1988.

93-108.

108



Zur Glaubensbindung der Theologie

tenz gläubiger Menschen genauso Voraussetzung für die Entstehung von
Theologie, wie die Existenz Englisch sprechender Menschen Voraussetzung

für die Entstehung der Anglistik ist8. Theologie setzt also den Glauben

als menschliches Phänomen zumindest historisch voraus. Setzt sie ihn
auch als gegenwärtiges Phänomen voraus? Ist es wissenschaftstheoretisch

nötig, dass solche gläubigen Menschen auch in der Gegenwart leben?
Wenn man den Vergleich mit der Sprachwissenschaft weiterführt, ist man
versucht, die Frage negativ zu beantworten. Sanskritforschung kann auch

betrieben werden, wenn Sanskrit als lebendige Sprache verschwunden ist.
Auch für die Entstehung der Sanskritforschung ist es Voraussetzung, dass

es einmal Menschen gegeben hat, die Sanskrit gesprochen bzw. geschrieben

haben, doch man kann die Erforschung dieser Sprache auch
weiterführen, wenn diese Menschen ausgestorben sind.

Dennoch ist die Existenz von Glaubensgemeinschaften nicht nur als

Bedingung für die Entstehung von Theologie, sondern auch für deren

Fortführung anzusehen, Letzteres allerdings in einem schwächeren Sinn
als Ersteres. Die Entstehung von Theologie ist ohne die Existenz gläubiger
Menschen nicht denkbar (starke Bedingung). Die Fortführung einer einmal

entstandenen Theologie ist, wenn die gläubigen Menschen verschwinden,

durchaus noch denkbar, aber wegen des schwindenden Interesses

deutlich weniger wahrscheinlich (schwache Bedingung). Dazu kommt,
dass eine solche Theologie ihren Charakter ändern würde. Wie der
wissenschaftliche Charakter der Linguistik einer toten Sprache sich von derjenigen

einer lebendigen Sprache unterscheidet, so würde auch die Theologie
ihren wissenschaftlichen Charakter ändern, wenn Glaube ein gesellschaftliches

Phänomen wäre, das ausschliesslich in der Vergangenheit existierte.
Sie könnte ihre deskriptive Aufgabe nicht mehr gegenwartsbezogen,
sondern nur noch rein vergangenheitsbezogen wahrnehmen. Ihre spekulative
Aufgabe würde allgemein als absurd angesehen, und auch ihre kriteriolo-

8 Zum Vergleich von Religion mit Sprache vgl. George A. Lindbeck. Christliche

Lehre als Grammatik des Glaubens. Religion und Theologie im postliberalen Zeitalter

(TB 90), Gütersloh (Kaiser) 1994. - Der Vergleich legt hier eine reale (tatsächlich
gesprochene) Sprache und einen realen (tatsächlich geglaubten) Glauben zu Grunde.
Da christliche Theologie sich auf eine reale Religion bezieht, beschränke ich den

Vergleich auf reale menschliche Sprachen. Phantasiesprachen, die nur in fiktiven
Zusammenhängen existieren - ich denke etwa an das Eibische aus den Romanen J.R.R. Tol-
kiens oder an das Klingonische aus der Science-Fiction-Serie Star Trek - könnten als

Vergleichspunkt für die Beschäftigung mit fiktiven Religionen dienen, doch führt dies

in ein völlig anderes Thema.

109



Adrian Suter

gische Aufgabe wäre nur noch von historischem Interesse, da es in der

Gegenwart nichts mehr gäbe, das sich unter Anlegung dieser Kriterien
betrachten liesse. Theologie würde sich auf eine Historiographie des

christlichen Glaubens ohne Relevanz für die Gegenwart reduzieren. Der
österreichische Theologe und Religionsphilosoph Clemens Sedmak sieht

gerade darin eine Gefahr der heutigen Zeit, die er deswegen als

«nachtheologische» bezeichnet9.

Ein erster Aspekt der Glaubensbindung der Theologie besteht also
darin, dass es für Theologie ohne die Existenz gläubiger Menschen weder
ein Interesse noch einen Ausgangspunkt gibt. Doch ebenso offensichtlich,
wie Theologie niemals entstanden wäre, hätte es nicht den Glauben gegeben,

ist auch offensichtlich, dass diese Art der Glaubensbindung keinen

Ideologie-, Dogmatismus- und Immunisierungsverdacht gegen die Theologie

rechtfertigt. Jede Wissenschaft, zu deren Gegenstand eine bestimmte

menschliche Gedankenwelt gehört, setzt voraus, dass es einmal
Menschen gegeben hat oder immer noch gibt, die diese Gedanken gedacht
haben oder immer noch denken. Die Frage drängt sich jedoch auf: Muss
die einzelne Wissenschaftlerin, der einzelne Wissenschaftler diese
Gedankenwelt teilen, im Falle der Theologie also: selbst glauben?

Der persönliche Glaube des Theologen als Aspekt des

Entdeckungszusammenhangs

Die Menschen, die Theologie betreiben, sind grösstenteils selbst mit dem

Glauben verbunden. Dieser empirische Befund überrascht nicht nach dem
über die Entstehung der Theologie als Funktion des Glaubens Gesagten
und wird uns weiter unten im Zusammenhang mit der Motivation des

Theologen noch beschäftigen. Doch zunächst ist nun zu fragen, ob der

persönliche Glaube als notwendige wissenschaftstheoretische Voraussetzung

für den Einzelnen betrachtet werden muss, damit er Theologie treiben

kann. An prominenter Stelle, im «Handbuch für Fundamentaltheologie»,

wird diese Frage durch den römisch-katholischen Fundamentaltheologen

Max Seckler bejaht: «Zunächst einmal ist der Glaube im Sinne

persönlichen Gläubigseins als selbstverständliche Voraussetzung des

Theologietreibens anzusehen. Ohne dieses persönliche Gläubigsein, ohne

personale und existentielle Teilhabe am christlichen Glauben, ist christli-

9 Vgl. Clemens Sedmak. Theologie in nachtheologischer Zeit. Mainz. (Grünewald)

2003.

110



Zur Glaubensbindung der Theologie

che Theologie undenkbar.»10 Seckler ist weder der Erste noch der Einzige,
der dies voraussetzt, sondern wird hier als Beispiel für viele herangezogen.

Ich werde im Folgenden zu zeigen versuchen, dass die Voraussetzung
als wissenschaftstheoretische Notwendigkeit nicht haltbar ist, jedoch als

wissenschaftsethisches Postulat ihren Wert hat.

Fragen wir uns, ob der persönliche Glaube des einzelnen Theologen
für das Finden und für die argumentative Begründung theologischer
Sachaussagen notwendig ist. Betrachten wir dazu die wissenschaftstheoretische

Unterscheidung zwischen Entdeckungszusammenhang und
Rechtfertigungszusammenhang1 '. Unter dem Entdeckungszusammenhang
versteht man die Umstände, unter denen ein bestimmter Wissenschaftler auf
eine Idee kommt, mit dem Rechtfertigungszusammenhang die Argumente,

die er für die Geltung dieser Idee ins Feld führt. Die Umstände der

Entdeckung haben ja nicht notwendigerweise mit Wissenschaft zu tun.
Der Entdeckungszusammenhang ist vielmehr der Ort, an dem die Intuition
eine wichtige Rolle spielt. Zum besseren Verständnis hilft ein Blick in den
Anekdotenschatz der Wissenschaftsgeschichte12. Von Archimedes'
«Heureka», als ihm in der Badewanne das Prinzip des Auftriebs klar wurde, bis

zu Newtons fallendem Apfel, der ihn auf den Gedanken der Schwerkraft
brachte, gibt es zahlreiche Anekdoten, in denen ein berühmter
Wissenschaftler seine Entdeckung aufgrund eines intuitiven Einfalls macht, der
für Forschungstätigkeit, wie sie im Lehrbuch steht, völlig atypisch ist.
Besonders deutlich wird dies beim Chemiker August Kekulé. Er berichtet,
der Gedanke der Ringstruktur des Benzols sei ihm in einem Wachtraum

gekommen: Er habe die Kohlenstoff- und Wasserstoffatome vor seinen

Augen tanzen sehen, und sie hätten sich zu einer Schlange zusammengefügt,

die sich selbst in den Schwanz beisst13 - das alchemistische Symbol

10 Seckler. Glaubenswissenschaft (wie Anm. 4). 145.
1 ' Die Unterscheidung wurde eingeführt von Hans Reichenbach. Erfahrung und

Prognose. Eine Analyse der Grundlagen und der Struktur der Erkenntnis (Gesammelte
Werke 4). Braunschweig (Vieweg) 1983. 3 ff. [EV 1938]. Theologisch rezipiert wurde
die Unterscheidung insbesondere von Gerhard Sauter. Die Begründung theologischer

Aussagen - wissenschaftstheoretisch gesehen, in: ZEE 15 (1971) 299-308.
12 Vgl. dazu z.B. Heinrich Zankl. Die Launen des Zufalls. Wissenschaftliche

Entdeckungen von Archimedes bis heute, Darmstadt (Primus) 2002; Ernst Peter
Fischer. Schrödingers Katze auf dem Mandelbrotbaum. Durch die Hintertür zur
Wissenschaft. München (Pantheon) 2006.

13 Richard Anschutz, August Kekulé. Band 2: Abhandlungen. Berichte.
Kritiken, Artikel. Reden, Berlin (Verlag Chemie) 1929, 942.

11



Adrian Suter

der Ouroborosschlange. Selbstverständlich ist jedem klar, auch und
besonders Kekulé selbst, dass dieser Traum kein wissenschaftliches Argument

ist. Wenn ein Forscher dem, was er intuitiv gefunden hat,
wissenschaftlichen Rang geben will, muss er es mit Argumenten untermauern,
die unabhängig von der Intuition sind. Dies ist der Rechtfertigungszusammenhang:

Es handelt sich nicht mehr darum, etwas zu entdecken - mit
welchen Mitteln auch immer, und sei es im Traum -, sondern das Entdeckte

zu begründen. Es geht darum, zu rechtfertigen, dass das Behauptete von
jedem, nicht nur vom Entdecker, als wahr anerkannt werden soll. Das

fundamentale Prinzip des Rechtfertigungszusammenhangs ist die

Intersubjektivität.

Diese Unterscheidung von Entdeckungs- und Rechtfertigungszusammenhang

ist nicht unproblematisch, weil sie Gefahr läuft, psychologische
und soziologische Faktoren zu unterschätzen, die nicht nur auf die Intuition

des einzelnen Auswirkungen haben, sondern auf den ganzen
Wissenschaftsbetrieb, eingeschlossen die Frage, welche Art von Rechtfertigungen

die wissenschaftliche Gemeinschaft überhaupt zu akzeptieren bereit
ist. Trotz dieser Kritik verliert die Unterscheidung nicht ihren Wert. Auch
wenn keine Wissenschaft ausschliessen kann, dass psychologische und

soziologische Faktoren ihren Gang beeinflussen, so ist doch jede
Forschung, die sich selbst als wissenschaftlich ansieht, bestrebt, ihre

Aussagen in einer Weise zu begründen, die unabhängig ist vom konkreten

Entdeckungszusammenhang.
Ich vertrete nun die These, dass der persönliche Glaube des Theologen

in der Theologie in den Entdeckungszusammenhang, aber nicht in den

Rechtfertigungszusammenhang gehört14. Der persönliche Glaube spielt
die Rolle einer «theologischen Intuition». Der gläubige Theologe hat

Erfahrungen aus erster Hand über seinen Gegenstand, was ihm dabei helfen
kann, ihn intellektuell zu durchdringen. Doch dieser persönliche Glaube

begründet weder die Wahrheit seiner theologischen Aussagen, noch ist er

unabdingbar für die theologische Reflexion. Eine wissenschaftliche
Begründung theologischer Aussagen muss unabhängig vom persönlichen
Glauben prinzipiell nachvollziehbar sein. Im Rechtfertigungszusammenhang

spielt der persönliche Glaube keine Rolle mehr, auch der Nicht-
Gläubige kann im Prinzip theologische Aussagen machen, ihre Begründung

nachvollziehen oder sogar selbst darlegen.

14 Vgl. Wolfhart Pannenberg. Wissenschaftstheorie und Theologie (stw 676).
Frankfurt a.M. (Suhrkamp) 1987, 323f.

112



Zur Glaubensbindung der Theologie

Wissenschaftstheoretischer Donatismus?

Wenn wir nämlich bestreiten, dass der Nichtgläubige Theologie betreiben
kann, sehen wir uns schweren Problemen gegenüber. Wie beurteilen wir
in diesem Fall eine Überlegung, die einmal von einem Gläubigen und ein
andermal von einem Nichtgläubigen gemacht wird? Wäre nur erstere eine

theologische Überlegung, ein theologisches Argument? Was wäre dann
das andere? Und was tun wir, wenn die ein Gläubiger und ein Nichtgläubiger

je eine Aussage im Gegenstandsbereich der Theologie machen, und
diese Aussagen stimmen überein? Ist die eine theologisch und die andere

nicht? Selbst dann, wenn die Aussagen Wort für Wort identisch sind? Eine
solche Position wäre wissenschaftstheoretisch problematisch, weil sie den
Status einer Aussage als theologisch (und damit wissenschaftlich) von der

Person, welche die Aussage tätigt, abhängig macht. Es wäre eine verkappte
Variante des Autoritätsarguments: Die Aussage des Gläubigen wäre

theologisch und hätte wissenschaftliche Autorität, der Aussage des Atheisten

würde diese Autorität fehlen. Kein Wunder hegen Theologiekritiker
den Verdacht, die Theologie wolle nicht die Wahrheit suchen, sondern eine

Ideologie immunisieren! Eine Beschränkung epistemischer Autorität15
auf Menschen, die einer bestimmten Glaubensrichtung verpflichtet sind,
ist wissenschaftstheoretisch inakzeptabel.

Dies gilt auch dann, wenn wir die hier vorgenommene, plakative
Reduktion auf theologische Einzelaussagen aufbrechen: Wie jede Wissenschaft

kann ja auch Theologie nicht in Einzelaussagen denken, sondern

muss diese Einzelaussagen im Kontext betrachten, im Zusammenhang
eines theologischen Arguments, einer konkreten theologischen Streitfrage

15 Epistemische Autorität ist die Autorität des Wissenden; davon zu unterscheiden
ist die deontische Autorität als Autorität des Vorgesetzten. Die Unterscheidung wurde
in die Diskussion eingeführt von Joseph Maria Bochenski. Was ist Autorität?
Einführung in die Logik der Autorität (HerBü 439). Freiburg i.Br. (Herder) 1974:
wiederabgedruckt in: ders.. Autorität, Freiheit. Glaube. Sozialphilosophische Studien. München

(Philosophia) 1988. 9-106. Pionier der theologischen Rezeption dieser
Unterscheidung war Kurt Stalder. Autorität im Neuen Testament, in: Kurt Stalder (Hg.).
Die Wirklichkeit Christi erfahren. Ekklesiologische Untersuchungen und ihre Bedeutung

für die Existenz von Kirche heute. Zürich (Benziger) 1984, 142-188. Auch in

meiner eigenen Untersuchung (s.o. Anm. 1 spielt sie eine wichtige Rolle.

13



Adrian Suter

oder Gesprächssituation '6, eines theologischen Entwurfs. Dieser argumentative

Kontext ist wichtig, wenn wir die Geltung der theologischen Aussage

beurteilen wollen. Doch wird es problematisch, wenn wir den Glauben

desjenigen, der die Aussage macht, ebenfalls zu diesem argumentativen

Kontext zählen. Dann vermischen wir die Genese der theologischen
Aussage mit ihrer Geltung. Wir mussten dann konsequenterweise auch bei
der Beurteilung der Geltung chemischer Aussagen über die Struktur des

Benzols die Traumwelt Kekulés als Kontext mitberücksichtigen.
Wenn wir den persönlichen Glauben als Voraussetzung betrachten,

dass jemand Theologie treiben kann, müssen wir bei jeder theologischen
Aussage erst überprüfen, wie es um den persönlichen Glauben dessen

steht, der sie gemacht hat, bevor wir sie beurteilen können. Man käme so

zu einer Art «wissenschaftstheoretischem Donatismus». So nenne ich die

dargelegte Position, weil sie die Wahrheit der Aussage vom persönlichen
Glauben des Aussagenden abhängig macht, wie in der Alten Kirche die
Donatisten die Gültigkeit der Sakramentenspendung von der persönlichen
Würde des Spenders. Und wie der Donatismus, konsequent zu Ende
gedacht, dazu führt, dass man Glauben und christliche Lebensführung des

kirchlichen Amtsträgers untersuchen muss, um die Gültigkeit der von ihm
gespendeten Sakramente zu beurteilen17, so führt die Auffassung, nur der

gläubige Mensch könne Theologie treiben, dazu, dass man zur
wissenschaftstheoretischen Beurteilung der Argumentation eines Theologen dessen

persönliche Gläubigkeit untersuchen müsste.
Die theologische Position, der Theologe müsse selbst gläubig sein, um

Theologie betreiben zu können, mag das Anliegen haben, dadurch das

Verständnis des christlichen Glaubens als Offenbarungsreligion zu
sichern. Eine Natürliche Theologie, die ohne Offenbarung auskommt, soll

16 Mein leider zu früh verstorbener theologischer Lehrer Herwig Aldenhoven hat

stets Wert darauf gelegt, dass in der Beurteilung der Wahrheit dogmatischer Aussagen
die Gesprächssituation, in der eine Aussage getätigt wird, eine wesentliche Rolle
spielt. So hat er in seinen Vorlesungen über altkirchliche Dogmatik betont, dass die

paradoxen Elemente des christologischen und trinitarischen Dogmas notwendig seien,
da es sich z.B. bei der Aussage «Jesus Christus - wahrer Gott» um eine andere
Gesprächssituation handle als bei der Aussage «Jesus Christus - wahrer Mensch».

17 Das Problem wird dadurch verschärft, dass auch die Gültigkeit der Weihen, die
ein Bischof spendet, davon betroffen ist, man also bei einer Sakramentenspendung
auch untersuchen müsste. ob der Bischof, der den Spender geweiht hat. dessen würdig
war, was sich beliebig weit fortsetzen lässt. Nicht zuletzt wegen dieser Schwierigkeiten

dürfte sich Augustins Gegenposition, dass die Gültigkeit des Sakraments nicht von
der persönlichen Würde des Spenders abhängig ist. in der Kirche durchgesetzt haben.

114



Zur Glaubensbindung der Theologie

in Barthianischer Tradition grundsätzlich abgelehnt oder in scholastischer
Tradition auf bestimmte Teilbereiche der Erkenntnis Gottes eingeschränkt
werden. Voraussetzung einer solchen Haltung ist, dass der Glaube
notwendig für das Verstehen des Offenbarungsgeschehens ist. Diese Voraussetzung

ist aber keineswegs zwingend. Versteht man Offenbarung, wie es

sich seit Karl Barth in der protestantischen, seit der Offenbarungskonstitution

«Dei Verbum» des Zweiten Vatikanischen Konzils in der
römischkatholischen Kirche durchgesetzt hat, personalistisch als Selbstoffenba-

rung Gottes18, versteht man weiter nicht ein isoliertes Einzelereignis,
sondern die Gesamtheit der Taten Gottes in der Geschichte als Offenbarung19,
so verliert Offenbarung den Charakter eines Geheimwissens, das sich

prinzipiell nur dem Gläubigen erschliessen kann: «Im Unterschied zu
besonderen Erscheinungen der Gottheit ist die Geschichtsoffenbarung
jedem, der Augen hat zu sehen, offen. Sie hat universalen Charakter.»20

Auch auf Karl Rahner wird man sich berufen können, für dessen

transzendentaltheologische Offenbarungskonzeption es zentral ist, dass die
Selbstkundgebung Gottes jedem Menschen - verstanden als «Hörer des Wortes»

- zumindest im Modus des Angebots zugänglich ist21. Theologisch wird
man im Rahmen eines personalistischen Offenbarungsverständnisses den

Glauben nicht als Voraussetzung, sondern als Folge der Selbstoffenbarung
Gottes verstehen müssen, als Antwort des Menschen auf die Beziehungsaufnahme

Gottes mit ihm.

Intuition, Empathie und Distanz

Wenn ich hier auch die Möglichkeit des Nichtgläubigen verteidige, Theologie

zu treiben, weise ich doch auf spezielle Schwierigkeiten hin, die ein

agnostischer oder atheistischer Theologe hat. Erstens steht er in der Ge-

18 Vgl. Perry Schmidt-Leukel. Grundkurs Fundamentaltheologie. Eine
Einführung in die Grundfragen des christlichen Glaubens. München (Don Bosco) 1999.

146f.: Max Seckler. Der Begriff der Offenbarung, in: Walter Kern u.a. (Hg.). Handbuch

der Fundamentaltheologie. Band 2: Traktat Offenbarung. Tübingen (Francke)
22000, 41-62.

19 Wolfhart Pannenberg (Hg.). Offenbarung als Geschichte. Göttingen (V&R)
H982.

20 A.a.O.. 98 (bei Pannenberg gesperrt).
21 Karl Rahner, Grundkurs des Glaubens. Einführung in den Begriff des

Christentums. Freiburg i.Br. (Herder) 1984: wiederabgedruckt in: ders.. Sämtliche Werke.
Bd. 26. Freiburg i.Br. (Herder) 1999. 3-445.

115



Adrian Suter

fahr, nie über die Grundsatzfragen der Fundamentaltheologie hinauszukommen

und keine theologischen Fortschritte zu machen, weil er
grundlegende Aussagen der Theologie bestreitet. Ein wichtiger Aspekt der

Wissenschaftsphilosophie Thomas Kuhns ist der Gedanke, dass die «normale
Wissenschaft», wie er sie nennt, ihre grossen Fortschritte nur deshalb

bewerkstelligen und ihr reiches Detailwissen nur deswegen anhäufen kann,
weil die Forschungsgemeinschaft bestimmte fundamentale theoretische
Grundannahmen als gegeben voraussetzt22. Auf diese Weise können sich
die Wissenschaftler auf die Detailfragen konzentrieren, anstatt ständig auf
die Debatte von Grundsatzfragen zurückzukommen. Was Kuhn für die

Wissenschaftsgemeinschaft zeigt, gilt auch für den einzelnen
Wissenschaftler: Wenn er die Grundprinzipien seines Fachs nicht akzeptiert, wird
es ihm schwer fallen, in den Detailfragen Fortschritte zu machen. Dies
bedeutet nicht, dass diese Grundprinzipien nicht kritisierbar wären, aber

man muss bereit sein, den Weg, den sie weisen, weiter zu verfolgen, um
Fortschritte zu erzielen. Ein Wissenschaftler, der von den Grundprinzipien
seines Fachs überzeugt ist, ist eher bereit, fortzuschreiten, als einer, der
diese Grundprinzipien ständig in Frage stellt oder sie sogar ausdrücklich
ablehnt.

Die zweite Schwierigkeit des Atheisten oder Agnostikers, wenn er

Theologie treiben will, ist diejenige des Mangels theologischer Intuition.
Der persönliche Glaube des Theologen gehört in den Entdeckungszusammenhang;

dem Theologen, der selbst nicht gläubig ist, fehlt die persönliche

Erfahrung mit dem Gegenstand, die ihn theologische Fragen intuitiv
erfassen lässt. Das Problem ist nicht von der Hand zu weisen: Der nicht
glaubensgebundene Theologe steht mangels eigener Erfahrung in der
Gefahr, gar nicht so genau zu wissen, wovon er eigentlich redet. Seckler

spricht davon, das persönliche Gläubigsein sei «in hermeneutischer
Hinsicht die unverzichtbare Art und Weise, bei der Sache zu sein, von der die

Theologie handelt»23. Sedmak bringt als Beispiel den fiktiven katholischen

Theologen Karl, der zwar unglaublich belesen in Bezug auf katholische

Theologie ist, aber «noch niemals in seinem Leben mit Christinnen
und Christen in Berührung gekommen»24 ist, geschweige denn selbst

Erfahrungen des lebendigen Glaubens gemacht hat. Wenn dieser Karl nun

22 Vgl. Thomas S. Kuhn. Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen (stw 25).
Frankfurt a.M. (Suhrkamp) 2003. 23-35.

23 Seckler. Glaubenswissenschaft (wie Anm. 4), 145.
24 Sedmak. Theologie (wie Anm. 9). 42.

116



Zur Glaubensbindung der Theologie

die Studierstube verlässt und zum ersten Mal einen Gottesdienst mitfeiert,
sich in der karitativen Arbeit engagiert, an einer Sonntagsschule teilnimmt,
so wird sich durch diese neue Perspektive, die Innenperspektive, sein
Verständnis des Christentums und seine Theologie verändern. Sedmak folgert
daraus, dass die theologische Perspektive als Innenperspektive irreduzibel
ist.

Man könnte also die Meinung vertreten, dass der Nichtgläubige zwar
die gleichen Aussagen machen kann wie der Gläubige, dass er sie aber

nicht selbst finden und aufgrund eigener Erfahrung überprüfen kann - wie
ein Blinder über das Licht reden kann, aber seine Aussagen nicht anhand

eigener Erfahrung finden oder überprüfen kann. Auch wenn ich nicht
dieser Meinung bin, so ist doch denkbar, dass der Nichtgläubige sich in
einer vergleichbaren Situation befindet. Aber selbst wenn die Situation des

Nichtgläubigen in der Theologie gleich ist wie die Situation des Blinden
in der Optik, hindert ihn das nicht daran, theologische Aussagen zu
machen. Selbst wenn er diese Aussagen nicht selbst finden kann, ist dies nicht
weiter schlimm, da dies zum Entdeckungszusammenhang gehört. Wenn er
sie nicht anhand eigener Erfahrung überprüfen kann, hat er immer noch
die Möglichkeit, die Glaubenserfahrung anderer zum Ausgangspunkt zu
nehmen und seine Argumentation von dort weiter zu verfolgen. Er tut
damit nichts anderes, als was auch des glaubensgebundenen Theologen
täglich Brot ist. Jeder Wissenschaftler ist immer wieder in der Situation,
dass er nicht alles selbst nachprüfen kann, sondern auf die Arbeit anderer

angewiesen ist. Der Unterschied zwischen einem gläubigen und einem
nicht gläubigen Theologen liegt im Entdeckungs-, nicht im
Rechtfertigungszusammenhang; also darin, dass Ersterer im Prinzip die eigene

Glaubenserfahrung als Ausgangspunkt nehmen könnte. De facto wird
aber kein Theologe seine Theologie ausschliesslich auf seine eigene

Glaubenserfahrung gründen. Genauso wie der nicht gläubige Theologe
betrachtet auch der gläubige Theologe die Glaubenserfahrungen anderer,

wie sie sich in den normativen Quellen, in der Kirchengeschichte und in
der kirchlichen und spirituellen Realität der Gegenwart darstellen.

Kommt dazu, dass ein Theologe, der den christlichen Glauben nicht
teilt, nicht notwendigerweise in der gleichen Situation ist wie der von
Sedmak vorausgesetzte Karl. Auch wenn jemand den christlichen Glauben

ablehnt, kann er ja schon an einem christlichen Gottesdienst
teilgenommen oder in der karitativen Arbeit mitgeholfen haben. Vielleicht ist er

ja ursprünglich sogar christlich sozialisiert worden und hat den Glauben

erst im Lauf der eigenen Biographie abgelegt. Er teilt vielleicht nicht den

117



Adrian Suter

Glauben, kennt ihn aber, und zwar nicht nur aus Büchern. Was ein
atheistischer oder agnostischer Theologe hingegen zweifelsohne braucht, ist

Empathie für den Gläubigen. Er muss die Innenperspektive zumindest
methodisch einnehmen, indem er sich in denjenigen, der die Innenperspektive

hat, einfühlt. Dies ist nicht einfach und wird nie vollständig gelingen,

wie Sedmak unter Berufung auf Thomas Nagel25 festhält: «Ich kann
mir zwar vorstellen, wie es für mich wäre, eine Fledermaus zu sein und,
mit irgendwelchen Sensoren ausgestattet, im Dunkeln herumzuflattern,
ich kann aber prinzipiell nicht wissen, wie es für eine Fledermaus ist, eine
Fledermaus zu sein. Ähnlich tief ist der Graben zwischen dem religiösen
und dem nichtreligiösen Menschen.»26 Sollen wir also dem Nichtgläubigen

absprechen, dass er mit Hilfe von Empathie eine methodische
Innenperspektive einnehmen kann, dass er eine Horizontverschmelzung des

eigenen Verstehenshorizontes mit dem Verstehenshorizont eines Gläubigen

erreichen und sich so berechtigterweise Theologe nennen kann?
Um diese Frage zu beantworten, müssen wir die Kehrseite der

diskutierten Schwierigkeit betrachten. Es besteht nämlich auch ein Vorteil, den
der atheistische und insbesondere der agnostische Theologe dem Gläubigen

gegenüber hat: Es mag ihm leichter fallen, emotionale Distanz zu
seinem Untersuchungsgegenstand zu wahren. Dies ist ein gängiger Topos
von Theologiekritik: Durch den persönlichen Glauben werde der Theologe

unweigerlich zum Apologeten und sei emotional nicht in der Lage,
Forschungsergebnisse zu akzeptieren, die seinen Glauben in Frage stellen.
Dieser Gefahr sind sich glaubens- und kirchengebundene Theologinnen
und Theologen selbst auch bewusst. So hielt schon 1967 die Kommission
für Glauben und Kirchenverfassung des Ökumenischen Rates der Kirchen
an ihrer Tagung in Bristol im Zusammenhang mit der Frage biblischer
Hermeneutik fest: «Ein grosser Teil des soeben beschriebenen Vorganges,
ja das meiste davon, könnte sowohl von Christen als auch von Nichtchristen

ausgeführt werden. Während das persönliche Engagement von Christen

ihnen hilft, die theologischen Tiefen der Bedeutung im Text zu sehen,

25 Thomas Nagel, What it is like to be a bat, in: PhRev 83 1974) 435-450; ders..
Der Blick von nirgendwo, Frankfurt a.M. (Suhrkamp) 1992 (amerikanisch 1986).

26 Sedmak, Theologie (wie Anm. 9), 43.

118



Zur Glaubensbindung der Theologie

gilt andererseits, dass Liebe uns blind machen kann. Die Distanz der
Nichtchristen kann schöpferisch und konstruktiv sein.»27

Wie kann der glaubensgebundene Theologe dieser Schwierigkeit
ausweichen? Es ist für ihn wichtig, «für methodische Zwecke von Commitments

abstrahieren zu können»28, er braucht «die Fähigkeit zu Selbstreflexion

und Selbstdistanz»29. Er muss in der Lage sein, einen Schritt
zurückzutreten und den Gegenstand der Theologie, also die Beziehung zwischen
Gott und Mensch, aus einer methodischen Distanz zu betrachten, auch

wenn er selbst Teil dieser Beziehung ist. Er muss in der Lage sein, sich

empathisch in die Lage eines Dritten hineinzuversetzen, der nicht Teil
dieser Beziehung ist. Der springende Punkt ist nun: Wenn der Theologe
sich selbst diese methodische Distanz zutraut - und er muss sie sich
zutrauen, wenn er an seinem Wissenschaftsanspruch festhalten will -, so

wird er umgekehrt auch dem Nichtgläubigen die Empathie zutrauen müssen,

welche diesem eine methodische Innenperspektive erlaubt30.

Fassen wir zusammen: Ein Theologe, der selbst nicht glaubt, steht
erstens vor dem Problem, wie er Fortschritte im Detail erzielen soll, wenn er
die Grundannahmen des Fachs in Frage stellt; zweitens vor der Schwierigkeit,

dass ihm ein Stück theologische Intuition fehlt; zugleich hat er aber
den Vorteil, dass es ihm leichter fällt, wissenschaftliche Distanz zu wahren.

Wissenschaftstheoretisch bleibt festzuhalten: Trotz der beiden
genannten Schwierigkeiten hört seine Forschung nicht auf, Theologie zu
sein. Doch warum, und hier begegnen wir einer dritten Schwierigkeit,
sollte er überhaupt Theologie treiben wollen! Damit stossen wir auf den

motivationalen Aspekt der Frage der Glaubensbindung von Theologie.

27 Kommission für Glauben und Kirchenverfassung, Bristol 1967.

Studienergebnisse der Kommission für Glauben und Kirchenverfassung (ÖR.B 7/8), Stuttgart
(EMV) 1967, 52. Der zitierte Abschnitt stammt aus einem Studiendokument zur
«Bedeutung des hermeneutischen Problems für die ökumenische Bewegung».

28 Sedmak, Theologie (wie Anm. 9), 42.
29 A.a.O., 131.
30 Die Situationen sind insofern nicht als völlig äquivalent anzusehen, als der

Glaube ein Gemeinschaf'tsvollzug der Kirche ist, während man die Perspektive der

kritischen Distanz durchaus alleine einnehmen kann. Der Atheist, der die methodische

Innenperspektive einnehmen will, steht daher vor der zusätzlichen Schwierigkeit, dass

er Empathie für die Innenperspektive eines Gemeinschaftsvollzugs aufbringen muss,
an dem er selbst nicht teilhat.

119



Adrian Suter

Die Motivation, Theologie zu treiben

In doppelter Stossrichtung ist Theologie einerseits Selbstklärung des

Glaubens über seine intellektuelle Verstehbarkeit, andererseits apologetische

Reaktion auf Herausforderungen und Infragestellungen von aussen.

Subjekt des Theologietreibens ist in diesem Fall die Kirche. Die einzelne

Theologin, der einzelne Theologe mag im Sinne des «Sentire cum Ecclesia»

des Ignatius von Loyola diese Motivationen teilen - doch ist dies

keineswegs zwingend. Es ist durchaus denkbar, dass jemand aus
Familientradition Theologie studiert, wobei ihm persönlich weder die intellektuelle

Selbstklärung des Glaubens noch die Auseinandersetzung mit
Infragestellungen von aussen am Herzen liegen. Trotzdem kann ein Mensch
auch mit einer solchen Motivation Theologie treiben - man wird
wissenschaftstheoretisch nicht die «Reinheit der Motivation» zum Ausschlusskriterium

machen dürfen. Dennoch dürften die meisten Motivationen,
Theologie zu treiben, klar glaubensgebunden sein. Den meisten geht es

zumindest auch um die intellektuelle Beschäftigung mit dem eigenen
Glauben. Und bei jemandem, der aus persönlicher Überzeugung einen
kirchlichen Beruf anstrebt und dafür den nicht geringen Aufwand eines

theologischen Studiums auf sich nimmt, dürfen wir davon ausgehen, dass

seine Identifikation mit der Kirche und dem von ihr vertretenen Glauben
stark ist und seine Motivation prägt.

Doch wie steht es mit der Motivation eines Agnostikers oder Atheisten?

Wenn wir ihm zugestehen, dass er Theologie treiben kann, welche

Beweggründe können wir annehmen, dass er Theologie treiben will! Die
nächstliegende Motivation ist, den Gegner möglichst gut zu kennen, um
ihn so umso schärfer kritisieren zu können. Betrachten wir genauer, welche

Argumentationsmuster ein Agnostiker oder Atheist zusätzlich gewinnen

kann, wenn er methodisch die Innenperspektive des Glaubens
einzunehmen versucht.

Zentral ist der Versuch einer reductio ad absurdum. Das Ziel des Theologen

ist dann nicht, die Wahrheit des Glaubens zu begründen, sondern
seine Widersprüchlichkeit aufzuzeigen. Wenn wir mit Pannenberg Wert
darauf legen, dass Theologie nicht die Wahrheit des Glaubens formal
voraussetzen darf, sondern sie als offene Frage zum Inhalt ihrer Untersuchungen

machen muss31, so ist es wissenschaftstheoretisch ohne Probleme

31 Vgl. Wolfhart Pannenberg. Systematische Theologie. Band 1, Göttingen
(V&R) 1988, 58-72.

120



Zur Glaubensbindung der Theologie

denkbar, dass ein Atheist oder Agnostiker das Geschäft der Theologie
anpackt mit der Motivation, dadurch gerade die Unwahrheit des Glaubens
erweisen oder für die Unentscheidbarkeit der Gottesfrage argumentieren
zu wollen. Wir sollten eingestehen, dass ein Agnostiker oder ein Atheist
durchaus bejahen kann, dass man, wenn man denn Gottes Existenz einmal
versuchsweise voraussetzt, dies oder jenes über ihn sagen kann. Er kann
so vorgehen mit dem Ziel, seine Zweifel an den theologischen
Ausgangshypothesen zu begründen, indem er aufzuzeigen versucht, dass sie zu

Widersprüchen, zu falschen Resultaten, zu unplausiblen Folgerungen führen.
Es ist dies eine sehr gebräuchliche wissenschaftliche Methode: Eine
Hypothese annehmen, die man gar nicht teilt, um daraus Schlussfolgerungen
abzuleiten, welche die Ausgangshypothese erschüttern sollen. Wenn man
nun aber ausschliesslich den Gläubigen zugesteht, dass das, was sie tun,
Theologie ist, immunisiert man die Theologie gegen diesen Weg der
reductio ad absurdum. Der Kritiker, welcher die Theologie verdächtigt,
selbstimmunisierende Apologetik einer Ideologie zu sein, würde recht
behalten.

Tatsächlich wird in einem spezifisch kontroverstheologischen Kontext
auch der glaubensgebundene Theologe gelegentlich diese Motivation
einer reductio ad absurdum haben, wenn auch nur bezogen auf Teilaspekte
des Glaubens und bestimmte, von ihm als unangemessen angesehene
Lehrsätze einer anderen Konfession oder theologischen Schule. Auch er,
der selbst gläubig ist, kann eine andere, dem eigenen Glauben fern liegende

Lehrmeinung hypothetisch voraussetzen, um anhand der sich aus ihr
ergebenden Folgerungen ihre fehlende Plausibilität aufzuzeigen.
Wissenschaftstheoretisch ist eine solche Kontroverstheologie zweifellos eine Art
von Theologie, und wenn man auch in Zeiten ökumenischer Ansätze den

Wert kontroverstheologischer Pointierungen in Frage stellen darf, so hören
sie doch dadurch nicht auf, Theologie zu sein. Vom motivationalen Standpunkt

aus gesehen ist ein Atheist, der Theologie treibt, um den Glauben zu

bekämpfen, nichts anderes als ein radikalisierter Kontroverstheologe.
Wir dürfen also den Schluss ziehen: Auch unter dem motivationalen

Aspekt ist die Glaubensbindung der Theologie zwar üblich, aber keineswegs

zwingend. Es gibt Motivationen, Theologie zu treiben, die nicht

glaubensgebunden sind, und die so betriebene Theologie hört deswegen
nicht auf, Theologie zu sein.

121



Adrian Suter

Persönliche Glaubensbindung als Postulat einer Wissenschaftsethik
der Theologie

Die Existenz gläubiger Menschen ist Voraussetzung für die Theologie,
doch die persönliche Gläubigkeit des Theologen lässt sich weder
erkenntnistheoretisch noch motivational als zwingende Voraussetzung des

Theologietreibens begründen. Wie ist dann der breite Strom der theologischen
Tradition, welche die persönliche Gläubigkeit des Theologen nicht nur als

faktisch gegeben, sondern als notwendig ansieht, zu verstehen? Sind
Positionen wie die oben angeführte von Max Seckler einfach als obsolet
anzusehen? Oder wenn man diese Konsequenz nicht ziehen will: Welchen
Wert hat die Forderung nach einer persönlichen Glaubensbindung der
einzelnen Theologin, des einzelnen Theologen?

Ich möchte sie als wissenschaftsethisches Postulat verstehen: Die eigene

Glaubensbindung gehört zum Arbeitsethos, das der Theologe mitbringen

sollte. Ich möchte sogar so weit gehen, zu sagen, dass die persönliche
Gläubigkeit der zentrale Aspekt eines theologiespezifischen Arbeitsethos
des Wissenschaftlers sein muss. Tua res agitur: Das Bewusstsein, dass es

das eigene Heil ist, das auf dem Spiel steht, dass einem der Gegenstand, den

man als Theologe untersucht, in einer ganz besonderen Art und Weise in die
Pflicht nimmt, ist zentral für eine Wissenschaftsethik der Theologie.

Die persönliche Glaubensbindung ist gewissermassen der Hippokrati-
sche Eid des Theologen. Wie der Dienst an der Gesundheit den Mediziner
in die Pflicht nimmt, wie der Dienst an der Gerechtigkeit dem Arbeitsethos
des Juristen zu Grunde liegt, so steht der Theologe in der Pflicht, der
Gottesbeziehung zu dienen. Und wie der Arzt seinen Dienst nur glaubwürdig
erfüllen kann, wenn ihm die Gesundheit und das Wohlergehen seiner
Patienten auch persönlich am Herzen liegen, wie der Jurist nur dann
glaubwürdig auftritt, wenn er selbst eine der Gerechtigkeit verpflichtete
Lebenshaltung an den Tag legt, so wird auch der Theologe der Beziehung
zwischen Gott und Mensch nur dann glaubwürdig dienen können, wenn
er eine solche Gottesbeziehung selbst pflegt. Dabei ist kein Zufall, dass

ausgerechnet Medizin und Rechtswissenschaft als Vergleichswissenschaften

herangezogen werden: Wie bei der Theologie handelt es sich dabei um
Wissenschaften, in denen bestimmte Werte (Gesundheit, Gerechtigkeit,
Gottesbeziehung) eine Rolle spielen, und zwar nicht erst als nachträglicher

Zusatz, sondern von Anfang an, in ihrem Kern, bei der Bestimmung
ihres Gegenstandes. Insofern ist die persönliche Glaubensbindung der

Theologin, des Theologen tatsächlich ein unverzichtbares Element des

122



Zur Glaubensbindung der Theologie

Bei-der-Sache-Seins, doch ist es dies nicht aus wissenschafts/7?er;reri-

scher, sondern aus wissenschaftser/z/.vc/zer Perspektive.
Damit wird die Forderung nach einer persönlichen Glaubensbindung

der einzelnen Theologin, des einzelnen Theologen, auf eine andere Ebene

verlagert. Wohlverstanden: Die Forderung wird damit aus der Sicht des

Glaubens nicht abgeschwächt! Vielmehr steckt dahinter die Überzeugung,
dass man zwar nach wissenschaftstheoretischen Kriterien bestimmen
kann, was Theologie schlechthin ist, dass aber die wissenschaftstheoretische

Perspektive nicht ausreicht, wenn man bestimmen will, was gute
Theologie7,2 ist. Dazu ist eine wissenschaftsethische Perspektive
unverzichtbar. Gut wird eine Theologie nicht schon dadurch, dass sie wahre

Aussagen über ihren Gegenstand, die Beziehung zwischen Gott und
Mensch macht; gut wird sie vielmehr erst dadurch, dass sie ihrem Gegenstand

in umfassender Weise gerecht wird, sich von diesem Gegenstand in
die Pflicht nehmen lässt. Ein Atheist, der Theologie treibt, wird möglicherweise

sachgemässe theologische Aussagen über den Gegenstand der

Theologie, also die Beziehung zwischen Gott und Mensch, machen können.

Trotzdem wird er in wissenschaftsethischer Perspektive seinem
Gegenstand nicht gerecht werden und somit genauso wenig ein guter Theologe

sein, wie ein Mediziner, der sich nicht der Gesundheit verpflichtet
fühlt, ein guter Arzt sein kann.

Diese Sichtweise vermeidet die Gefahr des weiter oben dargestellten
«wissenschaftstheoretischen Donatismus». Zwar wird man unter dieser

Perspektive, wenn man die persönliche Glaubensbindung des Einzelnen
als wissenschaftsethisches Moment versteht, zur Beurteilung der Theologie

eines bestimmten Theologen ebenfalls dessen persönlichen Glauben

berücksichtigen müssen, aber eben nur zur wissenschaftsethischen
Beurteilung seiner Theologie. Die wissenschaftstheoretische Beurteilung seiner

Theologie kann ohne Berücksichtigung des wissenschaftsethischen
Moments geschehen, auch wenn gerade der glaubensgebundene Theologe
betonen wird, dass eine solche Ausblendung problematisch ist33. Derglau-
bensgebundene Theologe wird auch unterstreichen, dass sich die
wissenschaftstheoretische und die wissenschaftsethische Perspektive inhaltlich

32 Zur Frage der Qualitätskriterien von Theologie vgl. Clemens Sedmak, Was ist

gute Theologie? (Salzburger theologische Studien 20), Innsbruck (Tyrolia) 2003:

Wolfgang Huber. Was ist gute Theologie?. Stuttgart (Kreuz Verlag) 2004.
33 Zum Zusammenhang von Erkenntnis und ethischem Commitment vgl.

Sedmak. Theologie (wie Anm. 9). 83-87.

123



Adrian Suter

nicht widersprechen. Dies deswegen, weil die Wahrheit, die Gott offenbart,

als Wahrheit zum Heil zu verstehen ist, dass Erkenntnis der Wahrheit
und Entscheidung für die Wahrheit zusammengehören, im «Bewusstsein,
dass diese Wahrheit als sie selber heilsbedeutsam ist»34. Und da mit der

Frage nach der Wahrheit das Heil des Menschen, und zwar auch das eigene

Heil, auf dem Spiel steht, stellt das wissenschaftsethische Postulat der

Glaubensbindung auch keinen Widerspruch zur wissenschaftstheoretischen

Verpflichtung zur Wahrheit dar. Gerade weil so Grosses auf dem

Spiel steht, kann Glaubensbindung niemals bedeuten, wissenschaftlich

gefundene theologische Wahrheitsansprüche aus Rücksicht auf die
Glaubenstradition zu verwerfen. Die Kritik, Theologie sei nicht der Wahrheit

verpflichtet, sondern einer Ideologie, und daher unwissenschaftlich, läuft
ins Leere, wenn man die Glaubensbindung des Theologen wissenschaftsethisch

betrachtet.
Die wissenschaftsethische Frage, bezogen auf die Theologie selbst und

nicht etwa auf die theologisch-ethische Beurteilung des Wissenschaftstreibens

anderer Disziplinen, wird in der Theologie selten explizit
gestellt35. Oft wird ein Wissenschaftsethos der Theologie vorausgesetzt,
bisweilen durchaus auch reflektiert, aber kaum je wird die wissenschaftsethische

von der wissenschaftstheoretischen Perspektive abgegrenzt36 -
vielleicht weil die beiden Aspekte, wie dargestellt, eng miteinander
zusammenhängen. Nichtsdestotrotz ist diese Differenzierung der Perspektiven,

so hoffe ich gezeigt zu haben, wesentlich für den Dialog der Theologie

mit aussertheologischer Wissenschaftstheorie und für die
Auseinandersetzung mit Kritik an der Wissenschaftsfähigkeit der Theologie. Denn
diese Differenzierung eröffnet die Möglichkeit, wissenschaftstheoretisch
die Ergebnisoffenheit theologischer Forschung und zugleich wissen-
schaftsethisch die Glaubensbindung des Theologen zu vertreten.

34 Karl Rahner, Was ist Häresie?, in: ders.. Schriften zur Theologie V. Einsiedeln

(Benziger) 1962, 527-576, hier 527.
35 Wichtige Überlegungen dazu finden sich bei Sedmak. Theologie (wie Anm. 9).

59-89.
36 Dies ist meines Erachtens das zentrale Problem bei Karl Barth, dessen

unbestreitbares Verdienst es ist, das Arbeitsethos des Theologen gründlich reflektiert zu

haben, der aber zwischen der wissenschaftsethischen und der wissenschaftstheoretischen

Frage zu wenig differenziert. Vgl. z.B. Karl Barth, Einführung in die
evangelische Theologie. Zürich (Theologischer Verl.) 62006.

124



Zur Glaubensbindung der Theologie

Adrian Suter (geb. 1970 in Basel CH), Dr. theol. Studium der Theologie an den

Universitäten Basel (1989) und Bern (1989-1998. Staatsexamen) sowie am
Institut Catholique de Paris (1998-1999, Maîtrise en théologie 2003). 1992-
2003 Vertreter der Altkatholischen Kirchen der Utrechter Union im
Zentralausschuss der Konferenz Europäischer Kirchen. 1997 Diakonatsweihe. 1999
Priesterweihe. 1999-2006 Pfarrer der christkatholischen Kirchgemeinde St.

Gallen. 2003-2007 wissenschaftlicher Mitarbeiter, seit 2008 Assistent am
Departement für Christkatholische Theologie der Universität Bern. 2008 Promotion

in Fundamentaltheologie.

Adresse: Departement für Christkatholische Theologie. Länggassstrasse 51,

3000 Bern 9. Schweiz

English Summary

The author explores the relationship between academic theology on the one hand,
Christian faith and belief on the other hand. While the existence of believers is a

precondition for both the emergence and the continuation of theology, it is not
epistemologically necessary for the particular theologian to be a believer himself.
A theologian who shares the faith in God has the epistemological advantage of
theological intuition. He must, however, prescind from his commitment and

methodologically empathize with the non-believer in order to gain the critical distance

necessary for scientific exploration. Therefore, he will have to admit that the non-
believer, too, can take up the position of the believer for methodological reasons
and thus do theology from the internal perspective. The requirement that a theologian

should be himself a believer can only be maintained when it is understood in

an ethical, not in an epistemological sense.

125


	Zur Glaubensbindung der Theologie

