
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 99 (2009)

Heft: 1-2

Artikel: Zur Mariologie von Bischof Franciszek Hodur

Autor: Bajorek, Jerzy

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405053

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405053
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Mariologie von Bischof Franciszek Hodur

Jerzy Bajorek

Einer Darstellung der Mariologie von Franciszek Hodur (1866-1953),
dem charismatischen «Organizer of the Polish National Catholic Church»

(PNCC), sind einige Vorbemerkungen vorauszuschicken1.

- Die Unterschiede in der Lehre zwischen Hodur und der traditionellen
katholischen Mariologie ergeben sich nicht aus Meinungsverschiedenheiten

zu diesem Thema. Die Probleme liegen vielmehr im Bereich

von Ekklesiologie, Soteriologie, Eschatologie und Gnadenlehre.
Darüber hinaus spielen bei Hodur auch aussertheologische Faktoren, die

er mit einer dominanten polemischen Note vorträgt, einer Rolle, und
diese scheinen häufig ursprünglicher zu sein als die theologischen.

- Die PNCC hat sich im Verlauf ihrer Geschichte nicht gross um eine
dauernde Kohärenz ihrer theologischen Identität bemüht. Sehr häufig
kam es zur paradoxen Situation, dass sich die Linie des Kirchenreformators

Hodur, die sich oft in Synodenbeschlüssen widerspiegelt, von
der tatsächlichen kirchlichen Praxis unterscheidet.

- Die PNCC befand sich als Kirche immer zwischen der altkatholischen
und der römisch-katholischen Kirche. Die religiösen Traditionen der

Gläubigen stammen aus der römischen Kirche, während die
prinzipiellen Glaubensinhalte und das Jurisdiktionsverständnis dem
Altkatholizismus zuzurechnen sind. Die zu Hodurs Lebzeiten entstandene

eigene Tradition legte besonderen Wert darauf, dass die Entwicklung
des theologischen Denkens gegenüber neuen wissenschaftlichen
Erkenntnissen und Errungenschaften offen blieb. Hodurs dogmatische
Offenheit fand aber kein Verständnis bei seinen geistigen Töchtern und
Söhnen.

Zu Hodurs Zeiten war die römisch-katholische Mariologie stark konzeptionell

geprägt, und sie zielte auf eine immer umfassendere, von den Päpsten

zu leistende Ausweitung von Titeln und Privilegien Marias. Neben den

theologisch-psychologischen Spekulationen war das Lehramt der Kirche
die Quelle dieser Mariologie. Viele Mariologen begründeten dies damit,

1 Vgl. zum Ganzen die Dissertation des Autors: Jerzy Baiorek. Mariologia
Biskupa Franciszka Hodura [Die Mariologie von Bischof Franciszek Hodur] (Biblioteka
Diecezji Swidnickiej 15) Swidnica (Swidnicka Kuria Biskupia) 2007. 339 S.

IKZ 99 (2009) Seiten 101-105 101



Jerzy Bajorek

dass entsprechende Texte über die Rolle und die nie genug zu preisende
Würde Marias leichter in den Äusserungen der Päpste zu finden waren als

in der Heiligen Schrift. Die päpstlichen Äusserungen hatten freilich eher
einen pastoralen als einen theologischen Charakter. Demzufolge
verschwand die Grenze zwischen den theologisch-dogmatischen und den

frömmigkeitsmässigen Aspekten der kirchlichen Verkündigung über Maria.

Im Gegensatz zur theologischen Tradition, der er entstammte, entwickelte

Hodur seine Mariologie auf der Grundlage der entsprechenden Texte

der Heiligen Schrift. Für ihn war die göttliche Offenbarung die einzige
und wirkliche Quelle der mariologischen Wahrheiten, d.h. die Heilige
Schrift beinhaltet als norma normans die fundamentale Glaubensregel
auch in Bezug auf die Mariologie. Diese kann seiner Meinung nach nicht
auf Apokryphen oder gar Privatoffenbarungen abstellen. Nur auf der

Grundlage der Evangelien ist ein glaubwürdiges theologisches Bild Marias

zu gewinnen.
Hodur bezog in seine Argumentation mutig auch unbequeme Texte

ein, was die Gestalt Marias anbelangt - so etwa wenn sie zu jenen Personen

gezählt wird, die Jesu Rolle nicht verstanden haben. Es geht hier vor
allem um Mk 3,20-35 (die wahre Familie Jesu) und Mk 6, 1-6 (die Ablehnung

Jesu in Nazareth). Ähnliche Probleme finden wir in den beiden
Perikopen aus dem Lukasevangelium über das Wiederfinden des zwölfjährigen

Jesus im Tempel (Lk 2,41-50) und aus dem Johannesevangelium über
den Dialog Jesu mit Maria (Joh 2,1-11). Ohne diese eher negativen
Marientexte blieb für Hodur die biblische und theologische Wahrheit über Maria

unvollständig und in Gefahr, sich ständig der Kritik auszusetzen. Alle
biblischen Texte über Maria erfüllen den Zweck, sie herauszustellen als

diejenige, durch die sich «die Zeit erfüllt hat».

Der Reformator aus Scranton hat der Verkündigungsszene eine besondere

Rolle zugemessen. Durch ihre freiwillige Zusage, durch ihren Gehorsam

und ihre Liebe, war Nazareth der Ort, an dem die Repräsentantin der
Menschheit die Gottesmutterschaft annahm. In der Verkündigungsszene
wurde Maria endgültig in das Christusgeheimnis eingeführt. In der Jungfrau

aus Nazareth verwirklicht sich die hypostatische Union des Sohnes

Gottes, die den Höhepunkt der Erlösungsgabe für die Menschen und die

ganze Schöpfung darstellt. Maria hat alles, was sie ist, dank der Gnade
Gottes. Dieselbe Gnade, die der Liebe Gottes entstammt, wird auch uns

geschenkt. Von einem theologischen Standpunkt her hat diese Sichtweise
einen enormen Wert für die Anthropologie und für die Gnadenlehre.

102



Zur Mariologie von Bischof Franciszek Hodur

Marias Antwort auf die Gabe Gottes ist ihr Glaube. Hodur versuchte,
diesen Gedanken nach mehreren Seiten hin auszulegen. Die Verkündigung

des Herrn stellt für Maria einen Wendepunkt dar, der ihren
Glaubensweg bis zur Entäusserung (Kenosis) unter dem Kreuz vorzeichnet.
Hodur war sich bewusst, dass die Wahrheit über Maria und über ihr Leben
nicht anders zu verstehen ist als durch den «Schlüssel des Glaubens».
Dank des Glaubens ist Maria vollkommen vereint mit ihrem Sohn und

partizipiert an seinem Tod am Kreuz.
Hodur war der Meinung, dass man ihren Glauben nicht ohne ihr Leben

betrachten könne. Der Glaube prägte ihr Leben. Durch ihr fiat wurde sie

jungfräuliche Mutter des Herrn, und gleichzeitig erfolgte die Hingabe an
seine Person und an sein Werk. So diente sie dem Geheimnis der Erlösung,
und so wurde sie gleichzeitig zum nicht einholbaren Glaubensvorbild der

Kirche auf ihrem irdischen Pilgerweg zur ewigen Heimat.
Hodur war aber auch davon überzeugt, dass Marias bewusste Mitarbeit

mit Gott zu den Höhenpunkten der Synergie von Gott und Mensch gehört.
Der Reformator aus Scranton unterstrich ausdrücklich die jungfräuliche
und göttliche Mutterschaft Marias aus Nazareth. Für ihn war die jungfräuliche

Empfängnis ein Zeichen der realen Inkarnation und ein Hinweis für
die absolute Initiative Gottes. Ein unbestrittenes Novum in Hodurs Mariologie

ist dabei die dauerhafte Betonung der aktiven Rolle Marias: Sie ist
kein Werkzeug, sondern aktive Mitarbeiterin in Gottes Erlösungswerk.

In seinen Überlegungen konnte Hodur die Rolle Marias im Erlösungswerk

nicht ausser Acht lassen. Dieses Problem wurde in der Patristik von
Justin über Irenäus bis hin zu vielen anderen Kirchenvätern breit erörtert.
Die Überlegungen konzentrierten sich auf die Antithese Eva - Maria. Im
Mittelalter erscheinen Titel wie redemptrix und corredemptrix: Die sote-

riologische Ausrichtung der römisch-katholischen Mariologie führte dazu,

ihr den Titel Mittlerin (mediatrix) und Miterlöserin (corredemptrix)
zuzuerkennen. Im Unterschied zur zeitgenössischen Mariologie war Hodur

nicht bereit, die Titel mediatrix und corredemptrix zu verwenden. Er
sprach eher von der «socia Christi» (Begleiterin Christi).

Die Teilnahme Marias in dem Erlösungswerk Christi betrachtete Hodur

als Fundament und Quelle der Erlösungsmittlerschaft. Dem Reformator

aus Scranton war klar, dass diese Mittlerschaft nicht auf dieselbe Ebene

wie die Christi zu stellen sei, was unvermeidlich zu einer ontologischen
Verwechslung führen müsste. Die Mittlerschaft Marias ergibt sich aus der

Mittlerschaft Christi - genauer: Sie partizipiert an der einzigen und
vollkommenen Mittlerschaft Christi.

103



Jerzy Bajorek

Ein Novum ist ohne Zweifel die sog. Mittlerschaft des Vorbilds: Maria
als die Erste Glaubende und die perfekte Schülerin Christi, ein Vorbild
für das christliche Leben; sie dient der Kirche mit ihrem Leben nach Gottes

Willen. Ohne diese Rolle ist Maria für den christlichen Glauben
uninteressant. Hodur meinte, den anthropologischen Pessimismus überwunden

zu haben, und bestätigt damit die eigene Identität der katholischen
Tradition in ihrem prinzipiellen bezüglich Optimismus der Würde des

Menschen und seiner Bestimmung im Gottes Plan.

Im Gegensatz zu den Schwesterkirchen der Utrechter Union hat die
PNCC die mannigfaltigen Marienfeste im liturgischen Kalender beibehalten2.

Sie zeigen die ganze Tiefe der Marienverehrung, die die Kirche der

Muttergottes erweist. Hodur blieb der Tradition treu, in welcher der
Marienkult einen besonderen Fall der Heiligenverehrung darstellt. Alle Christen

sind zur Heiligkeit berufen. Maria hat eine herausragende Position
unter den Heiligen aus zwei Gründen: Sie bleibt in besonderer Verbindung
mit Christus und spielt eine aussergewöhnliche Rolle in Gottes Erlösungsplan.

Daraus ergibt sich auch, dass der Marienkult mit dem christlichen
Leben zu verbinden ist. Die wahre Frömmigkeit kommt aus dem tiefen
Glauben und führt zur Nachahmung Marias.

2 Es handelt sich (gemäss dem Missale von 1912 [Mszat Polski zawierajacy obrzçd
Mszy swiçtej i Modlitwy, Scranton PA, 1912] bzw. 1934 [Polski Mszal do uzytku
kaplanów PNKK, Scranton 1934]) um die Feste vom 2. Februar (Fest der Reinigung
der Mutter Gottes / Darbringung des Kindes Jesus im Tempel - Oczyszczenia Matki
Bozej / Ofiarowanie Dzieciatka Jezus w swiqtyni) 25. März (Fest der Verkündigung an

die allerheiligste Jungfrau Maria - Zwiastowania Najswiçtszej Maryi Pannie), 15.

August (Fest der Himmelfahrt der allerheiligsten Jungfrau Maria [der grünen Mutter
Gottes] - Wniebowziçcia Najswiçtszej Maryi Panny [Matki Bozej Zielnej]),
8. September (Fest der Geburt der allerheiligsten Jungfrau Maria [der aussäenden

Mutter Gottes] - Narodzenia Najswiçtszej Maryi Panny [Matki Bozej Siewnej]) und
8. Dezember (Fest der heiligen Liebe und der unbefleckten Empfängnis - Swiçto
Bozej Milosci i Niepokalanego Poczçcia). Die volkstümlichen Bezeichnungen «grüne»

und «aussäende» oder «Säfrau» verweisen auf mit dem Fest zusammenhängendes
Volksbrauchtum.

Das Kirchenjahr entwickelt die Geheimnisse unserer Erlösung durch Jesus Christus.

Die Kirche schaut auf Maria, denn sie bleibt mit dem Erlösungswerk Christi
verbunden. Sie hat ihn nicht nur geboren, sondern ihn vor allen Dingen angenommen und
ist so dem Ruf Gottes gefolgt. Deshalb sagte Jesus zu der Frau, die Maria selig pries:
«Selig sind vielmehr die, die das Wort Gottes hören und es befolgen» (Lk 11,28). Im
Blick auf ihren Glaubensgehorsam ist sie auch uns Mutter geworden.

104



Zur Mariologie von Bischof Franciszek Hodur

Hodur war sich der Gefahren des Marienkultes bewusst, die sich aus
einer impulsiven Volksfrömmigkeit, verbunden mit einem oberflächlichen
Glauben und ritualistischen Tendenzen, ergeben. Daher ermahnte Hodur
immer wieder seine Gläubigen und ermutigte sie, Maria in ihren Tugenden
nachzuahmen. Er warnte noch vor einer anderen negativen Eigenschaft
der polnischen Frömmigkeit, nämlich der zu grossen Leichtgläubigkeit
gegenüber den privaten Offenbarungen und der Abneigung gegenüber
theologischen Differenzierungen.

Jerzy Bajorek (geb. 1948 in Swidnica PL), Pfr. Dr. theol. Nach einem Philoso-
phiestudium an der Kardinal-Stefan-Wyszyhski-Universität in Warszawa/
Warschau Theologiestudium an der Päpstlichen Akademie in Wroclaw/Breslau
1972-1976. 1977 Priesterweihe. 1987/88 Weiterbildung an der
Christkatholisch-theologischen Fakultät der Universität Bern. 2005 Promotion in
Dogmatik an der Christlichen Theologischen Akademie in Warschau.

Adresse: Kozarzew Strata 49a, PL-23-110 Krzczonöw, Polen. E-Mail: jerzy.
bajorek@wp.p.

English Summary

This contribution presents a short exposition of" the Mariology of Bishop Francis
Hodur (1866-1953). the organizer of the Polish National Catholic Church in North

America. In contrast to the usual Mariological thinking of a very speculative
nature, Hodur tried to base his views on the\Mother of God firmly on Scripture and

thus also included difficult sayings like Mk 3:20-25 etc. She is in the first place
the model of Christian discipleship and by virtue of her listening to the word of
God she is our mother. Hodur stressed the active soteriological role of Mary in her
obedience and faith vis-à-vis God. without, however, accepting the terminology
of mediatrix or corredemptrix.

105


	Zur Mariologie von Bischof Franciszek Hodur

