Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 99 (2009)

Heft: 1-2

Artikel: Zur Mariologie von Bischof Franciszek Hodur
Autor: Bajorek, Jerzy

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-405053

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-405053
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zur Mariologie von Bischof Franciszek Hodur

Jerzy Bajorek

Einer Darstellung der Mariologie von Franciszek Hodur (1866—1953),
dem charismatischen «Organizer of the Polish National Catholic Church»
(PNCC), sind einige Vorbemerkungen vorauszuschicken!.

— Die Unterschiede in der Lehre zwischen Hodur und der traditionellen
katholischen Mariologie ergeben sich nicht aus Meinungsverschieden-
heiten zu diesem Thema. Die Probleme liegen vielmehr im Bereich
von Ekklesiologie, Soteriologie, Eschatologie und Gnadenlehre. Dar-
tiber hinaus spielen bei Hodur auch aussertheologische Faktoren, die
er mit einer dominanten polemischen Note vortrigt, einer Rolle, und
diese scheinen hiiufig urspriinglicher zu sein als die theologischen.

— Die PNCC hat sich im Verlauf ihrer Geschichte nicht gross um eine
dauernde Kohirenz ihrer theologischen Identitidt bemiiht. Sehr hidufig
kam es zur paradoxen Situation, dass sich die Linie des Kirchenrefor-
mators Hodur, die sich oft in Synodenbeschliissen widerspiegelt, von
der tatséchlichen kirchlichen Praxis unterscheidet.

— Die PNCC befand sich als Kirche immer zwischen der altkatholischen
und der romisch-katholischen Kirche. Die religiosen Traditionen der
Glidubigen stammen aus der romischen Kirche, wiihrend die prinzi-
piellen Glaubensinhalte und das Jurisdiktionsverstindnis dem Altka-
tholizismus zuzurechnen sind. Die zu Hodurs Lebzeiten entstandene
eigene Tradition legte besonderen Wert darauf, dass die Entwicklung
des theologischen Denkens gegeniiber neuen wissenschaftlichen Er-
kenntnissen und Errungenschaften offen blieb. Hodurs dogmatische
Offenheit fand aber kein Verstindnis bei seinen geistigen Tochtern und
Sohnen.

Zu Hodurs Zeiten war die romisch-katholische Mariologie stark konzep-

tionell gepriigt, und sie zielte auf eine immer umfassendere, von den Pips-

ten zu leistende Ausweitung von Titeln und Privilegien Marias. Neben den
theologisch-psychologischen Spekulationen war das Lehramt der Kirche
die Quelle dieser Mariologie. Viele Mariologen begriindeten dies damit,

' Vgl. zum Ganzen die Dissertation des Autors: JERZY BAJOREK, Mariologia Bis-
kupa Franciszka Hodura [Die Mariologie von Bischof Franciszek Hodur] (Biblioteka
Diecezji Swidnickiej 15) Swidnica (Swidnicka Kuria Biskupia) 2007, 339 S.

IKZ 99 (2009) Seiten 101-105 101



Jerzy Bajorek

dass entsprechende Texte iiber die Rolle und die nie genug zu preisende
Wiirde Marias leichter in den Ausserungen der Pipste zu finden waren als
in der Heiligen Schrift. Die pipstlichen Ausserungen hatten freilich eher
einen pastoralen als einen theologischen Charakter. Demzufolge ver-
schwand die Grenze zwischen den theologisch-dogmatischen und den
frommigkeitsmissigen Aspekten der kirchlichen Verkiindigung iiber Ma-
ria.

Im Gegensatz zur theologischen Tradition, der er entstammte, entwi-
ckelte Hodur seine Mariologie auf der Grundlage der entsprechenden Tex-
te der Heiligen Schrift. Fiir ihn war die gottliche Offenbarung die einzige
und wirkliche Quelle der mariologischen Wahrheiten, d.h. die Heilige
Schrift beinhaltet als norma normans die fundamentale Glaubensregel
auch in Bezug auf die Mariologie. Diese kann seiner Meinung nach nicht
auf Apokryphen oder gar Privatoffenbarungen abstellen. Nur auf der
Grundlage der Evangelien ist ein glaubwiirdiges theologisches Bild Ma-
rias zu gewinnen.

Hodur bezog in seine Argumentation mutig auch unbequeme Texte
ein, was die Gestalt Marias anbelangt — so etwa wenn sie zu jenen Perso-
nen gezihlt wird, die Jesu Rolle nicht verstanden haben. Es geht hier vor
allem um Mk 3,20-35 (die wahre Familie Jesu) und Mk 6, 1-6 (die Ableh-
nung Jesu in Nazareth). Ahnliche Probleme finden wir in den beiden Peri-
kopen aus dem Lukasevangelium iiber das Wiederfinden des zwolfjihri-
gen Jesus im Tempel (Lk 2,41-50) und aus dem Johannesevangelium iiber
den Dialog Jesu mit Maria (Joh 2,1-11). Ohne diese eher negativen Mari-
entexte blieb fiir Hodur die biblische und theologische Wahrheit iiber Ma-
ria unvollstindig und in Gefahr, sich stindig der Kritik auszusetzen. Alle
biblischen Texte tiber Maria erfiillen den Zweck, sie herauszustellen als
diejenige, durch die sich «die Zeit erfiillt hat».

Der Reformator aus Scranton hat der Verkiindigungsszene eine beson-
dere Rolle zugemessen. Durch ihre freiwillige Zusage, durch ihren Gehor-
sam und ihre Liebe, war Nazareth der Ort, an dem die Repridsentantin der
Menschheit die Gottesmutterschaft annahm. In der Verkiindigungsszene
wurde Maria endgiiltig in das Christusgeheimnis eingefiihrt. In der Jung-
frau aus Nazareth verwirklicht sich die hypostatische Union des Sohnes
Gottes, die den Hohepunkt der Erlosungsgabe fiir die Menschen und die
ganze Schopfung darstellt. Maria hat alles, was sie ist, dank der Gnade
Gottes. Dieselbe Gnade, die der Liebe Gottes entstammt, wird auch uns
geschenkt. Von einem theologischen Standpunkt her hat diese Sichtweise
einen enormen Wert fiir die Anthropologie und fiir die Gnadenlehre.

102



Zur Mariologie von Bischof Franciszek Hodur

Marias Antwort auf die Gabe Gottes ist ihr Glaube. Hodur versuchte,
diesen Gedanken nach mehreren Seiten hin auszulegen. Die Verkiindi-
gung des Herrn stellt fiir Maria einen Wendepunkt dar, der ihren Glau-
bensweg bis zur Entiusserung (Kenosis) unter dem Kreuz vorzeichnet.
Hodur war sich bewusst, dass die Wahrheit iiber Maria und {iber ihr Leben
nicht anders zu verstehen ist als durch den «Schliissel des Glaubens».
Dank des Glaubens ist Maria vollkommen vereint mit ihrem Sohn und
partizipiert an seinem Tod am Kreuz.

Hodur war der Meinung, dass man ihren Glauben nicht ohne ihr Leben
betrachten konne. Der Glaube prigte ihr Leben. Durch ihr fiat wurde sie
jungfriuliche Mutter des Herrn, und gleichzeitig erfolgte die Hingabe an
seine Person und an sein Werk. So diente sie dem Geheimnis der Erlosung,
und so wurde sie gleichzeitig zum nicht einholbaren Glaubensvorbild der
Kirche auf ihrem irdischen Pilgerweg zur ewigen Heimat.

Hodur war aber auch davon tiberzeugt, dass Marias bewusste Mitarbeit
mit Gott zu den Hohenpunkten der Synergie von Gott und Mensch gehort.
Der Reformator aus Scranton unterstrich ausdriicklich die jungfriuliche
und gottliche Mutterschaft Marias aus Nazareth. Fiir ihn war die jungfriu-
liche Empfingnis ein Zeichen der realen Inkarnation und ein Hinweis fiir
die absolute Initiative Gottes. Ein unbestrittenes Novum in Hodurs Mario-
logie ist dabei die dauerhafte Betonung der aktiven Rolle Marias: Sie ist
kein Werkzeug, sondern aktive Mitarbeiterin in Gottes Erlosungswerk.

In seinen Uberlegungen konnte Hodur die Rolle Marias im Erlésungs-
werk nicht ausser Acht lassen. Dieses Problem wurde in der Patristik von
Justin iiber Irendus bis hin zu vielen anderen Kirchenviitern breit erdrtert.
Die Uberlegungen konzentrierten sich auf die Antithese Eva — Maria. Im
Mittelalter erscheinen Titel wie redemptrix und corredemptrix: Die sote-
riologische Ausrichtung der romisch-katholischen Mariologie fiihrte da-
zu, ihr den Titel Mittlerin (mediatrix) und MiterlOserin (corredemptrix)
zuzuerkennen. Im Unterschied zur zeitgendssischen Mariologie war Ho-
dur nicht bereit, die Titel mediatrix und corredemptrix zu verwenden. Er
sprach eher von der «socia Christi» (Begleiterin Christi).

Die Teilnahme Marias in dem Erlosungswerk Christi betrachtete Ho-
dur als Fundament und Quelle der Erlosungsmittlerschaft. Dem Reforma-
tor aus Scranton war klar, dass diese Mittlerschaft nicht auf dieselbe Ebe-
ne wie die Christi zu stellen sei, was unvermeidlich zu einer ontologischen
Verwechslung fiihren miisste. Die Mittlerschaft Marias ergibt sich aus der
Mittlerschaft Christi — genauer: Sie partizipiert an der einzigen und voll-
kommenen Mittlerschaft Christi.

103



Jerzy Bajorek

Ein Novum ist ohne Zweifel die sog. Mittlerschaft des Vorbilds: Maria
als die Erste Glaubende und die perfekte Schiilerin Christi, ein Vorbild
fiir das christliche Leben; sie dient der Kirche mit ihrem Leben nach Got-
tes Willen. Ohne diese Rolle ist Maria fiir den christlichen Glauben unin-
teressant. Hodur meinte, den anthropologischen Pessimismus {iberwun-
den zu haben, und bestiitigt damit die eigene Identitéit der katholischen
Tradition in ihrem prinzipiellen beziiglich Optimismus der Wiirde des
Menschen und seiner Bestimmung im Gottes Plan.

Im Gegensatz zu den Schwesterkirchen der Utrechter Union hat die
PNCC die mannigfaltigen Marienfeste im liturgischen Kalender beibehal-
ten?. Sie zeigen die ganze Tiefe der Marienverehrung, die die Kirche der
Muttergottes erweist. Hodur blieb der Tradition treu, in welcher der Ma-
rienkult einen besonderen Fall der Heiligenverehrung darstellt. Alle Chris-
ten sind zur Heiligkeit berufen. Maria hat eine herausragende Position
unter den Heiligen aus zwei Griinden: Sie bleibt in besonderer Verbindung
mit Christus und spielt eine aussergewohnliche Rolle in Gottes Erlosungs-
plan. Daraus ergibt sich auch, dass der Marienkult mit dem christlichen
Leben zu verbinden ist. Die wahre Frommigkeit kommt aus dem tiefen
Glauben und fiihrt zur Nachahmung Marias.

2 Es handelt sich (gemiss dem Missale von 1912 [Mszat Polski zawierajgcy obrzed
Mszy Swietej 1 Modlitwy, Scranton PA, 1912] bzw. 1934 [Polski Mszat do uzytku
kaptanow PNKK, Scranton 1934]) um die Feste vom 2. Februar (Fest der Reinigung
der Mutter Gottes / Darbringung des Kindes Jesus im Tempel — Oczyszczenia Matki
Bozej / Ofiarowanie Dziecigtka Jezus w Swigtyni) 25. Mirz (Fest der Verkiindigung an
die allerheiligste Jungfrau Maria — Zwiastowania NajSwigtsze] Maryi Pannie), 15.
August (Fest der Himmelfahrt der allerheiligsten Jungfrau Maria [der griinen Mutter
Gottes] — Wniebowzigcia NajSwietszej Maryi Panny [Matki Bozej Zielnej)),
8. September (Fest der Geburt der allerheiligsten Jungfrau Maria [der aussidenden
Mutter Gottes] — Narodzenia NajSwigtszej Maryi Panny [Matki Bozej Siewnej]) und
8. Dezember (Fest der heiligen Liebe und der unbefleckten Empfangnis — Swigto
Bozej Mitosci i Niepokalanego Poczecia). Die volkstiimlichen Bezeichnungen «grii-
ne» und «aussidende» oder «Sifrau» verweisen auf mit dem Fest zusammenhédngendes
Volksbrauchtum.

Das Kirchenjahr entwickelt die Geheimnisse unserer Erlosung durch Jesus Chris-
tus. Die Kirche schaut auf Maria, denn sie bleibt mit dem Erlosungswerk Christi ver-
bunden. Sie hat ihn nicht nur geboren, sondern ihn vor allen Dingen angenommen und
ist so dem Ruf Gottes gefolgt. Deshalb sagte Jesus zu der Frau, die Maria selig pries:
«Selig sind vielmehr die, die das Wort Gottes héren und es befolgen» (Lk 11,28). Im
Blick auf ithren Glaubensgehorsam ist sie auch uns Mutter geworden.

104



Zur Mariologie von Bischof Franciszek Hodur

Hodur war sich der Gefahren des Marienkultes bewusst, die sich aus
einer impulsiven Volksfrommigkeit, verbunden mit einem oberflichlichen
Glauben und ritualistischen Tendenzen, ergeben. Daher ermahnte Hodur
immer wieder seine Gldubigen und ermutigte sie, Maria in ithren Tugenden
nachzuahmen. Er warnte noch vor einer anderen negativen Eigenschaft
der polnischen Frommigkeit, niimlich der zu grossen Leichtgliubigkeit
gegeniiber den privaten Offenbarungen und der Abneigung gegeniiber
theologischen Differenzierungen.

Jerzy Bajorek (geb. 1948 in Swidnica PL), Pfr. Dr. theol. Nach einem Philoso-
phiestudium an der Kardinal-Stefan-Wyszyaski-Universitit in Warszawa/
Warschau Theologiestudium an der Péipstlichen Akademie in Wroctaw/Breslau
1972—-1976. 1977 Priesterweihe. 1987/88 Weiterbildung an der Christkatho-
lisch-theologischen Fakultdt der Universitit Bern. 2005 Promotion in Dog-
matik an der Christlichen Theologischen Akademie in Warschau.

Adresse: Kozarzew Stroza 49a, PL-23-110 Krzczonow, Polen. E-Mail: jerzy.
bajorek@wp.p.

English Summary

This contribution presents a short exposition of the Mariology of Bishop Francis
Hodur (1866-1953), the organizer of the Polish National Catholic Church in Nor-
th America. In contrast to the usual Mariological thinking of a very speculative
nature, Hodur tried to base his views on theMother of God firmly on Scripture and
thus also included difficult sayings like Mk 3:20-25 etc. She is in the first place
the model of Christian discipleship and by virtue of her listening to the word of
God she is our mother. Hodur stressed the active soteriological role of Mary in her
obedience and faith vis-a-vis God, without, however, accepting the terminology
of mediatrix or corredemptrix.

105



	Zur Mariologie von Bischof Franciszek Hodur

