
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 99 (2009)

Heft: 1-2

Artikel: Zur Geschichte der Marienverehrung : ein Überblick

Autor: Esser, Günter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405047

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405047
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Geschichte der Marienverehrung - ein Überblick

Günter Esser

1. Vorbemerkungen

Wir haben keine Maria

Zumindest in Deutschland konnte man bis vor kurzem auf die Frage nach
einer Charakterisierung des Altkatholizismus vier Negativabgrenzungen
hören: 1. «Wir haben keinen Papst!» 2. «Wir haben keine Beichte!»
3. «Wir müssen am Sonntag nicht zum Gottesdienst!» und 4. «Wir haben
keine Maria!»

Einmal abgesehen von der Tatsache, dass man mit Negativabgrenzungen
allein nicht Kirche sein kann, stimmen alle vier genannten Punkte in

diesen absolut klingenden Formulierungen schlicht nicht. Die Fragestellungen

sind viel komplexer, als dass sie mit plakativen Formulierungen
und ohne theologische und kirchenhistorische Hintergründe beantwortet
werden könnten. Das gilt für alle vier hier genannten Bereiche und damit
eben auch für Maria, für das theologische Sprechen von Maria und für die

Marienverehrung. Denn die Formulierung «Wir haben keine Maria!» würde

ja bedeuten, dass Maria keinen Platz im Leben unserer altkatholischen
Kirche habe und in den Gottesdiensten und Gebeten der Altkatholiken
nicht vorkomme. Das mag vielleicht vielfach die Praxis sein, das ist sicher
nicht zu leugnen. Aber hier ist natürlich zu fragen, warum sich Altkatholiken

so schwer mit Maria und einer «gesunden» marianischen Frömmigkeit

tun.

Ablehnung der Mariendogmen

Die altkatholische Kirche lehnt die beiden Mariendogmen von 1854 und
1950 ab. Sie begründet ihre Ablehnung damit, dass die in den Dogmen
definierten Lehren über Maria nicht auf Aussagen der Heiligen Schrift
beruhen, sondern sich erst im Laufe der Kirchengeschichte durch fromme
Überlegungen entwickelt hätten.

Formal werden die Dogmen abgelehnt, weil sie von Pius IX. bzw.

Pius XII. alleine und mit unfehlbarem Anspruch verkündet worden seien.

Ausdrücklich wird diese Ablehnung in der Utrechter Erklärung von 1889

4 IK/99 (2009) Seiten 4-32



Zur Geschichte der Marienverehrung - ein Überblick

für das Dogma von der Unbefleckten Empfängnis Maria1 und in der
Stellungnahme der Internationalen Altkatholischen Bischofskonferenz (IBK)
von 1950 für das Dogma von der leiblichen Aufnahme Marias in den Himmel

formuliert2.
Die für die altkatholische Ekklesiologie fundamentale Auseinandersetzung

mit dem Primats- und Unfehlbarkeitsanspruch des römischen
Bischofs wird gerade an dieser formalen Ablehnung der beiden Dogmen
deutlich. Beim Dogma von 1950 ist es offensichtlich, dass der Papst seine
1870 in «Pastor aeternus» formulierte Unfehlbarkeit in Anspruch nahm.
Und für die Definition von 1854 gilt die inzwischen allgemein akzeptierte
These, dass Pius IX. die Dogmatisierung der Immaculata gewissermassen
als «Testfall» verstanden hat3. Der ursprüngliche Plan, die Dogmatisierung

der Unbefleckten Empfängnis mit dem Dogma von der Unfehlbarkeit
des Papstes zeitlich zu verknüpfen, wurde nach intensiven Überlegungen
jedoch fallen gelassen. Dazu kam, dass sich viele Katholiken von den im
19. und bis weit ins 20. Jahrhundert vielfach üblichen Formen katholischer

Marienfrömmigkeit absetzen wollten. Sie entsprach nicht (mehr)
ihrer von der Aufklärungstheologie bestimmten religiösen Praxis4 und
wurde als Ausdrucksform eines spezifisch ultramontanen römischen
Katholizismus wahrgenommen.

1 Vgl. Urs Küry, Die Altkatholische Kirche. Ihre Geschichte, ihre Lehre, ihr
Anliegen. 3. Aufl., hg. von Christian Oeyen, Stuttgart (EVA) 1978, 452.

2 A.a.O., 456f.
3 Vgl. u.a. Klaus Schatz, Vaticanum 1,1869-1870, Bd. I, Paderborn (KonGe.D),

Paderborn (Schöningh) 1992, 24-28; Manfred Rüngs, Unverstandene Unfehlbarkeit.

Gedanken zu einem umstrittenen Dogma (Juli 2007), als PDF-Datei unter: www.
adfontes.mediasinnes.net/ad_documents/ad-124_unverstandene_unfehlbarkeit.pdf
(09.07.2008).

4 Als ein Beispiel für viele mag eine Aussage des altkatholischen Liturgiewis-
senschaftlers Adolf Thürlings stehen: «Die niederländischen Altkatholiken sind von
jeher besonders aufmerksam gewesen auf die Übertreibungen des Marienkultes, die

theoretisch in der Dogmatisierung der <Unbefleckten Empfängnis> durch Pius IX.
1854 ihren vorläufigen Gipfelpunkt erreichten, aber in der Praxis durch lokale und

allgemeine, liturgische und politische Veranstaltungen immer wieder neu emporge-
schraubt werden Dem ernsten christlichen Zuschauer erscheinen Veranstaltungen,
wie die sich häufenden mariologischen und eucharistischen Kongresse allerdings eher
dazu gemacht, die Frömmigkeitsrichtungen des katholischen Volkes ad absurdum zu

führen, als sie innerlich zu stützen»; vgl. Adolf Thürlings, Kurze Notizen, in: IKZ
3(1913) 144.



Günter Esser

Neue theologische und ökumenische Ansätze

Inzwischen aber haben sich neue theologische und auch ökumenische
Ansätze für eine differenzierte Betrachtung der Marienfrömmigkeit ergeben.
So verortet beispielsweise die Theologie des Zweiten Vatikanischen Konzils

die Mariologie ausdrücklich in der Dogmatischen Konstitution über
die Kirche «Lumen Gentium»5. Die Konsenstexte des orthodox-altkatholischen

Dialogs widmen Maria einen Abschnitt innerhalb des Kapitels
über die Ekklesiologie, in dem ausdrücklich auch Marias Rolle als

Fürsprecherin herausgestellt wird.6 Im Jahre 2000 schloss eine bilaterale
Arbeitsgruppe der Deutschen Bischofskonferenz und der Kirchenleitung der

Evangelisch-Lutherischen Kirche in Deutschland (VELKD) ihre
mehrjährige Dialogarbeit mit «Communio Sanctorum», einem Text über die
«Kirche als Gemeinschaft der Heiligen», ab. Auch dieses Ergebnis eines

differenzierten Konsenses widmet der Marienverehrung einen
Abschnitt7.

Im Jahre 2004 wurde mit dem Dokument «Mary: Grace and Hope in
Christ» ein wichtiges Ergebnis des theologischen Dialogs zwischen der

Anglikanischen und der Römisch-Katholischen Kirche publiziert8 -
für Altkatholiken aufgrund der bestehenden full communion mit der
Anglikanischen Gemeinschaf) sicher von besonderem Interesse. Diese neueren

Entwicklungen können auch der altkatholischen Theologie helfen, die

eigenen Vorstellungen über Maria zu überdenken und neu zu positionieren.

5 Kapitel VIII: Die selige Jungfrau und Gottesgebärerin Maria im Geheimnis der

Kirche; vgl. DH, Freiburg i.Br. (Herder) «1999, 4172-4179.
h Im Text heisst es «Fürbitterin». Allerdings wird hier klar unterschieden

zwischen Maria als «Fürbitterin» und der «gänzlich einmaligen Mittlerschaf't Jesu Christi»;

vgl. Urs von Arx (Hg.), Koinonia auf altkirchlicher Basis. Deutsche Gesamtausgabe

der gemeinsamen Texte des orthodox-altkatholischen Dialogs 1975-1987 mit
französischer und englischer Übersetzung, Beiheft zu IKZ 79 (1989), 56-58, hier
57f.

7 Communio Sanctorum. Die Kirche als Gemeinschaft der Heiligen. Bilaterale
Arbeitsgruppe der Deutschen Bischofskonferenz und der Kirchenleitung der Vereinigten

Evangelisch-Lutherischen Kirche in Deutschland (VELKD), Frankfurt/Main
(Lembeck) 2000, hier: Kapitel VV.4: Die Verehrung Marias, der Mutter des Herrn,
114-120 [Abschnitte 252-268]).

s Vgl. Mary: Grace and Hope: An Agreed Statement. The Anglican - Roman
Catholic International Commission, Harrisburg PA (Morehouse) 2005; deutsch Maria:
Gnade und Hoffnung in Christus: Eine gemeinsame Stellungnahme. Internationale
Anglikanisch - Römisch-katholische Kommission (ARCIC) Paderborn (Bonifatius)
2006.



Zur Geschichte der Marienverehrung - ein Überblick

In den folgenden Ausführungen soll deutlich werden, dass Maria
immer einen Platz im Leben der Kirche hatte, und dies schon seit den ersten
Jahrhunderten. Natürlich ist vieles zeitbedingt. Über manche Formen der

Marienverehrung und über nicht von der Hand zu weisende Fehlentwicklungen

lässt sich zweifellos trefflich streiten. Aber es wird ja nicht gefordert,

dass die Altkatholiken in ihrer Lehre und kirchlichen Praxis alles

kritiklos übernehmen müssen, was in bestimmten Perioden der
Kirchengeschichte von Maria gesagt und wie sie verehrt wurde. Es soll lediglich
deutlich werden, dass Maria ihren Platz im Leben der Kirche hatte. Und
dass dieser Platz nie umstritten war. Die Frage, die sich die Altkatholiken
aber stellen müssen, ist, wie ein solcher Platz Marias im Leben des

realexistierenden Altkatholizismus heute aussehen kann, ohne den Blick auf
Christus zu verstellen. Maria muss einen Platz wiedergewinnen, die es ihr
möglich macht, uns als Mutter der Kirche und als Schwester im Glauben
auf unserer Pilgerschaft durch diese Zeit zu begleiten.

Die Gliederung folgt dem Beitrag von Stefano De Fiores «Maria in der
Geschichte von Theologie und Frömmigkeit», den er 1996 im Handbuch
der Marienkunde publiziert hat9.

2. Maria vor und nach Ephesus

Ein Blick aufdie Theologie der Kirchenväter

Zweifellos ist das Konzil von Ephesus (431) ein wichtiges Datum in der

Entwicklung einer Lehre über Maria bzw. der Marienfrömmigkeit gewesen,

denn dieses Konzil bestätigt ihren Ehrentitel theotókos. Gottesgebärerin.

Dabei ist Maria in Ephesus gar nicht explizit Thema der Konzilsväter.

Es ging vielmehr um die christologische Auseinandersetzung zweier
theologischer Schulen, nämlich von Antiochien und von Alexandrien mit
ihren beiden Protagonisten Nestorius und Kyrill. Hat Maria nun dem
Gottessohn das Leben geschenkt, ist sie also Gottesmutter, wie Kyrill sagt10,

9 Stefano De Fiores, Maria in der Geschichte von Theologie und Frömmigkeit,

in: Wolfgang Beinert/Heinrich Petri (Hg.). Handbuch der Marienkunde I.
Regensburg (Pustet) 1996. 99-266.

10 Vgl. Dritter Brief Kyrills an Nestorius. bei Josef Wohlmuth (Hg.). Dekrete
der ökumenischen Konzilien I: Konzilien des ersten Jahrtausends. Vom Konzil von
Nizäa (325) bis zum Vierten Konzil von Konstantinopel (869/70). Paderborn (Schöningh)

21998. 50-58, hier 58.



Günter Esser

oder hat sie nur den Menschen, Jesus, den Christus, geboren, ist sie somit
also lediglich christotókos, wie Nestorius argumentiert".

Das Konzil folgte der Theologie der Alexandriner und erklärte: «Wenn

jemand nicht bekennt, dass der Emmanuel in Wahrheit Gott und die Heilige

Jungfrau deshalb Gottesgebärerin ist (denn sie hat den Fleisch gewordenen

Logos-aus-Gott fleischlich geboren), so gelte Anathem.»12 Allerdings

ist der Begriff theotókos nicht biblisch, denn hier wird Maria «Mutter

Jesu» genannt13. De Fiores verweist in diesem Zusammenhang auf
Origines (um 185-254), in dessen Gebet «Sub tuum praesidium confugi-
mus» bereits die Verwendung des Ausdrucks theotókos zu finden ist -
eines Gebetes, das auch heute noch in der römisch-katholischen14
Marienfrömmigkeit sehr beliebt ist und als gregorianische Antiphon Eingang
gefunden hat in das monastische Offizium.

In der Vätertheologie nach Ephesus war man bemüht, diesen theologischen

Begriff, den das Konzil gebracht hatte, nunmehr heilsgeschichtlich
zu beleuchten. Was bedeutet es, Maria «Gottesmutter», «Gottesgebärerin»
zu nennen? Interessant ist, hier ein Blick auf Augustinus (354-430) zu

werfen, der die theotókos im Zusammenhang mit der Entäusserung des

göttlichen Logos in seiner Menschwerdung als «Mutter der Schwachheit»
bezeichnet15. So gesehen wird sie durch ihre Mutterschaft gewissermassen

zur «Werkstatt» der Menschwerdung des Gottessohnes16. Ihre enge
Verbindung zur Inkarnation macht sie zum «Fundament der Erlösung»17,

ja wir können sogar sagen, die göttliche Mutterschaft ist heilsnotwendig,
denn, so Gregor von Nazianz (329-390) bereits lange vor der Entscheidung

von Ephesus: «Wenn einer die heilige Maria nicht als Gottesgebärerin

verehrt, ist er von der Gottheit getrennt.»18
Aber auch die Väter vor Ephesus waren bemüht, anhand der Heiligen

Schrift Maria im göttlichen Heilsplan zu verorten. Wir können in den ers-

11 Vgl. Zweiter Brief des Nestorius an Kyrill, a.a.O., 44-47, hier 47.
'- Vgl. a.a.O., 59.
11 Vgl. Mt 2,11 ; Lk 2,48; Joh 2,1 u.ö. In Lk 1,43, bei der Begegnung der beiden

schwangeren Frauen Maria und Elisabeth begrüsst Elisabeth Maria mit «die Mutter
meines Herrn».

14 Vgl. De Fiores, Maria (wie Anm. 9), 118f.
15 Vgl. BKV2 8,145.
"' Vgl. De Fiores, Maria (wie Anm. 9), 119.
17 A.a.O., 120.
18 Gregor von Nazianz. Brief 101; vgl. Franz Courth (Bearbeitung). Mariologie

(TzT.D 6), Graz (Styria) 1991, Nr. 55, 94.



Zur Geschichte der Marienverehrung - ein Überblick

ten Jahrhunderten der Kirchen- und Theologiegeschichte folgende
Entwicklung feststellen: Vom 2. Jahrhundert an spielte die Parallele Eva - Maria

eine besondere Rolle, dies wohl in Anlehnung an den Parallelismus
Adam - Christus, den wir bei Paulus finden19. Der römisch-katholische
Theologe Alois Müller charakterisiert dies als «die erste eigentliche
mariologische Leistung» in der Theologie der Alten Kirche20. Ebenfalls im
2. Jahrhundert wird erstmals Marias Jungfräulichkeit auf die Geburt Jesu

bezogen, im 3. Jahrhundert dann auf ihr ganzes Leben ausgeweitet. Zu
Beginn des 4. Jahrhunderts kommt dann der Titel «Gottesmutter» auf und
für das 4. und 5. Jahrhundert sind Belege der Kirchenväter zu finden, die
über die Sündlosigkeit Marias reflektieren.

Wir können also sagen, dass um die Mitte des 5. Jahrhunderts die
wesentlichen Grundzüge der Mariologie vorhanden waren, die dann im Laufe

der nächsten Jahrhunderte weiter entfaltet wurden21. Schauen wir auf
einige Kirchenväter:

Die erste uns bekannte Aussage über Maria finden wir bei Ignatius von
Antiochien (gest. um 110), der Marias Jungfräulichkeit eng an das

Christusmysterium bindet und damit sowohl gegen die Doketisten argumentiert,

die die Inkarnation leugnen, als auch nach wie vor in der Kirche zu
findenden judaisierenden Tendenzen entgegentreten will. Marias
Jungfräulichkeit, ihr Gebären und der Tod Christi, alle drei in einem Atemzug
genannt, seien «laut zu kündende Mysterien», schreibt er in seinem Brief
an die Epheser22. Die Jungfräulichkeit Marias hat keinen Wert an sich,
sondern ist stets bezogen auf Christus und das Geheimnis Gottes. So

schreibt er im selben Brief: «Da nun unser Gott Jesus Christus im Schoss
der Jungfrau Maria getragen wurde nach Gottes Heilsplan, entstammt er

zwar dem Samen Davids (Röm 1,3), aber er ist ebenso vom Heiligen Geist
Und es bleibt den Fürsten dieser Welt die Jungfrauschaft Marias und

ihre Niederkunft verborgen, ebenso auch der Tod des Herrn ,»23

Bei Justin (gest. 165) finden wir erstmals die Parallele Eva - Maria. In
seinem Dialog mit Tryphon unterscheidet er die beiden Mütter wie folgt:

19 Vgl. Röm 5.12-21.
2U Vgl. Alois Müller. Marias Stellung und Mitwirkung im Christusereignis, in:

MySal 111/2, Einsiedeln (Benziger) 1969, 393-510. hier 397.
21 A.a.O.. 398.
22 IgnEph 19.1, vgl. Joseph A.Fischer (Hg.). Die Apostolischen Väter (SUC 1).

Darmstadt (WBG) l01993. 156.
23 Ebd.



Günter Esser

«Christus ist Mensch geworden aus der Jungfrau, damit durch diesen Weg,
von dem aus der Ungehorsam, zu dem die Schlange verleitete, seinen

Ursprung genommen hat, dieser auch zunichte gemacht werde. Eva, welche

eine unverdorbene Jungfrau war, gebar, nachdem sie das Wort der

Schlange empfangen hatte, Sünde und Tod. Die Jungfrau Maria dagegen
war voll Glaube und Freude, als der Engel Gabriel ihr die frohe Botschaft
brachte ...»24

Und schliesslich Irenäus von Lyon (gest. 202), den Alois Müller nicht
nur den «Vater der katholischen Dogmatik» nennt, sondern auch als den

«ersten Mariologen» bezeichnet25. Auch er verortet Maria im Heilsplan
Gottes und eng verbunden mit dem Christusmysterium. Christus ist derjenige,

der der Schlange den Kopf zertritt, wie in der Genesis prophezeit
wird,26 und er erwähnt auch seine leibliche Abstammung aus Maria.27

Bedeutend für unseren Zusammenhang ist aber der Parallelismus, mit
dem Irenäus die Geschichte vom Sündenfall (Gen 3,1-20) und die der

Verkündigung (Lk 1,26-38) erklärt und dabei einerseits die Gemeinsamkeiten

von Eva und Maria, andererseits aber auch die Unterschiede im
Verhalten dieser beiden Frauen herausstellt: Beide seien Jungfrauen und

gleichzeitig vermählt gewesen; und auch das, was sie getan hätten, habe

einen ungeheueren Einfluss auf die ganze Menschheit gehabt. Allerdings,
und das ist die Gegenüberstellung: Während Eva durch ihren Ungehorsam,

indem sie eben den Verlockungen der Schlange erlegen sei, zur
«Ursache des Todes» geworden sei, so sei Maria eben zur «Ursache des Heils»
geworden. Das heisst, dem Ungehorsam Evas steht der Gehorsam Marias
gegenüber, der gewissermassen zum Tor für eine «universale Heilswirklichkeit»

wird28.

Einen weiteren wichtigen Beitrag des Irenäus für die Entwicklung der

Mariologie sieht Müller in seiner Heratisarbeitung der Analogie Maria

- Kirche. Die Geburt Jesu aus der Jungfrau sei «Grundlage und Kern

unserer eigenen Wiedergeburt». Dies führe zur Einsicht, dass «Glaube und

24 Justin. Dial. 100.4-5: vgl. BKV2 33. 163f.
25 Vgl. Müller. Stellung (wie Anm. 20). 400.
2l- Vgl. Gen 3.15.
27 So Müller. Stellung (wie Anm. 20). 400. mit Angabe der Belegstellen in

Anm. 14 und 14a.
28 Vgl. De Fiores, Maria (wie Anm. 9). 113 mit Anm. 57.

10



Zur Geschichte der Marienverehrung - ein Überblick

Taufe, also letztlich die Kirche, die dadurch unsere Wiedergeburt bewirke,
im tiefsten genau der Jungfrau Maria entspreche.»29

Hinweise in den Apokryphen

Wenigstens hingewiesen werden soll hier auch auf die Apokryphen, die im
Bereich der judenchristlichen Gemeinden Palästinas entstanden sind. Hier
seien besonders genannt das sog. «Protoevangelium des Jakobus», das

nach neusten Forschungen im 2. Jahrhundert in Ägypten geschrieben wurde.

In narrativer Form werden Legendenhaftes und Authentisches miteinander

zu einer neuen Erzählung verbunden. Darin erfahren wir von der
Geburt Marias. Während heidnische Autoren gegen die Jungfräulichkeit
Marias polemisieren und behaupten, Jesus sei das Ergebnis eines
Ehebruchs Marias mit einem römischen Soldaten namens Panthera30, stellt der
Text die Jungfräulichkeit Maria vor und nach der Geburt Jesu heraus.

Schon vor ihrer Geburt sei sie Gott geweiht gewesen und habe im kindlichen

Alter von drei Jahren ihr Elternhaus verlassen, um im Tempel zu
leben. Die Jungfräulichkeit bleibt unversehrt bestehen, als sie Jesus

empfängt und zur Welt bringt, ja die jungfräuliche Geburt habe sogar in der
Hebamme Salome eine Zeugin gehabt. Um die Jungfräulichkeit herauszustellen,

wird Josef in der Rolle eines Witwers dargestellt, der zwei Söhne

in die Ehe mit Maria einbringt, was die Frage der Geschwister Jesu

klärt31.

Ein Zyklus von apokryphen Schriften, der ebenfalls in das 273.
Jahrhundert zurückgeht, hat den transitus, also den Heimgang Marias zum
Thema. De Fiores charakterisiert diese Texte als eine eher «volkstümliche
biblische Annäherung an die grossen marianischen Fragestellungen», und
dazu gehört eben auch die Frage des Todes der Gottesmutter32.

Sicher ist es nicht falsch, die Entstehung dieser frühchristlichen Schriften

im Zusammenhang mit einer zunehmenden Verehrung Marias zu sehen.

Hier geht es weniger um theologische Definitionen und spekulative
Gedankengänge, sondern hier spricht das fromme christliche Volk der frühen

Kirche.

29 Vgl. Müller, Stellung (wie Anm. 20), 401.
30 Origines berichtet davon in seiner Schrift Contra Celsum (vgl. PG I 1.720f.).
31 Vgl. Courth (Hg.). Mariologie (wie Anm. 18). 39-54; Zusammenfassung

auch bei De Fiores. Maria (wie Anm. 9), 104-106.
32 Vgl. De Fiores, Maria (wie Anm. 9), 106-109.

II



Günter Esser

Frühe Frömmigkeitsformen

Die Theologie ist die eine Seite, die Verehrung Marias im Leben der frühen

Kirche die andere. Auf der Suche nach Spuren frühkirchlicher
Marienverehrung führt uns De Fiores an zwei Orte. Die ersten Zeugnisse
einer beginnenden Marienfrömmigkeit sind in Nazareth zu finden. Dort hat

man in der angenommenen Verkündigungsgrotte, die heute in die grosse
römisch-katholische Verkündigungsbasilika integriert ist, Graffiti gefunden,

die Archäologen auf das 2./3. Jahrhundert datieren. Der erste Text
«chaire Maria», also: «Sei gegrüsst, Maria», ist eine Anspielung auf den

Gruss des Engels bei der Verkündigung. Den zweiten, unvollständigen
Text entschlüsseln die Fachleute wie folgt: «Hingestreckt unter dem heiligen

Ort Marias habe ich sogleich dort die Namen geschrieben, ihr Ebenbild

habe ich geschmückt.» Es kann als ein erstes Zeugnis der Ehrerbietung

Maria gegenüber gedeutet werden.
Ein anderes frühchristliches Zeugnis ist der sog. Papyrus 470, der in

Ägypten gefunden wurde und der ebenfalls ins 3. Jahrhundert datiert wird.
Der Text erinnert an das Gebet «Sub tuum praesidium» des Origines. Eine

Verbindung zu diesem Kirchenvater ist also nicht ausgeschlossen: «Unter
deine Barmherzigkeit nehmen wir Zuflucht, theotókos (Gottesgebärerin).
Unser Flehen weise nicht zurück in der Not, sondern bewahre uns vor der

Gefahr, einzig Keusche, einzig Gesegnete.»33

3. Maria im Mittelalter

Scholastische Theologie

Wenn wir an die Theologie des Mittelalters denken, denken wir zumeist

an die scholastische Theologie und ihre grossen Vertreter, an Petrus Lom-
bardus (1100-1160) z.B., dessen Sentenzen für Theologen die Grundlage
ihres Studiums war, oder an Thomas von Aquin (1225-1274), der nicht nur
selbst einen Kommentar zu den Sentenzen des Petrus Lombardus verfasst

hat, sondern eine eigene Theologie vorlegte, die stark von der Philosophie
des Aristoteles geprägt war, der in dieser Zeit eine Renaissance erlebte. In
seiner gross angelegten «Summa theologiae», die eigentlich für
Studienanfänger gedacht war, behandelt er die Fragen zu Maria in der tertia pars,
im dritten Teil, also in dem Abschnitt, der von der Erlösung handelt. Dabei

33 A.a.O.. 135f, mit den Quellenverweisen.

12



Zur Geschichte der Marienverehrung - ein Überblick

bringt Thomas allerdings nichts spektakulär Neues: Maria ist die Gottesmutter,

sie ist die allzeit Jungfräuliche, sie ist voll der Gnade, allerdings
bleibt sie nicht von der Erbsünde verschont. Anders als sein grosser
franziskanischer Kollege Bonaventura (1217-1274) lehnt Thomas die
Unbefleckte Empfängnis ab. Dafür aber lehrt er die leibliche Aufnahme der
Gottesmutter in den Himmel. Auf jeden Fall aber gilt ihr eine besondere

Verehrung34.

Die monastische Theologie

Die monastische Theologie wurde, wie der Name schon sagt, in den Klöstern

des Mittelalters entwickelt, wobei die Liturgie hier eine besondere
Rolle spielte. Monastische Theologie schlägt sich zu einem guten Teil in
den Homilien bedeutender Ordensmänner nieder wie bei Beda Venerabilis
(673-735) oder Ambrosius Autpertus35, dem wir Homilien zu den Festen
Maria Reinigung (Maria Lichtmess, heute: Darstellung des Herrn) und der
Aufnahme der Gottesmutter in den Himmel verdanken36.

Von besonderer Bedeutung ist aber zweifellos Bernhard von Clair-
veaux (1090-1153), dessen marianische Schriften typische Beispiele sind
für eine «Inkulturation der Glaubensvorgaben über Maria in der feudalen
Kultur des Mittelalters». Mit Bernhard beginnt ein Perspektivenwechsel
im mariologischen Denken: Vor dem Hintergrund des streng hierarchischen

Denkens, das dem Mittelalter eigen war, bekommt auch Maria eine

neue Rolle zugewiesen: Sie steht nicht mehr in, sondern über der Kirche.
Maria steht «zwischen Christus und der Kirche», sagt er in einer Predigt
am Sonntag nach Maria Himmelfahrt37. Die Kirche, die Bernhard als

«Mond» bezeichnet, bittet diejenige um Hilfe, «die als ihre Mittlerin bei
der Sonne der Gerechtigkeit gesetzt ist»38. Deutlich erkennen wir die
feudale Sprache auch in einem Gebet, mit dem Bernhard die herausgehobene
Rolle Marias betont: «Unsere Herrin, unsere Mittlerin, unsere Fürsprecherin,

versöhne uns mit deinem Sohne, empfiehl uns deinem Sohne, stelle

34 Vgl. De Fiores. Maria (wie Anm. 9), 161f.
35 Ambrosius Autpertus (geb. in Gallien, gest. 784). seit 740 Mönch südlich von

Rom. bemühte sich, die Lehre der Kirchenväter in seine Zeit zu übersetzen, und
vertiefte den Gedanken einer Mitwirkung Marias bei der Inkarnation.

36 Vgl. Dl Fiores. Maria (wie Anm. 9). 148f.
17 Vgl. PL 183. 432A.
38 A.a.O.. 458.

13



Günter Esser

uns vor deinem Sohne.»39 Im Bewusstsein der Gläubigen ist Maria also in
den Adelsstand erhoben worden.

Die Mittlerschaft bedeutet für Bernhard auch, dass Maria «der Weg»
ist, auf dem Christus in diese Welt gekommen ist40. Und in der ihr
zugesprochenen Rolle als «Fürsprecherin» tritt sie für die Schwächeren ein,
wird so auch zur «Anwältin» für die Sünder. Sie ist die «Mutter der

Barmherzigkeit», die als solche in den Anliegen ihrer Schutzbefohlenen vor
ihren Sohn tritt, der nach Mt 25 ja auch der endzeitliche Richter sein
wird41.

Unbefleckte Empfängnis und Aufnahme in den Himmel

Kontrovers werden im Mittelalter die Fragen der Unbefleckten Empfängnis

und der Aufnahme Marias in den Himmel diskutiert. Bernhard z.B.
lehnt die Unbefleckte Empfängnis ebenso ab42 wie der berühmte Ruppert
von Deutz (1075-1129), der Maria bis zum Zeitpunkt der Verkündigung
durch den Erzengel Gabriel genauso in die Schar der Sünder einreiht wie
alle anderen Menschen.43

Als erster Theologe, der die Frage der Unbefleckten Empfängnis
aufwirft, gilt der Benediktiner Eadmeri4, der in einer Abhandlung «aktive»

Empfängnis, in der die Erbsünde mitspielt, und «passive» Empfängnis, in
der die Erbsünde keine Rolle spielt, unterscheidet. Zur Erklärung
gebraucht er das Beispiel der Kastanie, «die unbeschädigt aus ihrer stacheligen

Hülle hervorkommt». Und dann überträgt er dieses Bild auf die
Unbefleckte Empfängnis: Konnte er [Gott| es nicht einem menschlichen Leib
ermöglichen, von jedem Stechen der Dornen verschont zu bleiben, auch

wenn er inmitten der Stacheln der Sünde empfangen wurde? Es ist
offensichtlich, dass er es konnte und es wollte; wenn er es wollte, so hat er es

auch getan.»45

39 A.a.O.. 43C.
4,1 A.a.O., 43B.
41 Vgl. De Fiores, Maria (wie Anm. 9), 1501'.
42 Vgl. Epist. 174 (PL 182, 333-336).
43 Vgl. Di: Fiores, Maria (wie Anm. 9), 153.
44 Eadmer 1060-1128). Theologe und Chronist, Mönch der Abtei Christchurch

in Canterbury, lernt dort auch Anselm von Canterbury kennen.
45 Vgl. Eadmer, Traktat über die Unbefleckte Empfängnis, in: Courth (Hg.).

Mariologie (wie Anm. 18), Nr. 89, 177ff.

14



Zur Geschichte der Marienverehrung - ein Überblick

In der Kontroverse um die Aufnahme Marias in den Himmel verweist
De Fiores auf eine Auseinandersetzung zwischen den Autoren des Pseu-

do-Hieronymus, einem Brief, der zu Beginn des 9. Jahrhunderts verfasst

wurde, und der Entgegnung im sog. Pseudo-Augustinus aus der zweiten
Hälfte des 12. Jahrhunderts. Während der Pseudo-Hieronymus die Frage
der leiblichen Aufnahme Marias umgeht und lediglich von einer Feier des

Todes der Gottesmutter schreibt, entwickelt der Pseudo-Augustinus
bereits Argumente für eine leibliche Aufnahme: «Die Verurteilung zur
Verwesung gelte nicht für das <Fleisch Christi, das vom Fleisch Marias

genommen ist>», heisst es da. Die Allmacht Christi erfordere, dass er seine

Mutter nicht in der Haft des Todes gelassen habe; wenn Christus die
Jungfräulichkeit Marias unversehrt gelassen habe, warum hätte er sie dann
nicht auch vor der Verwesung bewahren können46. Aber hier sind wir
schon drei Jahrhunderte in der theologischen Entwicklung weiter.

Volksfrömmigkeit

Neben der grossen Theologie gab es aber auch die Volksfrömmigkeit. Das

Mittelalter ist die Zeit der Wunder, der Reliquien, des Ablasses. Das
verschiebt auch das Bild, das die einfachen Gläubigen von Maria haben. Vom
Vorbild, das man nachahmen sollte, wird sie mehr und mehr zur Gnadengestalt,

zu der man betet. Durch Johannes Gerson (1363-1429), der Kanzler

der Sorbonne in Paris, der berühmtesten Universität des Mittelalters,
war, erfahren wir von goldenen Marienstatuen, die man auf der Vorderseite

öffnen konnte. Zu sehen war dann ein Bild der Heiligsten Dreifaltigkeit.
Für Gerson war dies nicht nur geschmacklos, sondern auch eine Häresie,
die Dreifaltigkeit als Leibesfrucht Marias darzustellen47. Um solchen

Übertreibungen entgegenzuwirken, vertrat er öffentlich eine Reform der

Marienverehrung.

4. Maria in der Neuzeit

Wir können den Beginn der Neuzeit bei den Humanisten ansetzen; dann

müssen wir natürlich Erasmus von Rotterdam (1466-1536) nennen, der

immer wieder vor Übertreibungen in der Volksfrömmigkeit warnte. Aber
es ist sicher nicht falsch, unseren Blick eher auf Martin Luther (1483—

46 Vgl. De Fiores, Maria (wie Anm. 9). 156.
17 Vgl. De Fiores. Maria (wie Anm. 9). 164.

15



Günter Esser

1546) und seine von der Rechtfertigungslehre geprägte theologia crucis
zu werfen und zu fragen, ob überhaupt und wenn ja, wo Maria in seiner

Theologie einen Platz hat.

Martin Luther

In Luthers Theologie spielt die Kenosis, die Entäusserung des Gottessohnes

in der Inkarnation, eine bedeutende Rolle. Wir können sagen: Von der

Krippe zum Kreuz hin erstreckt sich die Entäusserung des göttlichen
Logos. Und genau in diesem kenotischen Prozess der Inkarnation, von der

Krippe bis zum Tod am Kreuz, hat Maria ihren unverwechselbaren Platz.

Hier muss an erster Stelle das «Magnificat» genannt werden. Dieses

Jubellied der Maria bildet nach De Fiores eines der überzeugendsten
Beispiele für jene theologia crucis, die auf die «paradoxe Logik» hinweist,
die gerade in der Niedrigkeit der Magd den Beginn der Menschwerdung
des Gottessohnes und damit den Beginn unserer Erlösung verortet. Es ist
dieser Weg der Niedrigkeit, der die Mächtigen vom Thron stürzt und die

Demütigen erhöht. Aber abgesehen von diesem kenotischen Ansatz der

Erlösung, der Luthers Theologie prägt, hält er in der Mariologie an den

herkömmlichen Vorgaben fest: Das betrifft ihre bleibende Jungfräulichkeit

genauso wie ihre Sündlosigkeit. Lediglich ihre leibliche Aufnahme in
den Himmel lehnt er ab, weil er dafür keinen Hinweis in der Heiligen
Schrift findet48. Der evangelische Theologe Gerhard Heintze weist auch

darauf hin, dass beim frühen Luther noch die Anrufung Marias ohne grosse

theologische Bedenken akzeptiert ist49. Als Beispiel sei der Schluss
des 1521 publizierten Kommentars zum «Magnificat» genannt. Hier
schreibt Luther: «Damit lassen wir's diesmal bewenden und bitten Gott

um ein rechtes Verständnis dieses Magnificats, dass es nicht allein leuchte
und rede, sondern brenne und lebe in Leib und Seele. Das verleihe uns
Christus durch die Fürbitte und den Willen seiner lieben Mutter Maria.
Amen.»50 Diese Position hat er später aufgegeben. Ein Grund dafür mag

48 Vgl. Df Fiores. Maria (wie Anm. 9). 167ff.
49 Vgl. Gerhard Heintze. Maria im Urteil Luthers und in evangelischen

Äusserungen der Gegenwart, in: Wolfgang Beinert u.a. (Hg.), Maria. Eine ökumenische
Herausforderung. Regensburg (Pustet) 1984. 57-74, hier 64.

50 Vgl. Das Magnificat verdeutscht und ausgelegt von D. Luther. Augustiner.
1521. in: Wolfgang Metzger (Hg.). Calwer Luther-Ausgabe, Bd. 9, Stuttgart
(Hänssler) 1998. 21-100. hier 100.

16



Zur Geschichte der Marienverehrung - ein Überblick

sein, dass er vielen Gläubigen unterstellte, sie hätten zu Maria und den

Heiligen mehr Vertrauen als zu Gott. Und mit Blick auf das sola-scriptu-
ra-Prinzip wird argumentiert, dass von einer Fürsprache Marias und den

Heiligen nichts in der Bibel stehe51. Eng verbunden damit ist die grosse
Zurückhaltung gegenüber der damals üblichen Praxis der Marienverehrung.

Ihre wahre Würde als demütige Magd, so wie sie sich im «Magnificat»

selber besinge, werde dadurch verdunkelt, und der Grundsatz des

solus Deus ausgehöhlt. Konsequenterweise werden beliebte Gebete und

Hymnen wie das «Salve Regina» abgelehnt52.
Auch die anderen beiden grossen Reformatoren, Zwingli (1484-1531)

und Calvin (1509-1564), teilten im Wesentlichen die Position Luthers.
«Auch wenn sie grösstenteils unerbittlich sind, wenn es darum geht, das

Gebet zu Maria wie auch jegliche Bilderverehrung und jede Art mariani-
scher Mittlerschaft zu verbieten (besonders Calvin), so herrscht doch
dahin gehend Übereinstimmung, dass sie die jungfräuliche Mutterschaft und
die Heiligkeit Marias anerkennen.»53

Maria im Zeitalter des Barock

Mit dem Zeitalter des Barock verbinden wir katholische Gegenreformation,

Absolutismus und Prachtentfaltung. Von all diesen Aspekten fliessen

Spuren auch in die Mariologie und die Marienfrömmigkeit ein.
Das Konzil von Trient bringt nach den Wirren und Unsicherheiten der

Reformationszeit eine Klärung der katholischen Lehre in Abgrenzung zu
den Protestanten. Die Kirche tritt mit erneuerter Kraft nach aussen und
sucht in der «Katholischen Reform» oder «Gegenreformation» verlorenes
Terrain zurückzugewinnen. Dies alles geschieht im Zeitalter des Barock,
das mit seiner Kultur und Prachtentfaltung auf Aussenwirkung angelegt
ist. Dies zeigt sich auch in der kirchlichen Architektur und Frömmigkeit.
Es geht darum, die ecclesia triumphans darzustellen. Die Üppigkeit, mit
denen z.B. in dieser Zeit Fronleichnamsprozessionen inszeniert werden,

um die Realpräsenz Christi in der Eucharistie darzustellen, ist ein Beispiel

51 Vgl. Heinrich Petri. Maria in der Sicht evangelischer Christen, in:

Beinert/Petri (Hg.). Handbuch (wie Anm. 9), 382—419, hier 387.
52 Ebd.
s3 Vgl. de Fiores, Maria (wie Anm. 9), 169.

17



Günter Esser

für eine solche machtvolle demonstratio catholica''4. Auch in der
Marienfrömmigkeit wird dies an vielen Bildern und Skulpturen deutlich.

Die nachtridentinische Zeit der katholischen Erneuerung bringt eine
Ausfaltung der bestehenden Tradition. Die barocke Maria wird zur Himmelskönigin,

die als eine überirdische Person von höchster Erhabenheit dargestellt

wird. Damit wird sie endgültig in den höchsten Adelsstand erhoben
und den einfachen Gläubigen entrückt. Ihre Erhebung sprengt beinahe
alle Grenzen. Sie wird fast auf die Höhe ihres Sohnes erhoben, manchmal
hat es sogar den Eindruck darüber hinaus. «Unvermeidlich, dass sich der

Eindruck festsetzt, Maria sei geradezu allmächtig und vermöge alle Not
zu wenden; sie ist sogar imstande, aus der Hölle die Sünder in den Himmel
hinüberzubeten. Mochte Gott auch noch so zürnen, sie konnte ihn durch
ihren Liebreiz besänftigen.»55

Angesichts dieser «transzendenten Stellung» Marias, «die, würde sie

noch höher erhoben, nur noch Gott werden könnte», wie der zeitgenössische

Theologe Marie Philipp de Convelt schreibt56, ist es allgemeine
Auffassung der katholischen Theologen des 17. Jahrhunderts, dass Maria an
Würden und Gnaden allen anderen Kreaturen überlegen sei. «Maria ist

die, die nicht nur alle Vollkommenheiten aller Geschöpfe unter dem Mond
und im Himmel in sich schliesst, sondern noch weit über sie hinausragt»,
schreibt der flämische Autor van Hoorn.57

Dass sich diese Überhöhung Marias in der Volksfrömmigkeit
niederschlägt, lässt sich an vielen Beispielen belegen, z.B. an den Marienliedern
dieser Zeit. Als ein Beispiel für viele sei das Lied «Wunderschön Prächtige»

des Kapuziners Laurentius von Schnüffis58 genannt, das dieser 1692

verfasste:

54 Bezeichnend das Heilige Jahr 1600. das Papst Klemens VIII. auf den Vorschlag
einer seiner Kardinäle unter das Motto «Ecclesia triumphans» stellt: vgl. de Fiores,
Maria (wie Anm. 9). 174.

55 Vgl. Wolfgang Beinert. Himmelskönigin - Urbild der Kirche - neue Frau.
Die Wandlungen des katholischen Marienbildes von der Gegenreformation bis zum
Ende des 20. Jahrhunderts, in: ders. u.a. (Hg.). Maria (wie Anm. 49). 75-116. hier
81.

% Vgl. De Fiores. Maria (wie Anm. 9), 184 mit Anm. 242.
57 Vgl. Carolus van Hoorn. Tractatus marialis de laudibus et praerogativis

Beatae Mariae Virginis divisis in 24 conciones, Gent 1660. 1-2.
58 Laurentius von Schnüffis. geb. 1633 in Schnüffis (Vorarlberg), zunächst

Schauspieler, dann ab 1665 Kapuziner, gest. 1702 in Konstanz.

IH



Zur Geschichte der Marienverehrung - ein Überblick

Wunderschön prächtige, hohe und mächtige,
liebreich holdselige, himmlische Frau,
der ich mich ewiglich weihe herzinniglich,
Leib dir und Seele zu eigen vertrau.
Gut, Blut und Leben will ich dir geben;
Alles, was immer ich hab', was ich bin,
geb' ich mit Freuden Maria dir hin.

Schuldlos Geborene, einzig Erkorene,
du Gottes Tochter und Mutter und Braut,
die aus der reinen Schar Reinste wie keine war,
die selbst der Herr sich zum Tempel gebaut.
Du Makellose, geistliche Rose,
Krone der Erde, der Himmlischen Zier!
Himmel und Erde, sie huldigen dir.

In diesem Jammertal rufen wir allzumal
Zu dir, o Mutter, aus Elend und Not.
Aber vor allem gut halt uns in deiner Hut.
wann Leib und Seele sich scheiden im Tod!
Dann für uns streite und uns geleite,
mächtige Jungfrau, zum Himmel empor.59

Dieses Lied bringt alle wichtigen marianischen Attribute und Vorstellungen

zur Sprache: Maria ist die «hohe und mächtige Frau», die Königin,
deren Bilder und Statuen gekrönt werden, um ihre besondere Stellung in
der Heilsgeschichte und im Leben der Gläubigen herauszustellen. Sie ist
diejenige, «der ich mich ewiglich weihe herzinniglich»: Hier wird die

Lebensübergabe an Maria ausgedrückt, die ein wesentlicher Bestandteil
der Frömmigkeit der Marianischen Kongregationen ist, die die Jesuiten an
allen ihren Gymnasien und Kollegien gründen. Eine andere Form, die sich
im 17. Jahrhundert, von Spanien kommend, über ganz Europa ausbreitet,
ist die sog. Marienknechtschaft; auch hier steht die Weihe an Maria mit
Leib und Leben im Mittelpunkt60. Sie ist die «schuldlose Geborene», die

«Makellose», die unbefleckt von aller Erbsünde Empfangene und Geborene,

zu der die Gläubigen ihre Zuflucht nehmen in ihrem Elend, besonders

aber auch in der Stunde des Todes. Ihre besondere Stellung im Heils-

59 Text bei Helmut Zenz, Marianische Exerzitien im Alltag, siehe http://www.
helmut-zenz.de/hzgebe2c.html. Seite 2 (15.07.2008).

60 Vgl. De Fiores, Maria (wie Anm. 9), 151 f.

I')



Günter Esser

plan Gottes besteht somit darin, dass sie mit ihrem Ja das Erlösungswerk
Gottes durch die Inkarnation des göttlichen Wortes ermöglicht. Dieses

heilbringende Werk setzt sie als grosse Fürsprecherin im Himmel fort. Die
Blüte der Marienwallfahrten und das Aufkommen der Weihen ganzer
Nationen und Völker an Maria zeugen vom kindlichen Vertrauen in Maria als

mächtige Königin und ihren Einfluss auf Christus.
Ein anderes Beispiel für Maria als mächtige Helferin in Not und

Gefahr ist die «Rosenkranzkönigin» oder «Maria vom Siege». Ihrem Eingreifen

wird der Sieg über die Türken in der grossen Seeschlacht von Lepanto
am 7. Oktober 1571 zugeschrieben. Die Königin des Himmels triumphiert
über die «Ungläubigen». In einem «Gebetssturm» hatte im Vorfeld dieser

Entscheidungsschlacht das ganze katholische Europa intensiv den Rosenkranz

gebetet und Maria um ihre Hilfe angefleht. In der Folge dieses Sieges

stiftet Papst Gregor XIII. 1573 das Rosenkranzfest, das nach der
endgültigen Bannung der Türkengefahr 1716 von Klemens XL verpflichtend
für die ganze Kirche vorgeschrieben wird.

Der Rosenkranz wird zum beherrschenden Gebet dieser Zeit. Anfang
des 16. Jahrhunderts wird dem «Gegrüsset seist du, Maria», ein zweiter,
nicht biblischer Teil hinzugefügt, Ausdruck der kindlichen Hoffnung der

Gläubigen auf die Macht der Fürbitte und des Schutzes Marias61. Die
teilweise seit dem Mittelalter bestehenden Rosenkranzbruderschaften
erleben dadurch eine neue Blüte.

Diese barocke Ausfaltung zeigte sich auch in der marianischen Literatur.

Einige Autoren des 17. Jahrhunderts gehen mit ihren theologischen
Vorstellungen über Maria weit über die Bestimmungen des Konzils von
Trient hinaus, die lediglich die Verehrung der Heiligen, ihrer Reliquien
und Bilder als Teil der katholischen Tradition rechtfertigten62. Sie betonen
z.B. die Notwendigkeit der Marienverehrung oder auch die Unmöglichkeit,

Maria so zu loben, wie es ihrer Stellung eigentlich angemessen sei.

«... Wie soll der Sohn das eigene, ihm zukommende reiche Lob gutheis-
sen, wenn seine Mutter nicht geehrt wird», schreibt beispielsweise der
italienische Dominikaner Angelo Paciuchelli. Nach ihm ergibt sich aus
dem Willen Gottes, dass wir alles durch Maria erlangen sollen, sowie da-

61 «Heilige Maria. Mutter Gottes, bitte für uns Sünder jetzt und in der Stunde

unseres Todes. Amen.» Vgl. Beinert, Himmelskönigin (wie Anm. 55), 80.
h2 Vgl. das Dekret über die Anrufung, die Verehrung und die Reliquien der

Heiligen und über die heiligen Bilder vom 3. Dezember 1563, in: DH (wie Anm. 5).
1821-1825.

2!)



Zur Geschichte der Marienverehrung - ein Überblick

raus, dass Jesus seine eigene Mutter jedem Christen zur Mutter gegeben
hat, dass wir nach Gott «in höchster Weise Maria lieben und verehren
sollen». Ohne Verehrung Marias stelle man sich, so ist er überzeugt,
ausserhalb der von Gott gewollten Heilsordnung, ja man könne sich eigentlich

noch nicht einmal Christ nennen63.

Zeitalter der Aufklärung

Aber zur Neuzeit gehört nicht nur die barocke, posttridentinische Ausfaltung

der Marienverehrung, sondern auch die Aufklärung mit ihrer Kritik
und Vernunftbezogenheit. Zweifellos gibt es in dieser Epoche auch Aufrufe

zur Mässigung gegenüber allzu ausufernden Formen marianischer
Frömmigkeit. So wenn z.B. ein katholischer Laie, Adam Widenfeld
(1618-1678) aus Köln, in einer kleinen Schrift die Gläubigen mahnt, man
solle Maria nicht inniger und ausdauernder verehren als Gott64, oder wenn
Ludovico Antonio Muratori aus Modena die sog. «Blutgelübde» der Gläubigen

zu Ehren der Unbefleckten Empfängnis bekämpft65 und abergläubischen

Vorstellungen von wundertätigen Medaillen und Skapulieren
entgegentritt66. Aufs Ganze gesehen spielen solche kritische Stellungnahmen in
dieser Zeit aber nur eine geringe Rolle. Da die Autklärung als solche von
der offiziellen Kirche als den Glauben zerstörend angesehen und selbst die
kirchliche Variante der Katholischen Aufklärung nicht akzeptiert wird,
wie der Konflikt um Ignaz Heinrich von Wessenberg nur allzu deutlich
zeigt67 - die Spätfolgen der kirchlichen Ablehnung reichen ja bis zu den

Verurteilungen im «Syllabus Errorum» Pius' IX. vom 8. Dezember

63 Vgl. Df Fiores. Maria (wie Anm. 9). 179 mit Anm. 325.
64 Vgl. Adam Widenfeld. Monitaria salutarla B.V. Mariae ad cultores suos

indiscrètes. Köln 1673. n.l.
65 Vgl. das oben S. 19 genannte Marienlied «Wunderschön prächtige» mit dem

Vers: «Gut. Blut und Leben will ich dir geben ...».
66 Die Kritik äussert er in zwei seiner Publikationen: im 1714 in Paris erschienenen

Buch «De ingeniorum moderatione in religionis negatio» und in dem 1747 unter
dem Pseudonym Lamindo Pritanio in Venedig publizierten Werk «Della regolata
devozione de cristiani».

67 Vgl. ausführlich zu diesem Konflikt Franz Xaver Bischof. Das Ende des

Bistums Konstanz. Hochstift und Bistum Konstanz im Spannungsfeld von Säkularisation

und Suppression (1802/03-1821/27) (MKHS 19), Stuttgart (Kohlhammer)
1989.

21



Günter Esser

186468 -, verwundert es nicht, dass man sehr bemüht ist, die Marienverehrung

weiter zu vertiefen und im Bewusstsein des katholischen Volkes zu
verankern. Ende des 18. Jahrhunderts kommen die Maiandachten auf69,

der Mai wird zum Marienmonat und soll in seiner pastoralen Intention zu
einer spirituellen Vertiefung des christlichen Lebens beitragen. «Wenn
Maria mächtig, mild und sanftmütig ist, ist sie auch nützlich und notwendig,

um sich zu bekehren und in der Heiligkeit zu verharren.»70 Dennoch
ist in der Epoche der Aufklärung, verglichen mit der marianischen Hochzeit

des Barock, eine «gewisse Erschlaffung» festzustellen71.

Für die Mariologie werden besonders zwei Autoren wichtig: Louis-
Marie Grignion de Montfort12 und Alfons von Liguori (1696-1787). In
Montforts Traktat über «Die wahre Verehrung Marias»73 finden wir eine

Kernaussage seiner Marienfrömmigkeit, die er sehr eng an Christus bindet:

Zu Christus durch Maria!74. Die Kirche und die Christen mussten eine
umfassende Kenntnis von Maria haben, damit Christus in der Welt
herrschen könne75. Da Montfort Marias Einzigartigkeit herausstellt und sie

über alle anderen Heiligen erhebt, kann er sie auch weder als «Schwester»
noch als «Glied der Kirche» bezeichnen76. Alfons von Liguori ist in
seinem 1750 in Neapel erschienenen Werk «Die Herrlichkeiten Marias», das

in vielen Übersetzungen grosse Verbreitung im katholischen Europa
gefunden hat, ganz Volksmissionar. Wir erwarten also vergebens eine Mariologie.

Sein Bestreben ist es, das Vertrauen auf die Hilfe Marias zu stärken.

Er übernimmt dabei unreflektiert Legenden und wunderbare Geschichten
und bietet so seinen Lesern eine «narrative und betende Theologie». Es

geht ihm stets um das religiöse Bedürfnis der Menschen und stellt ihnen

68 Vgl. DH (wie Anm. 5), 2901-2980
69 Die erste Maiandacht ist 1784 in Ferrara nachweisbar. Diese Form der

Marienfrömmigkeit verbreitete sich sehr rasch von Italien aus in andere katholische Länder.
70 Vgl. De Fiores, Maria (wie Anm. 9), 197.
71 Vgl. Beinert, Himmelskönigin (wie Anm. 55), 81.
72 Louis-Marie Grignion de Montfort (1673-1716). Ergründet 1705 die nach ihm

benannte Kongregation der «Montfortaner» zur Förderung der Marienverehrung und
der Mission.

73 Traité de la vraie dévotion à la Sainte Vierge, Erstveröffentlichung Lucon
1843.

74 Vgl. Traité, 120-133.
75 A.a.O., 1-13.
76 Vgl. De Fiores, Maria (wie Anm. 9), 200.

22



Zur Geschichte der Marienverehrung - ein Überblick

eine Madonna vor Augen, die prall von Leben und tätig ist. Eine Gottesmutter,

die konkret in das Leben der Menschen eingreift77.

5. Mariologie und Marienverehrung in der Gegenwart (ab 1789)

Maria im 19. Jahrhundert

Die Französische Revolution (1789) bringt tiefgreifende Umbrüche in der

Gesellschaft, von denen auch die Kirche nicht verschont bleibt. Schauen
wir auf das 19. Jahrhundert, so steht zweifellos Maria als die Unbefleckt
Empfangene im Mittelpunkt der marianischen Frömmigkeit und der
Mariologie. Das Dogma von 1854 markiert den Schlusspunkt einer langen
Entwicklung. Damit bleibt aber Maria die, die wir schon in der Barockzeit
als die Erhabene, Herausgehobene, Privilegierte kennengelernt haben.

Angesichts der revolutionären Entwicklungen in weiten Teilen Europas
und eines stärker werdenden Liberalismus zeigt sich die Kirche zunehmend

restaurativ. Das wirkt sich auch auf die Marienfrömmigkeit aus.
Man greift auf bewährte geistliche Übungen früherer Epochen wie auf den

Marienmonat Mai mit seinen Maiandachten oder auf den Oktober als Ro-
senkranzmonat zurück.

Generell erlebt die Marienfrömmigkeit eine neue Blüte, die bis in die
Mitte des 20. Jahrhunderts anhält. So sind die meisten Wallfahrtsorte Orte
der Marienverehrung; viele der im 19. Jahrhundert gegründeten
Frauenkongregationen haben Maria zur Patronin. Neue Wallfahrtsorte entstehen:
Lourdes und La Salette in Frankreich, zu Beginn des 20. Jahrhunderts
Fatima in Portugal und Banneux in Belgien. Von den «Marianischen
Kongregationen», die ab 1563 an den Jesuitenniederlassungen entstanden,
wurde schon gesprochen. Im 20. Jahrhundert bilden sich neue marianische

Massenbewegungen wie die 1917 von Maximilian Kolbe gegründete «Miliz

der Unbefleckten Empfängnis», die «Legio Mariae» (1921) und die
«Blaue Armee» (1947).

Fragt man nach den Gründen für diese marianischen Phänomene,

drängen sich zwei auf. Der eine ist psychologisch: Er tritt vor allem dann
in den Vordergrund, wenn theologische Argumentationen oder Definitionen

derart von abstrakten, neuscholastischen Spekulationen geprägt sind,
dass einfache Gläubige nicht folgen können. Das Dogma von 1854 ist ein

Beispiel dafür. Der andere Grund, so bemerkt Wolfgang Beinert nicht zu

77 A.a.O., 203.

2:,



Günter Esser

Unrecht, hat mit unserer Christologie zu tun, die immer einen leichten
Hang zum Monophysitismus habe. D.h., die Ausgewogenheit der wahren
Gottheit und der wahren Menschheit Jesu habe sich zugunsten der Gottheit

Christi verschoben. Dies sei schon liturgisch überprüfbar. Einmal
abgesehen von der Passionszeit und dem triduum paschale, in denen die
Menschheit Jesu im Mittelpunkt stehe, ist höchstens Weihnachten noch
ein Fest, an dem die Menschheit Jesu gefeiert wird. Aber auch hier setzt
mit der Lesung des Johannesprologs in der dritten Weihnachtsmesse
bereits ein deutlicher Wandel in der Betrachtung des Inkarnationsgeschehens

ein. Der Mensch Jesus tritt zugunsten des Gottessohnes in den

Hintergrund. «So sucht man in den vielfältigen Nöten der Zeit - Pest, Kriege,
Hungersnot waren schicksalhafte Katastrophen, gegen die es kein
irdisches Heilsmittel gab - Zuflucht bei einem <reinen Menschern, bei einem,
der haargenau so ist wie wir. Wer aber wäre dies mehr als jene Frau aus
Nazaret gewesen.»78

Natürlich bleibt auch hier Kritik nicht aus. Geremia Bonomelli,
Bischof von Cremona79, tadelt z.B. scharf den «Materialismus» der einfachen

Gläubigen, die in den Heiligenbildern und Statuen göttliche Kraft
vermuteten. Er bedauert, dass «die Altäre, die der Jungfrau und den Heiligen

geweiht sind, prunkvoll beleuchtet» werden, «während der Altar der
Eucharistie nur bescheiden geschmückt» sei80.

Auf der Suche nach einem Mittelweg zwischen gefühlsintensiver
Frömmigkeit und Theologie führt der Weg nach England, genauer gesagt
zu John Henry Newman (1801-1890), der in einem Brief an seinen
anglikanischen Gesinnungsgenossen Edward Bouverie Pusey (1800-1882)
zwischen einer «gesunden» und einer «künstlichen» Marienverehrung
unterscheidet. Einige Formulierungen, die im Überschwang der Gefühle
frommer Gläubiger über das Erträgliche und auch theologisch Vertretbare

hinausgehen, lehnt er ab, so z.B. «Die Barmherzige Mutter ist unendlich
Gott ist ihrem Gebet Untertan Die erwählten Seelen werden von Gott

und von Maria gezeugt Wenn der Heilige Geist Maria in einer Seele

78 Vgl. Beinert, Himmelskönigin (wie Anm. 55), 83.
79 Geremia Bonomelli (1831-1914), seit 1871 Bischof von Cremona, lehnte die

Wiederherstellung der weltlichen Macht des Papsttums ab, wofür er heftig kritisiert
wurde. Er drang aber auf eine Aussöhnung des Papsttums mit dem nun vereinten
italienischen Staat und plädierte zudem für eine Trennung von Kirche und Staat. Er gilt als

einer der fortschrittlichsten italienischen Bischöfe im 19. Jahrhundert.
80 Vgl. De Fiores, Maria (wie Anm. 9), 219.

24



Zur Geschichte der Marienverehrung - ein Überblick

findet, gesellt er sich eilends hinzu.» Eine «gesunde» Marienverehrung
stehe nicht in Konkurrenz zur Liebe, die man Christus zu erweisen habe.

Die Tradition der Kirche sehe Maria nie als «Rivalin», sondern nur als

«Dienerin» ihres Sohnes81. Allerdings war er aufs Ganze gesehen wohl
eher ein einsamer Rufer in der Wüste.

Neuansätze bis zum Zweiten Vatikanum

Mit der Dogmatisierung der leiblichen Aufnahme Marias durch Pius XII.
im Jahre 1950 ist noch einmal die alte, traditionelle Mariologie im Blick.
Das Zweite Vatikanische Konzil (1962-1965) ordnet dann, wie bereits
oben in den «Vorbemerkungen» betont, Maria wieder ganz in den
heilsgeschichtlichen Zusammenhang ein und gibt ihr in der Kirchenkonstitution
«Lumen Gentium» als Mutter Gottes und Mutter der Kirche ihren Platz
innerhalb des pilgernden Gottesvolkes zurück.

Doch hat es natürlich bereits vor dem Konzil neue Denkansätze gegeben.

Romano Guardini (1885-1968) sei hier genannt, der ein existentiales
Bild von Maria entwirft. In einem Brief an einen Freund nennt er einige
Kriterien. So verwirft er jegliche Form von Überhöhung. Maria dürfe nicht
als «Göttin» erscheinen. So tritt sie bei Guardini als ein Mensch wie wir
auf82. Es geht ihm auch um eine Art Psychologie Marias, wenn er danach

fragt, was sie wohl erfahren habe, als sie in der Stunde der Verkündigung
Mutter Jesu wurde, oder was die Herabkunft des Heiligen Geistes für sie

bedeutet habe83. Zum realistischen Bild von Maria gehört für Guardini
schliesslich auch ein gewisser dynamischer Aspekt, ein geistliches Reifen
in ihrem Leben: Maria sei nicht von vorneherein vollendet gewesen,
sondern sei gewachsen, besonders auch im Verhältnis zu ihrem Sohn84.

Für Karl Rahner (1904-1984) gehört die Rede von Maria in die

Anthropologie hinein. Erst müsse die Frage beantwortet werden, wer der

Mensch und wer überhaupt ein vollkommener Christ sei, erst dann könne
Maria für die Menschheit und die Kirche bedeutsam werden, schreibt er

81 Vgl. John Henry Newman, Die katholische Marienverehrung. Ein Brief an
den hochwürdigen E.B. Pusey zu seinemjüngst veröffentlichten Eirenikon, in: Ausgewählte

Werke IV, Mainz (Grünewald) 1959, 3-109, hier 65-67.
82 Vgl. Romano Guardini, Die Mutter des Herrn. Ein Brief und darin ein

Entwurf, Würzburg (Werkbund) 1956, 72.
83 A.a.O.. 13.
84 A.a.O., 49.

25



Günter Esser

bereits 1956 in seinem Büchlein «Maria, Mutter des Herrn»85. Eine solche
Äusserung entspricht seinem anthropologischen Ansatz, dass man keine

Theologie ohne Anthropologie betreiben könne86.

Diese und ähnliche Denkansätze bereiten den Boden für das
Wiederentdecken der heilsgeschichtlichen Perspektive, die seit der Konzilszeit
zum Gemeingut der römisch-katholischen Theologie geworden ist. So

etwa, wenn der bekannte römisch-katholische Neutestamentier Rudolf
Schnackenburg das «Magnificat» als die «älteste marianische Theologie»
bezeichnet87. Oder bei Bruno Forte, der seine 1990 auf Deutsch erschienene

mariologische Abhandlung «Maria. Mutter und Schwester des
Glaubens» überschreibt88.

Von den postkonziliaren Neuansätzen in der Mariologie seien abschliessend

zwei erwähnt.

Maria in der Theologie der Befreiung

Für die Länder der sog. Dritten Welt, besonders aber für die Länder
Lateinamerikas, wird seit den 1960er Jahren die sog. Theologie der Befreiung

wichtig, welche die Verkündigung des Evangeliums als einer
Botschaft der Befreiung vor dem Hintergrund der sozialen und politischen
Situation ihrer Länder betrieb. In diesem Zusammenhang bekam auch

Maria ihren ganz eigenen Ort. Das förderte auch ein «neues mariologisches

Profil», denn «eine Mariologie in befreiungstheologischer Perspektive

hebt nicht die Eigenschaften Marias als Frau hervor, die ja idealisierte
Projektionen von verschiedenen Bedürfnissen und Kulturen sind, sondern
sie versucht eine Relecture von Maria, die von den Erfordernissen unserer
Zeit ausgeht und sich insbesondere dem privilegierten geschichtlichen
Augenblick verpflichtet weiss, den die gesamte Menschheit mit dem
Erwachen des menschlichen Bewusstseins der Frau erlebt»89.

85 Vgl. Karl Rahner. Maria. Mutter des Herrn. Freiburg (Herder) 1956.
86 A.a.O.. 20.
87 Vgl. Rudolf Schnackenburg. Das Magnificat, seine Spiritualität und Theologie,

in: ders. Schriften zum Neuen Testament. Exegese in Fortschritt und Wandel.
München (Kösel) 1971. 201 -219.

88 Bruno Forte. Maria. Mutter und Schwester des Glaubens. Zürich (Benziger)
1990.

89 Vgl. Giancarlo Collet, Maria in der Theologie der Befreiung, in: Beiner!/
Petri (Hg.). Handbuch (wie Anm. 9). 420-434, hier 428.

26



Zur Geschichte der Marienverehrung - ein Überblick

Dieses neue Bild von Maria, das sich als integraler Bestandteil der

Theologie der Befreiung entwickelt, ist durch zwei Perspektiven
gekennzeichnet: Es will das gerade im lateinamerikanischen Kontext stark
verwurzelte, vom Mann ausgehende Menschenbild zugunsten einer
«ganzheitlichen Anthropologie» verändern und dadurch auch die Theologie als

Rede von Gott verändern und den «weiblichen Aspekt» als unverzichtbar
herausstellen. Zum anderen nimmt es Abschied von der überhöhten,
privilegierten Himmelskönigin und holt Maria in die Geschichte zurück. Aus
der Regina coeli wird die «irdische Maria aus Nazaret», die Frau aus dem
einfachen Volk, welches das Schicksal armer Frauen allgemein teilt90.

Diese Identifikation mit Maria von Nazaret birgt theologischen und sozio-

politischen Sprengstoff. Denn von den Armen und Ausgebeuteten gehören
die Frauen zu den Ärmsten der Armen, «weil sie nicht nur am meisten

unter den ungerechten Verhältnissen zu leiden haben, sondern in einem
machistischen Lebensmilieu zusätzliche Diskriminierungen als Frauen
und sexistische Unterdrückungen zu erleiden haben. Frauen werden hier
von Diskriminierten diskriminiert, von Unterdrückten unterdrückt, von
Entwürdigten entwürdigt.»91 Das neue marianische Profil, das sich durch
sein «prophetisch-befreiendes Potential» auszeichnet, wird gleichsam
visionär am Beginn der neutestamentlichen Heilsgeschichte im «Magnificat»

öffentlich gemacht92.
Gustavo Gutierrez (geb. 1928) schreibt in seinem 1973 erstmals auf

Deutsch erschienen Buch «Theologie der Befreiung» dem «Magnificat»
Marias eine wichtige Bedeutung für die «Spiritualität der Befreiung» zu.
Diese Spiritualität der Befreiung habe die Aufgabe, den Menschen zu helfen,

das Evangelium zu leben, und dies in Solidarität mit den Armen und

Ausgebeuteten. Dazu gehöre eine echte Bekehrung im Sinne der Frohen
Botschaft. Aber Bekehrung dürfe nicht ohne Folgen bleiben, denn sie
fordere Veränderungen, sowohl des einzelnen als auch der gesellschaftlichen
Strukturen. Bekehrung rufe zur Wachsamkeit und zur aktiven Bereitschaft
auf, die befreiende Botschaft des Evangeliums in die Tat umzusetzen.
Bekehrung führe zu einer Begegnung mit den Menschen, die stets auch die

Grundlage der Gemeinschaft mit Gott und damit die Quelle der christlichen

Freude ist. Freilich dürfe diese Freude über die Gemeinschaft mit
Gott uns nicht zur Passivität verführen und unser Engagement zugunsten

90 A.a.O.. 430f.
1,1 A.a.O.. 427.
92 A.a.O., 431.

27



Günter Esser

der Menschen beeinträchtigen, die in einer ungerechten Welt leben. Die
Freude sei deshalb zutiefst österlich geprägt, weil sie durch das Kreuz zum
Leben führe93. In diesem Zusammenhang sieht er das «Magnificat» als

eine echte Konkretisierung dieser Freude. Wörtlich schreibt er: «In ihm
dankt Maria Gott für seine Gaben und drückt voller Demut ihre Freude
darüber aus, dass sie sich von ihm geliebt weiss: <Mein Geist frohlockt
über Gott meinen Heiland, dass er hingesehen hat auf die Niedrigkeit seiner

Magd Denn Grosses hat an mir getan der Mächtigo (Lk 1,47—49).

Zugleich ist das <Magnificat> aber auch einer der Texte des Neuen
Testaments, in denen das Thema Politik und Freiheit am deutlichsten
ausgesprochen wird. Danksagung und Freude sind aufs engste verbunden mit
der Tat Gottes, der die Unterdrückten befreit und die Mächtigen demütigt:
<Er hat die Mächtigen von ihren Thronen gestürzt und die Demütigen
erhöht. Hungrige hat er mit Gütern erfüllt und die Reichen hat er leer ausgehen

lassen> (52-53). Die Zukunft der Geschichte liegt auf der Linie der

Armen und der Ausgebeuteten. Eine wirkliche Befreiung wird das Werk
der Unterdrückten selbst sein.» Die Spiritualität der Befreiung sieht ihre
Wurzeln in den «anawim JHWHs», die ihre Hoffnung auf Rettung einzig
und allein auf Gott setzen. Maria und ihr «Magnificat» werden in diesem

Kontext verstanden94.

Feministische Theologie

Wenigstens erwähnen möchte ich zum Schluss dieses Überblicks die
feministische Theologie, die eine wichtige Aufgabe darin sieht, traditionelle
Gottesbilder, Institutionen und religiöse Praktiken auf ihre androzentri-
schen oder patriarchalischen Grundlagen hin zu untersuchen und nach

Möglichkeiten einer Identifikation von Frauen mit Gott und der Kirche zu

suchen. Regina Radbeck-Ossmann nennt in ihrem Beitrag für das «Handbuch

der Marienkunde» vier Grundtypen feministischer Entwürfe. Zwei
relativ kleine Gruppen sähen Maria entweder «als von der Männerkirche
entworfenes, unterdrückerisches Idealbild der Frau»95 oder als «Mythos
vom weiblichen Göttlichen» - dies besonders bei Theologinnen aus der

93 Vgl. Gustavo Gutierrez. Theologie der Befreiung. München (Kaiser)81985.
190-195.

94 A.a.O.. 196.
95 Regina Radbeck-Ossmann. Maria in der feministischen Theologie, in:

Bfinert/Petri (Hg.). Handbuch (wie Anm. 9), 435-465, hier 438^141.

28



Zur Geschichte der Marienverehrung - ein Überblick

protestantischen Tradition96. Ein Grossteil der kirchlich gebundenen
Theologinnen versuchte jedoch heute in Maria das «Symbol der Befreiung»

zu sehen, nicht so sehr die historische Person aus Nazaret. Dabei sei

die «Symbolik, die sich um ihre Gestalt gerankt» habe, wichtig geworden.
In diese Symbolik gehörten Elemente der Offenbarung genauso hinein
wie der Psychologie und des Mythos. Als Beispiel wird das Symbol der

Jungfrau angefügt, «das in der Mythologie nicht die sexuell unberührte
Frau bezeichnet, sondern die noch autonom lebende Frau, die sich nicht
von einem Mann her definiert»97. Eine vierte Gruppe von Theologinnen
betrachte Maria als «Schwester des Glaubens», die ihre Wurzeln im Neuen

Testament habe98.

Inzwischen füllen die Publikationen zu Themen einer feministischen
Theologie Bibliotheken. Für Nichtfachleute ist es schwer, eine repräsentative

Literaturauswahl zu treffen. Die drei im Folgenden vorgestellten
älteren Publikationen können jedoch einige wichtige Aspekte eines
feministischen Blicks auf Maria beleuchten - dies selbstverständlich ohne
Anspruch auf Vollständigkeit.

Catharina Halkes z.B. zeichnet Maria in ihrem Buch «Gott hat nicht nur
starke Söhne» als eine prophetische Frau. Sie bringt sie in Verbindung mit
den grossen Frauengestalten der Hebräischen Bibel, die erfüllt vom Gottes
Geist auch Gottes Mund wurden, indem sie die historische Wirklichkeit in
die heilsgeschichtliche Perspektive stellten. Und sie nennt Mirjam, die
Schwester des Mose, Debora, die Prophetin und Richterin im alten Israel

war und entscheidend zur Befreiung der Israeliten beigetragen hat99 oder die

Prophetin Hulda100. Ganz im Sinne einer Theologie der Befreiung rückt sie

Maria in die Nähe der anawim, also der «Armen JHWHs», die ihre Hoffnung

auf Rettung und Heil einzig und alleine vom Reich Gottes und der

Ankunft des Messias erwarten101. Im «Magnificat» setze Maria die scharfe

Sozialkritik der prophetischen Verkündigung fort und werde so «das Symbol

der prophetischen Kraft zur Befreiung und zur Schwesterlichkeit»102.

56 A.a.O.. 441-445.
97 A.a.O., 445-451.
98 A.a.O.. 451-453.
99 Vgl. Ri 5.7: «Ausgestorben waren die Dörfer, sie waren ausgestorben in Israel,

bis du. Debora, entstandest, erstandest als Mutter in Israel.»
100 Vgl. 2 Kön 22,14fT.
101 Vgl. Jer 31.4; Zeph 3.14f„ Sach 2.14 u.ö.
102 Vgl. Catharina J.M. Halkes. Gott hat nicht nur starke Söhne. Grundzüge

einer feministischen Theologie. Gütersloh (GVH Mohn) 21980, 110-114.

29



Günter Esser

Anne E. Carr fordert in ihrem 1990 auf Deutsch erschienenen Buch
«Frauen verändern die Kirche. Christliche Theologie und feministische
Erfahrung»103 wie viele andere einen Abschied von der Idealisierung
Marias, weil sie gerade in dieser Idealgestalt und Überhöhung, wie sie in der
Tradition dargestellt werde, für viele Frauen heute eine «ambivalente
Figur» sei104. Für sie wird die Rückbindung der Mutter Jesu an die Aussagen
der Heiligen Schrift wichtig, die Maria eben nicht in der Idealisierung,
sondern als «sehr menschliche Gestalt» zeige. «Dass Maria das Vorbild
der Kirche, ja die Mutter der Kirche ist, will sagen, dass sie ein Leben
verkörpert, das zu Glaube, Hoffnung und Liebe kommt, wie es das Ziel der

menschlichen, ja sündigen Pilgerkirche auf Erden ist, die eine dauernde

Verwandlung nötig hat.» Somit könnten Frauen, so schreibt sie, wenn sie

Maria heute als Vorbild wiederentdeckten, sie als eine Gestalt des Glaubens

und der Jüngerschaft betrachten, die schwere innere Kämpfe zu
durchstehen und Dunkelheiten des Lebens durchleiden müsste. Sie ist
somit eine Frau, «deren Geschichte der Prüfungen und Leiden qualvolle
Entschlüsse forderte, von der ungeplanten Schwangerschaft bis hin zu der
dunklen Nacht am Kreuz Jesu.» Und mit Blick auf Eva, die in der feministischen

Theologie heute auch nicht mehr die «verführte Verführerin» ist105,

sondern die Mutter des Lebens, ist auch Maria, wie Eva, heute eine
«Schwester»106.

Ebenfalls eine Theologie der Befreiung legt Rosemary R. Ruether in
ihrem Buch «Sexismus und die Rede von Gott. Schritte zu einer anderen

Theologie» vor107. Ausgehend von der Unbefleckten Empfängnis als

«Vorwegnahme des erlösten Zustandes der materiellen Schöpfung», die
sie als «männliche Theologie des Weiblichen» charakterisiert, fragt sie

nach einer «alternativen Mariologie». Sie findet sie ebenfalls im «Magnificat».

Dadurch dass Gott Maria die Gnade schenke, aufgrund derer sie das

messianische Kind zur Welt bringen soll, würden revolutionäre Veränderungen

einer ungerecht erlebten sozialen Ordnung angekündigt. Anders
als bei Matthäus, bei dem, wie Ruether schreibt, die Frage des erlösenden

103 Anne E. Carr. Frauen verändern die Kirche. Christliche Tradition und
feministische Erfahrung, Gütersloh (GVH Mohn) 1990.

104 A.a.O., 237.
105 Vgl. Halkes, Gott (wie Anm. 102). 96.
106 Vgl. Carr, Frauen (wie Anm. 103), 240f.
107 Rosemary R. Ruether, Sexismus und die Rede von Gott. Schritte zu einer

anderen Theologie, Gütersloh (GVH Mohn)21990.

30



Zur Geschichte der Marienverehrung - ein Überblick

Kindes «in guter patriarchalischen Manier zwischen Joseph und Gott
abgehandelt wird, ohne dass Maria befragt wird», betone Lukas die freie
Entscheidung Marias zu dieser Mutterschaft. Diese freie Entscheidung sei

für Ruether der Schlüssel zur «neuen, erlösenden Jüngergemeinschaft»,
die nach Mk 3,33-35 nicht mehr nach dem althergebrachten Familienprinzip

gesehen werde. Nicht mehr die Blutsbande seien entscheidend,
sondern «wer Gottes Willen tut, der ist mein Bruder, meine Schwester und
meine Mutter». Die Mutterschaft Marias könne so zu einem Symbol einer

neuen, erneuerten Kirche werden, weil sie ein freier Akt des Glaubens
sei .08

Zurück zum «Magnificat» als dem Kerntext einer Theologie der

Befreiung: Ruether kennzeichnet die lukanische Sprache hier als «explizit
ökonomisch und politisch», und sie schlägt den Bogen zu einem anderen
solchen Kerntext, nämlich den Seligpreisungen109, die Lukas, anders als

Matthäus, nicht spiritualisiert habe, sondern die «sozioökonomische
Dimension der Erlösung» ganz bewusst herausstelle. Selig sind die Armen,
die Hungernden, aber «Weh euch Reichen weh euch, die ihr hier satt
seid ...». Für Lukas würden die Frauen genau zu diesen Armen und
Verachteten gehören, und deshalb bekäme diese Identifikation Marias mit
dem erlösten Israel im Magnificat eine revolutionäre, eschatologische
Dimension. So sei dieses Loblied Marias ein unmissverständlicher Hinweis
darauf, dass sich Gott in seinem Heilshandeln für die Armen entschieden
habe. Mit Blick auf eine neue Mariologie als Ausdruck einer Theologie
der Befreiung für die Frauen sieht Ruether gerade bei Lukas wertvolle und

weiterführende Ansätze. Maria und ihr Magnificat stünden hier gewissermassen

stellvertretend. Denn «der verachteten Frau als der Ärmsten der

Armen kommt symbolische Priorität in der Kirche zu. Als solche
repräsentiert sie auch das Heer anderer unterdrückten Gruppen, die auf Gottes
Gnade angewiesen sind.»110

Günter Esser (geb. 1949 in Köln), Prof. Dr. theol. Theologiestudium in Bonn.

Fribourg und Bern. 1990 Dr. theol. Fribourg. 1997 Habilitation Bern. Seit

1998 Professor für Altkatholische Theologie und Direktor des Alt-Katholischen

Seminars der Universität Bonn. 2007 und 2008 Lehrstuhlvertretungen
am Departement für Christkatholische Theologie der Universität Bern. Mit-

108 Vgl. Ruether, Sexismus (wie Anm. 107), 184-187.
109 Vgl. Lk 6. 20-25.
1111 Vgl. Ruehter, Sexismus (wie Anm. 107). 188-191.

31



Günter Esser

glied nationaler und internationaler Dialogkommissionen, altkatholischer
Beobachter bei der Internationalen Anglikanisch-Lutherischen Dialogkom-

Adresse: Alt-Katholisches Seminar der Universität Bonn, Adenauerallee 33,

D-53113 Bonn. Deutschland. E-Mail: g.esser@uni-bonn.de.

English Summary

The most important theological statements on Mary, the mother of Jesus, were
well established already in the 5th century. She is called the Mother of God, the
God-Bearer (theotókos), she has conceived and delivered Jesus as a virgin, she is

the typos of the Church seen as mother and virgin. In the Middle Ages Mary was
so to speak ennobled and addressed as Our Lady. The Reformers adhered to the

faith of the ancient church, considering Mary as virgin and Mother of God; however,

they disapproved of many features of Marian devotion of their time. During
the Catholic Reform Mary became the queen of heaven and was thus elevated
into a transcendent realm. Such ideas and notions were shaping Marin devotion in
the Roman Catholic Church up to the time of the 2nd Vatican Council. In Lumen
Gentium Mary was restored to her role as Mother of God and mother of the

church. This has opened new vistas of seeing Mary, e.g. in Liberation or Feminist
theologies.

32


	Zur Geschichte der Marienverehrung : ein Überblick

