Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 99 (2009)

Heft: 1-2

Artikel: Zur Geschichte der Marienverehrung : ein Uberblick
Autor: Esser, Glnter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-405047

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-405047
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zur Geschichte der Marienverehrung — ein Uberblick

Giinter Esser

1. Vorbemerkungen
Wir haben keine Maria

Zumindest in Deutschland konnte man bis vor kurzem auf die Frage nach
einer Charakterisierung des Altkatholizismus vier Negativabgrenzungen
horen: 1. «Wir haben keinen Papst!» 2. «Wir haben keine Beichte!»
3. «Wir miissen am Sonntag nicht zum Gottesdienst!» und 4. «Wir haben
keine Maria!»

Einmal abgesehen von der Tatsache, dass man mit Negativabgrenzun-
gen allein nicht Kirche sein kann, stimmen alle vier genannten Punkte in
diesen absolut klingenden Formulierungen schlicht nicht. Die Fragestel-
lungen sind viel komplexer, als dass sie mit plakativen Formulierungen
und ohne theologische und kirchenhistorische Hintergriinde beantwortet
werden konnten. Das gilt fiir alle vier hier genannten Bereiche und damit
eben auch fiir Maria, fiir das theologische Sprechen von Maria und fiir die
Marienverehrung. Denn die Formulierung « Wir haben keine Maria!» wiir-
de ja bedeuten, dass Maria keinen Platz im Leben unserer altkatholischen
Kirche habe und in den Gottesdiensten und Gebeten der Altkatholiken
nicht vorkomme. Das mag vielleicht vielfach die Praxis sein, das ist sicher
nicht zu leugnen. Aber hier ist natiirlich zu fragen, warum sich Altkatho-
liken so schwer mit Maria und einer «gesunden» marianischen Frommig-
keit tun.

Ablehnung der Mariendogmen

Die altkatholische Kirche lehnt die beiden Mariendogmen von 1854 und
1950 ab. Sie begriindet ihre Ablehnung damit, dass die in den Dogmen
definierten Lehren iiber Maria nicht auf Aussagen der Heiligen Schrift
beruhen, sondern sich erst im Laufe der Kirchengeschichte durch fromme
Uberlegungen entwickelt hitten.

Formal werden die Dogmen abgelehnt, weil sie von Pius IX. bzw.
Pius XII. alleine und mit unfehlbarem Anspruch verkiindet worden seien.
Ausdriicklich wird diese Ablehnung in der Utrechter Erkldrung von 1889

4 IKZ 99 (2009) Seiten 4—32



Zur Geschichte der Marienverehrung — ein Uberblick

fiir das Dogma von der Unbefleckten Empfiangnis Maria! und in der Stel-
lungnahme der Internationalen Altkatholischen Bischofskonferenz (IBK)
von 1950 fiir das Dogma von der leiblichen Aufnahme Marias in den Him-
mel formuliert?.

Die fiir die altkatholische Ekklesiologie fundamentale Auseinander-
setzung mit dem Primats- und Unfehlbarkeitsanspruch des romischen Bi-
schofs wird gerade an dieser formalen Ablehnung der beiden Dogmen
deutlich. Beim Dogma von 1950 ist es offensichtlich, dass der Papst seine
[870 in «Pastor aeternus» formulierte Unfehlbarkeit in Anspruch nahm.
Und fiir die Definition von 1854 gilt die inzwischen allgemein akzeptierte
These, dass Pius [X. die Dogmatisierung der Immaculata gewissermassen
als «Testfall» verstanden hat’. Der urspriingliche Plan, die Dogmatisie-
rung der Unbefleckten Empfingnis mit dem Dogma von der Unfehlbarkeit
des Papstes zeitlich zu verkniipfen, wurde nach intensiven Uberlegungen
jedoch fallen gelassen. Dazu kam, dass sich viele Katholiken von den im
19. und bis weit ins 20. Jahrhundert vielfach iiblichen Formen katholi-
scher Marienfrommigkeit absetzen wollten. Sie entsprach nicht (mehr)
ithrer von der Aufklidrungstheologie bestimmten religiésen Praxis* und
wurde als Ausdrucksform eines spezifisch ultramontanen romischen Ka-
tholizismus wahrgenommen.

I Vgl. Urs KUry, Die Altkatholische Kirche. Ihre Geschichte, ihre Lehre, ihr
Anliegen. 3. Aufl., hg. von Christian Oeyen, Stuttgart (EVA) 1978, 452.

2 A0, 456f.

¥ Vgl.u.a. KrausScHatz, Vaticanum I, 1869-1870, Bd. I, Paderborn (KonGe.D),
Paderborn (Schoningh) 1992, 24-28; MANFRED RUNGS, Unverstandene Unfehlbar-
keit. Gedanken zu einem umstrittenen Dogma (Juli 2007), als PDF-Datei unter: www.
adfontes.mediasinnes.net/ad_documents/ad-124_unverstandene_unfehlbarkeit.pdf
(09.07.2008).

4 Als ein Beispiel fiir viele mag eine Aussage des altkatholischen Liturgiewis-
senschaftlers Adolf Thiirlings stehen: «Die niederldndischen Altkatholiken sind von
jeher besonders aufmerksam gewesen auf die Ubertreibungen des Marienkultes, die
theoretisch in der Dogmatisierung der <Unbefleckten Empfingnis> durch Pius IX.
1854 ihren vorlidufigen Gipfelpunkt erreichten, aber in der Praxis durch lokale und
allgemeine, liturgische und politische Veranstaltungen immer wieder neu emporge-
schraubt werden ... Dem ernsten christlichen Zuschauer erscheinen Veranstaltungen,
wie die sich hiufenden mariologischen und eucharistischen Kongresse allerdings eher
dazu gemacht, die Frommigkeitsrichtungen des katholischen Volkes ad absurdum zu
fiihren, als sie innerlich zu stiitzen»; vgl. ADOLF THURLINGS, Kurze Notizen, in: [KZ
3(1913) 144.



Giinter Esser

Neue theologische und okumenische Ansdtze

Inzwischen aber haben sich neue theologische und auch 6kumenische An-
sitze fiir eine differenzierte Betrachtung der Marienfrommigkeit ergeben.
So verortet beispielsweise die Theologie des Zweiten Vatikanischen Kon-
zils die Mariologie ausdriicklich in der Dogmatischen Konstitution iiber
die Kirche «Lumen Gentium»>. Die Konsenstexte des orthodox-altkatho-
lischen Dialogs widmen Maria einen Abschnitt innerhalb des Kapitels
tiber die Ekklesiologie, in dem ausdriicklich auch Marias Rolle als Fiir-
sprecherin herausgestellt wird.® Im Jahre 2000 schloss eine bilaterale Ar-
beitsgruppe der Deutschen Bischofskonferenz und der Kirchenleitung der
Evangelisch-Lutherischen Kirche in Deutschland (VELKD) ihre mehr-
jihrige Dialogarbeit mit «Communio Sanctorum», einem Text iiber die
«Kirche als Gemeinschaft der Heiligen», ab. Auch dieses Ergebnis eines
differenzierten Konsenses widmet der Marienverehrung einen Ab-
schnitt’.

Im Jahre 2004 wurde mit dem Dokument «Mary: Grace and Hope in
Christ» ein wichtiges Ergebnis des theologischen Dialogs zwischen der
Anglikanischen und der Romisch-Katholischen Kirche publiziert® —
fiir Altkatholiken aufgrund der bestehenden full communion mit der Ang-
likanischen Gemeinschaft sicher von besonderem Interesse. Diese neueren
Entwicklungen konnen auch der altkatholischen Theologie helfen, die ei-
genen Vorstellungen iiber Maria zu iiberdenken und neu zu positionieren.

5 Kapitel VIII: Die selige Jungfrau und Gottesgebirerin Maria im Geheimnis der
Kirche; vgl. DH, Freiburg i.Br. (Herder) %1999, 4172-4179.

6 Im Text heisst es «Fiirbitterin». Allerdings wird hier klar unterschieden zwi-
schen Maria als «Fiirbitterin» und der «ginzlich einmaligen Mittlerschaft Jesu Chris-
ti»; vgl. Urs vON ARrX (Hg.), Koinonia auf altkirchlicher Basis. Deutsche Gesamtaus-
gabe der gemeinsamen Texte des orthodox-altkatholischen Dialogs 1975-1987 mit
franzosischer und englischer Ubersetzung, Beiheft zu IKZ 79 (1989), 5658, hier
571

7 Communio Sanctorum. Die Kirche als Gemeinschaft der Heiligen. Bilaterale
Arbeitsgruppe der Deutschen Bischofskonferenz und der Kirchenleitung der Vereinig-
ten Evangelisch-Lutherischen Kirche in Deutschland (VELKD), Frankfurt/Main
(Lembeck) 2000, hier: Kapitel VV.4: Die Verehrung Marias, der Mutter des Herrn,
114-120 [Abschnitte 252-268]).

8 Vgl. Mary: Grace and Hope: An Agreed Statement. The Anglican — Roman
Catholic International Commission, Harrisburg PA (Morehouse) 2005; deutsch Maria:
Gnade und Hoffnung in Christus: Eine gemeinsame Stellungnahme. Internationale
Anglikanisch — Romisch-katholische Kommission (ARCIC) Paderborn (Bonifatius)
2006.



Zur Geschichte der Marienverehrung — ein Uberblick

In den folgenden Ausfiihrungen soll deutlich werden, dass Maria im-
mer einen Platz im Leben der Kirche hatte, und dies schon seit den ersten
Jahrhunderten. Natiirlich ist vieles zeitbedingt. Uber manche Formen der
Marienverehrung und tiber nicht von der Hand zu weisende Fehlentwick-
lungen ldsst sich zweifellos trefflich streiten. Aber es wird ja nicht gefor-
dert, dass die Altkatholiken in ihrer Lehre und kirchlichen Praxis alles
kritiklos tibernehmen miissen, was in bestimmten Perioden der Kirchen-
geschichte von Maria gesagt und wie sie verehrt wurde. Es soll lediglich
deutlich werden, dass Maria ihren Platz im Leben der Kirche hatte. Und
dass dieser Platz nie umstritten war. Die Frage, die sich die Altkatholiken
aber stellen miissen, ist, wie ein solcher Platz Marias im Leben des real-
existierenden Altkatholizismus heute aussehen kann, ohne den Blick auf
Christus zu verstellen. Maria muss einen Platz wiedergewinnen, die es ihr
moglich macht, uns als Mutter der Kirche und als Schwester im Glauben
auf unserer Pilgerschaft durch diese Zeit zu begleiten.

Die Gliederung folgt dem Beitrag von Stetano De Fiores «Maria in der
Geschichte von Theologie und Frommigkeit», den er 1996 im Handbuch
der Marienkunde publiziert hat.

2. Maria vor und nach Ephesus
Ein Blick auf die Theologie der Kirchenvditer

Zweifellos ist das Konzil von Ephesus (431) ein wichtiges Datum in der
Entwicklung einer Lehre iiber Maria bzw. der Marienfrommigkeit gewe-
sen, denn dieses Konzil bestiitigt thren Ehrentitel theotdkos, Gottesgebi-
rerin. Dabei ist Maria in Ephesus gar nicht explizit Thema der Konzilsvi-
ter. Es ging vielmehr um die christologische Auseinandersetzung zweier
theologischer Schulen, nimlich von Antiochien und von Alexandrien mit
thren beiden Protagonisten Nestorius und Kyrill. Hat Maria nun dem Got-
tessohn das Leben geschenkt, ist sie also Gottesmutter, wie Kyrill sagt'?,

2 StEFANO DE Fiores, Maria in der Geschichte von Theologie und Frommig-
keit, in: Wolfgang Beinert/Heinrich Petri (Hg.), Handbuch der Marienkunde I, Re-
gensburg (Pustet) 1996, 99-266.

10 Vgl. Dritter Briet Kyrills an Nestorius, bet JOSEF WoHLMUTH (Hg.), Dekrete
der 6kumenischen Konzilien I: Konzilien des ersten Jahrtausends. Vom Konzil von
Nizida (325) bis zum Vierten Konzil von Konstantinopel (869/70), Paderborn (Scho-
ningh) 21998, 50-58, hier 58.



Giinter Esser

oder hat sie nur den Menschen, Jesus, den Christus, geboren, ist sie somit
also lediglich christotokos, wie Nestorius argumentiert!!.

Das Konzil folgte der Theologie der Alexandriner und erklirte: «Wenn
jemand nicht bekennt, dass der Emmanuel in Wahrheit Gott und die Hei-
lige Jungfrau deshalb Gottesgebirerin ist (denn sie hat den Fleisch gewor-
denen Logos-aus-Gott fleischlich geboren), so gelte Anathem.»!2 Aller-
dings ist der Begriff theotokos nicht biblisch, denn hier wird Maria «Mut-
ter Jesu» genannt'?. De Fiores verweist in diesem Zusammenhang auf
Origines (um 185-254), in dessen Gebet «Sub tuum praesidium confugi-
mus» bereits die Verwendung des Ausdrucks theotokos zu finden ist — ei-
nes Gebetes, das auch heute noch in der romisch-katholischen!* Marien-
frommigkeit sehr beliebt ist und als gregorianische Antiphon Eingang
gefunden hat in das monastische Offizium.

In der Vitertheologie nach Ephesus war man bemiiht, diesen theologi-
schen Begriff, den das Konzil gebracht hatte, nunmehr heilsgeschichtlich
zu beleuchten. Was bedeutet es, Maria «Gottesmutter», «Gottesgebirerin»
zu nennen? Interessant ist, hier ein Blick auf Augustinus (354-430) zu
werfen, der die theotokos im Zusammenhang mit der Entiusserung des
gottlichen Logos in seiner Menschwerdung als «Mutter der Schwachheit»
bezeichnet'S. So gesehen wird sie durch ihre Mutterschaft gewissermas-
sen zur «Werkstatt» der Menschwerdung des Gottessohnes'¢. Thre enge
Verbindung zur Inkarnation macht sie zum «Fundament der Erlosung»!7,
ja wir konnen sogar sagen, die gottliche Mutterschaft ist heilsnotwendig,
denn, so Gregor von Nazianz (329-390) bereits lange vor der Entschei-
dung von Ephesus: «Wenn einer die heilige Maria nicht als Gottesgebire-
rin verehrt, ist er von der Gottheit getrennt.» 8

Aber auch die Viter vor Ephesus waren bemiiht, anhand der Heiligen
Schrift Maria im gottlichen Heilsplan zu verorten. Wir konnen in den ers-

I Vgl. Zweiter Brief des Nestorius an Kyrill, a.a.0., 4447, hier 47.

12 Vel a.a.0.,.99.

13 Vgl. Mt 2,11; Lk 2,48; Joh 2,1 u.6. In Lk 1,43, bei der Begegnung der beiden
schwangeren Frauen Maria und Elisabeth begriisst Elisabeth Maria mit «die Mutter
meines Herrn».

4 Vgl. DE Fiores, Maria (wie Anm. 9), 1 18f.

5 Vgl. BKV?§,145.
6 Vgl. DE FIORES, Maria (wie Anm. 9), 119.
7 A.a.0., 120.

18 Gregor von Nazianz, Brief 101; vgl. FRaNnz CoUurTH (Bearbeitung), Mariolo-

gie (TZT.D 6), Graz (Styria) 1991, Nr. 55, 94.



Zur Geschichte der Marienverehrung — ein Uberblick

ten Jahrhunderten der Kirchen- und Theologiegeschichte folgende Ent-
wicklung feststellen: Vom 2. Jahrhundert an spielte die Parallele Eva — Ma-
ria eine besondere Rolle, dies wohl in Anlehnung an den Parallelismus
Adam — Christus, den wir bei Paulus finden'?. Der rémisch-katholische
Theologe Alois Miiller charakterisiert dies als «die erste eigentliche ma-
riologische Leistung» in der Theologie der Alten Kirche0. Ebenfalls im
2. Jahrhundert wird erstmals Marias Jungfriulichkeit auf die Geburt Jesu
bezogen, im 3. Jahrhundert dann auf ihr ganzes Leben ausgeweitet. Zu
Beginn des 4. Jahrhunderts kommt dann der Titel «Gottesmutter» auf und
fiir das 4. und 5. Jahrhundert sind Belege der Kirchenviter zu finden, die
tiber die Siindlosigkeit Marias reflektieren.

Wir konnen also sagen, dass um die Mitte des 5. Jahrhunderts die we-
sentlichen Grundziige der Mariologie vorhanden waren, die dann im Lau-
fe der nédchsten Jahrhunderte weiter entfaltet wurden?!. Schauen wir auf
einige Kirchenviiter:

Die erste uns bekannte Aussage iiber Maria finden wir bei Ignatius von
Antiochien (gest. um 110), der Marias Jungfrdulichkeit eng an das Chris-
tusmysterium bindet und damit sowohl gegen die Doketisten argumen-
tiert, die die Inkarnation leugnen, als auch nach wie vor in der Kirche zu
findenden judaisierenden Tendenzen entgegentreten will. Marias Jung-
friaulichkeit, ihr Gebéren und der Tod Christi, alle drei in einem Atemzug
genannt, seien «laut zu kiindende Mysterien», schreibt er in seinem Brief
an die Epheser??. Die Jungfriaulichkeit Marias hat keinen Wert an sich,
sondern ist stets bezogen auf Christus und das Geheimnis Gottes. So
schreibt er im selben Brief: «Da nun unser Gott Jesus Christus im Schoss
der Jungfrau Maria getragen wurde nach Gottes Heilsplan, entstammt er
zwar dem Samen Davids (Rom 1,3), aber er ist ebenso vom Heiligen Geist
... Und es bleibt den Fiirsten dieser Welt die Jungfrauschaft Marias und
ithre Niederkunft verborgen, ebenso auch der Tod des Herrn ...»23

Bei Justin (gest. 165) finden wir erstmals die Parallele Eva — Maria. In
seinem Dialog mit Tryphon unterscheidet er die beiden Miitter wie folgt:

19 Vgl. Rom 5,12-21.

20 Vgl ALois MULLER, Marias Stellung und Mitwirkung im Christusereignis, in:
MySal I11/2, Einsiedeln (Benziger) 1969, 393-510, hier 397.

2l A0, 398.

22 IgnEph 19,1, vgl. Joseph A. Fischer (Hg.), Die Apostolischen Viter (SUC 1),
Darmstadt (WBG) 191993, 156.

23 Ebd.



Giinter Esser

«Christus ist Mensch geworden aus der Jungfrau, damit durch diesen Weg,
von dem aus der Ungehorsam, zu dem die Schlange verleitete, seinen
Ursprung genommen hat, dieser auch zunichte gemacht werde. Eva, wel-
che eine unverdorbene Jungfrau war, gebar, nachdem sie das Wort der
Schlange empfangen hatte, Siinde und Tod. Die Jungfrau Maria dagegen
war voll Glaube und Freude, als der Engel Gabriel ihr die frohe Botschaft
brachte ...»*

Und schliesslich Irencius von Lyon (gest. 202), den Alois Miiller nicht
nur den «Vater der katholischen Dogmatik» nennt, sondern auch als den
«ersten Mariologen» bezeichnet®. Auch er verortet Maria im Heilsplan
Gottes und eng verbunden mit dem Christusmysterium. Christus ist derje-
nige, der der Schlange den Kopf zertritt, wie in der Genesis prophezeit
wird,?¢ und er erwithnt auch seine leibliche Abstammung aus Maria.?’

Bedeutend fiir unseren Zusammenhang ist aber der Parallelismus, mit
dem Irendus die Geschichte vom Siindenfall (Gen 3,1-20) und die der
Verkiindigung (Lk 1,26-38) erklidrt und dabei einerseits die Gemeinsam-
keiten von Eva und Maria, andererseits aber auch die Unterschiede im
Verhalten dieser beiden Frauen herausstellt: Beide seien Jungfrauen und
gleichzeitig vermihlt gewesen; und auch das, was sie getan hitten, habe
einen ungeheueren Einfluss auf die ganze Menschheit gehabt. Allerdings,
und das ist die Gegeniiberstellung: Wihrend Eva durch ithren Ungehor-
sam, indem sie eben den Verlockungen der Schlange erlegen sei, zur «Ur-
sache des Todes» geworden sei, so sei Maria eben zur «Ursache des Heils»
geworden. Das heisst, dem Ungehorsam Evas steht der Gehorsam Marias
gegeniiber, der gewissermassen zum Tor fiir eine «universale Heilswirk-
lichkeit» wird?s.

Einen weiteren wichtigen Beitrag des Irendus fiir die Entwicklung der
Mariologie sieht Miiller in seiner Herausarbeitung der Analogie Ma-
ria — Kirche. Die Geburt Jesu aus der Jungfrau sei «Grundlage und Kern
unserer eigenen Wiedergeburt». Dies fiihre zur Einsicht, dass «Glaube und

>4 Justin, Dial. 100,4-5; vgl. BKV? 33, 163f.

3 Vgl. MULLER, Stellung (wie Anm. 20), 400.

26 Vagl. Gen 3,15.

27 So MULLER, Stellung (wie Anm. 20), 400, mit Angabe der Belegstellen in
Anm. 14 und 14a.

28 Vgl. DE Fiores, Maria (wie Anm. 9), 113 mit Anm. 57.

10



Zur Geschichte der Marienverehrung — ein Uberblick

Taufe, also letztlich die Kirche, die dadurch unsere Wiedergeburt bewirke,
im tiefsten genau der Jungfrau Maria entspreche.»>?

Hinweise in den Apokryphen

Wenigstens hingewiesen werden soll hier auch auf die Apokryphen, die im
Bereich der judenchristlichen Gemeinden Palistinas entstanden sind. Hier
seien besonders genannt das sog. «Protoevangelium des Jakobus», das
nach neusten Forschungen im 2. Jahrhundert in Agypten geschrieben wur-
de. In narrativer Form werden Legendenhaftes und Authentisches mitein-
ander zu einer neuen Erziihlung verbunden. Darin erfahren wir von der
Geburt Marias. Wihrend heidnische Autoren gegen die Jungfriulichkeit
Marias polemisieren und behaupten, Jesus sei das Ergebnis eines Ehe-
bruchs Marias mit einem romischen Soldaten namens Panthera', stellt der
Text die Jungfriulichkeit Maria vor und nach der Geburt Jesu heraus.
Schon vor ihrer Geburt sei sie Gott geweiht gewesen und habe im kindli-
chen Alter von drei Jahren ihr Elternhaus verlassen, um im Tempel zu le-
ben. Die Jungfriulichkeit bleibt unversehrt bestehen, als sie Jesus emp-
fingt und zur Welt bringt, ja die jungfriuliche Geburt habe sogar in der
Hebamme Salome eine Zeugin gehabt. Um die Jungfriulichkeit herauszu-
stellen, wird Josef in der Rolle eines Witwers dargestellt, der zwei Sohne
in die Ehe mit Maria einbringt, was die Frage der Geschwister Jesu
klart3!,

Ein Zyklus von apokryphen Schriften, der ebenfalls in das 2./3. Jahr-
hundert zuriickgeht, hat den fransitus, also den Heimgang Marias zum
Thema. De Fiores charakterisiert diese Texte als eine eher «volkstiimliche
biblische Anniherung an die grossen marianischen Fragestellungen», und
dazu gehort eben auch die Frage des Todes der Gottesmutter?2.

Sicher ist es nicht falsch, die Entstehung dieser friithchristlichen Schrif-
ten im Zusammenhang mit einer zunehmenden Verehrung Marias zu seh-
en. Hier geht es weniger um theologische Definitionen und spekulative
Gedankengiinge, sondern hier spricht das fromme christliche Volk der frii-
hen Kirche.

2 Vgl. MULLER, Stellung (wie Anm. 20), 401.

30 Origines berichtet davon in seiner Schrift Contra Celsum (vgl. PG 11,7201.).

31 Vel. CourtH (Hg.), Mariologie (wie Anm. [8), 39-54; Zusammenfassung
auch bei DE F1orgs, Maria (wie Anm. 9), 104-106.

32 Vgl. DE Flores, Maria (wie Anm. 9),106-109.

11



Giinter Esser

Friihe Frommigkeitsformen

Die Theologie ist die eine Seite, die Verehrung Marias im Leben der frii-
hen Kirche die andere. Auf der Suche nach Spuren friihkirchlicher Ma-
rienverehrung fiihrt uns De Fiores an zwei Orte. Die ersten Zeugnisse ei-
ner beginnenden Marienfrommigkeit sind in Nazareth zu finden. Dort hat
man in der angenommenen Verkiindigungsgrotte, die heute in die grosse
romisch-katholische Verkiindigungsbasilika integriert ist, Graffiti gefun-
den, die Archidologen auf das 2./3. Jahrhundert datieren. Der erste Text
«chaire Maria», also: «Sei gegriisst, Maria», ist eine Anspielung auf den
Gruss des Engels bei der Verkiindigung. Den zweiten, unvollstindigen
Text entschliisseln die Fachleute wie folgt: «Hingestreckt unter dem heili-
gen Ort Marias habe ich sogleich dort die Namen geschrieben, ihr Eben-
bild habe ich geschmiickt.» Es kann als ein erstes Zeugnis der Ehrerbie-
tung Maria gegeniiber gedeutet werden.

Ein anderes friihchristliches Zeugnis ist der sog. Papyrus 470, der in
Agypten gefunden wurde und der ebenfalls ins 3. Jahrhundert datiert wird.
Der Text erinnert an das Gebet «Sub tuum praesidium» des Origines. Eine
Verbindung zu diesem Kirchenvater ist also nicht ausgeschlossen: «Unter
deine Barmherzigkeit nehmen wir Zuflucht, theotokos (Gottesgebdirerin).
Unser Flehen weise nicht zurtick in der Not, sondern bewahre uns vor der
Gefahr, einzig Keusche, einzig Gesegnete.» 3

3. Maria im Mittelalter
Scholastische Theologie

Wenn wir an die Theologie des Mittelalters denken, denken wir zumeist
an die scholastische Theologie und ihre grossen Vertreter, an Petrus Lom-
bardus (1100-1160) z.B., dessen Sentenzen fiir Theologen die Grundlage
ihres Studiums war, oder an Thomas von Aquin (1225-1274), der nicht nur
selbst einen Kommentar zu den Sentenzen des Petrus Lombardus verfasst
hat, sondern eine eigene Theologie vorlegte, die stark von der Philosophie
des Aristoteles geprigt war, der in dieser Zeit eine Renaissance erlebte. In
seiner gross angelegten «Summa theologiae», die eigentlich fiir Studien-
anfianger gedacht war, behandelt er die Fragen zu Maria in der tertia pars,
im dritten Teil, also in dem Abschnitt, der von der Erlosung handelt. Dabel

3 A.a.0., 1351, mit den Quellenverweisen.



Zur Geschichte der Marienverehrung — ein Uberblick

bringt Thomas allerdings nichts spektakuldr Neues: Maria ist die Gottes-
mutter, sie ist die allzeit Jungfriuliche, sie ist voll der Gnade, allerdings
bleibt sie nicht von der Erbsiinde verschont. Anders als sein grosser fran-
ziskanischer Kollege Bonaventura (1217-1274) lehnt Thomas die Unbe-
fleckte Empfingnis ab. Dafiir aber lehrt er die leibliche Aufnahme der
Gottesmutter in den Himmel. Auf jeden Fall aber gilt ihr eine besondere
Verehrung3+.

Die monastische Theologie

Die monastische Theologie wurde, wie der Name schon sagt, in den Klos-
tern des Mittelalters entwickelt, wobei die Liturgie hier eine besondere
Rolle spielte. Monastische Theologie schlégt sich zu einem guten Teil in
den Homilien bedeutender Ordensménner nieder wie bei Beda Venerabilis
(673-735) oder Ambrosius Autpertus®, dem wir Homilien zu den Festen
Marid Reinigung (Marid Lichtmess, heute: Darstellung des Herrn) und der
Aufnahme der Gottesmutter in den Himmel verdanken3©.

Von besonderer Bedeutung ist aber zweifellos Bernhard von Clair-
veaux (1090-1153), dessen marianische Schriften typische Beispiele sind
fiir eine «Inkulturation der Glaubensvorgaben iiber Maria in der feudalen
Kultur des Mittelalters». Mit Bernhard beginnt ein Perspektivenwechsel
im mariologischen Denken: Vor dem Hintergrund des streng hierarchi-
schen Denkens, das dem Mittelalter eigen war, bekommt auch Maria eine
neue Rolle zugewiesen: Sie steht nicht mehr in, sondern iiber der Kirche.
Maria steht «zwischen Christus und der Kirche», sagt er in einer Predigt
am Sonntag nach Marid Himmelfahrt*’. Die Kirche, die Bernhard als
«Mond» bezeichnet, bittet diejenige um Hilfe, «die als ihre Mittlerin bei
der Sonne der Gerechtigkeit gesetzt ist»3%. Deutlich erkennen wir die feu-
dale Sprache auch in einem Gebet, mit dem Bernhard die herausgehobene
Rolle Marias betont: «Unsere Herrin, unsere Mittlerin, unsere Fiirspreche-
rin, versOhne uns mit deinem Sohne, empfiehl uns deinem Sohne, stelle

3 Vgl. DE Flores, Maria (wie Anm. 9), 161f.

35 Ambrosius Autpertus (geb. in Gallien, gest. 784), seit 740 Monch siidlich von
Rom, bemiihte sich, die Lehre der Kirchenviiter in seine Zeit zu iibersetzen, und ver-
tiefte den Gedanken einer Mitwirkung Marias bei der Inkarnation.

36 Vgl. DE Fiores, Maria (wie Anm. 9), 148f.

3 Vgl. PL 183, 432A.

38 Aa.0,458.



Giinter Esser

uns vor deinem Sohne.»3? Im Bewusstsein der Gldubigen ist Maria also in
den Adelsstand erhoben worden.

Die Mittlerschaft bedeutet fiir Bernhard auch, dass Maria «der Weg»
ist, auf dem Christus in diese Welt gekommen ist*, Und in der ihr zuge-
sprochenen Rolle als «Fiirsprecherin» tritt sie fiir die Schwicheren ein,
wird so auch zur «Anwiiltin» fiir die Siinder. Sie ist die «Mutter der Barm-
herzigkeit», die als solche in den Anliegen ihrer Schutzbefohlenen vor
ihren Sohn tritt, der nach Mt 25 ja auch der endzeitliche Richter sein
wird*!.

Unbefleckte Empfingnis und Aufnahme in den Himmel

Kontrovers werden im Mittelalter die Fragen der Unbefleckten Empfing-
nis und der Aufnahme Marias in den Himmel diskutiert. Bernhard z.B.
lehnt die Unbefleckte Empfingnis ebenso ab*? wie der beriihmte Ruppert
von Deutz (1075-1129), der Maria bis zum Zeitpunkt der Verkiindigung
durch den Erzengel Gabriel genauso in die Schar der Siinder einreiht wie
alle anderen Menschen.+?

Als erster Theologe, der die Frage der Unbefleckten Empfingnis auf-
wirft, gilt der Benediktiner Eadmer*t, der in einer Abhandlung «aktive»
Empfingnis, in der die Erbsiinde mitspielt, und «passive» Empfidngnis, in
der die Erbsiinde keine Rolle spielt, unterscheidet. Zur Erkldrung ge-
braucht er das Beispiel der Kastanie, «die unbeschédigt aus ihrer stacheli-
gen Hiille hervorkommt». Und dann tibertrigt er dieses Bild auf die Un-
befleckte Empfingnis: Konnte er [Gott] es nicht einem menschlichen Leib
ermoglichen, von jedem Stechen der Dornen verschont zu bleiben, auch
wenn er inmitten der Stacheln der Stinde empfangen wurde? Es ist offen-
sichtlich, dass er es konnte und es wollte; wenn er es wollte, so hat er es
auch getan.»%

¥ A.a.0.,43C.

10 Aa.O., 43B.

41 Vgl. DE Fiores, Maria (wie Anm. 9), 150f.

42 Vgl Epist. 174 (PL 182, 333-336).

3 Vgl. DE Flores, Maria (wie Anm. 9), 153.

4 BEadmer (1060-1128), Theologe und Chronist, Monch der Abtei Christchurch
in Canterbury, lernt dort auch Anselm von Canterbury kennen.

Vgl Eadmer, Traktat tiber die Unbefleckte Empfingnis, in: CourtH (Hg.),
Mariologie (wie Anm. 18), Nr. 89, [ 77ft.

14



Zur Geschichte der Marienverehrung — ein Uberblick

[n der Kontroverse um die Aufnahme Marias in den Himmel verweist
De Fiores auf eine Auseinandersetzung zwischen den Autoren des Pseu-
do-Hieronymus, einem Brief, der zu Beginn des 9. Jahrhunderts verfasst
wurde, und der Entgegnung im sog. Pseudo-Augustinus aus der zweiten
Hiilfte des 12. Jahrhunderts. Wiihrend der Pseudo-Hieronymus die Frage
der leiblichen Aufnahme Marias umgeht und lediglich von einer Feier des
Todes der Gottesmutter schreibt, entwickelt der Pseudo-Augustinus be-
reits Argumente fiir eine leibliche Aufnahme: «Die Verurteilung zur Ver-
wesung gelte nicht fir das <Fleisch Christi, das vom Fleisch Marias
genommen ist>», heisst es da. Die Allmacht Christi erfordere, dass er seine
Mutter nicht in der Haft des Todes gelassen habe; wenn Christus die Jung-
friulichkeit Marias unversehrt gelassen habe, warum hitte er sie dann
nicht auch vor der Verwesung bewahren konnen+t. Aber hier sind wir
schon drei Jahrhunderte in der theologischen Entwicklung weiter.

Volksfrommigkeit

Neben der grossen Theologie gab es aber auch die Volksfrommigkeit. Das
Mittelalter ist die Zeit der Wunder, der Reliquien, des Ablasses. Das ver-
schiebt auch das Bild, das die einfachen Gldaubigen von Maria haben. Vom
Vorbild, das man nachahmen sollte, wird sie mehr und mehr zur Gnaden-
gestalt, zu der man betet. Durch Johannes Gerson (1363—-1429), der Kanz-
ler der Sorbonne in Paris, der beriihmtesten Universitidt des Mittelalters,
war, erfahren wir von goldenen Marienstatuen, die man auf der Vordersei-
te 6ffnen konnte. Zu sehen war dann ein Bild der Heiligsten Dreifaltigkeit.
Fiir Gerson war dies nicht nur geschmacklos, sondern auch eine Hiiresie,
die Dreifaltigkeit als Leibesfrucht Marias darzustellen*’. Um solchen
Ubertreibungen entgegenzuwirken, vertrat er 6ffentlich eine Reform der
Marienverehrung.

4. Maria in der Neuzeit

Wir konnen den Beginn der Neuzeit bei den Humanisten ansetzen; dann
miissen wir natiirlich Erasmus von Rotterdam (1466—1536) nennen, der
immer wieder vor Ubertreibungen in der Volksfrommigkeit warnte. Aber
es ist sicher nicht falsch, unseren Blick eher auf Martin Luther (1483—

4 Vegl. DE Flores, Maria (wie Anm. 9), 156.
7 Vegl. DE Fiores, Maria (wie Anm. 9), 164,

15



Giinter Esser

1546) und seine von der Rechtfertigungslehre geprigte theologia crucis
zu werfen und zu fragen, ob liberhaupt und wenn ja, wo Maria in seiner
Theologie einen Platz hat.

Martin Luther

In Luthers Theologie spielt die Kenosis, die Entdusserung des Gottessoh-
nes in der Inkarnation, eine bedeutende Rolle. Wir kbnnen sagen: Von der
Krippe zum Kreuz hin erstreckt sich die Entdusserung des gottlichen Lo-
gos. Und genau in diesem kenotischen Prozess der Inkarnation, von der
Krippe bis zum Tod am Kreuz, hat Maria ihren unverwechselbaren Platz.

Hier muss an erster Stelle das «Magnificat» genannt werden. Dieses
Jubellied der Maria bildet nach De Fiores eines der iiberzeugendsten Bei-
spiele fiir jene theologia crucis, die auf die «paradoxe Logik» hinweist,
die gerade in der Niedrigkeit der Magd den Beginn der Menschwerdung
des Gottessohnes und damit den Beginn unserer Erlosung verortet. Es ist
dieser Weg der Niedrigkeit, der die Michtigen vom Thron stiirzt und die
Demiitigen erhoht. Aber abgesehen von diesem kenotischen Ansatz der
Erlosung, der Luthers Theologie prigt, hilt er in der Mariologie an den
herkdbmmlichen Vorgaben fest: Das betrifft ihre bleibende Jungfridulich-
keit genauso wie ihre Siindlosigkeit. Lediglich ihre leibliche Aufnahme in
den Himmel lehnt er ab, weil er dafiir keinen Hinweis in der Heiligen
Schrift findet*s. Der evangelische Theologe Gerhard Heintze weist auch
darauf hin, dass beim frithen Luther noch die Anrufung Marias ohne gro-
sse theologische Bedenken akzeptiert ist*”. Als Beispiel sei der Schluss
des 1521 publizierten Kommentars zum «Magnificat» genannt. Hier
schreibt Luther: «Damit lassen wir’s diesmal bewenden und bitten Gott
um ein rechtes Verstdndnis dieses Magnificats, dass es nicht allein leuchte
und rede, sondern brenne und lebe in Leib und Seele. Das verleihe uns
Christus durch die Fiirbitte und den Willen seiner lieben Mutter Maria.
Amen.»*? Diese Position hat er spiter aufgegeben. Ein Grund dafiir mag

4 Vgl. DE FiorEs, Maria (wie Anm. 9), 1671t.

4 Vgl GERHARD HEINTZE, Maria im Urteil Luthers und in evangelischen Ausse-
rungen der Gegenwart, in: Wolfgang Beinert u.a. (Hg.), Maria. Eine 6kumenische
Herausforderung, Regensburg (Pustet) 1984, 57-74, hier 64.

M Vgl. Das Magnificat verdeutscht und ausgelegt von D. Luther, Augustiner,
1521, in: WOLFGANG METZGER (Hg.). Calwer Luther-Ausgabe, Bd. 9, Stuttgart
(Hénssler) 1998, 21-100, hier 100.

16



Zur Geschichte der Marienverehrung — ein Uberblick

sein, dass er vielen Gldubigen unterstellte, sie hitten zu Maria und den
Heiligen mehr Vertrauen als zu Gott. Und mit Blick auf das sola-scriptu-
ra-Prinzip wird argumentiert, dass von einer Fiirsprache Marias und den
Heiligen nichts in der Bibel stehe’!. Eng verbunden damit ist die grosse
Zuriickhaltung gegeniiber der damals iiblichen Praxis der Marienvereh-
rung. lhre wahre Wiirde als demtitige Magd, so wie sie sich im «Magnifi-
cat» selber besinge, werde dadurch verdunkelt, und der Grundsatz des
solus Deus ausgehohlt. Konsequenterweise werden beliebte Gebete und
Hymnen wie das «Salve Regina» abgelehnt>2,

Auch die anderen beiden grossen Reformatoren, Zwingli (1484—1531)
und Calvin (1509-1564), teilten im Wesentlichen die Position Luthers.
«Auch wenn sie grosstenteils unerbittlich sind, wenn es darum geht, das
Gebet zu Maria wie auch jegliche Bilderverehrung und jede Art mariani-
scher Mittlerschaft zu verbieten (besonders Calvin), so herrscht doch da-
hin gehend Ubereinstimmung, dass sie die jungfriuliche Mutterschaft und
die Heiligkeit Marias anerkennen.»>3

Maria im Zeitalter des Barock

Mit dem Zeitalter des Barock verbinden wir katholische Gegenreforma-
tion, Absolutismus und Prachtentfaltung. Von all diesen Aspekten fliessen
Spuren auch in die Mariologie und die Marienfrommigkeit ein.

Das Konzil von Trient bringt nach den Wirren und Unsicherheiten der
Reformationszeit eine Kldrung der katholischen Lehre in Abgrenzung zu
den Protestanten. Die Kirche tritt mit erneuerter Kraft nach aussen und
sucht in der «Katholischen Reform» oder «Gegenreformation» verlorenes
Terrain zuriickzugewinnen. Dies alles geschieht im Zeitalter des Barock,
das mit seiner Kultur und Prachtentfaltung auf Aussenwirkung angelegt
ist. Dies zeigt sich auch in der kirchlichen Architektur und Frommigkeit.
Es geht darum, die ecclesia triumphans darzustellen. Die Uppigkeit, mit
denen z.B. in dieser Zeit Fronleichnamsprozessionen inszeniert werden,
um die Realpriisenz Christi in der Eucharistie darzustellen, ist ein Beispiel

51 Vgl. HEiNricH PETRI, Maria in der Sicht evangelischer Christen, in:
Beinert/Petri (Hg.), Handbuch (wie Anm. 9), 382-419, hier 387.

52 Ebd.

33 Vgl. pE FIORES, Maria (wie Anm. 9), 169.

17



Giinter Esser

fiir eine solche machtvolle demonstratio catholica>*. Auch in der Marien-
frommigkeit wird dies an vielen Bildern und Skulpturen deutlich.

Die nachtridentinische Zeit der katholischen Erneuerung bringt eine Aus-
faltung der bestehenden Tradition. Die barocke Maria wird zur Himmels-
konigin, die als eine iiberirdische Person von hochster Erhabenheit darge-
stellt wird. Damit wird sie endgiiltig in den hochsten Adelsstand erhoben
und den einfachen Glidubigen entriickt. Ihre Erhebung sprengt beinahe
alle Grenzen. Sie wird fast auf die Hohe ihres Sohnes erhoben, manchmal
hat es sogar den Eindruck dariiber hinaus. «Unvermeidlich, dass sich der
Eindruck festsetzt, Maria sei geradezu allméchtig und vermoge alle Not
zu wenden; sie ist sogar imstande, aus der Holle die Siinder in den Himmel
hiniiberzubeten. Mochte Gott auch noch so ziirnen, sie konnte ihn durch
thren Liebreiz besinftigen.»>>

Angesichts dieser «transzendenten Stellung» Marias, «die, wiirde sie
noch hoher erhoben, nur noch Gott werden konnte», wie der zeitgendssi-
sche Theologe Marie Philipp de Convelt schreibt™®, ist es allgemeine Auf-
fassung der katholischen Theologen des 17. Jahrhunderts, dass Maria an
Wiirden und Gnaden allen anderen Kreaturen iiberlegen sei. «Maria ist
die, die nicht nur alle Vollkommenheiten aller Geschdpfe unter dem Mond
und im Himmel in sich schliesst, sondern noch weit liber sie hinausragt»,
schreibt der flimische Autor van Hoorn.>’

Dass sich diese Uberhéhung Marias in der Volksfrommigkeit nieder-
schligt, ldsst sich an vielen Beispielen belegen, z.B. an den Marienliedern
dieser Zeit. Als ein Beispiel fiir viele sei das Lied «Wunderschon Priichti-
ge» des Kapuziners Laurentius von Schniiffis’® genannt, das dieser 1692
verfasste:

> Bezeichnend das Heilige Jahr 1600, das Papst Klemens VIII. auf den Vorschlag
einer seiner Kardindle unter das Motto «Ecclesia triumphans» stellt; vgl. DE FIORES,
Maria (wie Anm. 9), 174,

3 Vgl. WoLFGANG BEINERT, Himmelskonigin — Urbild der Kirche — neue Frau.
Die Wandlungen des katholischen Marienbildes von der Gegenreformation bis zum
Ende des 20. Jahrhunderts, in: ders. u.a. (Hg.), Maria (wie Anm. 49), 75-116, hier
81.

3 Vgl. DE Fiores, Maria (wie Anm. 9), 184 mit Anm. 242.

37 Vgl. CaroLus VAN HOORN, Tractatus marialis de laudibus et praerogativis
Beatae Mariae Virginis divisis in 24 conciones, Gent 1660, 1-2.

3% Laurentius von Schniiffis, geb. 1633 in Schniitfis (Vorarlberg), zuniichst Schau-
spieler, dann ab 1665 Kapuziner, gest. 1702 in Konstanz.

18



Zur Geschichte der Marienverehrung — ein Uberblick

Wunderschoén priichtige, hohe und michtige,
liebreich holdselige, himmlische Frau,

der ich mich ewiglich weihe herzinniglich,
Leib dir und Seele zu eigen vertrau.

Gut, Blut und Leben will ich dir geben;
Alles, was immer ich hab’, was ich bin,

geb’ ich mit Freuden Maria dir hin.

Schuldlos Geborene, einzig Erkorene,

du Gottes Tochter und Mutter und Braut,

die aus der reinen Schar Reinste wie keine war,
die selbst der Herr sich zum Tempel gebaut.
Du Makellose, geistliche Rose,

Krone der Erde, der Himmlischen Zier!
Himmel und Erde, sie huldigen dir.

In diesem Jammertal rufen wir allzumal
Zu dir, o Mutter, aus Elend und Not.

Aber vor allem gut halt uns in deiner Hut,
wann Leib und Seele sich scheiden im Tod!
Dann fiir uns streite und uns geleite,
michtige Jungfrau, zum Himmel empor.?®

Dieses Lied bringt alle wichtigen marianischen Attribute und Vorstellun-
gen zur Sprache: Maria ist die «hohe und michtige Frau», die Konigin,
deren Bilder und Statuen gekront werden, um ihre besondere Stellung in
der Heilsgeschichte und im Leben der Gldubigen herauszustellen. Sie ist
diejenige, «der ich mich ewiglich weihe herzinniglich»: Hier wird die
Lebensiibergabe an Maria ausgedriickt, die ein wesentlicher Bestandteil
der Frommigkeit der Marianischen Kongregationen ist, die die Jesuiten an
allen ihren Gymnasien und Kollegien griinden. Eine andere Form, die sich
im 17. Jahrhundert, von Spanien kommend, iiber ganz Europa ausbreitet,
ist die sog. Marienknechtschaft; auch hier steht die Weihe an Maria mit
Leib und Leben im Mittelpunkt®. Sie ist die «schuldlose Geborene», die
«Makellose», die unbefleckt von aller Erbsiinde Empfangene und Gebo-
rene, zu der die Gldubigen ihre Zuflucht nehmen in ihrem Elend, beson-
ders aber auch in der Stunde des Todes. Thre besondere Stellung im Heils-

3 Text bei HELMUT ZENZ, Marianische Exerzitien im Alltag, siche http://www.
helmut-zenz.de/hzgebe2c.html, Seite 2 (15.07.2008).
%0 Vgl. DE FIoRES, Maria (wie Anm. 9), 151f.

19



Giinter Esser

plan Gottes besteht somit darin, dass sie mit ihrem Ja das Erlosungswerk
Gottes durch die Inkarnation des gottlichen Wortes ermoéglicht. Dieses
heilbringende Werk setzt sie als grosse Fiirsprecherin im Himmel fort. Die
Bliite der Marienwallfahrten und das Aufkommen der Weihen ganzer Na-
tionen und Volker an Maria zeugen vom kindlichen Vertrauen in Maria als
michtige Konigin und ihren Einfluss auf Christus.

Ein anderes Beispiel fiir Maria als méchtige Helferin in Not und Ge-
fahrist die «Rosenkranzkonigin» oder «Maria vom Siege». Ihrem Eingrei-
fen wird der Sieg iiber die Tiirken in der grossen Seeschlacht von Lepanto
am 7. Oktober 1571 zugeschrieben. Die Konigin des Himmels triumphiert
tiber die «Ungldubigen». In einem «Gebetssturm» hatte im Vorfeld dieser
Entscheidungsschlacht das ganze katholische Europa intensiv den Rosen-
kranz gebetet und Maria um ihre Hilfe angefleht. In der Folge dieses Sie-
ges stiftet Papst Gregor XIII. 1573 das Rosenkranzfest, das nach der end-
giiltigen Bannung der Tiirkengefahr 1716 von Klemens XI. verpflichtend
fiir die ganze Kirche vorgeschrieben wird.

Der Rosenkranz wird zum beherrschenden Gebet dieser Zeit. Anfang
des 16. Jahrhunderts wird dem «Gegriisset seist du, Maria», ein zweiter,
nicht biblischer Teil hinzugefiigt, Ausdruck der kindlichen Hoffnung der
Gldubigen auf die Macht der Fiirbitte und des Schutzes Marias®!. Die
teilweise seit dem Mittelalter bestehenden Rosenkranzbruderschaften er-
leben dadurch eine neue Bliite.

Diese barocke Ausfaltung zeigte sich auch in der marianischen Litera-
tur. Einige Autoren des 17. Jahrhunderts gehen mit ihren theologischen
Vorstellungen tiber Maria weit iiber die Bestimmungen des Konzils von
Trient hinaus, die lediglich die Verehrung der Heiligen, ihrer Reliquien
und Bilder als Teil der katholischen Tradition rechtfertigten®?. Sie betonen
z.B. die Notwendigkeit der Marienverehrung oder auch die Unmoglich-
keit, Maria so zu loben, wie es ihrer Stellung eigentlich angemessen sei.
«... Wie soll der Sohn das eigene, ihm zukommende reiche Lob gutheis-
sen, wenn seine Mutter nicht geehrt wird», schreibt beispielsweise der
italienische Dominikaner Angelo Paciuchelli. Nach ihm ergibt sich aus
dem Willen Gottes, dass wir alles durch Maria erlangen sollen, sowie da-

6 «Heilige Maria, Mutter Gottes, bitte fiir uns Siinder jetzt und in der Stunde
unseres Todes. Amen.» Vgl. BEINERT, Himmelskonigin (wie Anm. 55), 80.

62 Vgl. das Dekret tiber die Anrufung, die Verehrung und die Reliquien der Hei-
ligen und iiber die heiligen Bilder vom 3. Dezember 1563, in: DH (wie Anm. 5),
1821-1825.

20



Zur Geschichte der Marienverehrung — ein Uberblick

raus, dass Jesus seine eigene Mutter jedem Christen zur Mutter gegeben
hat, dass wir nach Gott «in hochster Weise Maria lieben und verehren
sollen». Ohne Verehrung Marias stelle man sich, so ist er {iberzeugt, aus-
serhalb der von Gott gewollten Heilsordnung, ja man konne sich eigent-
lich noch nicht einmal Christ nennen®3.

Zeitalter der Aufklirung

Aber zur Neuzeit gehort nicht nur die barocke, posttridentinische Ausfal-
tung der Marienverehrung, sondern auch die Aufklirung mit ihrer Kritik
und Vernunftbezogenheit. Zweifellos gibt es in dieser Epoche auch Aufru-
fe zur Missigung gegeniiber allzu ausufernden Formen marianischer
Frommigkeit. So wenn z.B. ein katholischer Laie, Adam Widenfeld
(1618-1678) aus Koln, in einer kleinen Schrift die Gldubigen mahnt, man
solle Maria nicht inniger und ausdauernder verehren als Gott®, oder wenn
Ludovico Antonio Muratori aus Modena die sog. «Blutgeliibde» der Gléu-
bigen zu Ehren der Unbefleckten Empfingnis bekdmpft®S und abergldubi-
schen Vorstellungen von wundertitigen Medaillen und Skapulieren entge-
gentritt®. Aufs Ganze gesehen spielen solche kritische Stellungnahmen in
dieser Zeit aber nur eine geringe Rolle. Da die Aufkldarung als solche von
der offiziellen Kirche als den Glauben zerstorend angesehen und selbst die
kirchliche Variante der Katholischen Aufkldrung nicht akzeptiert wird,
wie der Konflikt um Ignaz Heinrich von Wessenberg nur allzu deutlich
zeigt®” — die Spatfolgen der kirchlichen Ablehnung reichen ja bis zu den
Verurteilungen im «Syllabus Errorum» Pius” IX. vom 8. Dezember

63 Vgl. DE Fiores, Maria (wie Anm. 9), 179 mit Anm. 325.

64 Vgl. AbAM WIDENFELD, Monitaria salutaria B.V. Mariae ad cultores suos in-
discretos, Koln 1673, n.1.

65 Vgl. das oben S. 19 genannte Marienlied «Wunderschon prichtige» mit dem
Vers: «Gut, Blut und Leben will ich dir geben ...».

6 Die Kritik dussert er in zwei seiner Publikationen: im 1714 in Paris erschiene-
nen Buch «De ingeniorum moderatione in religionis negatio» und in dem 1747 unter
dem Pseudonym Lamindo Pritanio in Venedig publizierten Werk «Della regolata de-
vozione de cristiani».

67 Vgl. ausfiihrlich zu diesem Konflikt FRANZ XAVER BiscHOF, Das Ende des
Bistums Konstanz, Hochstift und Bistum Konstanz im Spannungsfeld von Sikularisa-
tion und Suppression (1802/03-1821/27) (MKHS 19), Stuttgart (Kohlhammer)
1989.

21



Giinter Esser

1864 — verwundert es nicht, dass man sehr bemiiht ist, die Marienvereh-
rung weiter zu vertiefen und im Bewusstsein des katholischen Volkes zu
verankern. Ende des 18. Jahrhunderts kommen die Maiandachten auf®?,
der Mai wird zum Marienmonat und soll in seiner pastoralen Intention zu
einer spirituellen Vertiefung des christlichen Lebens beitragen. «Wenn
Maria miichtig, mild und sanftmiitig ist, ist sie auch niitzlich und notwen-
dig, um sich zu bekehren und in der Heiligkeit zu verharren.»’® Dennoch
ist in der Epoche der Aufkldrung, verglichen mit der marianischen Hoch-
zeit des Barock, eine «gewisse Erschlaffung» festzustellen’!.

Fiir die Mariologie werden besonders zwei Autoren wichtig: Louis-
Marie Grignion de Montfort’> und Alfons von Liguori (1696—1787). In
Montforts Traktat iiber «Die wahre Verehrung Marias»’? finden wir eine
Kernaussage seiner Marienfrommigkeit, die er sehr eng an Christus bin-
det: Zu Christus durch Maria!’. Die Kirche und die Christen miissten eine
umfassende Kenntnis von Maria haben, damit Christus in der Welt herr-
schen konne’>. Da Montfort Marias Einzigartigkeit herausstellt und sie
tiber alle anderen Heiligen erhebt, kann er sie auch weder als «Schwester»
noch als «Glied der Kirche» bezeichnen’. Alfons von Liguori ist in sei-
nem 1750 in Neapel erschienenen Werk «Die Herrlichkeiten Marias», das
in vielen Ubersetzungen grosse Verbreitung im katholischen Europa ge-
funden hat, ganz Volksmissionar. Wir erwarten also vergebens eine Mario-
logie. Sein Bestreben ist es, das Vertrauen auf die Hilfe Marias zu stirken.
Er iibernimmt dabei unreflektiert Legenden und wunderbare Geschichten
und bietet so seinen Lesern eine «narrative und betende Theologie». Es
geht ihm stets um das religiose Bediirfnis der Menschen und stellt thnen

% Vgl. DH (wie Anm. 5), 2901-2980

69 Die erste Maiandacht ist 1784 in Ferrara nachweisbar. Diese Form der Marien-
frommigkeit verbreitete sich sehr rasch von Italien aus in andere katholische Liinder.

0 Vgl. DE Flores, Maria (wie Anm. 9), 197.

I Vgl. BEINERT, Himmelskonigin (wie Anm. 55), 81.

2 Louis-Marie Grignion de Montfort (1673—1716). Er griindet 1705 die nach ihm
benannte Kongregation der «Montfortaner» zur Férderung der Marienverehrung und
der Mission.

73 Traité de la vraie dévotion a la Sainte Vierge, Erstvercffentlichung Lucon
1843.

4 Vgl. Traité, 120-133.

5 A0, 1-13.

6 Vgl. DE FIoRrES, Maria (wie Anm. 9), 200.

22



Zur Geschichte der Marienverehrung — ein Uberblick

eine Madonna vor Augen, die prall von Leben und titig ist. Eine Gottes-
mutter, die konkret in das Leben der Menschen eingreift”,

5. Mariologie und Marienverehrung in der Gegenwart (ab 1789)
Maria im 19. Jahrhundert

Die Franzosische Revolution (1789) bringt tief greifende Umbriiche in der
Gesellschaft, von denen auch die Kirche nicht verschont bleibt. Schauen
wir auf das 19. Jahrhundert, so steht zweifellos Maria als die Unbefleckt
Empfangene im Mittelpunkt der marianischen Frommigkeit und der Ma-
riologie. Das Dogma von 1854 markiert den Schlusspunkt einer langen
Entwicklung. Damit bleibt aber Maria die, die wir schon in der Barockzeit
als die Erhabene, Herausgehobene, Privilegierte kennengelernt haben.
Angesichts der revolutiondren Entwicklungen in weiten Teilen Europas
und eines stirker werdenden Liberalismus zeigt sich die Kirche zuneh-
mend restaurativ. Das wirkt sich auch auf die Marienfrommigkeit aus.
Man greift auf bewiihrte geistliche Ubungen friiherer Epochen wie auf den
Marienmonat Mai mit seinen Maiandachten oder auf den Oktober als Ro-
senkranzmonat zuriick.

Generell erlebt die Marienfrommigkeit eine neue Bliite, die bis in die
Mitte des 20. Jahrhunderts anhilt. So sind die meisten Wallfahrtsorte Orte
der Marienverehrung; viele der im 19. Jahrhundert gegriindeten Frauen-
kongregationen haben Maria zur Patronin. Neue Wallfahrtsorte entstehen:
Lourdes und La Salette in Frankreich, zu Beginn des 20. Jahrhunderts
Fatima in Portugal und Banneux in Belgien. Von den «Marianischen Kon-
gregationen», die ab 1563 an den Jesuitenniederlassungen entstanden,
wurde schon gesprochen. Im 20. Jahrhundert bilden sich neue marianische
Massenbewegungen wie die 1917 von Maximilian Kolbe gegriindete «Mi-
liz der Unbefleckten Empfingnis», die «Legio Mariae» (1921) und die
«Blaue Armee» (1947).

Fragt man nach den Griinden fiir diese marianischen Phédnomene,
driingen sich zwei auf. Der eine ist psychologisch: Er tritt vor allem dann
in den Vordergrund, wenn theologische Argumentationen oder Definitio-
nen derart von abstrakten, neuscholastischen Spekulationen gepriigt sind,
dass einfache Glidubige nicht folgen konnen. Das Dogma von 1854 ist ein
Beispiel dafiir. Der andere Grund, so bemerkt Wolfgang Beinert nicht zu

7 A.a.O., 203,



Giinter Esser

Unrecht, hat mit unserer Christologie zu tun, die immer einen leichten
Hang zum Monophysitismus habe. D.h., die Ausgewogenheit der wahren
Gottheit und der wahren Menschheit Jesu habe sich zugunsten der Gott-
heit Christi verschoben. Dies sei schon liturgisch iiberpriifbar. Einmal ab-
gesehen von der Passionszeit und dem triduum paschale, in denen die
Menschheit Jesu im Mittelpunkt stehe, ist hochstens Weihnachten noch
ein Fest, an dem die Menschheit Jesu gefeiert wird. Aber auch hier setzt
mit der Lesung des Johannesprologs in der dritten Weihnachtsmesse be-
reits ein deutlicher Wandel in der Betrachtung des Inkarnationsgesche-
hens ein. Der Mensch Jesus tritt zugunsten des Gottessohnes in den Hin-
tergrund. «So sucht man in den vielféltigen Noten der Zeit — Pest, Kriege,
Hungersnot waren schicksalhafte Katastrophen, gegen die es kein irdi-
sches Heilsmittel gab — Zuflucht bei einem «reinen Menschen», bei einem,
der haargenau so ist wie wir. Wer aber wire dies mehr als jene Frau aus
Nazaret gewesen.»’8

Natiirlich bleibt auch hier Kritik nicht aus. Geremia Bonomelli, Bi-
schof von Cremona’, tadelt z.B. scharf den «Materialismus» der einfa-
chen Gldubigen, die in den Heiligenbildern und Statuen gottliche Kraft
vermuteten. Er bedauert, dass «die Altire, die der Jungfrau und den Heili-
gen geweiht sind, prunkvoll beleuchtet» werden, «wihrend der Altar der
Eucharistie nur bescheiden geschmiickt» sei®?.

Auf der Suche nach einem Mittelweg zwischen gefiihlsintensiver
Frommigkeit und Theologie fiihrt der Weg nach England, genauer gesagt
zu John Henry Newman (1801-1890), der in einem Brief an seinen angli-
kanischen Gesinnungsgenossen Edward Bouverie Pusey (1800-1882)
zwischen einer «gesunden» und einer «kiinstlichen» Marienverehrung un-
terscheidet. Einige Formulierungen, die im Uberschwang der Gefiihle
frommer Gldubiger {iber das Ertrdgliche und auch theologisch Vertretbare
hinausgehen, lehnt er ab, so z.B. «Die Barmherzige Mutter ist unendlich
... Gottistihrem Gebet untertan ... Die erwihlten Seelen werden von Gott
und von Maria gezeugt ... Wenn der Heilige Geist Maria in einer Seele

8 Vgl. BEINERT, Himmelskonigin (wie Anm. 55), 83.

79 Geremia Bonomelli (1831-1914), seit 1871 Bischof von Cremona, lehnte die
Wiederherstellung der weltlichen Macht des Papsttums ab, wofiir er heftig kritisiert
wurde. Er drang aber auf eine Aussohnung des Papsttums mit dem nun vereinten itali-
enischen Staat und pléddierte zudem fiir eine Trennung von Kirche und Staat. Er gilt als
einer der fortschrittlichsten italienischen Bischofe im 19. Jahrhundert.

80 Vgl. DE FiorEes, Maria (wie Anm. 9), 219.

24



Zur Geschichte der Marienverehrung — ein Uberblick

findet, gesellt er sich eilends hinzu.» Eine «gesunde» Marienverehrung
stehe nicht in Konkurrenz zur Liebe, die man Christus zu erweisen habe.
Die Tradition der Kirche sehe Maria nie als «Rivalin», sondern nur als
«Dienerin» ihres Sohnes?!. Allerdings war er aufs Ganze gesehen wohl
eher ein einsamer Rufer in der Wiiste.

Neuansditze bis zum Zweiten Vatikanum

Mit der Dogmatisierung der leiblichen Aufnahme Marias durch Pius XII.
im Jahre 1950 ist noch einmal die alte, traditionelle Mariologie im Blick.
Das Zweite Vatikanische Konzil (1962—-1965) ordnet dann, wie bereits
oben in den «Vorbemerkungen» betont, Maria wieder ganz in den heilsge-
schichtlichen Zusammenhang ein und gibt ihr in der Kirchenkonstitution
«Lumen Gentium» als Mutter Gottes und Mutter der Kirche ihren Platz
innerhalb des pilgernden Gottesvolkes zuriick.

Doch hat es natiirlich bereits vor dem Konzil neue Denkansiitze gege-
ben. Romano Guardini (1885-1968) sei hier genannt, der ein existentiales
Bild von Maria entwirft. In einem Brief an einen Freund nennt er einige
Kriterien. So verwirft er jegliche Form von Uberhohung. Maria diirfe nicht
als «Gottin» erscheinen. So tritt sie bei Guardini als ein Mensch wie wir
auf®?, Es geht ihm auch um eine Art Psychologie Marias, wenn er danach
fragt, was sie wohl erfahren habe, als sie in der Stunde der Verkiindigung
Mutter Jesu wurde, oder was die Herabkunft des Heiligen Geistes fiir sie
bedeutet habe®3. Zum realistischen Bild von Maria gehort fiir Guardini
schliesslich auch ein gewisser dynamischer Aspekt, ein geistliches Reifen
in ihrem Leben: Maria sei nicht von vorneherein vollendet gewesen, son-
dern sei gewachsen, besonders auch im Verhiltnis zu ihrem Sohn®4.

Fiir Karl Rahner (1904—1984) gehort die Rede von Maria in die An-
thropologie hinein. Erst miisse die Frage beantwortet werden, wer der
Mensch und wer tiberhaupt ein vollkommener Christ sei, erst dann kdnne
Maria fiir die Menschheit und die Kirche bedeutsam werden, schreibt er

81 Vgl. JoHN HENRY NEwWMAN, Die katholische Marienverehrung. Ein Brief an
den hochwiirdigen E.B. Pusey zu seinem jiingst veroffentlichten Eirenikon, in: Ausge-
wihlte Werke 1V., Mainz (Griinewald) 1959, 3—109, hier 65-67.

82 Vgl. RoMANO GUARDINI, Die Mutter des Herrn. Ein Brief und darin ein Ent-
wurf, Wiirzburg (Werkbund) 1956, 72.

& AaD.13

8 Aa.0.,49.

25



Giinter Esser

bereits 1956 in seinem Biichlein «Maria, Mutter des Herrn»%>, Eine solche
Ausserung entspricht seinem anthropologischen Ansatz, dass man keine
Theologie ohne Anthropologie betreiben konne3®.

Diese und idhnliche Denkansiitze bereiten den Boden fiir das Wieder-
entdecken der heilsgeschichtlichen Perspektive, die seit der Konzilszeit
zum Gemeingut der romisch-katholischen Theologie geworden ist. So et-
wa, wenn der bekannte romisch-katholische Neutestamentler Rudolf
Schnackenburg das «Magnificat» als die «ilteste marianische Theologie»
bezeichnet®’. Oder bei Bruno Forte, der seine 1990 auf Deutsch erschiene-
ne mariologische Abhandlung «Maria, Mutter und Schwester des Glau-
bens» tliberschreibt®s.

Vonden postkonziliaren Neuansitzen in der Mariologie seien abschlies-
send zwei erwihnt.

Maria in der Theologie der Befreiung

Fiir die Linder der sog. Dritten Welt, besonders aber fiir die Linder La-
teinamerikas, wird seit den 1960er Jahren die sog. Theologie der Befrei-
ung wichtig, welche die Verkiindigung des Evangeliums als einer Bot-
schaft der Befreiung vor dem Hintergrund der sozialen und politischen
Situation threr Lédnder betrieb. In diesem Zusammenhang bekam auch
Maria ihren ganz eigenen Ort. Das forderte auch ein «neues mariologi-
sches Profil», denn «eine Mariologie in befreiungstheologischer Perspek-
tive hebt nicht die Eigenschaften Marias als Frau hervor, die ja idealisierte
Projektionen von verschiedenen Bediirfnissen und Kulturen sind, sondern
sie versucht eine Relecture von Maria, die von den Erfordernissen unserer
Zeit ausgeht und sich insbesondere dem privilegierten geschichtlichen
Augenblick verpflichtet weiss, den die gesamte Menschheit mit dem Er-
wachen des menschlichen Bewusstseins der Frau erlebt»8,

8 Vgl. KARL RAHNER, Maria, Mutter des Herrn, Freiburg (Herder) 1956.

86 A.a.O., 20.

87 Vgl. RUDOLF SCHNACKENBURG, Das Magnificat, seine Spiritualitit und Theo-
logie, in: ders. Schriften zum Neuen Testament. Exegese in Fortschritt und Wandel.
Miinchen (Kosel) 1971, 201-219.

8 BrUNO FORTE, Maria, Mutter und Schwester des Glaubens, Ziirich (Benziger)
1990.

89 Vgl. GiaNcARLO COLLET, Maria in der Theologie der Befreiung, in: Beinert/
Petri (Hg.), Handbuch (wie Anm. 9), 420-434, hier 428.

26



Zur Geschichte der Marienverehrung — ein Uberblick

Dieses neue Bild von Maria, das sich als integraler Bestandteil der
Theologie der Befreiung entwickelt, ist durch zwei Perspektiven gekenn-
zeichnet: Es will das gerade im lateinamerikanischen Kontext stark ver-
wurzelte, vom Mann ausgehende Menschenbild zugunsten einer «ganz-
heitlichen Anthropologie» veridndern und dadurch auch die Theologie als
Rede von Gott verdndern und den «weiblichen Aspekt» als unverzichtbar
herausstellen. Zum anderen nimmt es Abschied von der {iberhdhten, privi-
legierten Himmelskonigin und holt Maria in die Geschichte zuriick. Aus
der Regina coeli wird die «irdische Maria aus Nazaret», die Frau aus dem
einfachen Volk, welches das Schicksal armer Frauen allgemein teilt*0.
Diese Identifikation mit Maria von Nazaret birgt theologischen und sozio-
politischen Sprengstoff. Denn von den Armen und Ausgebeuteten gehdren
die Frauen zu den Armsten der Armen, «weil sie nicht nur am meisten
unter den ungerechten Verhiiltnissen zu leiden haben, sondern in einem
machistischen Lebensmilieu zusitzliche Diskriminierungen als Frauen
und sexistische Unterdriickungen zu erleiden haben. Frauen werden hier
von Diskriminierten diskriminiert, von Unterdriickten unterdriickt, von
Entwiirdigten entwiirdigt.»?! Das neue marianische Profil, das sich durch
sein «prophetisch-befreiendes Potential» auszeichnet, wird gleichsam vi-
siondr am Beginn der neutestamentlichen Heilsgeschichte im «Magnifi-
cat» Offentlich gemacht®?.

Gustavo Gutiérrez (geb. 1928) schreibt in seinem 1973 erstmals auf
Deutsch erschienen Buch «Theologie der Befreiung» dem «Magnificat»
Marias eine wichtige Bedeutung fiir die «Spiritualitiit der Befreiung» zu.
Diese Spiritualitit der Befreiung habe die Aufgabe, den Menschen zu hel-
fen, das Evangelium zu leben, und dies in Solidaritdt mit den Armen und
Ausgebeuteten. Dazu gehore eine echte Bekehrung im Sinne der Frohen
Botschaft. Aber Bekehrung diirfe nicht ohne Folgen bleiben, denn sie for-
dere Verianderungen, sowohl des einzelnen als auch der gesellschaftlichen
Strukturen. Bekehrung rufe zur Wachsamkeit und zur aktiven Bereitschaft
auf, die befreiende Botschaft des Evangeliums in die Tat umzusetzen. Be-
kehrung fiihre zu einer Begegnung mit den Menschen, die stets auch die
Grundlage der Gemeinschaft mit Gott und damit die Quelle der christli-
chen Freude ist. Freilich diirfe diese Freude iiber die Gemeinschaft mit
Gott uns nicht zur Passivitit verfithren und unser Engagement zugunsten

9% A.a.0., 430f.
9 Aa.O., 427,
92 Aa.0., 431,

27



Giinter Esser

der Menschen beeintrichtigen, die in einer ungerechten Welt leben. Die
Freude sei deshalb zutiefst dsterlich geprigt, weil sie durch das Kreuz zum
Leben fiihre?3. In diesem Zusammenhang sieht er das «Magnificat» als
eine echte Konkretisierung dieser Freude. Wortlich schreibt er: «In ihm
dankt Maria Gott fiir seine Gaben und driickt voller Demut ihre Freude
dariiber aus, dass sie sich von ihm geliebt weiss: <Mein Geist frohlockt
tiber Gott meinen Heiland, dass er hingesehen hat auf die Niedrigkeit sei-
ner Magd ... Denn Grosses hat an mir getan der Michtige> (Lk 1,47-49).
Zugleich ist das <Magnificat> aber auch einer der Texte des Neuen Testa-
ments, in denen das Thema Politik und Freiheit am deutlichsten ausge-
sprochen wird. Danksagung und Freude sind aufs engste verbunden mit
der Tat Gottes, der die Unterdriickten befreit und die Méchtigen demiitigt:
<Er hat die Michtigen von ihren Thronen gestiirzt und die Demiitigen er-
hoht. Hungrige hat er mit Giitern erfiillt und die Reichen hat er leer ausge-
hen lassen> (52-53). Die Zukunft der Geschichte liegt auf der Linie der
Armen und der Ausgebeuteten. Eine wirkliche Befreiung wird das Werk
der Unterdriickten selbst sein.» Die Spiritualitdt der Befreiung sieht ihre
Waurzeln in den «anawim JHWHs», die ihre Hoffnung auf Rettung einzig
und allein auf Gott setzen. Maria und ihr «Magnificat» werden 1n diesem
Kontext verstanden®.

Feministische Theologie

Wenigstens erwiihnen mochte ich zum Schluss dieses Uberblicks die fe-
ministische Theologie, die eine wichtige Aufgabe darin sieht, traditionelle
Gottesbilder, Institutionen und religiose Praktiken auf ihre androzentri-
schen oder patriarchalischen Grundlagen hin zu untersuchen und nach
Moglichkeiten einer [dentifikation von Frauen mit Gott und der Kirche zu
suchen. Regina Radbeck-Ossmann nennt in ihrem Beitrag fiir das «Hand-
buch der Marienkunde» vier Grundtypen feministischer Entwiirfe. Zwei
relativ kleine Gruppen sidhen Maria entweder «als von der Ménnerkirche
entworfenes, unterdriickerisches Idealbild der Frau»“s oder als «Mythos
vom weiblichen Géttlichen» — dies besonders bei Theologinnen aus der

93 Vgl. Gustavo GUTIERREZ, Theologie der Befreiung, Miinchen (Kaiser) #1985,
190-195.

% A.a.0., 196.

9  REGINA RADBECK-OSSMANN, Maria in der feministischen Theologie, in:
BEINERT/PETRI (Hg.), Handbuch (wie Anm. 9), 435-465, hier 438-441.

28



Zur Geschichte der Marienverehrung — ein Uberblick

protestantischen Tradition?®. Ein Grossteil der kirchlich gebundenen
Theologinnen versuchte jedoch heute in Maria das «Symbol der Befrei-
ung» zu sehen, nicht so sehr die historische Person aus Nazaret. Dabei sei
die «Symbolik, die sich um ihre Gestalt gerankt» habe, wichtig geworden.
[n diese Symbolik gehorten Elemente der Offenbarung genauso hinein
wie der Psychologie und des Mythos. Als Beispiel wird das Symbol der
Jungfrau angefiigt, «das in der Mythologie nicht die sexuell unberiihrte
Frau bezeichnet, sondern die noch autonom lebende Frau, die sich nicht
von einem Mann her definiert»?’. Eine vierte Gruppe von Theologinnen
betrachte Maria als «Schwester des Glaubens», die ihre Wurzeln im Neu-
en Testament habe®8,

Inzwischen fiillen die Publikationen zu Themen einer feministischen
Theologie Bibliotheken. Fiir Nichtfachleute ist es schwer, eine repridsen-
tative Literaturauswahl zu treffen. Die drei im Folgenden vorgestellten
dlteren Publikationen konnen jedoch einige wichtige Aspekte eines femi-
nistischen Blicks auf Maria beleuchten — dies selbstverstindlich ohne An-
spruch auf Vollstindigkeit.

Catharina Halkes z.B. zeichnet Maria in ihrem Buch «Gott hat nicht nur
starke Sohne» als eine prophetische Frau. Sie bringt sie in Verbindung mit
den grossen Frauengestalten der Hebriischen Bibel, die erfiillt vom Gottes
Geist auch Gottes Mund wurden, indem sie die historische Wirklichkeit in
die heilsgeschichtliche Perspektive stellten. Und sie nennt Mirjam, die
Schwester des Mose, Debora, die Prophetin und Richterin im alten Israel
war und entscheidend zur Befreiung der Israeliten beigetragen hat®? oder die
Prophetin Hulda!%?, Ganz im Sinne einer Theologie der Befreiung riickt sie
Maria in die Nihe der anawim, also der «Armen JHWHs», die ihre Hoff-
nung auf Rettung und Heil einzig und alleine vom Reich Gottes und der
Ankunft des Messias erwarten'?!. Im «Magnificat» setze Maria die scharfe
Sozialkritik der prophetischen Verkiindigung fort und werde so «das Sym-
bol der prophetischen Kraft zur Befreiung und zur Schwesterlichkeit»!02.

% A.a.0., 441-445.

7 A.a.0.,445-451.

% A.a.0.,451-453.

% Vgl Ri5,7: «Ausgestorben waren die Dérfer, sie waren ausgestorben in Israel,
bis du, Debora, entstandest, erstandest als Mutter in Israel.»

100 Vgl. 2 Kon 22, 1 41f.

100 Vel. Jer 31,4, Zeph 3,14f., Sach 2,14 u.0.

12 Vgl CATHARINA J.M. HALKES, Gott hat nicht nur starke Sohne. Grundziige
einer feministischen Theologie, Giitersloh (GVH Mohn) 21980, 110-114.

29



Glinter Esser

Anne E. Carr fordert in ithrem 1990 auf Deutsch erschienenen Buch
«Frauen verdndern die Kirche. Christliche Theologie und feministische
Erfahrung»'93 wie viele andere einen Abschied von der Idealisierung Ma-
rias, weil sie gerade in dieser Idealgestalt und Uberhdhung, wie sie in der
Tradition dargestellt werde, fiir viele Frauen heute eine «ambivalente Fi-
gur» sei!%. Fiir sie wird die Riickbindung der Mutter Jesu an die Aussagen
der Heiligen Schrift wichtig, die Maria eben nicht in der Idealisierung,
sondern als «sehr menschliche Gestalt» zeige. «Dass Maria das Vorbild
der Kirche, ja die Mutter der Kirche ist, will sagen, dass sie ein Leben
verkorpert, das zu Glaube, Hoffnung und Liebe kommt, wie es das Ziel der
menschlichen, ja stindigen Pilgerkirche auf Erden ist, die eine dauernde
Verwandlung nétig hat.» Somit konnten Frauen, so schreibt sie, wenn sie
Maria heute als Vorbild wiederentdeckten, sie als eine Gestalt des Glau-
bens und der Jiingerschaft betrachten, die schwere innere Kimpfe zu
durchstehen und Dunkelheiten des Lebens durchleiden musste. Sie ist so-
mit eine Frau, «deren Geschichte der Priifungen und Leiden qualvolle
Entschliisse forderte, von der ungeplanten Schwangerschaft bis hin zu der
dunklen Nacht am Kreuz Jesu.» Und mit Blick auf Eva, die in der feminis-
tischen Theologie heute auch nicht mehr die «verfiihrte Verfiihrerin» 1st'%,
sondern die Mutter des Lebens, ist auch Maria, wie Eva, heute eine
«Schwester» 106,

Ebenfalls eine Theologie der Befreiung legt Rosemary R. Ruether in
threm Buch «Sexismus und die Rede von Gott. Schritte zu einer anderen
Theologie» vor!?. Ausgehend von der Unbefleckten Empfingnis als
«Vorwegnahme des erlosten Zustandes der materiellen Schopfung», die
sie als «minnliche Theologie des Weiblichen» charakterisiert, fragt sie
nach einer «alternativen Mariologie». Sie findet sie ebenfalls im «Magni-
ficat». Dadurch dass Gott Maria die Gnade schenke, aufgrund derer sie das
messianische Kind zur Welt bringen soll, wiirden revolutioniire Verédnde-
rungen einer ungerecht erlebten sozialen Ordnung angekiindigt. Anders
als bei Matthéus, bei dem, wie Ruether schreibt, die Frage des erldésenden

103 ANNE E. CARR, Frauen verindern die Kirche. Christliche Tradition und femi-
nistische Erfahrung, Giitersloh (GVH Mohn) 1990.

104 A.a.0., 237.

105 Vgl. HALKES, Gott (wie Anm. 102), 96.

106 Vgl. CARR, Frauen (wie Anm. 103), 240f.

107 RoSEMARY R. RUETHER, Sexismus und die Rede von Gott. Schritte zu einer
anderen Theologie, Giitersloh (GVH Mohn) 21990.

30



Zur Geschichte der Marienverehrung — ein Uberblick

Kindes «in guter patriarchalischen Manier zwischen Joseph und Gott ab-
gehandelt wird, ohne dass Maria befragt wird», betone Lukas die freie
Entscheidung Marias zu dieser Mutterschaft. Diese freie Entscheidung sei
fiir Ruether der Schliissel zur «neuen, erlosenden Jiingergemeinschaft»,
die nach Mk 3,33-35 nicht mehr nach dem althergebrachten Familienprin-
zip gesehen werde. Nicht mehr die Blutsbande seien entscheidend, son-
dern «wer Gottes Willen tut, der 1st mein Bruder, meine Schwester und
meine Mutter». Die Mutterschaft Marias konne so zu einem Symbol einer
neuen, erneuerten Kirche werden, weil sie ein freier Akt des Glaubens
seilos,

Zuriick zum «Magnificat» als dem Kerntext einer Theologie der Be-
freiung: Ruether kennzeichnet die lukanische Sprache hier als «explizit
okonomisch und politisch», und sie schlédgt den Bogen zu einem anderen
solchen Kerntext, nimlich den Seligpreisungen!®, die Lukas, anders als
Matthdus, nicht spiritualisiert habe, sondern die «soziodkonomische Di-
mension der Erlosung» ganz bewusst herausstelle. Selig sind die Armen,
die Hungernden, aber «Weh euch Reichen ... weh euch, die ihr hier satt
seid ...». Fiir Lukas wiirden die Frauen genau zu diesen Armen und Ver-
achteten gehoren, und deshalb bekdme diese Identifikation Marias mit
dem erlosten Israel im Magnificat eine revolutionire, eschatologische Di-
mension. So sei dieses Loblied Marias ein unmissverstiandlicher Hinweis
darauf, dass sich Gott in seinem Heilshandeln fiir die Armen entschieden
habe. Mit Blick auf eine neue Mariologie als Ausdruck einer Theologie
der Befreiung fiir die Frauen sieht Ruether gerade bei Lukas wertvolle und
weiterfiihrende Ansitze. Maria und ihr Magnificat stiinden hier gewisser-
massen stellvertretend. Denn «der verachteten Frau als der Armsten der
Armen kommt symbolische Prioritit in der Kirche zu. Als solche repri-
sentiert sie auch das Heer anderer unterdriickten Gruppen, die auf Gottes
Gnade angewiesen sind.» !0

Giinter Esser (geb. 1949 in Kiln), Prof. Dr. theol. Theologiestudium in Bonn,
Fribourg und Bern. 1990 Dr. theol. Fribourg, 1997 Habilitation Bern. Seit
1998 Professor fiir Altkatholische Theologie und Direktor des Alt-Katholi-
schen Seminars der Universitit Bonn. 2007 und 2008 Lehrstuhlvertretungen
am Departement fiir Christkatholische Theologie der Universitdt Bern. Mit-

108 Vel. RUETHER, Sexismus (wie Anm. 107), 184-187.
109 Vgl. Lk 6, 20-25.
10 Vel RUEHTER, Sexismus (wie Anm. 107), 188-191.



Giinter Esser

glied nationaler und internationaler Dialogkommissionen, altkatholischer
Beobachter bei der Internationalen Anglikanisch-Lutherischen Dialogkom-
mission.

Adresse: Alt-Katholisches Seminar der Universitit Bonn, Adenauerallee 33,
D-53113 Bonn, Deutschland. E-Mail: g.esser@uni-bonn.de.

English Summary

The most important theological statements on Mary, the mother of Jesus, were
well established already in the Sth century. She is called the Mother of God, the
God-Bearer (theotokos), she has conceived and delivered Jesus as a virgin, she is
the typos of the Church seen as mother and virgin. In the Middle Ages Mary was
so to speak ennobled and addressed as Our Lady. The Reformers adhered to the
faith of the ancient church, considering Mary as virgin and Mother of God; how-
ever, they disapproved of many features of Marian devotion of their time. During
the Catholic Reform Mary became the queen of heaven and was thus elevated
into a transcendent realm. Such ideas and notions were shaping Marin devotion in
the Roman Catholic Church up to the time of the 2nd Vatican Council. In Lumen
Gentium Mary was restored to her role as Mother of God and mother of the
church. This has opened new vistas of seeing Mary, e.g. in Liberation or Feminist
theologies.

32



	Zur Geschichte der Marienverehrung : ein Überblick

