Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 98 (2008)

Heft: 1-2

Artikel: Bauen an der "neuen Katholizitat" : der 6kumenische Auftrag der
Utrechter Union

Autor: Vercammen, Joris

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-405038

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-405038
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bauen an der «neuen Katholizitit»
Der okumenische Auftrag der Utrechter Union

Joris Vercammen

Was ist das okumenische Anliegen der Kirchen der Utrechter Union in der
heutigen Zeit? Was sind die ganz konkreten Zielsetzungen, woran sie ihr
Okumenisches Engagement orientieren kann? Es ist unbedingt notig, sol-
che Ziele zu formulieren. «Daran miissen sich die Internationale Altkatho-
lische Theologenkonferenz ebenso wie die Internationale Altkatholische
Bischofskonferenz beteiligen ...», sagt Urs von Arx, und er fiihrt weiter
aus: «Jedenfalls scheint mir eine solche Standort- und Zielbestimmung,
die sowohl frithere Wegmarkierungen (etwa der IBK) wie auch die heuti-
gen Okumenischen Kontexte beriicksichtigt, ein dringendes Desiderat fiir
den kiinftigen Zusammenhalt der Utrechter Union zu sein.»! Professor
von Arx spricht damit etwas an, was die Internationale Altkatholische Bi-
schofskonferenz (IBK) bereits beschlossen hat. Seit 2003 arbeitet sie an
einem sogenannten «Okumenischen Direktorium» und versucht damit,
neue Schritte auf dem Weg der altkatholischen 6kumenischen Tradition
vorzubereiten.

Ihr seid herausgefordert, «die Prolegomena zu einer kiinftigen Ekkle-
siologie, die als 6kumenisch wird auftreten konnen, anzugeben»?. Das
sagte Professor Houtepen 2005 an die Adresse der IBK. Dass wir auch
heutzutage 6kumenisch sehr aktiv sind, spiirt man an den verschiedenen
bilateralen Dialog- und Austauschgruppen, an denen sich die Bischofs-
konferenz beteiligt, und an den 6kumenischen Initiativen, welche die Ge-
meinden vor Ort unternehmen. Bei allem stellt sich die Frage, was die
altkatholische Bemiihung sein konnte oder miisste. Die Lage 1st kompli-
ziert, weil die ganze Okumene in die Krise geraten ist.

1. Die Krise der Okumene

Die Krise in der Okumene ist eine ekklesiologische Krise. Kern dieser
Krise ist, dass die Tradition mit den Tridgern der Tradition verwechselt

' URrs vON ARX, Ein Nachwort, in: IKZ 96 (2006) 44 (das Nachwort bezog sich auf
die beiden in Anm. 2 und 51 erwihnten Texte von A. Houtepen und A. Kallis).

2 ANTON HOUTEPEN, Oikumené oder der Weg zu einer neuen Katholizitit, in: [KZ
96 (2006) 942, hier 13.

IKZ 98 (2008) Seiten 73-96 73



Joris Vercammen

worden ist. Wir folgen dabei der Auffassung von Professor Houtepen, wie
er sie 2005 vor der Bischofskonferenz dargelegt hat. Er meint, diese ekkle-
siologische Krise sei begriindet in einem falsch verstandenen Traditions-
begriff, der die Triager der Tradition mit deren Inhalt verwechselt und den
Inhalt mit bestimmten Formulierungen und Formen?. Ein Beispiel fiir die-
se Problematik wurde erneut mit den Aussagen des Vatikans in Bezug auf
den ekklesiologischen Status vor allem von protestantischen Kirchen ge-
liefert. Obwohl diese Aussagen, wie auch jene von «Dominus Jesus» aus
dem Jahr 2000, von bestimmten Seiten relativiert werden und nuancierter
sind, als es in der Presse zum Ausdruck kommt, dringt sich dennoch das
Bild auf, die Romisch-katholische Kirche entscheide ganz allein iiber die
Kriterien fiir das Kirche-Sein und stelle bei anderen Konfessionen Defizi-
te fest. Eine bestimmte Identifizierung der Romischen Kirche mit der
Mutter aller Kirchen legt sich nahe, obwohl auch die Romische Kirche nur
eine Einzelkirche ist und nicht mit der Gesamtkirche identifiziert werden
kann, zu der alle Konfessionen sich zu verhalten haben4.

Dass die okumenische Bewegung eine tiefe Krise erlebt, bedeutet
nicht, dass sie nicht erfolgreich gewesen wire. Im Gegenteil: Sie hat sehr
viel erreicht, und nach einer bestimmten Auffassung kann man sagen, dass
gerade diese Krise auch eine Folge ihrer Erfolge ist. Die Tatsache, dass sie
viele Getaufte aus verschiedenen Traditionen zusammengebracht und ei-
nen bestimmten Konsens zustande gebracht hat (z.B. das Lima-Doku-
ment), impliziert, dass auch eine radikale Pluralitéit ans Licht geckommen
ist. Wir lernen jetzt, dass Einheit nicht nur von einem theoretisch konstru-
ierten Idealbild gelenkt werden kann, sondern dass sie durch die Versoh-
nung von partikularen Kontexten zustande kommen muss. Deswegen sind
die Kommunikation und deren Ermoglichung vielleicht der wichtigste
okumenische Auftrag fiir heute>. Auch Kardinal Kasper sieht die Pluralitét
der Kirche als den prioritiren Auftrag der 6kumenischen Bewegungs®.

Wenn die 6kumenische Bewegung sich nicht fiir diese Kontextualitit
offnet, wird das die Entfremdung vergrossern. Sie wird dann zum biirokra-
tischen System, wovon wenig Hoffnungsvolles zu erwarten ist, weil man
sich nur mit Problemen beschiiftigt, die den Leuten fremd sind. Okumene

3A..0,12.

4Vgl. WALTER KASPAR, Wege der Einheit. Perspektiven fiir die Okumene, Freiburg
1.Br. (Herder) 2005, 115f.

> Vgl. BERT HOEDEMAKER u.a., Oecumene als leerproces. Inleiding in de Oecume-
nica, Zoetermeer (Meinema), 32005, 42-45.

6 KASPER, Wege (wie Anm. 4), 247.

74



Bauen an der neuen «Katholizitéit». Der 6kumenische Auftrag der Utrechter Union

wird dann wirklich zum Zeitvertreib fiir «Berufsokumeniker». Auch die
Konfessionen haben Angst vor dieser Kontextualitidt und sind manchmal
auf der Suche nach einer sogenannten objektiven Identitt, statt sich selber
als hermeneutische Gemeinschaft zu verstehen, die den Gliedern der
Kirche die Moglichkeit bietet, zusammen nach dem Sinn des Lebens zu
suchen’. Es kann diese gemeinsame Reflexion sein, die Kirchen und Kon-
fessionen zu der Einheit fiihrt, nach der sie suchen. So ist z.B. beim Ab-
kommen von Porvoo interessant, dass man einander nicht an den eigenen
Bekenntnisformularen misst, sondern dass die Gespriachpartner sich zu-
sammen den kulturellen und gesellschaftlichen Herausforderungen 6ffnen
und in deren Licht die Heilige Schrift und die alten gemeinsamen Traditi-
onen reflektieren wollen mit dem Ziel, ihre Berufung als Volk Gottes in
einem bestimmten Kontext zu realisieren®. Die Kontextualitit entfremdet
nicht von der Berufung des Christ-Seins, im Gegenteil. Es ist eine interes-
sante Frage, was wirklich geschehen wird, wenn die 6kumenische Bewe-
gung von der Beziehung zwischen Evangelium und Kultur geprégt sein
wird. Dazu gehort auch die drohende Zersplitterung der Okumene. Dies
zu vermeiden, wird eine sehr grosse Herausforderung sein®.

Die Krise der Okumene ist vor allem eine Chance, weil sie uns mit dem
endgiiltigen Ziel konfrontiert, dass die Einheit unter den Christen letztlich
die Einheit unter den Menschen und innerhalb der Welt voranbringen
wird. Heilmittel fiir die Krise — und der Beitrag von Christen am Zusam-
menleben in Frieden — sind «eine neue, qualitative Auffassung von Einheit
und Heiligkeit des Gottesvolkes, eine neue Wiirdigung der apostolischen
Tradition als lebendige und préisentische Heilsgabe Gottes, die auf Katho-
lizitét als Fiille der koinonia des Heils zielt ...»10. Mit diesen «Heilmitteln»
werden wir eine «neue Katholizitidt» erméglichen, von der Robert Schrei-
ter spricht!!. Diese «neue Katholizitdt» wird die notwendige Aufhebung
der konfessionellen Eingeschlossenheit der Denominationen erreichen
konnen, damit die Christen der Welt gegeniiber mehr von ihrer Hoffnung

7Vgl. HouTePEN, Oikumené (wie Anm. 2), 15.

8 Vgl. JouN HIND, Anmerkungen zu «Porvoo» aus anglikanischer Sicht im Hin-
blick auf die Gemeinschaft mit den altkatholischen Kirchen, in: IKZ 90 (2000) 23-29,
hier 27; HOEDEMAKER u.a., Oecumene (wie Anm. 5), 267.

9 LEo J. KOFFEMAN, De oecumensiche beweging, Kampen (Kok) 2005, 124f.

10 HouTEPEN, Oikumené (wie Anm. 2), 12.

I ROBERT J. SCHREITER, Die neue Katholizitit. Gobalisierung und die Theologie
(Theologie Interkulturell 9), Frankfurt (IKO) 1997; DErs., Globalisierung, Postmo-
derne und die neue Katholizitit, in: OR 53 (2004) 139-1509.

19



Joris Vercammen

Zeugnis abzulegen vermogen. Was der Beitrag der Utrechter Union zu
dieser neuen Katholizitit sein konnte und was folglich der 6kumenische
Auftrag der Union sein konnte, muss jetzt weiter untersucht werden. Mit
dem Konzept der «altkirchlichen Okumene»!2, wie es von Urs Kiiry ge-
nannt wurde, hat man damals einen Beitrag geleistet. Die Frage ist, wie
wir das heute machen. Es geht darum, unsere Tradition mit dem Ziel zu
untersuchen, die ekklesiologischen Elemente zu finden, mit denen wir an
dieser neuen Katholizitdt mitarbeiten konnen. Dies ist ein Auftrag, der zu
uns passt, weil wir Altkatholiken uns selber verstehen als ekklesiologi-
schen Versuch, der Einheit der Christen zu dienen. Dieser Auffassung
nach sind wir keine Denomination im strikten Sinn'3. Gerade das bietet
uns auch bestimmte Moglichkeiten, die andere weniger haben, oder — um
es theologisch und spirituell zu sagen — es fiihrt uns zu unserer eigenen
und besonderen Berufung!'.

2. Ekklesiologische Elemente

Wir wollen einige zentrale Elemente unserer ekklesiologischen Vision
kurz angeben und zugleich auf ihr Echo in bestimmten wichtigen dkume-
nischen Veroffentlichungen hinweisen, damit wir sehen, wie sie im weite-
ren theologischen Feld funktionieren.

2.1 Kirche ist Gemeinschaft

Die Kirche ist die Gemeinschaft aller, die von Gott zur Partizipation an
seiner Heiligkeit berufen sind!>. Der trinitarische Gott schenkt Menschen

12 Urs KURY, Die altkatholische Kirche. Thre Geschichte, ihre Lehre, ihr Anliegen.
Stuttgart (EVW), 1966, 361 f.

13 Urs vON ARX, Identity, Plurality, Unity — What’s the right Blend? Some Reflec-
tions form an Old Catholic Perpspective, in: Jeremy Morris/Nicholas Sagovsky (Hg.),
The Unity We Have and the Unity We Seek. Ecumenical prospects for the third Millen-
nium, London (T&T Clark) 2003, 3-26, hier 5f.

14Vgl. JoacHM VOBBE, Einheit in der Vielfalt oder Einigkeit im Dissens? Okume-
nische Erfahrungen und Perspektiven aus alt-katholischer Sicht (KNA-Dokumentation
10), Bonn, 27 September 2005.

15 Unsere Ekklesiologie setzt voraus, wie die Praambel des IBK-Statuts formuliert,
«dass jede Gemeinschaft von Menschen, die durch die Versshnung in Jesus Christus und
durch die Sendung und das andauernde Werk des Heiligen Geistes in einem Ortskreis
um einen Bischof zur Einheit konstituiert ist und in der Eucharistie ihre Mitte hat, eine
vollstindige und ihre Aufgaben vor Ort eigenstindig erfiillende Kirche ist» (Nr. 3.1).

76



Bauen an der neuen «Katholizitidt». Der 6kumenische Auftrag der Utrechter Union

die Kraft und die Gnade, zu leben und handeln mit dem Ziel, Heil zu stif-
ten. Deswegen ist Kirche Gemeinschaft der Heiligen (d.h. all derer, die
berufen worden sind) und hat Anteil am Heiligen. Sie ist Heilsgemein-
schaft (d.h. eine Gemeinschaft, in der das Heil realisiert wird) und heils-
stiftende Gemeinschaft (eine Gemeinschaft mit einem Sendungsauftrag
nach aussen, der sich in der Welt vollzieht).

Als Gemeinschaft von Heiligen ist die Kirche der Raum, wo das neue
Leben in Christus den Gliedern in personaler Zuwendung mitgeteilt wird.
In Christus werden Menschen neu geboren und durch den Heiligen Geist
in der Gerechtigkeit und der Heiligkeit bewahrt. Durch den Vater werden
wir als Adoptivkinder angenommen'®. Grundsitzlich sind alle mitbeteiligt
und gleichwertig.

Wir sehen diese Sicht der Kirche im Text der Kommission fiir Glauben
und Kirchenverfassung mit dem Titel «The Nature and the Mission of the
Church» reflektiert!”. Hier wird die Kirche als Schopfung von Gottes Wort
und Gottes Geist aufgefasst, und die innerkirchlichen Beziehungen wer-
den in Analogie zu den trinitarischen Beziehungen beschrieben. Die notae
ecclesiae werden ebenfalls direkt mit dem Wesen Gottes verbunden.

Die historische Kirche ist geméss diesem Dokument von Ambivalenz
charakterisiert, weil es eine Kirche von Siindern ist. Dies schadet aber dem
sakramentalen Charakter der Kirche nicht. Die Kirche steht in Kontinuitét
mit den Jiingern und setzt die Mission und Sendung Jesu fort.

Auch die Idee der koinonia hat einen wichtigen Platz im Dokument.
Die Koinonia, die wir mit Gott erleben diirfen, ermdglicht die Koinonia
untereinander. Wir werden aufgenommen in die Koinonia, die in Gott
selbst besteht und die der Ausdruck der Selbsthingabe des Vaters, des Soh-
nes und des Heiligen Geistes ist in der Dynamik der Auferstehung. Inner-
halb dieser Koinonia ist jeder Mensch gleichwertig, und deshalb impliziert
sie auch eine bestimmte Verschiedenheit, die als legitim angesehen wird.

Und die Praambel fihrt fort: «Jede Ortskirche ist <katholisch»>, weil sie einerseits
an der ganzen Gott und Mensch, Himmel und Erde umfassenden Wirklichkeit des
Heils und der Wahrheit teilhat und darin ihre Einheit findet und weil sie andererseits
mit anderen Ortskirchen, in denen sie ihr eigenes Wesen erkennt und anerkennt, in
Einheit und Gemeinschaft verbunden ist» (Nr. 3.2). Vgl. Statut der Internationalen
Altkatholischen Bischofskonferenz (IBK), in: Beiheft zu IKZ 91 (2001), 12-15, hier
13; vgl. auch voN ARrx, Identity (wie Anm. 13) 9f.

16 KRy, Kirche (wie Anm. 12), 258.

17 The Nature and the Mission of the Church. A Stage on the Way to a Common
Statement (FOP 198), Geneva (WCC) 2005.

77



Joris Vercammen

2.2 Die konziliare Gemeinschaft von Ortskirchen

Das Heil ist konkret, oder es ist kein Heil. Deswegen hat das Heil immer
mit den konkreten Lebensumstdnden von Menschen zu tun und mit der
konkreten Gestalt des Heils in verschiedenen Lebenssituationen, Kultu-
ren, Gesellschaften und individuellen Umstidnden. Es geht darum, dass die
Christen die konkrete Verantwortung iibernehmen fiir die Verkiindigung
des Evangeliums in ihren eigenen Kulturen und Gesellschaften. Es ist
dieses missionarische Interesse, das in der Lage ist, die konfessionellen
Gestalten der Kirchen zu relativieren.

Die Berufung besteht ja darin, dass sie die Frohbotschaft und die Ak-
tualitidt der eigenen Situation miteinander verbindet. Das ist die Art und
Weise, diese Aufgabe zu vollziehen. Man spricht in diesem Zusammen-
hang von der Kirche als Interpretationsgemeinschaft!8 oder als «herme-
neutischer Gemeinschaft», wie Houtepen sagt!®. Das bedeutet, dass man
immer wieder die Botschaft des Evangeliums neu aktualisieren muss, oh-
ne die Verbindung mit dem Ursprungsgeschehen zu verlieren. Ziel muss
sein, «im selben Geist» zu bleiben. Damit ist die grosse Herausforderung
der Hermeneutik gegeben. Das bedeutet, dass Kirchen auch versuchen
miissen, miteinander ein gemeinsames Verstehen der Tradition zu entwi-
ckeln. Auf der einen Seite muss die Botschaft in einem konkreten Kontext
interpretiert werden, auf der anderen Seite muss die Verbindung unter den
Kirchen moglich bleiben, weil sonst eine Isolierung droht. Deswegen ist
die interkulturelle Glaubenskommunikation sehr wichtig. Diese wird rea-
lisiert durch eine «katholische Bezogenheit» aufeinander, die ihre Gestalt
in einer konziliaren Zusammenarbeit findet2°,

Wir finden diese Betonung der Ortskirche bereits in der Alten Kirche.
Die Ortskirche ist die missionarische Anwesenheit der Christen bei ihren
Kulturgenossen als ein Zeichen der Liebe Gottes. Von innen gesehen ist
diese Ortskirche eine Einheit. Alle Glaubigen sind bezogen auf die Befrei-

18 HANS ZIRKER, Ekklesiologie (Leitfaden Theologie 12), Diisseldorf (Patmos)
1984. Vgl. auch DAGMAR HELLER (Hg.), Ein Schatz in zerbrechlichen Gefidssen. Eine
Anleitung zu 6kumenischem Nachdenken iiber Hermeneutik. Studiendokument von
Glauben und Kirchenverfassung, Frankfurt a.M. (Lembeck), Nr. 49-53.

19 HOUTEPEN, Oikumené (wie Anm. 2), 16.

20 Vgl. HELLER (Hg.), Gefiss (wie Anm. 18), Nr. 43—48. Die Priaambel des IBK-
Statuts spricht auch von der Utrechter Union als «eine[r] Gemeinschaft von Kirchen»
(Nr. 1), nennt jede Ortskirche katholisch, weil sie mit andere Ortskirchen verbunden
ist (Nr. 3.2), und spricht dariiber, dass sie «in Gemeinschaft mit den anderen Ortskir-
chen das Volk ... Gottes» ist (Nr. 3.3); vgl. Statut (wie Anm. 15), 12-14.

78



Bauen an der neuen «Katholizitit». Der 6kumenische Auftrag der Utrechter Union

ung der Menschen vor Ort. Die Ortskirche ist aber zugleich nach aussen
auf die anderen Ortskirchen bezogen, weil die Gldubigen sich mit dersel-
ben Quelle der Gottesgemeinschaft verbunden wissen. Diese Bezogenheit
sorgt dafiir, dass sie nicht nur solidarisch mit der eigenen Kultur sind,
sondern gegeniiber der Kultur auch eine kritische Distanz einnehmen, da-
mit das evangeliumsgemaisse Interesse der Befreiung nicht ideologisiert
wird. Ausserdem bleiben sie sich immer der Notwendigkeit bewusst, die
eigene Identitidt sowohl nach innen wie nach aussen zu pflegen. Das ist
gerade der Grund dafiir, dass die Kirche im grossen philosophischen und
religiosen Pluralismus der Antike nicht untergegangen ist2!.

2.3 Die Eucharistie als Quelle und Mitte der Kirche

Die Kirche ist der Leib Christi, der um den eucharistischen Tisch herum
konstituiert wird. Die Gemeinschaft, die schon in der Taufe gegeben wird,
findet in der Eucharistie ihren konkreten Ausdruck??. In der Eucharis-
tiefeier wird die Gemeinschaft mit Christus und untereinander konstitu-
iert23,

Die Eucharistie ist Quelle und Ausdruck der als Gemeinschaft verstan-
denen Kirche, ihres Glaubens und ihrer Berufung, die Gaben Gottes mit
allen Menschen zu teilen?4. Sie ist die Mitte der Kirche, weil sie den Ge-
tauften immer wieder die Einheit schenkt?5. Paulus betont die Verbindung
zwischen Eucharistie und Wesen der Kirche?6. Deswegen konnen Eucha-
ristie und Liturgie innerhalb der Kirche nie voneinander isoliert werden.
Sie ist kein «sakrales Geschehen», das von Individuen erlebt wird und oft
klerikale Ziige bekommt. Die Eucharistie wird vom Bischof (oder vom
Priester) zelebriert, damit deutlich wird, dass die Kirche sie nicht von sich

2l PIERRE TROUILLEZ, Van Petrus tot Constantijn. De eerste christenen, Leuven
(Davidsfonds) 2002, 364 ff.

22 Nature (wie Anm. 17), Nr. 78.

23 Taufe, Eucharistie, Amt. Konvergenzerkldrungen der Kommission fiir Glauben
und Kirchenverfassung des Okumenischen Rates der Kirchen («Lima-Dokument»)
1982, in: DWU I, 21991, 545-585.

24 MATTUS PLOEGER, Catholicity, Apostolicity, the Trinity and the Eucharistic Old
Catholic Ecclesiology, in: UrRs voN ARrX u.a. (Hg.), Towards Further Convergence:
Anglican and Old Catholic Ecclesiologies, Beiheft zu IKZ 96 (2006), 7-27, hier
20-25. Vgl. Lima-Dokument (wie Anm. 23), Eucharistie, Nr. I1.2.

25 Statut (wie Anm. 15), Nr. 3.1 und 3.3.

26 Nature (wie Anm. 17), Nr. 80; vgl. 1 Kor 11,28.

79



Joris Vercammen

selbst her, sondern vom lebendigen Herrn empfingt. Die Eucharistie wie
auch der Bischof sind Zeichen der Einheit der Ortskirche und der Verbun-
denheit mit allen anderen Ortskirchen?’.

Die Eucharistie ist zugleich die Feier der Einheit innerhalb einer Orts-
kirche und der Einheit zwischen den Kirchen. Die Eucharistie bietet der
Ortskirche ihre «katholische Identitéit» und verbindet sie mit den anderen
Kirchen iiber die Grenze von Ort und Zeit hinweg.

2.4 Das Amt als Verbindung mit dem Ursprung und als Zeichen
der Einheit

Im Amt wird deutlich, dass die Kirche keine eigene Initiative der Men-
schen ist, sondern dass Menschen zur «Kirche» berufen werden. Das Amt
reprasentiert diese Berufung und kann deswegen auch nie isoliert von der
Gemeinde funktionieren. Durch das Amt wird die Ortskirche mit anderen
Kirchen verbunden — sie empfingt das Amt von anderen Kirchen — und mit
der Tradition, weil das Amt auf den Auftrag Bezug nimmt, der von den
Jiingern Jesu weitergegeben worden ist. Alle Getauften teilen miteinander
die Verantwortung fiir diesen Auftrag, den Glauben zu bewahren und zu
verkiinden, und das Amt ermoglicht dies, indem es Wege der Partizipation
aller schafft, ohne dass die Einheit gefihrdet wird.

Es ist deutlich, dass die gemeinsame Verantwortung aller Getauften und
somit Glieder der Kirche der Ausgangspunkt ist und bleibt. Nur im Kontext
einer solchen Verantwortung, die gemeinsam getragen wird, kann der Bi-
schof richtig funktionieren und kann von einer Représentation der Autori-
tdt des Evangeliums in Gestalt einer menschlichen Person die Rede sein,
die dazu durch die Gemeinde vom Herrn berufen ist. Dazu kommt noch,
dass eine episkopé auch eine kollegiale Aufgabe ist, bei der ein Kollegium
von Mitarbeitern miteinbezogen wird, das zusammen den Auftrag hat, die
Interessen der Gemeinschaft zu reprisentieren. Damit werden die person-
lichen, kommunalen und kollegialen Aspekte der Amtsfiihrung zusam-
mengehalten, wie das auch u.a. im Lima-Dokument beschrieben wird?s.

Dazu muss man noch bedenken, dass der Bischof am Schnittpunkt von
Lokalem und Supralokalem situiert ist und eine grosse Verantwortung fiir
den Aufbau der konziliaren Zusammenarbeit der Ortskirchen tragt. Inner-

27 Lima-Dokument (wie Anm. 23), Eucharistie, Nr. I1.29.
2 A.a.0., Nr. I11.26. Ebenso Nature (wie Anm. 17), Nr. 90-97. Vgl. auch voN ARX,
Identity (wie Anm. 13),9 und 11.

80



Bauen an der neuen «Katholizitédt». Der 6kumenische Auftrag der Utrechter Union

halb dieser Konziliaritit ist auch die Rezeption von Beschliissen durch die
Ortskirchen zu situieren.

Das Bischofsamt (oder die personale episkopé) verursacht noch immer
sehr viel Uneinigkeit zwischen den Kirchen?®. Obwohl die Schwierigkei-
ten, welche die Kirchen hinsichtlich des Amtsverstandnisses bekunden,
stark von westlichen kulturellen Entwicklungen geprigt sind, glauben wir,
dass eine traditionsgetreue Amtsfithrung auch in unserer Kultur von gros-
ser Bedeutung sein konnte. Wie die Kirche selbst kann auch das kirchliche
Amt bei der Befeiung der Menschen von ihrer beschriankten Sicht eine
Rolle spielen und sie herausfordern, sich weiteren Perspektiven zu oft-
nen30.

2.5 Versohnung

Die Versohnung steht nicht nur, wie oben gesagt, am Anfang der Kirche;
sie konstituiert und prigt auch die Sendung der Kirche, weil diese die
Mission Gottes weitertriagt. Gott will Gemeinschaft stiften unter den Men-
schen und mit der ganzen Schopfung. Er will die Menschen mit sich und
untereinander versdhnen durch Jesus Christus?!. Der Herr Jesus hat uns
mit Gott versohnt und uns den Weg der Versbhnung nicht nur untereinan-
der, sondern auch mit uns selbst gebahnt. Das war moglich, weil er unsere
Verletzlichkeit angenommen hat. Deswegen gibt es eine «Schicksalsge-
meinschaft» zwischen dem Herrn und uns Menschen. Die Kirche ist der
Raum, in dem diese Schicksalsgemeinschaft erfahren und die Einladung
Gottes einzutreten gespiirt werden kann. Das ist nur méglich, wenn man
die menschliche Verletzlichkeit ernst nimmt. Von daher wird es auch mog-
lich, von der «Vers6hnung» als dem Leitmotiv der Kirche zu sprechen. In

2 Vgl. PETER C. BOUTENEFF/ALAN D. FALCONER (Hg.) Episkopé and Episcopacy
and the Quest for Visible Unity. Two Consultations (FOP 183), Geneva (WCC) 1999;
HELLER, Schatz (wie Anm. 18), Nr. 54-62; ferner auch JAN AALBERS/PETER NISSEN,
De bisschop, kerkscheidend of kerkverenigend? Bijdragen over het bisschopsambt in
de oecumene, Delft (Eburon) 2002.

30 Joris VERCAMMEN, Kirche fiir eine unruhige Welt. Uberlegungen fiir eine alt-
katholische Ekklesiologie der Praxis, in: Angela Berlis/Matthias Ring (Hg.) Im Him-
mel Anker werfen. Vermutungen iiber die Kirche in der Zukunft. FS Bischof Joachim
Vobbe. Bonn (Alt-Katholischer Bistumsverlag) 2007, 200-211, hier 206-208.

31 Nature (wie Anm. 17) Nr. 34, 36 und 47; vgl. auch Nr. 111: «The church is the
community of people called by God who, through the Holy Spirit, are united with Jesus
Christ and set as disciples to bear witness to God’s reconciliation, healing and trans-
formation of creation.»

81



Joris Vercammen

der Kirche werden Menschen versohnt mit sich selbst, untereinander und
mit Gott. Die Reihenfolge kann verschieden sein, aber auf die eine oder
andere Weise geht es immer um ein Zusammenspiel dieser drei Kompo-
nenten derselben Versohnung. «Dadurch ist die Kirche «das Sakrament
des Heils»>, <ein dienliches und wirksames Zeichen von menschlicher So-
lidaritdt und menschlichem Heil>.»32

2.6 Die «Alte Kirche»

Die Alte Kirche ist von der Bezogenheit Gottes auf die Menschen geprigt,
und das macht sie so missionarisch aktiv. Die personliche Empfindung des
Heils und das Erleben der Gemeinschaft mit anderen gehen deutlich tiber
in ein missionarisches Anliegen fiir die eigene Kultur und Gesellschaft. Es
geht dabei gewiss um Solidaritdt mit den Armen, aber es geht auch um die
Begegnung des christlichen Glaubens mit der (jeweiligen) Kultur. Ziel der
Missionsarbeit ist nicht, entweder den Glauben oder die Kultur auszu-
klammern, sondern eine Begegnung zwischen beiden zu ermoglichen.
Das Resultat dieses Prozesses kann sowohl eine Inkulturation des Glau-
bens als auch eine Christianisierung der Kultur sein. Die Beziehung zur
Kultur war nicht immer einfach, aber die Christen haben sich nie in sich
selber eingeschlossen. Im Gegenteil wollten sie als Hefe im Teig der eige-
nen Gesellschaft anwesend sein?3.

Dieses missionarische Anliegen bringt Unterschiede in der kirchlichen
Gestaltung des Glaubens mit sich, weil die einzelnen Kirchen von der ei-
genen Kultur geprigt werden. Diese Verschiedenheit wird ebenso akzep-
tiert wie die zentrale Bedeutung, welche die Ortskirche in diesem Bereich
hat. Niemand kann dieses missionarische Anliegen besser realisieren als
die Ortskirche.

2.7 Unsere katholische Identitdit

Dieser viel zu kurze Uberblick iiber einige grundsiitzliche Orientierungs-
punkte der altkatholischen Ekklesiologie zeigt uns, wie wir von unserer

32 VERCAMMEN, Kirche (wie Anm. 30), 209, mit einem Zitat aus ANTON HOUTE-
PEN, Uit Aarde, naar Gods’ beeld. Theologische Antropologie, Zoetermeer (Meinema)
2006, 203.

33 GerD THEISSEN, Die Religion der ersten Christen, Giitersloh (Kaiser/GVH)
2000; TrRoUILLEZ Petrus (wie Anm. 21); JOEL DELOBEL u.a. (Hg.) Vroegchristelijke
gemeenten tussen ideaal en werkelijkheid, Kampen (Kok) 2001.

82



Bauen an der neuen «Katholizitit». Der 6kumenische Auftrag der Utrechter Union

eigenen Tradition her die Entwicklungen im Denken iiber die Kirche in-
nerhalb der Okumene unterstiitzen und teilen konnen. Und es zeigt uns
vielleicht auch, wie wir selber von diesem Denken beeinflusst worden
sind. Zudem zeigt es meiner Meinung nach auch, wie «katholisch» — im
qualitativen (altkirchlichen) Sinn — wir sind. Es gibe sehr viel mehr darti-
ber zu sagen, aber im Grossen und Ganzen hoffen wir, gezeigt zu haben,
dass die altkatholische Ekklesiologie die (Orts-)Kirche auffasst als «eine
Gemeinschaft von getauften Glaubenden, in der das Wort Gottes gepredigt
wird, der apostolische Glaube bekannt wird, die Sakramente gefeiert wer-
den, das der Welt geltende Erlosungswerk Christi bezeugt wird und ein
von Bischofen oder anderen Amtstrigern ausgeiibtes Amt der Episkopé
der Gemeinschaft dient»34.

Jetzt wollen wir dariiber nachdenken, was diese ekklesiologischen
Akzente auf dem Hintergrund der Problematik einer globalisierten Welt
bedeuten konnen.

3. Die neue Katholizitit
3.1 Der Begriff Katholizitdit

Wenn die Kirche eine Sendung in der Welt und zu ihr hin hat und dies
bedeutet, Versohnung oder Einheit zu bringen, dann muss die Kirche auch
fahig sein — oder filhig gemacht werden —, sich nicht nur reaktiv zur Welt
zu verhalten, «sondern mit dieser zu interagieren — aus der eigenen Ge-
schichte heraus und mit ihren Moglichkeiten»3. Das Konzept «Katholizi-
tat» konnte ein theologisches Konzept sein, das diese Perspektive auf Ver-
sOhnung und Einheit innerhalb einer von Konflikten heimgesuchten Welt,
die auseinanderzufallen droht, eroffnen konnte.

Wie bekannt taucht der Begriff «katholisch» das erste Mal bei Ignatius
von Antiochien zu Beginn des 2. Jahrhunderts auf. Er bezieht sich bei ihm
immer auf die beiden Pole Universalitit und Orthodoxie. Sowohl die mehr
geografische und die rechtliche als auch die konfessionelle Bedeutung
sind erst spiter aufgekommen. Faktisch entsprechen die beiden Pole den

3 Die Kirche: lokal und universal. Ein von der Gemeinsamen Arbeitsgruppe der
Romisch-Katholischen Kirche und des Okumenischen Rates der Kirchen in Auftrag
gegebenes und entgegengenommenes Studiendokument, 1990, Nr. 15, in: DWU I,
1992, 732-750, hier 739; vgl. HOUTEPEN, Oikumené (wie Anm. 2), 26, Anm. 25, und
35, Anm. 37.

35 SCHREITER, Katholizitit (wie Anm. 11), 206.

83



Joris Vercammen

ganz wichtigen Fragen, (a) wie die Kirche ihre Verhéltnis zur Welt sieht
und (b) wie sie ihre Aufgabe der Verkiindigung des Evangeliums auf-
nimmt.

Der Begriff der Katholizitét ist an der Schnittstelle des Globalen und
Lokalen situiert und dient «der Erhaltung der Einheit und Integritiéit der
Kirche weltweit»3¢; Peter Schineller definiert Katholizitit als «Versuch,
das Ganze vorwegzunehmen»3’ und Siegfried Wiedenhofer betont, diese
«Ganzheit und Fiille» sei nur moglich durch Austausch und Kommunika-
tion?, Diese Ganzheit ist jedoch keine abstrakte Realitét, sondern eine
Realitit, die durch Austausch und Kommunikation aus den konkreten Un-
terschieden entstehen soll, sodass einerseits das Partikulare seine Grenzen
kennen lernt und akzeptiert und andererseits die Ganzheit die Erfahrung
von versohnter Verschiedenheit ermoglicht. Die ganze Konzilsgeschichte
ist eine Geschichte von mehr oder weniger — bisweilen auch gar nicht —
erfolgreichen Austausch- und Kommunikationsprozessen.

3.2 Ganzheit und Fiille: sechs Bedingungen
3.2.1 Die Ganzheit

Stellen wir uns die Frage, wie es den Kirchen gelungen ist, eine bestimm-
te Ganzheit untereinander zu erreichen. Mit Schreiter sehe ich drei Bedin-
gungen, die mehr oder weniger erfiillt worden sind.

Die erste Bedingung ist eine Folge der Universalitidt der christlichen
Botschaft. Man geht davon aus, dass es fiir alle Kulturen moglich ist, sich
der christlichen Botschaft gegeniiber zu 6ffnen. Der Glaube an die Univer-
salitdt der Botschaft bedeutet, dass die Kirchen die Kulturen als fruchtba-
ren Boden fiir das Wort Gottes sehen, obwohl sie natiirlich auch von Siin-
de mitbestimmt und deswegen eingeschriankt werden. Die Universalitit
der Botschaft dringt die Kirche, die Verschiedenheit von Kulturen ernst zu
nehmen und eine deutlich grossziigige Einstellung zur Inkulturation anzu-
nehmen. «Unsere Einstellung zu Kulturen ... muss derart sein, dass wir
verborgene Schiitze suchen.»3? Weil eine fruchtbare wechselseitige Osmo-
se zwischen Kulturen und der christlichen Botschaft stattfinden konnte,
war die Kirche in der Lage, die Kulturen auch miteinander in Kontakt zu

36 Aa.0., 218.

37 PETER SCHINELLER, zitiert von Schreiter, a.a.0., 219.
38 SIEGFRIED WIEDENHOFER, zitiert von Schreiter, ebd.
39 SCHINELLER, zitiert von Schreiter, a.a.0., 220.

84



Bauen an der neuen «Katholizitit». Der 6kumenische Auftrag der Utrechter Union

bringen und deren tiefstes Verlangen in wechselseitiger Spiegelung zu
sehen. Die christliche Botschaft hat es ermoglicht, dass dariiber miteinan-
der kommuniziert wurde.

Menschen sind auf der Suche nach Geborgenheit. Eine globalisierte
Welt bringt aber die Geborgenheit nicht immer niher, im Gegenteil wird
die Erfahrung von Konflikt und Zerbrochenheit eher grosser. Wer Versoh-
nung verkiinden will, wird mit diesen Erfahrungen ganz ernsthaft rechnen
miissen und vor allem Solidaritiit {iben miissen mit denjenigen, die zum
Opfer dieser Konflikte werden: den Armen und Unterdriickten. Die zwei-
te Bedingung auf dem Weg zur Ganzheit heisst deswegen Solidaritit.

Die dritte Bedingung liegt in der Pflege der Fahigkeit, zusammenzu-
kommen und dennoch reale und legitime Verschiedenheit anzuerkennen.
Es geht um die Annahme des Andersseins der Anderen und um die Bereit-
schaft zuzuhoren. Umgekehrt heisst dies, dass man sich verpflichtet, den
zentrifugalen Kriften entgegenzutreten, welche Kulturen unterdriicken.
Unser theologisches Denken iiber die Kultur darf davon ausgehen, dass
alle Kulturen zumindest einigermassen von der Kreativitit des Schopfers
zeugen. Bei dieser dritten Bedingung geht es um die Achtung gegeniiber
der Verschiedenheit als Bereicherung der Ganzheit oder der Einheit.

3.2.2 Die Fiille des Glaubens

Wenn wir uns die Frage stellen, wie es den Kirchen gelungen ist, in der
Fiille des Glaubens zu bleiben, dann konnen wir auch dazu drei Bedingun-
gen angeben.

Die erste Bedingung hat mit dem zu tun, was Schreiter die charakteris-
tische Unbestimmtheit der christlichen Botschaft nennt. «Dies bedeutet,
dass die Botschaft in einer Vielzahl von Codes und Bezeichnungen kom-
muniziert werden kann. Diese Unbestimmtheit ist so eher ein wichtiger
Aspekt der Fiille als ein Fehler, denn ohne eine solche Unbestimmtheit
konnte die Botschaft in einigen Kulturen vielleicht gar nicht ausgedriickt
werden. ... das Zentrum der christlichen Botschaft ist keine Behauptung,
sondern eine Erzihlung: die Geschichte des Leidens, Sterbens und der
Auferstehung Christi.»4? Und ich fiige hinzu: Der Auftrag heisst deswe-
gen, Christus nachzufolgen: imitatio Christi in sehr verschiedenen kultu-
rellen und gesellschaftlichen Kontexten.

40 SCHREITER, Katholizitit (wie Anm. 11), 222f.

85



Joris Vercammen

Es ist diese Nachfolge, die Gldubige verschiedener Kulturen miteinan-
der verbindet. Nicht nur die Nachfolge Jesu (Orthopraxis), sondern auch
das, was Nachfolgen im Glauben bedeutet (Orthodoxie), ist eine gemeinsa-
me Verantwortung aller Christen. Deswegen sind beide auch Objekt eines
stindigen Austausch- und Kommunikationsprozesses. Wihrend dieser Pro-
zesse kommen auch bestimmte Formulierungen des Glaubens zustande, die
von Christen unterschiedlicher Kulturen rezipiert werden miissen. Gelun-
gene Rezeption bereichert den Glauben, nicht gelungene Rezeption ist ein
Zeichen, dass die Botschaft nicht verstanden wurde bzw. nicht verstanden
werden konnte. Man sollte deshalb genau hinsehen, ob die Bedingungen fiir
eine ehrliche und klare Kommunikation erfiillt waren. Falls die Nichtrezep-
tion sich durchsetzt, kommt man nicht darum herum, gemeinsam die Bot-
schaft neu zu reflektieren und zu formulieren. Die Rezeption ist also eine
Garantie — wenn auch nicht die einzige — fiir die Fiille des Glaubens.

Der Glaube wird nur dann wirklich «funktionieren», wenn er in der
Lage ist, der Gesellschaft eine Richtung zu geben. Die christliche Bot-
schaft hat nicht nur ein Interesse an der personlichen Bekehrung von Indi-
viduen, sie hat die Sendung, die Welt zu veridndern in der Richtung, wie
der Schopfer sie gemeint hat. Die Themen von Versohnung, Ganzheit und
Einheit sind in der Lage, der weltweiten Gesellschaft Ziele anzubieten, die
von allen geachtet werden konnen. Die Kirche, die sich um die Verkiindi-
gung des Heils Gottes unter den Menschen kiimmert, wird sich darum
bemiihen, fihig zu werden, die Gesellschaften und Kulturen auf eine sol-
che Weise zu beeinflussen, dass sie sich dafiir 6ffnen.

3.3 Ekklesiologische Auswertung

Schreiter versucht, deutlich zu machen, dass «eine neue Katholizitit ...
durch eine einschliessende Ganzheit und Glaubensfiille entlang von inter-
kulturellem Austausch und interkultureller Kommunikation gekennzeich-
net [ist]»*! und dass die Kirche damit eine friedliche Welt mitaufbauen
konnte. Ausserdem ist die Kommunikation auch Grundbedingung fiir den
Glauben selbst, weil der Glauben ein freies Geschenk ist, das im Dialog
empfangen wird. Ohne Dialog keine Freiheit zu Wahrheitssuche und zum
Bekennen der erkannten Wahrheit, sagt Kardinal Kasper*2. In anderen
Worten: Ohne Dialog mit der Kultur und mit den anderen suchenden Men-

41A.a.0., 225.
42 KASPER, Wege (wie Anm. 4), 243.

86



Bauen an der neuen «Katholizitdt». Der 6kumenische Auftrag der Utrechter Union

schen kann der Glauben nur noch eine Ideologie sein, vergleichbar einem
Fossil.

Die Frage ist jetzt, was wir mit unserer Ekklesiologie zur Verwirkli-
chung der sechs genannten Bedingungen beitragen konnen und wie wir
das faktisch tun.

Wir konnen festhalten, dass wir auf jeden Fall prinzipiell mit unseren
ekklesiologischen Auffassungen und unserer kirchlichen Praxis in der La-
ge sind, zu dieser neuen Katholizitiit einen Beitrag zu leisten. Der Um-
stand, dass die Ortskirche betont als konkreter Kontext gesehen wird fiir
die Inkulturation des Evangeliums Christi und das Streben nach einer
konziliaren Gemeinschaft von Ortskirchen, innerhalb welcher eine auf
Akzeptanz legitimer Verschiedenheit beruhende Solidaritdt praktiziert
werden kann, dient deutlich der Idee der Ganzheit, wie sie von Schreiter
beschrieben wird.

Was die Verwirklichung der Fiille des Glaubens angeht, kann man Fol-
gendes sagen. Erstens ist unsere Auffassung von der Ortskirche als Inter-
pretationsgemeinschaft von grosser Bedeutung, damit die Botschaft in
einem konkreten Kontext verkiindet werden kann.

Zweitens kann man sagen, dass unsere Gedanken iiber die Zusammen-
arbeit zwischen Ortskirchen den Kommunikations- und Rezeptionsbe-
diirfnissen Rechnung tragen, obwohl wir noch miihsame Arbeit zu leisten
haben, um dies praktisch zu gestalten.

Drittens steht auch die Frage der gesellschaftlichen Relevanz unserer
Ekklesiologie an. Wahrscheinlich muss man in diesem Punkt ein Defizit
feststellen. Dass unsere Art und Weise, wie wir iiber die Kirche denken
und sie verwirklichen, eine Bedeutung fiir die Gesellschaft haben koénnte,
ist sicher zu wenig beachtet worden. Doch ist dies prinzipiell eine wich-
tige Sache, weil es dabei um die «Humanisierung» der Welt geht. Daher
kann es auch bei der Kirche und ihrer Theologie um nichts anderes gehen.
Eine Kirche, die ihre Anwesenheit in der Welt nicht prinzipiell auf dem
Hintergrund dieser Sendung betrachtet, schliesst sich in eine Selbstbezo-
genheit ein.

Wir fiigen Schreiters Auffassungen noch etwas Wichtiges an. Erstens
die Erfahrung, dass die Ganzheit und Fiille, die wir suchen und die wir fiir
unsere Welt erlangen und bewirken wollen, immer auch ein Geschenk ist,
das wir empfangen in der Feier um den Altar des Herrn. Bei der Eucharis-
tie als Anamnese und Lobpreis vollzieht sich, dass wir einander geschenkt
und wir zusammen der Welt gegeben werden. In der Eucharistie werden
die Getauften zur Kirche berufen und zur Gabe Gottes an die Welt «ge-

87



Joris Vercammen

macht». Nicht nur die «Erzihlung der Geschichte Jesu» allein steht im
Zentrum, sondern auch die sakramentale Vergegenwiirtigung dieser Er-
zdhlung, und das ist gerade der Punkt, wo die Kirche immer wieder einen
neuen Anfang findet.

Eng damit verbunden — und das ist meine zweite Ergéinzung — ist die
Bedeutung des apostolischen Amtes als der lebendigen Verbindung mit
dem Ursprung und mit den anderen Ortskirchen. Das Bischofsamt ist die
Garantie, dass die Kirche die Verbindung mit dem Ursprung nicht verliert.
Deswegen ist das Amt auch Quelle der Einheit. Katholizitdt ohne das Amt
ist eine unvollstindige Katholizitit*3.

Zusammenfassend konnte man sagen, dass die Utrechter Union mit
ihrer Ekklesiologie wirklich in der Lage ist, wenigstens prinzipiell an der
sogenannten neuen Katholizitdt mitzubauen, und dass wir zugleich davon
zeugen diirfen, dass sie eine Gabe Gottes ist, die wir in Wort und Sakra-
ment von ihm empfangen. Auf diese Art und Weise kommen wir den Be-
dingungen von Houtepen entgegen, wie wir sie in der Einleitung aufge-
fiihrt haben. Es geht uns um das qualitative Verstiindnis von Einheit und
Heiligkeit des Gottesvolkes und um die Wiirdigung der apostolischen Tra-
dition als lebendiger Heilsgabe Gottes, die auf Katholizitit als Fiille der
Koinonia des Heils zielt.

4. Schwerpunkte unseres 6kumenischen Anliegens heute

Wie schon gesagt, hat kiirzlich in der Bischofskonferenz eine erneute Be-
sinnung auf unsere okumenischen Aufgaben angefangen. In diesem Rah-
men ist die IBK sich erneut bewusst geworden, eine eigene Aufgabe zu
haben. Deswegen wiirde z.B. die Idee eines Anschlusses an die Anglika-
nische Gemeinschaft abgelehnt. Die Berufung der Utrechter Union ist es
nicht, ein nicht englischsprachiger anglikanischer Kirchenbund zu wer-
den, sondern die altkirchliche synodal-katholische Identitit zu vertiefen
und zu verbreiten als Beitrag an die neue Katholizitit, wie wir sie skizziert
haben. Wie kann sie das konkret machen?

4.1 Der Aufbau der Ortskirche

Die konkrete Aufgabe der Okumene vor Ort ist der Aufbau dieser Ortskir-
che. Es handelt sich dann um ein Bistum, das in der Regel in Pfarrgemein-

43 Zur kommunikativen episkopé vgl. HOEDEMAKER, Oekumene (wie Anm. 5),
299; HELLER, Schatz (wie Anm. 18), Nr. 45.

88



Bauen an der neuen «Katholizitit». Der 6kumenische Auftrag der Utrechter Union

den eingeteilt, aber zugleich in einen kulturellen, gesellschaftlichen und
regionalen Kontext eingebettet ist.

Ausgangspunkt ist die Frage, wer konkret an dieser Ortskirche mitbau-
en will. Es gehort zur Aufgabe eines altkatholischen Bistums, die Gestal-
tung zu stimulieren und eventuell eine leitende Rolle in diesem Rahmen
zu spielen.

Es gilt, so viele interessierte Gruppierungen wie nur moglich zu finden.
Vielleicht bietet der Okumenische Rat der Kirchen mit dem Fragebogen
des Dokuments «Berufen, die eine Kirche zu sein» nicht nur einen guten
Anlass, sondern auch ein gutes Instrument, dass die kirchlichen Gemein-
schaften einander auch vor Ort oder in einem Land besser kennen lernen.
Vor allem geht es darum, herauszufinden, inwiefern die Moglichkeit und
die Bereitschaft vorhanden ist, tatsichlich die Politik der Isolierung auf-
zugeben4.

Es wire interessant, darauthin auch herauszufinden, inwiefern die in-
teressierten Gruppierungen den oben skizzierten ekklesiologischen Aus-
gangpunkten entsprechen. Es wiirde sich dann weisen, wer tatsichlich
einer katholischen Identitdt entspricht und wer daran mitarbeiten will,
dass die Katholizitdt sowohl vor Ort als auch weltweit gestarkt wird. Wo
das wirklich der Fall ist, wire das fiir Altkatholiken ein Zeichen, dass man
die Zusammenarbeit suchen sollte.

Aber grundlegend fiir eine Ortskirche ist die Berufung, das Anliegen
Gottes konkret vor Ort zu gestalten und Gemeinschaft mit Kultur und
Gesellschaft zu suchen, damit sie sich fiir die Versohnung 6ffnen. Die
Alte Kirche lehrt uns, dass es diese Sendung ist, die einigt, weil sie Teil-
nahme an der Sendung der «Einigung» ist, die vom Heiligen Geist ermog-
licht wird. Die Ekklesiologie muss von einer so konkreten Sendung ge-
préigt sein, um effektiv zu sein.

Gerade in der konkreten Zusammenarbeit mit den Anglikanern liegen
hier Chancen. Gliicklicherweise wird vor Ort schon sehr oft mit den ang-

# Das von der 9. Vollversammlung des ORK 2006 angenommene Dokument «Be-
rufen, die eine Kirche zu sein» (englisch «Called to be One Church»), das von der
Kommission fiir Glauben und Kirchenverfassung erarbeitet wurde, ist eine Einladung
an die Kirchen, ihre Verpflichtung, die Einheit zu suchen, zu erneuern und diesbeziig-
liche Dialoge zu vertiefen. Nr. 14 enthélt zehn Fragen, die sich jede Kirche im Blick
auf dieses Ziel immer wieder stellen sollte; vgl. Kraus WiLkens (Hg.), In deiner
Gnade, Gott, verwandle die Welt. Offizieller Bericht der neunten Vollversammlung des
Okumenischen Rates der Kirchen, Porto Alegre 2006, Frankfurt a.M. (Lembeck) 2007,
234-241.

89



Joris Vercammen

likanischen Gemeinden zusammengearbeitet. Aber meines Erachtens
muss das noch strukturierter geschehen. Die Uberwindung der Problema-
tik der «sich iiberschneidenden Jurisdiktionen» muss meiner Meinung
nach auch im gemeinsamen Engagement fiir die Idee der Ortskirche ge-
sucht werden®. Es ist nicht auszuschliessen, dass auch Orthodoxe oder
Lutheraner von dieser Idee der Ortskirche begeistert werden konnten.

Unter pastoralen Gesichtspunkten bietet die Ortskirche den Raum, wo
der personliche Bezug zur Religion und die Offenheit fiir die verschiede-
nen Dimensionen von Religion gestaltet werden konnen. Geméss man-
chen Theologen sind damit zwei Punkte genannt, ohne welche die Oku-
mene keine Zukunft hat. Es geht um die Offenheit fiir die emotionelle
Seite des Glaubens, die Ehrfurcht fiir das Heilige und die Verbindung mit
der individuellen Biografie. Dies impliziert, dass man sich miteinander
iber den Glauben austauscht und gemeinsam Formen der Mystagogie fin-
det (wie Glaubensgruppen, Bibelkreise). Das sollte nicht nur auf der Ebe-
ne der Ortskirche geschehen, aber dort fingt es auf jeden Fall an*6.

4.2 Die «okumenischen Binnenmdirkte »%’

Houtepen betont, dass die Utrechter Union einen interessanten dkumeni-
schen Beitrag liefern kdnnte sowohl gegeniiber den britischen und irischen
anglikanischen Kirchen als auch gegeniiber den verschiedenen evangeli-
schen Kirchen in den nordischen und baltischen Landern sowie in Deutsch-
land und Frankreich. Sie alle sind zusammenzufassen mit den Stichwor-
tern «Porvoo, Meissen, Reuilly». Gemiss Houtepen «verstehen alle diese
Kirchen sich als katholische Kirchen in dem ... Sinne einer qualitativen
Beziehung zur apostolischen Tradition und Mission, und sie haben For-
men von episkopé bewahrt, die in vielen Fillen auch den historischen
Episkopat beinhalten oder auf die Wiederherstellung der successio apos-
tolica durch die Verbindung mit bischoflichen Kirchen hinstreben»*8. Das
heisst, dass wir auf die Suche gehen miissen nach dieser katholischen
Orientierung anderer Kirchen, damit iiberall, wo wir ihr begegnen, auch
Beziehungen etabliert werden konnen. Ziel ist doch immer, Spaltungen zu
tiberwinden. Das war schon so zu Anfang der altkatholischen Bewegung,

45 Vgl. Joris VERCAMMEN, Die Hoffnung unserer Berufung, in: IKZ 96 (20006)
194-206.

46 HOEDEMAKER, Oikumené (wie Anm. 5), 305ff.

47 HOUTEPEN, Oikumené (wie Anm. 2), 34.

8 A.a.0., 341

90



Bauen an der neuen «Katholizitdt». Der okumenische Auftrag der Utrechter Union

und das bleibt noch immer ein grundsitzlicher Aspekt unserer Identitidt*.
Die Beziehung zur apostolischen Tradition ist uns wichtig, weil sie der
feste Boden ist, worauf die Gesamtchristenheit steht, und deswegen den
Weg zur Einheit darstellt. Diesen Weg zu gehen, fiihlen wir uns als Alt-
katholiken verpflichtet™°.

Man kann sagen, dass der Weg, den wir zusammen mit den Anglika-
nern gegangen sind, fruchtbar gewesen ist, obwohl die 1931 geschlossene
Kirchengemeinschaft z.B. noch nicht zur Losung des schon oben genann-
ten Problems der «sich tiberschneidenden Jurisdiktionen» auf dem euro-
pédischen Festland gefiihrt hat. Vielleicht hat man einen ganz niederschwel-
ligen Anfang mit der Einrichtung des Europiischen Bischofstreffens
gemacht: Die anglikanischen und die altkatholischen Bischofe treffen sich
jéhrlich, um gemeinsam Fragen der Kirche und der Mission zu bespre-
chen. Bis jetzt hat das aber noch nicht zu gemeinsamen Strategien ge-
fuhrt.

Auch wenn schon viel kommuniziert wird, besteht nach wie vor ein
Mangel an Mut, die konfessionellen Grenzen aufzuheben. Das Problem ist
nicht nur ein anglikanisches, denn auch fiir uns stellt die Frage, was wir tun,
damit wir als kleine Kirchengemeinschaft unsere Eigenheit der Angli-
kanischen Gemeinschaft gegeniiber nicht verlieren. Ausserdem ist die
«evangelikale Prigung» mancher anglikanischen Gemeinden in diesem
Zusammenhang ein zusitzliches Problem. Wir miissen noch weiter an der
Vertiefung unserer Kommunikation arbeiten und zusammen an einem ge-
meinsamen Verstindnis von Glaube und Kirche bauen. Dass wir auf die-
sem Weg schon vorwirtsgekommen sind, zeigen uns die Resultate der ge-
mischten theologischen Konferenz, die 2005 in Leeds organisiert wurde.
Auch die Ubereinstimmung zwischen den beiden Erzbischéfen in ihren
Ansprachen auf dem Altkatholikenkongress 2006 in Freiburg in Breisgau
ist ein Zeichen, dass im Prinzip eine enge Zusammenarbeit moglich wiire.

Die Zusammenarbeit mit der Episcopal Church ist in diesem Zusam-
menhang interessant, weil es sich um eine Kirche handelt, die sich um
ihre prinzipielle «katholische Identitit» kiimmert. Das bedeutet nicht,
dass es keine Fragen oder Probleme giibe; so sind z.B. in Bezug auf ihre
Beziehung zu den Lutheranern bestimmte Fragen liber das Amtsverstind-

49 Es war auch nie die Absicht der niederldndischen Kirche, die Spaltung zu su-
chen, im Gegenteil; vgl. JAN VIssEr u.a. Onathankelijk van Rome en toch katholiek,
Hilversum (Gooi en Sticht), 1974.

50 Vgl. Statut (wie Anm. 15), Praambel, Nr. 2 und 5.

91



Joris Vercammen

nis zu stellen. Das hebt aber nicht auf, dass wir ihre Versuche, sich immer
mehr «katholisch» zu gestalten, ernst nehmen und konkret unterstiitzen
miissen. In diesem Licht sehe ich auch die Ernennung eines permanenten
Reprisentanten des Prime-Bishop bei der IBK.

Die Zusammenarbeit mit der [FI (Iglesia Filippina Independiente/Phi-
lippine Independent Church) kann man teilweise auch in diesem Licht
sehen. Die Philippinische Kirche wird sich schrittweise ihres Bediirfnisses
bewusst, ihre katholische Identitit zu vertiefen, und ist ganz froh, dass wir
ihr dabei helfen wollen. Deswegen ist der theologische Austausch zwi-
schen der IFI und der Utrechter Union von ganz grosser Bedeutung. Das
gilt auch fiir die Arbeitsgruppe, die wir zusammen mit der amerikanischen
Episkopalkirche und der IFI gebildet haben und die den Auftrag hat, theo-
logische Gedanken zu entwickeln, damit wir unsere gemeinsame «katho-
lische Identitit» auf eine Art und Weise vertiefen konnen, dass die soziale
und politische Situation miteinbezogen wird.

Der Dialog mit der Kirche von Schweden ist in diesem Rahmen auch
wichtig. Die Kirche von Schweden hat die apostolische Sukzession wei-
tergefiihrt und hat, obwohl sie sich im 16. Jahrhundert der Reformation
angeschlossen hat, auch immer eine bestimmte «katholische Identitiit»
bewahrt. Sie hat eine synodal-episkopale Struktur und hat seit 2000 den
Status als Staatskirche aufgegeben. Deswegen ist es ganz wichtig, zu un-
tersuchen, ob es wirklich Griinde gibt, um keine Interkommunion mitein-
ander zu haben. Dazu sei noch angemerkt, dass die Kirche von Schweden
mit der Anglikanischen Gemeinschaft eine dhnliche Beziehung hat wie
die Utrechter Union. Fiir diese Vereinbarung diente die Bonner Vereinba-
rung als Muster. Ausserdem hat die Kirche von Schweden auch volle
kirchliche Gemeinschaft mit der IFI, mit der sie auch eine ganz konkrete
Zusammenarbeit in die Wege geleitet hat. Mit der Aufnahme dieses Dia-
logs gehorcht m.E. die Utrechter Union ihrer Berufung, das «katholische
Element» innerhalb der Okumene zu verstirken.

4.3 Die Beziehung zu den orthodoxen Kirchen

Auch mit den Orthodoxen sind die Altkatholiken schon seit mehr als ei-
nem Jahrhundert ganz speziell verbunden. Die Utrechter Union hat mit der
orthodoxen Kirche die intensivsten theologischen Dialoge {iberhaupt ge-
fiihrt. Der offizielle Dialog von 1975 bis 1987 ist mit 26 Konsenstexten
erfolgreich abgeschlossen worden. Die Ergebnisse wurden von den ein-
zelnen altkatholischen Kirchen angenommen. Sie bilden die Basis fiir die

92



Bauen an der neuen «Katholizitdt». Der 6kumenische Auftrag der Utrechter Union

seit langem angestrebte kirchliche Gemeinschaft. Jedoch werden von or-
thodoxer Seite zwei Probleme als quasi uniiberwindbare Hindernisse ge-
sehen: die Frauenordination und die Kirchengemeinschaft mit den Angli-
kanern.

Manche sagen, dass die eigentliche Crux fiir kirchliche Gemeinschaft
keine theologischen Griinde sind, sondern kulturell-gesellschaftlich be-
dingte Verstindigungsprobleme. Das zeigt uns, dass die Inkulturation
auch in der Alten Kirche immer ein legitimer Aspekt des Rezeptionspro-
zesses von theologischen Konsensen gewesen und dass das auch bis heute
so geblieben ist. Manchmal gewinnt man iibrigens den Eindruck, dass die
orthodoxen Kirchen im Hinblick auf die Gemeinschaft mit anderen Kir-
chen mehr Bedingungen stellen, als sie unter sich einhalten>!. Doch bleibt
die Lage inzwischen so, wie Kallis es zusammenfasst:

«Plakativ formuliert heisst das: Die altkatholische Kirche ist die orthodoxe
Kirche westlicher Tradition wie die orthodoxe Kirche die altkatholische
Kirche ostlicher Prigung ist. Die Dimension, die fiir die bilateralen theologi-
schen Dialoge der orthodoxen Kirche mit anderen Kirchen des Westens rich-
tungweisend sein konnte, ist leider unter den Orthodoxen nicht bewusst. Ich
kann mich des Eindrucks nicht erwehren, dass der Grund fiir diese Myopie in
der arithmetischen Schwiiche der altkatholischen Kirche liegt. ... Hier unter-
liegt aber nicht nur die orthodoxe Kirche der Versuchung des Machtsdenkens,
sondern auch die altkatholische, die in ihrer Orientierung nach einer «starken»
Gefihrtin Gefahr lduft, ihre I[dentitiit zu triiben.»>2

Gegen diesen Hintergrund muss es sich lohnen, die Zusammenarbeit vor
Ort zu pflegen. Ich bin davon liberzeugt, dass die Orthodoxen von Herzen
mitarbeiten konnen am Aufbau einer Ortskirche, aber dann miissen sie
sich ebenfalls von konfessionellen und nationalistischen Beschriinkungen
befreien. In der Perspektive der oben erorterten Sendung der Kirche konn-
te das ganz fruchtbar sein.

4.4 Die Beziehung zur Romisch-katholischen Kirche

Mit der Romisch-katholischen Kirche gibt es wieder einen neuen Dialog.
Schon mehrmals ist versucht worden, zu Pastoralvereinbarungen zu kom-
men, sowohl auf internationaler Ebene als auch auf der Ebene von Orts-

L ANASTASIOS KALLLs, Erfolgreicher Dialog ohne Folgen. Zur Rezeptionsproble-
matik im Hinblick auf die altkatholisch-orthodoxe Gemeinschaft, in: IKZ 96 (2006)
1-8, hier 3 und 6.

2A.2.0,7.



Joris Vercammen

kirchen. Diese Versuche haben sicher den Weg zum neuen Dialog geoff-
net, und er wird davon auch inspiriert. Seit langem sind Theologen sich
dariiber einig, dass die altkatholischen Kirchen im Prinzip so etwas wie
den Status von mit Rom unierten Kirchen empfangen konnten. Dass ver-
gleichbare Gedanken auch im Rahmen des neuen Dialogs geiussert
werden, ist hoffnungsvoll, doch macht er auch klar, dass bestimmte
Schwierigkeiten nicht so einfach gelost werden konnen. Man denke an die
Mariendogmen, die von den altkatholischen Kirchen abgelehnt werden,
und an den Ubertritt von Geistlichen von der Rémisch-katholischen zur
Altkatholischen Kirche. Die Frage des pipstlichen Primats ist etwas ein-
facher geworden, weil der Papst selber um eine erneute gemeinsame
Reflexion dariiber gebeten hat>3.

4.5 Ein Forum fiir Bischdfe von sich als katholisch verstehenden Kirchen

Die Berufung der Utrechter Union ist es, die altkirchliche synodal-katho-
lische Identitédt zu vertiefen und zu verbreiten. Wenn die Union sich von
dieser Berufung wirklich beriihren ldsst, dann geniigt es vielleicht nicht,
nur bilaterale Beziehungen mit anderen Kirchen zu suchen, sondern man
muss auch die Gelegenheit schaffen, dass die Bischofe sich begegnen kon-
nen, damit die Katholizitdt auch effektiv wird.

Deswegen macht sich die Bischofskonferenz Gedanken {iber ein Fo-
rum fiir Bischofe von Ortskirchen, die durchaus katholisch sein wollen,
aber aus prinzipiellen Griinden nicht zu den romischen, orthodoxen oder
anglikanischen Kirchen gehoren oder gehdren konnen. Dieses Forum
konnte auf Dauer zu Kirchengemeinschaft unter diesen Ortskirchen fiih-
ren, insofern das noch nicht der Fall ist, und wire so eine Neuaktualisie-
rung einer dlteren Programmatik der Utrechter Union34. Es geht um ein
Forum von Bischofen von Kirchen, die sich als katholische Kirchen ver-
stehen und diese Katholizitéit weiter ausbauen wollen, weil sie ein qualita-
tives Merkmal der Kirche und des Christ-Seins ist®>. Dieses Forum muss

53 Johannes Paul II., Ut Unum sint, 1996.

54 Vgl. den Beitrag von Urs von Arx.

55 HouTEPEN, Oikoumené (wie Anm. 2), 35: «Alle diese Kirchen verstehen sich als
katholische Kirchen in dem oben erwihnten Sinne einer qualitativen Beziehung zur
apostolischen Tradition und Mission, und sie haben Formen von episkopé bewahrt, die in
vielen Fillen auch den historischen Episkopat beinhalten oder auf die Wiederherstellung
der successio apostolica durch die Verbindung mit bischoflichen Kirchen hinstreben.»

94



Bauen an der neuen «Katholizitdt». Der 6kumenische Auftrag der Utrechter Union

gesehen werden als ein Versuch, das katholische Element im Allgemeinen
zu stirken und zu bereichern. Dabei werden die Romisch-Katholiken, Or-
thodoxen und Anglikaner nicht ausgeklammert, sondern als Gesprichs-
partner akzeptiert und gesucht, damit wir zusammen die katholische Iden-
titdt weiterentwickeln in dem Kontext der postmodernen Gesellschaft.

Die Kirchengemeinschaft und die daraus folgende Zusammenarbeit
mit der Philippinischen Unabhiéngigen Kirche kénnen in diesem Rahmen
schon als ein Anfang gesehen werden und geben uns die Chance, zusam-
men mit dieser Kirche eine neue Initiative zu ergreifen. Vielleicht konnte
auch die Kirche von Schweden einbezogen werden.

Eigentlich ist auch die Kirchengemeinschaft mit der Spanischen Re-
formierten Bischoflichen Kirche und der Lusitanischen Kirche Portugals,
die gleichzeitig mit der Philippinischen Unabhingigen Kirche 1965 ent-
stand, ein Versuch, die Kontakte zu synodal-katholischen Kirchen zu pfle-
gen. Die beiden Kirchen konnten erneut fiir den Aufbau dieses Forums
eingeladen werden, ohne dass sie ihre Beziehung zur Anglikanischen Ge-
meinschaft aufgeben miissen.

5. Zum Schluss

Ich hoffe, dass ich deutlich machen konnte, dass wir wirklich in der Lage
sind, einen Beitrag zur «neuen Katholizitédt» zu leisten. Dazu gibt es wohl
Moglichkeiten, und wir versuchen, diese Moglichkeiten auch wahrzuneh-
men. Es ist eine Frage von Treue gegeniiber unserer Berufung als Altka-
tholiken. Alles, was ich beschrieben habe, ist wichtig, aber vielleicht muss
man bestimmte Aufgaben doch prioritidr behandeln. Ich wiirde sagen, dass
der Arbeit am Aufbau der Ortskirche sowie der Losung der sich iiber-
schneidenden Jurisdiktionen auf dem europdischen Festland erste Priori-
tat zukommt. Letzteres empfinde ich sogar als den wichtigsten und bedeu-
tungsvollsten Beitrag, den wir der europdischen kumenischen Bewegung
schenken konnten. Ausserdem denke ich, dass die Arbeit fiir das beschrie-
bene Forum langfristig fiir die Einheit der Kirchen auch wirklich etwas
bedeuten konnte.

Manche werden sicher sagen, dass die Bischofskonferenz nicht realis-
tisch ist, wenn sie sich eine derartige Rolle und Initiative ertraumt. Die
offensichtlichen Mingel an personellen und finanziellen Mitteln miissten
uns doch deutlich genug sein! Ich verneine nicht, dass unsere Moglichkei-
ten beschrénkt sind, aber ich mochte dazu bemerken, dass eine Berufung
nie ganz realistisch ist. Ja, es geht darum, sich dieser Berufung und der

93



Joris Vercammen

Freiheit dieser Berufung zu widmen. Die Prdambel des Statuts der IBK
spricht in diesem Zusammenhang doch iiber «die 6kumenische Selbstver-
pflichtung der Utrechter Union»36.

Joris Vercammen (geb. 1952 in Lier/B), Erzbischof, Dr. theol. 1971-1975 Stu-
dium der Pidagogik in Lowen, 1975-1981 Studium der Theologie in Antwer-
pen und Briissel (Louvain-la-Neuve). 1979 Priesterweihe. 19811988 Arbeit
als Jugendseelsorger. Seit 1988 Priester des Erzbistums Utrecht, 1991-2000
Pfr. der altkatholischen Gemeinde Eindhoven. 1996 Promotion an der Katho-
lischen Universitdt Utrecht. Seit 2000 Erzbischof von Utrecht. Seit 2006 Ver-
treter der Altkatholischen Kirchen der Utrechter Union im Zentralausschuss
des ORK.

Adresse: Kon. Wilhelminalaan 3, NL-3818 HN Amersfoort, Niederlande.
E-Mail: abvu@okkn.nl

English Summary

What could be the contribution of the Churches of the Union of Utrecht to the
ecumenical movement nowadays? What are the initiatives that could be taken by
the International Old Catholic Bischops’ Conference (IBC) as well as by the mem-
ber churches? What are the criteria that could serve as points of orientation for
such new initiatives? These are the questions which the author tries to answer.

The reflection starts with an evaluation of the ecumenical crisis we are experi-
encing. Therefore we need a new vision of the unity and holiness of the people of
God, a renewed appreciation of the apostolic tradition being the living gift of
God’s ‘presence that aims to catholicity as the fullness of His Koinonia’.

Given that challenge, the reflection turns to Old Catholic ecclesiology and
highlights six central themes and their importance for an ecumenical theology.
Then the question is asked what could be their importance in order to give shape
to the church in a ‘global world’? In this regard the American theologian Robert
J. Schreiter developed his notion of ‘the new catholicity’. Comparing his vision to
Old Catholic ecclesiology shows to be an interesting exercise.

In the final paragraph of the paper an attempt is made to formulate some points
of orientation for a renewed Old Catholic vision of the ecumenical commitment
of the Union of Utrecht and its member churches.

56 Statut (wie Anm. 15) Pridambel, Nr. 5.

96



	Bauen an der "neuen Katholizität" : der ökumenische Auftrag der Utrechter Union

