
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 98 (2008)

Heft: 1-2

Artikel: Bauen an der "neuen Katholizität" : der ökumenische Auftrag der
Utrechter Union

Autor: Vercammen, Joris

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405038

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405038
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bauen an der «neuen Katholizität»
Der ökumenische Auftrag der Utrechter Union

Joris Vercammen

Was ist das ökumenische Anliegen der Kirchen der Utrechter Union in der

heutigen Zeit? Was sind die ganz konkreten Zielsetzungen, woran sie ihr
ökumenisches Engagement orientieren kann? Es ist unbedingt nötig, solche

Ziele zu formulieren. «Daran müssen sich die Internationale Altkatholische

Theologenkonferenz ebenso wie die Internationale Altkatholische
Bischofskonferenz beteiligen ...», sagt Urs von Arx, und er führt weiter
aus: «Jedenfalls scheint mir eine solche Standort- und Zielbestimmung,
die sowohl frühere Wegmarkierungen (etwa der IBK) wie auch die heutigen

ökumenischen Kontexte berücksichtigt, ein dringendes Desiderat für
den künftigen Zusammenhalt der Utrechter Union zu sein.»1 Professor

von Arx spricht damit etwas an, was die Internationale Altkatholische
Bischofskonferenz (IBK) bereits beschlossen hat. Seit 2003 arbeitet sie an
einem sogenannten «Ökumenischen Direktorium» und versucht damit,
neue Schritte auf dem Weg der altkatholischen ökumenischen Tradition
vorzubereiten.

Ihr seid herausgefordert, «die Prolegomena zu einer künftigen
Ekklesiologie, die als ökumenisch wird auftreten können, anzugeben»2. Das

sagte Professor Houtepen 2005 an die Adresse der IBK. Dass wir auch

heutzutage ökumenisch sehr aktiv sind, spürt man an den verschiedenen
bilateralen Dialog- und Austauschgruppen, an denen sich die
Bischofskonferenz beteiligt, und an den ökumenischen Initiativen, welche die
Gemeinden vor Ort unternehmen. Bei allem stellt sich die Frage, was die
altkatholische Bemühung sein könnte oder müsste. Die Lage ist kompliziert,

weil die ganze Ökumene in die Krise geraten ist.

1. Die Krise der Ökumene

Die Krise in der Ökumene ist eine ekklesiologische Krise. Kern dieser

Krise ist, dass die Tradition mit den Trägern der Tradition verwechselt

1 Urs von Arx. Ein Nachwort, in: IKZ 96 (2006) 44 (das Nachwort bezog sich auf
die beiden in Anm. 2 und 51 erwähnten Texte von A. Houtepen und A. Kallis).

2 Anton Houtepen. Oikumenê oder der Weg zu einer neuen Katholizität, in: IKZ
96 (2006) 9-42. hier 13.

IKZ 98 (2008) Seiten 73-96 7 3



Joris Vercammen

worden ist. Wir folgen dabei der Auffassung von Professor Houtepen, wie
er sie 2005 vor der Bischofskonferenz dargelegt hat. Er meint, diese

ekklesiologische Krise sei begründet in einem falsch verstandenen Traditionsbegriff,

der die Träger der Tradition mit deren Inhalt verwechselt und den

Inhalt mit bestimmten Formulierungen und Formen3. Ein Beispiel für diese

Problematik wurde erneut mit den Aussagen des Vatikans in Bezug auf
den ekklesiologischen Status vor allem von protestantischen Kirchen
geliefert. Obwohl diese Aussagen, wie auch jene von «Dominus Jesus» aus
dem Jahr 2000, von bestimmten Seiten relativiert werden und nuancierter
sind, als es in der Presse zum Ausdruck kommt, drängt sich dennoch das

Bild auf, die Römisch-katholische Kirche entscheide ganz allein über die
Kriterien für das Kirche-Sein und stelle bei anderen Konfessionen Defizite

fest. Eine bestimmte Identifizierung der Römischen Kirche mit der

Mutter aller Kirchen legt sich nahe, obwohl auch die Römische Kirche nur
eine Einzelkirche ist und nicht mit der Gesamtkirche identifiziert werden

kann, zu der alle Konfessionen sich zu verhalten haben4.

Dass die ökumenische Bewegung eine tiefe Krise erlebt, bedeutet

nicht, dass sie nicht erfolgreich gewesen wäre. Im Gegenteil: Sie hat sehr

viel erreicht, und nach einer bestimmten Auffassung kann man sagen, dass

gerade diese Krise auch eine Folge ihrer Erfolge ist. Die Tatsache, dass sie

viele Getaufte aus verschiedenen Traditionen zusammengebracht und
einen bestimmten Konsens zustande gebracht hat (z.B. das Lima-Dokument),

impliziert, dass auch eine radikale Pluralität ans Licht gekommen
ist. Wir lernen jetzt, dass Einheit nicht nur von einem theoretisch konstruierten

Idealbild gelenkt werden kann, sondern dass sie durch die Versöhnung

von partikularen Kontexten zustande kommen muss. Deswegen sind
die Kommunikation und deren Ermöglichung vielleicht der wichtigste
ökumenische Auftrag für heute5. Auch Kardinal Kasper sieht die Pluralität
der Kirche als den prioritären Auftrag der ökumenischen Bewegung6.

Wenn die ökumenische Bewegung sich nicht für diese Kontextualität
öffnet, wird das die Entfremdung vergrössern. Sie wird dann zum bürokratischen

System, wovon wenig Hoffnungsvolles zu erwarten ist, weil man
sich nur mit Problemen beschäftigt, die den Leuten fremd sind. Ökumene

3 A.a.O.. 12.
4 Vgl. Walter Kaspar, Wege der Einheit. Perspektiven für die Ökumene, Freiburg

i.Br. (Herder) 2005, 115f.
5 Vgl. Bert Hoedemaker u.a., Oecumene als leerproces. Inleiding in de Oecumenica,

Zoetermeer (Meinema), 32005, 42^15.
6 Kasper. Wege (wie Anm. 4), 247.

74



Bauen an der neuen «Katholizität». Der ökumenische Auftrag der Utrechter Union

wird dann wirklich zum Zeitvertreib für «Berufsökumeniker». Auch die
Konfessionen haben Angst vor dieser Kontextualität und sind manchmal
auf der Suche nach einer sogenannten objektiven Identität, statt sich selber
als hermeneutische Gemeinschaft zu verstehen, die den Gliedern der
Kirche die Möglichkeit bietet, zusammen nach dem Sinn des Lebens zu
suchen7. Es kann diese gemeinsame Reflexion sein, die Kirchen und
Konfessionen zu der Einheit führt, nach der sie suchen. So ist z.B. beim
Abkommen von Porvoo interessant, dass man einander nicht an den eigenen
Bekenntnisformularen misst, sondern dass die Gesprächpartner sich
zusammen den kulturellen und gesellschaftlichen Herausforderungen öffnen
und in deren Licht die Heilige Schrift und die alten gemeinsamen Traditionen

reflektieren wollen mit dem Ziel, ihre Berufung als Volk Gottes in
einem bestimmten Kontext zu realisieren8. Die Kontextualität entfremdet
nicht von der Berufung des Christ-Seins, im Gegenteil. Es ist eine interessante

Frage, was wirklich geschehen wird, wenn die ökumenische Bewegung

von der Beziehung zwischen Evangelium und Kultur geprägt sein

wird. Dazu gehört auch die drohende Zersplitterung der Ökumene. Dies

zu vermeiden, wird eine sehr grosse Herausforderung sein9.

Die Krise der Ökumene ist vor allem eine Chance, weil sie uns mit dem

endgültigen Ziel konfrontiert, dass die Einheit unter den Christen letztlich
die Einheit unter den Menschen und innerhalb der Welt voranbringen
wird. Heilmittel für die Krise - und der Beitrag von Christen am
Zusammenleben in Frieden - sind «eine neue, qualitative Auffassung von Einheit
und Heiligkeit des Gottesvolkes, eine neue Würdigung der apostolischen
Tradition als lebendige und präsentische Heilsgabe Gottes, die auf Katholizität

als Fülle der koinonia des Heils zielt ...»lü. Mit diesen «Heilmitteln»
werden wir eine «neue Katholizität» ermöglichen, von der Robert Schreiter

spricht". Diese «neue Katholizität» wird die notwendige Aufhebung
der konfessionellen Eingeschlossenheit der Denominationen erreichen
können, damit die Christen der Welt gegenüber mehr von ihrer Hoffnung

7 Vgl. Houtepen, Oikumenë (wie Anm. 2), 15.
8 Vgl. John Hind, Anmerkungen zu «Porvoo» aus anglikanischer Sicht im

Hinblick auf die Gemeinschaft mit den altkatholischen Kirchen, in: IKZ 90 (2000) 23-29,
hier 27; Hoedemaker u.a., Oecumene (wie Anm. 5), 267.

9 Leo J. Koffeman, De oecumensiche beweging, Kampen (Kok) 2005, 124f.
10 Houtepen, Oikumenë (wie Anm. 2), 12.
1 ' Robert J. Schreiter, Die neue Katholizität. Gobalisierung und die Theologie

(Theologie Interkulturell 9), Frankfurt (IKO) 1997; Ders., Globalisierung, Postmoderne

und die neue Katholizität, in: ÖR 53 (2004) 139-159.

75



Joris Vercammen

Zeugnis abzulegen vermögen. Was der Beitrag der Utrechter Union zu
dieser neuen Katholizität sein könnte und was folglich der ökumenische

Auftrag der Union sein könnte, muss jetzt weiter untersucht werden. Mit
dem Konzept der «altkirchlichen Ökumene»12, wie es von Urs Küry
genannt wurde, hat man damals einen Beitrag geleistet. Die Frage ist, wie
wir das heute machen. Es geht darum, unsere Tradition mit dem Ziel zu

untersuchen, die ekklesiologischen Elemente zu finden, mit denen wir an

dieser neuen Katholizität mitarbeiten können. Dies ist ein Auftrag, der zu

uns passt, weil wir Altkatholiken uns selber verstehen als ekklesiologischen

Versuch, der Einheit der Christen zu dienen. Dieser Auffassung
nach sind wir keine Denomination im strikten Sinn13. Gerade das bietet

uns auch bestimmte Möglichkeiten, die andere weniger haben, oder - um
es theologisch und spirituell zu sagen - es führt uns zu unserer eigenen
und besonderen Berufung14.

2. Ekklesiologische Elemente

Wir wollen einige zentrale Elemente unserer ekklesiologischen Vision
kurz angeben und zugleich auf ihr Echo in bestimmten wichtigen
ökumenischen Veröffentlichungen hinweisen, damit wir sehen, wie sie im weiteren

theologischen Feld funktionieren.

2.1 Kirche ist Gemeinschaft

Die Kirche ist die Gemeinschaft aller, die von Gott zur Partizipation an

seiner Heiligkeit berufen sind15. Der trinitarische Gott schenkt Menschen

12 Urs Küry, Die altkatholische Kirche. Ihre Geschichte, ihre Lehre, ihr Anliegen.
Stuttgart (EVW), 1966. 361 f.

13 Urs von Arx, Identity. Plurality, Unity - What's the right Blend? Some Reflections

form an Old Catholic Perpspective, in: Jeremy Morris/Nicholas Sagovsky (Hg.),
The Unity We Have and the Unity We Seek. Ecumenical prospects for the third Millennium,

London (T&T Clark) 2003, 3-26, hier 5f.
14 Vgl. Joachim Vobbe, Einheit in der Vielfalt oder Einigkeit im Dissens? Ökumenische

Erfahrungen und Perspektiven aus alt-katholischer Sicht (KNA-Dokumentation
10), Bonn, 27 September 2005.

15 Unsere Ekklesiologie setzt voraus, wie die Präambel des IBK-Statuts formuliert,
«dass jede Gemeinschaft von Menschen, die durch die Versöhnung in Jesus Christus und
durch die Sendung und das andauernde Werk des Heiligen Geistes in einem Ortskreis
um einen Bischof zur Einheit konstituiert ist und in der Eucharistie ihre Mitte hat. eine

vollständige und ihre Aufgaben vor Ort eigenständig erfüllende Kirche ist» (Nr. 3.1).

76



Bauen an der neuen «Katholizität». Der ökumenische Auftrag der Utrechter Union

die Kraft und die Gnade, zu leben und handeln mit dem Ziel, Heil zu stiften.

Deswegen ist Kirche Gemeinschaft der Heiligen (d.h. all derer, die
berufen worden sind) und hat Anteil am Heiligen. Sie ist Heilsgemeinschaft

(d.h. eine Gemeinschaft, in der das Heil realisiert wird) und
heilsstiftende Gemeinschaft (eine Gemeinschaft mit einem Sendungsauftrag
nach aussen, der sich in der Welt vollzieht).

Als Gemeinschaft von Heiligen ist die Kirche der Raum, wo das neue
Leben in Christus den Gliedern in personaler Zuwendung mitgeteilt wird.
In Christus werden Menschen neu geboren und durch den Heiligen Geist
in der Gerechtigkeit und der Heiligkeit bewahrt. Durch den Vater werden
wir als Adoptivkinder angenommen16. Grundsätzlich sind alle mitbeteiligt
und gleichwertig.

Wir sehen diese Sicht der Kirche im Text der Kommission für Glauben
und Kirchenverfassung mit dem Titel «The Nature and the Mission of the

Church» reflektiert17. Hier wird die Kirche als Schöpfung von Gottes Wort
und Gottes Geist aufgefasst, und die innerkirchlichen Beziehungen werden

in Analogie zu den trinitarischen Beziehungen beschrieben. Die notae
ecclesiae werden ebenfalls direkt mit dem Wesen Gottes verbunden.

Die historische Kirche ist gemäss diesem Dokument von Ambivalenz
charakterisiert, weil es eine Kirche von Sündern ist. Dies schadet aber dem
sakramentalen Charakter der Kirche nicht. Die Kirche steht in Kontinuität
mit den Jüngern und setzt die Mission und Sendung Jesu fort.

Auch die Idee der koinonia hat einen wichtigen Platz im Dokument.
Die Koinonia, die wir mit Gott erleben dürfen, ermöglicht die Koinonia
untereinander. Wir werden aufgenommen in die Koinonia, die in Gott
selbst besteht und die der Ausdruck der Selbsthingabe des Vaters, des Sohnes

und des Heiligen Geistes ist in der Dynamik der Auferstehung. Innerhalb

dieser Koinonia ist jeder Mensch gleichwertig, und deshalb impliziert
sie auch eine bestimmte Verschiedenheit, die als legitim angesehen wird.

Und die Präambel fährt fort: «Jede Ortskirche ist <katholisch>. weil sie einerseits

an der ganzen Gott und Mensch, Himmel und Erde umfassenden Wirklichkeit des

Heils und der Wahrheit teilhat und darin ihre Einheit findet und weil sie andererseits
mit anderen Ortskirchen, in denen sie ihr eigenes Wesen erkennt und anerkennt, in
Einheit und Gemeinschaft verbunden ist» (Nr. 3.2). Vgl. Statut der Internationalen
Altkatholischen Bischofskonferenz (IBK). in: Beiheft zu IKZ 91 (2001), 12-15, hier
13; vgl. auch von Arx, Identity (wie Anm. 13) 9f.

16 Küry, Kirche (wie Anm. 12), 258.
17 The Nature and the Mission of the Church. A Stage on the Way to a Common

Statement (FOP 198). Geneva (WCC) 2005.

77



Joris Vercammen

2.2 Die konziliare Gemeinschaft von Ortskirchen

Das Heil ist konkret, oder es ist kein Heil. Deswegen hat das Heil immer
mit den konkreten Lebensumständen von Menschen zu tun und mit der
konkreten Gestalt des Heils in verschiedenen Lebenssituationen, Kulturen,

Gesellschaften und individuellen Umständen. Es geht darum, dass die
Christen die konkrete Verantwortung übernehmen für die Verkündigung
des Evangeliums in ihren eigenen Kulturen und Gesellschaften. Es ist
dieses missionarische Interesse, das in der Lage ist, die konfessionellen
Gestalten der Kirchen zu relativieren.

Die Berufung besteht ja darin, dass sie die Frohbotschaft und die
Aktualität der eigenen Situation miteinander verbindet. Das ist die Art und
Weise, diese Aufgabe zu vollziehen. Man spricht in diesem Zusammenhang

von der Kirche als Interpretationsgemeinschaft18 oder als «herme-
neutischer Gemeinschaft», wie Houtepen sagt19. Das bedeutet, dass man
immer wieder die Botschaft des Evangeliums neu aktualisieren muss, ohne

die Verbindung mit dem Ursprungsgeschehen zu verlieren. Ziel muss
sein, «im selben Geist» zu bleiben. Damit ist die grosse Herausforderung
der Hermeneutik gegeben. Das bedeutet, dass Kirchen auch versuchen

müssen, miteinander ein gemeinsames Verstehen der Tradition zu entwickeln.

Auf der einen Seite muss die Botschaft in einem konkreten Kontext
interpretiert werden, auf der anderen Seite muss die Verbindung unter den

Kirchen möglich bleiben, weil sonst eine Isolierung droht. Deswegen ist
die interkulturelle Glaubenskommunikation sehr wichtig. Diese wird
realisiert durch eine «katholische Bezogenheit» aufeinander, die ihre Gestalt
in einer konziliaren Zusammenarbeit findet20.

Wir finden diese Betonung der Ortskirche bereits in der Alten Kirche.
Die Ortskirche ist die missionarische Anwesenheit der Christen bei ihren
Kulturgenossen als ein Zeichen der Liebe Gottes. Von innen gesehen ist
diese Ortskirche eine Einheit. Alle Gläubigen sind bezogen auf die Befrei-

18 Hans Zirker, Ekklesiologie (Leitfaden Theologie 12), Düsseldorf (Patmos)
1984. Vgl. auch Dagmar Heller (Hg.), Ein Schatz in zerbrechlichen Gefässen. Eine
Anleitung zu ökumenischem Nachdenken über Hermeneutik. Studiendokument von
Glauben und Kirchenverfassung, Frankfurt a.M. (Lembeck), Nr. 49-53.

19 Houtepen, Oikumenë (wie Anm. 2), 16.
20 Vgl. Heller (Hg.), Gefäss (wie Anm. 18), Nr. 43-48. Die Präambel des IBK-

Statuts spricht auch von der Utrechter Union als «eine[r] Gemeinschaft von Kirchen»
(Nr. 1 nennt jede Ortskirche katholisch, weil sie mit andere Ortskirchen verbunden
ist (Nr. 3.2), und spricht darüber, dass sie «in Gemeinschaft mit den anderen Ortskirchen

das Volk Gottes» ist (Nr. 3.3); vgl. Statut (wie Anm. 15), 12-14.

78



Bauen an der neuen «Katholizität». Der ökumenische Auftrag der Utrechter Union

ung der Menschen vor Ort. Die Ortskirche ist aber zugleich nach aussen
auf die anderen Ortskirchen bezogen, weil die Gläubigen sich mit derselben

Quelle der Gottesgemeinschaft verbunden wissen. Diese Bezogenheit
sorgt dafür, dass sie nicht nur solidarisch mit der eigenen Kultur sind,
sondern gegenüber der Kultur auch eine kritische Distanz einnehmen,
damit das evangeliumsgemässe Interesse der Befreiung nicht ideologisiert
wird. Ausserdem bleiben sie sich immer der Notwendigkeit bewusst, die

eigene Identität sowohl nach innen wie nach aussen zu pflegen. Das ist
gerade der Grund dafür, dass die Kirche im grossen philosophischen und

religiösen Pluralismus der Antike nicht untergegangen ist21.

2.3 Die Eucharistie als Quelle und Mitte der Kirche

Die Kirche ist der Leib Christi, der um den eucharistischen Tisch herum
konstituiert wird. Die Gemeinschaft, die schon in der Taufe gegeben wird,
findet in der Eucharistie ihren konkreten Ausdruck22. In der Eucharistiefeier

wird die Gemeinschaft mit Christus und untereinander konstituiert23.

Die Eucharistie ist Quelle und Ausdruck der als Gemeinschaft verstandenen

Kirche, ihres Glaubens und ihrer Berufung, die Gaben Gottes mit
allen Menschen zu teilen24. Sie ist die Mitte der Kirche, weil sie den
Getauften immer wieder die Einheit schenkt25. Paulus betont die Verbindung
zwischen Eucharistie und Wesen der Kirche26. Deswegen können Eucharistie

und Liturgie innerhalb der Kirche nie voneinander isoliert werden.
Sie ist kein «sakrales Geschehen», das von Individuen erlebt wird und oft
klerikale Züge bekommt. Die Eucharistie wird vom Bischof (oder vom
Priester) zelebriert, damit deutlich wird, dass die Kirche sie nicht von sich

21 Pierre Trouillez, Van Petrus tot Constantijn. De eerste christenen, Leuven
(Davidsfonds) 2002, 364 ff.

22 Nature (wie Anm. 17), Nr. 78.
23 Taufe, Eucharistie, Amt. Konvergenzerklärungen der Kommission für Glauben

und Kirchenverfassung des Ökumenischen Rates der Kirchen («Lima-Dokument»)
1982, in: DWÜ 1,21991, 545-585.

24 Mattijs Ploeger, Catholicity, Apostolicity, the Trinity and the Eucharistie Old
Catholic Ecclesiology, in: Urs von Arx u.a. (Hg.), Towards Further Convergence:
Anglican and Old Catholic Ecclesiologies, Beiheft zu IKZ 96 (2006), 7-27, hier
20-25. Vgl. Lima-Dokument (wie Anm. 23), Eucharistie, Nr. II.2.

25 Statut (wie Anm. 15), Nr. 3.1 und 3.3.
26 Nature (wie Anm. 17), Nr. 80; vgl. 1 Kor 11.28.

79



Joris Vercammen

selbst her, sondern vom lebendigen Herrn empfängt. Die Eucharistie wie
auch der Bischof sind Zeichen der Einheit der Ortskirche und der Verbundenheit

mit allen anderen Ortskirchen27.
Die Eucharistie ist zugleich die Feier der Einheit innerhalb einer

Ortskirche und der Einheit zwischen den Kirchen. Die Eucharistie bietet der
Ortskirche ihre «katholische Identität» und verbindet sie mit den anderen
Kirchen über die Grenze von Ort und Zeit hinweg.

2.4 Das Amt als Verbindung mit dem Ursprung und als Zeichen
der Einheit

Im Amt wird deutlich, dass die Kirche keine eigene Initiative der
Menschen ist, sondern dass Menschen zur «Kirche» berufen werden. Das Amt
repräsentiert diese Berufung und kann deswegen auch nie isoliert von der

Gemeinde funktionieren. Durch das Amt wird die Ortskirche mit anderen
Kirchen verbunden - sie empfängt das Amt von anderen Kirchen - und mit
der Tradition, weil das Amt auf den Auftrag Bezug nimmt, der von den

Jüngern Jesu weitergegeben worden ist. Alle Getauften teilen miteinander
die Verantwortung für diesen Auftrag, den Glauben zu bewahren und zu
verkünden, und das Amt ermöglicht dies, indem es Wege der Partizipation
aller schafft, ohne dass die Einheit gefährdet wird.

Es ist deutlich, dass die gemeinsame Verantwortung aller Getauften und
somit Glieder der Kirche der Ausgangspunkt ist und bleibt. Nur im Kontext
einer solchen Verantwortung, die gemeinsam getragen wird, kann der
Bischof richtig funktionieren und kann von einer Repräsentation der Autorität

des Evangeliums in Gestalt einer menschlichen Person die Rede sein,
die dazu durch die Gemeinde vom Herrn berufen ist. Dazu kommt noch,
dass eine episkope auch eine kollegiale Aufgabe ist, bei der ein Kollegium
von Mitarbeitern miteinbezogen wird, das zusammen den Auftrag hat, die
Interessen der Gemeinschaft zu repräsentieren. Damit werden die persönlichen,

kommunalen und kollegialen Aspekte der Amtsführung
zusammengehalten, wie das auch u.a. im Lima-Dokument beschrieben wird28.

Dazu muss man noch bedenken, dass der Bischof am Schnittpunkt von
Lokalem und Supralokalem situiert ist und eine grosse Verantwortung für
den Aufbau der konziliaren Zusammenarbeit der Ortskirchen trägt. Inner-

27 Lima-Dokument (wie Anm. 23), Eucharistie, Nr. 11.29.
28 A.a.O., Nr. III.26. Ebenso Nature (wie Anm. 17), Nr. 90-97. Vgl. auch von Arx.

Identity (wie Anm. 13), 9 und 11.

80



Bauen an der neuen «Katholizität». Der ökumenische Auftrag der Utrechter Union

halb dieser Konziliarität ist auch die Rezeption von Beschlüssen durch die
Ortskirchen zu situieren.

Das Bischofsamt (oder die personale episkope) verursacht noch immer
sehr viel Uneinigkeit zwischen den Kirchen29. Obwohl die Schwierigkeiten,

welche die Kirchen hinsichtlich des Amtsverständnisses bekunden,
stark von westlichen kulturellen Entwicklungen geprägt sind, glauben wir,
dass eine traditionsgetreue Amtsführung auch in unserer Kultur von grosser

Bedeutung sein könnte. Wie die Kirche selbst kann auch das kirchliche
Amt bei der Befeiung der Menschen von ihrer beschränkten Sicht eine
Rolle spielen und sie herausfordern, sich weiteren Perspektiven zu
öffnen30.

2.5 Versöhnung

Die Versöhnung steht nicht nur, wie oben gesagt, am Anfang der Kirche;
sie konstituiert und prägt auch die Sendung der Kirche, weil diese die
Mission Gottes weiterträgt. Gott will Gemeinschaft stiften unter den
Menschen und mit der ganzen Schöpfung. Er will die Menschen mit sich und
untereinander versöhnen durch Jesus Christus31. Der Herr Jesus hat uns
mit Gott versöhnt und uns den Weg der Versöhnung nicht nur untereinander,

sondern auch mit uns selbst gebahnt. Das war möglich, weil er unsere
Verletzlichkeit angenommen hat. Deswegen gibt es eine «Schicksalsgemeinschaft»

zwischen dem Herrn und uns Menschen. Die Kirche ist der

Raum, in dem diese Schicksalsgemeinschaft erfahren und die Einladung
Gottes einzutreten gespürt werden kann. Das ist nur möglich, wenn man
die menschliche Verletzlichkeit ernst nimmt. Von daher wird es auch möglich,

von der «Versöhnung» als dem Leitmotiv der Kirche zu sprechen. In

29 Vgl. Peter C. Bouteneff/Alan D. Falconer (Hg.) Episkope and Episcopacy
and the Quest for Visible Unity. Two Consultations (FOP 183), Geneva (WCC) 1999;

Heller, Schatz (wie Anm. 18), Nr. 54-62; ferner auch Jan Aalbers/Peter Nissen,
De bisschop, kerkscheidend of kerkverenigend? Bijdragen over het bisschopsambt in
de oecumene, Delft (Eburon) 2002.

30 Joris Vercammen, Kirche für eine unruhige Welt. Überlegungen für eine
altkatholische Ekklesiologie der Praxis, in: Angela Berlis/Matthias Ring (Hg.) Im Himmel

Anker werfen. Vermutungen über die Kirche in der Zukunft. FS Bischof Joachim
Vobbe. Bonn (Alt-Katholischer Bistumsverlag) 2007, 200-211, hier 206-208.

31 Nature (wie Anm. 17) Nr. 34, 36 und 47; vgl. auch Nr. Ill: «The church is the

community of people called by God who, through the Holy Spirit, are united with Jesus

Christ and set as disciples to bear witness to God's reconciliation, healing and
transformation of creation.»

81



Joris Vercammen

der Kirche werden Menschen versöhnt mit sich selbst, untereinander und
mit Gott. Die Reihenfolge kann verschieden sein, aber auf die eine oder
andere Weise geht es immer um ein Zusammenspiel dieser drei Komponenten

derselben Versöhnung. «Dadurch ist die Kirche <das Sakrament
des Heils>, <ein dienliches und wirksames Zeichen von menschlicher
Solidarität und menschlichem Heil>.»32

2.6 Die «Alte Kirche»

Die Alte Kirche ist von der Bezogenheit Gottes auf die Menschen geprägt,
und das macht sie so missionarisch aktiv. Die persönliche Empfindung des

Heils und das Erleben der Gemeinschaft mit anderen gehen deutlich über
in ein missionarisches Anliegen für die eigene Kultur und Gesellschaft. Es

geht dabei gewiss um Solidarität mit den Armen, aber es geht auch um die

Begegnung des christlichen Glaubens mit der (jeweiligen) Kultur. Ziel der
Missionsarbeit ist nicht, entweder den Glauben oder die Kultur
auszuklammern, sondern eine Begegnung zwischen beiden zu ermöglichen.
Das Resultat dieses Prozesses kann sowohl eine Inkulturation des Glaubens

als auch eine Christianisierung der Kultur sein. Die Beziehung zur
Kultur war nicht immer einfach, aber die Christen haben sich nie in sich
selber eingeschlossen. Im Gegenteil wollten sie als Hefe im Teig der eigenen

Gesellschaft anwesend sein33.

Dieses missionarische Anliegen bringt Unterschiede in der kirchlichen
Gestaltung des Glaubens mit sich, weil die einzelnen Kirchen von der

eigenen Kultur geprägt werden. Diese Verschiedenheit wird ebenso akzeptiert

wie die zentrale Bedeutung, welche die Ortskirche in diesem Bereich
hat. Niemand kann dieses missionarische Anliegen besser realisieren als

die Ortskirche.

2.7 Unsere katholische Identität

Dieser viel zu kurze Überblick über einige grundsätzliche Orientierungspunkte

der altkatholischen Ekklesiologie zeigt uns, wie wir von unserer

32 Vercammen. Kirche (wie Anm. 30). 209. mit einem Zitat aus Anton Houtepen,

Uit Aarde, naar Gods' beeld. Theologische Antropologie. Zoetermeer (Meinema)
2006, 203.

33 Gerd Theissen. Die Religion der ersten Christen, Gütersloh (Kaiser/GVH)
2000; Trouillez Petrus (wie Anm. 21); Joël delobel u.a. (Hg.) Vroegchristelijke
gemeenten tussen ideaal en werkelijkheid, Kampen (Kok) 2001.

82



Bauen an der neuen «Katholizität». Der ökumenische Auftrag der Utrechter Union

eigenen Tradition her die Entwicklungen im Denken über die Kirche
innerhalb der Ökumene unterstützen und teilen können. Und es zeigt uns
vielleicht auch, wie wir selber von diesem Denken beeinfiusst worden
sind. Zudem zeigt es meiner Meinung nach auch, wie «katholisch» - im
qualitativen (altkirchlichen) Sinn - wir sind. Es gäbe sehr viel mehr darüber

zu sagen, aber im Grossen und Ganzen hoffen wir, gezeigt zu haben,
dass die altkatholische Ekklesiologie die (Orts-)Kirche auffasst als «eine
Gemeinschaft von getauften Glaubenden, in der das Wort Gottes gepredigt
wird, der apostolische Glaube bekannt wird, die Sakramente gefeiert werden,

das der Welt geltende Erlösungswerk Christi bezeugt wird und ein

von Bischöfen oder anderen Amtsträgern ausgeübtes Amt der Episkope
der Gemeinschaft dient»34.

Jetzt wollen wir darüber nachdenken, was diese ekklesiologischen
Akzente auf dem Hintergrund der Problematik einer globalisierten Welt
bedeuten können.

3. Die neue Katholizität

3.1 Der Begriff Katholizität

Wenn die Kirche eine Sendung in der Welt und zu ihr hin hat und dies

bedeutet, Versöhnung oder Einheit zu bringen, dann muss die Kirche auch

fähig sein - oder fähig gemacht werden -, sich nicht nur reaktiv zur Welt
zu verhalten, «sondern mit dieser zu interagieren - aus der eigenen
Geschichte heraus und mit ihren Möglichkeiten»35. Das Konzept «Katholizität»

könnte ein theologisches Konzept sein, das diese Perspektive auf
Versöhnung und Einheit innerhalb einer von Konflikten heimgesuchten Welt,
die auseinanderzufallen droht, eröffnen könnte.

Wie bekannt taucht der Begriff «katholisch» das erste Mal bei Ignatius
von Antiochien zu Beginn des 2. Jahrhunderts auf. Er bezieht sich bei ihm
immer auf die beiden Pole Universalität und Orthodoxie. Sowohl die mehr

geografische und die rechtliche als auch die konfessionelle Bedeutung
sind erst später aufgekommen. Faktisch entsprechen die beiden Pole den

34 Die Kirche: lokal und universal. Ein von der Gemeinsamen Arbeitsgruppe der
Römisch-Katholischen Kirche und des Ökumenischen Rates der Kirchen in Auftrag
gegebenes und entgegengenommenes Studiendokument, 1990, Nr. 15, in: DWÜ II.
1992, 732-750, hier 739; vgl. Houtepen, Oikumenë (wie Anm. 2), 26. Anm. 25, und
35, Anm. 37.

35 Schreiter, Katholizität (wie Anm. 11), 206.

83



Joris Vercammen

ganz wichtigen Fragen, (a) wie die Kirche ihre Verhältnis zur Welt sieht
und (b) wie sie ihre Aufgabe der Verkündigung des Evangeliums
aufnimmt.

Der Begriff der Katholizität ist an der Schnittstelle des Globalen und
Lokalen situiert und dient «der Erhaltung der Einheit und Integrität der
Kirche weltweit»36; Peter Schindler definiert Katholizität als «Versuch,
das Ganze vorwegzunehmen»37 und Siegfried Wiedenhofer betont, diese

«Ganzheit und Fülle» sei nur möglich durch Austausch und Kommunikation38.

Diese Ganzheit ist jedoch keine abstrakte Realität, sondern eine

Realität, die durch Austausch und Kommunikation aus den konkreten
Unterschieden entstehen soll, sodass einerseits das Partikulare seine Grenzen
kennen lernt und akzeptiert und andererseits die Ganzheit die Erfahrung
von versöhnter Verschiedenheit ermöglicht. Die ganze Konzilsgeschichte
ist eine Geschichte von mehr oder weniger - bisweilen auch gar nicht -
erfolgreichen Austausch- und Kommunikationsprozessen.

3.2 Ganzheit und Fülle: sechs Bedingungen

3.2.1 Die Ganzheit

Stellen wir uns die Frage, wie es den Kirchen gelungen ist, eine bestimmte

Ganzheit untereinander zu erreichen. Mit Schreiter sehe ich drei
Bedingungen, die mehr oder weniger erfüllt worden sind.

Die erste Bedingung ist eine Folge der Universalität der christlichen
Botschaft. Man geht davon aus, dass es für alle Kulturen möglich ist, sich
der christlichen Botschaft gegenüber zu öffnen. Der Glaube an die Universalität

der Botschaft bedeutet, dass die Kirchen die Kulturen als fruchtbaren

Boden für das Wort Gottes sehen, obwohl sie natürlich auch von Sünde

mitbestimmt und deswegen eingeschränkt werden. Die Universalität
der Botschaft drängt die Kirche, die Verschiedenheit von Kulturen ernst zu
nehmen und eine deutlich grosszügige Einstellung zur Inkulturation
anzunehmen. «Unsere Einstellung zu Kulturen muss derart sein, dass wir
verborgene Schätze suchen.»39 Weil eine fruchtbare wechselseitige Osmose

zwischen Kulturen und der christlichen Botschaft stattfinden konnte,
war die Kirche in der Lage, die Kulturen auch miteinander in Kontakt zu

«A.a.O., 218.
37 Peter Schineller, zitiert von Schreiter, a.a.O., 219.
38 Siegfried Wiedenhofer, zitiert von Schreiter, ebd.
39 Schineller, zitiert von Schreiter, a.a.O., 220.

84



Bauen an der neuen «Katholizität». Der ökumenische Auftrag der Utrechter Union

bringen und deren tiefstes Verlangen in wechselseitiger Spiegelung zu
sehen. Die christliche Botschaft hat es ermöglicht, dass darüber miteinander

kommuniziert wurde.
Menschen sind auf der Suche nach Geborgenheit. Eine globalisierte

Welt bringt aber die Geborgenheit nicht immer näher, im Gegenteil wird
die Erfahrung von Konflikt und Zerbrochenheit eher grösser. Wer Versöhnung

verkünden will, wird mit diesen Erfahrungen ganz ernsthaft rechnen
müssen und vor allem Solidarität üben müssen mit denjenigen, die zum
Opfer dieser Konflikte werden: den Armen und Unterdrückten. Die zweite

Bedingung auf dem Weg zur Ganzheit heisst deswegen Solidarität.
Die dritte Bedingung liegt in der Pflege der Fähigkeit, zusammenzukommen

und dennoch reale und legitime Verschiedenheit anzuerkennen.
Es geht um die Annahme des Andersseins der Anderen und um die Bereitschaft

zuzuhören. Umgekehrt heisst dies, dass man sich verpflichtet, den

zentrifugalen Kräften entgegenzutreten, welche Kulturen unterdrücken.
Unser theologisches Denken über die Kultur darf davon ausgehen, dass

alle Kulturen zumindest einigermassen von der Kreativität des Schöpfers

zeugen. Bei dieser dritten Bedingung geht es um die Achtung gegenüber
der Verschiedenheit als Bereicherung der Ganzheit oder der Einheit.

3.2.2 Die Fülle des Glaubens

Wenn wir uns die Frage stellen, wie es den Kirchen gelungen ist, in der
Fülle des Glaubens zu bleiben, dann können wir auch dazu drei Bedingungen

angeben.
Die erste Bedingung hat mit dem zu tun, was Schreiter die charakteristische

Unbestimmtheit der christlichen Botschaft nennt. «Dies bedeutet,
dass die Botschaft in einer Vielzahl von Codes und Bezeichnungen
kommuniziert werden kann. Diese Unbestimmtheit ist so eher ein wichtiger
Aspekt der Fülle als ein Fehler, denn ohne eine solche Unbestimmtheit
könnte die Botschaft in einigen Kulturen vielleicht gar nicht ausgedrückt
werden. das Zentrum der christlichen Botschaft ist keine Behauptung,
sondern eine Erzählung: die Geschichte des Leidens, Sterbens und der

Auferstehung Christi.»40 Und ich füge hinzu: Der Auftrag heisst deswegen,

Christus nachzufolgen: imitatio Christi in sehr verschiedenen kulturellen

und gesellschaftlichen Kontexten.

1 Schrfiter. Katholizität (wie Anm. 11). 222f.

85



Joris Vercammen

Es ist diese Nachfolge, die Gläubige verschiedener Kulturen miteinander

verbindet. Nicht nur die Nachfolge Jesu (Orthopraxis), sondern auch

das, was Nachfolgen im Glauben bedeutet (Orthodoxie), ist eine gemeinsame

Verantwortung aller Christen. Deswegen sind beide auch Objekt eines

ständigen Austausch- und Kommunikationsprozesses. Während dieser
Prozesse kommen auch bestimmte Formulierungen des Glaubens zustande, die

von Christen unterschiedlicher Kulturen rezipiert werden müssen. Gelungene

Rezeption bereichert den Glauben, nicht gelungene Rezeption ist ein

Zeichen, dass die Botschaft nicht verstanden wurde bzw. nicht verstanden
werden konnte. Man sollte deshalb genau hinsehen, ob die Bedingungen für
eine ehrliche und klare Kommunikation erfüllt waren. Falls die Nichtrezeption

sich durchsetzt, kommt man nicht darum herum, gemeinsam die
Botschaft neu zu reflektieren und zu formulieren. Die Rezeption ist also eine

Garantie - wenn auch nicht die einzige - für die Fülle des Glaubens.
Der Glaube wird nur dann wirklich «funktionieren», wenn er in der

Lage ist, der Gesellschaft eine Richtung zu geben. Die christliche
Botschaft hat nicht nur ein Interesse an der persönlichen Bekehrung von
Individuen, sie hat die Sendung, die Welt zu verändern in der Richtung, wie
der Schöpfer sie gemeint hat. Die Themen von Versöhnung, Ganzheit und
Einheit sind in der Lage, der weltweiten Gesellschaft Ziele anzubieten, die

von allen geachtet werden können. Die Kirche, die sich um die Verkündigung

des Heils Gottes unter den Menschen kümmert, wird sich darum
bemühen, fähig zu werden, die Gesellschaften und Kulturen auf eine solche

Weise zu beeinflussen, dass sie sich dafür öffnen.

3.3 Ekklesiologische Auswertung

Schreiter versucht, deutlich zu machen, dass «eine neue Katholizität
durch eine einschliessende Ganzheit und Glaubensfülle entlang von
interkulturellem Austausch und interkultureller Kommunikation gekennzeichnet

[ist]»41 und dass die Kirche damit eine friedliche Welt mitaufbauen
könnte. Ausserdem ist die Kommunikation auch Grundbedingung für den
Glauben selbst, weil der Glauben ein freies Geschenk ist, das im Dialog
empfangen wird. Ohne Dialog keine Freiheit zu Wahrheitssuche und zum
Bekennen der erkannten Wahrheit, sagt Kardinal Kasper42. In anderen
Worten: Ohne Dialog mit der Kultur und mit den anderen suchenden Men-

41 A.a.O., 225.
42 Kasper, Wege (wie Anm. 4), 243.

86



Bauen an der neuen «Katholizität». Der ökumenische Auftrag der Utrechter Union

sehen kann der Glauben nur noch eine Ideologie sein, vergleichbar einem
Fossil.

Die Frage ist jetzt, was wir mit unserer Ekklesiologie zur Verwirklichung

der sechs genannten Bedingungen beitragen können und wie wir
das faktisch tun.

Wir können festhalten, dass wir auf jeden Fall prinzipiell mit unseren
ekklesiologischen Auffassungen und unserer kirchlichen Praxis in der Lage

sind, zu dieser neuen Katholizität einen Beitrag zu leisten. Der
Umstand, dass die Ortskirche betont als konkreter Kontext gesehen wird für
die Inkulturation des Evangeliums Christi und das Streben nach einer
konziliaren Gemeinschaft von Ortskirchen, innerhalb welcher eine auf
Akzeptanz legitimer Verschiedenheit beruhende Solidarität praktiziert
werden kann, dient deutlich der Idee der Ganzheit, wie sie von Schreiter
beschrieben wird.

Was die Verwirklichung der Fülle des Glaubens angeht, kann man
Folgendes sagen. Erstens ist unsere Auffassung von der Ortskirche als

Interpretationsgemeinschaft von grosser Bedeutung, damit die Botschaft in
einem konkreten Kontext verkündet werden kann.

Zweitens kann man sagen, dass unsere Gedanken über die Zusammenarbeit

zwischen Ortskirchen den Kommunikations- und Rezeptionsbedürfnissen

Rechnung tragen, obwohl wir noch mühsame Arbeit zu leisten
haben, um dies praktisch zu gestalten.

Drittens steht auch die Frage der gesellschaftlichen Relevanz unserer
Ekklesiologie an. Wahrscheinlich muss man in diesem Punkt ein Defizit
feststellen. Dass unsere Art und Weise, wie wir über die Kirche denken
und sie verwirklichen, eine Bedeutung für die Gesellschaft haben könnte,
ist sicher zu wenig beachtet worden. Doch ist dies prinzipiell eine wichtige

Sache, weil es dabei um die «Humanisierung» der Welt geht. Daher
kann es auch bei der Kirche und ihrer Theologie um nichts anderes gehen.
Eine Kirche, die ihre Anwesenheit in der Welt nicht prinzipiell auf dem

Hintergrund dieser Sendung betrachtet, schliesst sich in eine Selbstbezo-

genheit ein.
Wir fügen Schreiters Auffassungen noch etwas Wichtiges an. Erstens

die Erfahrung, dass die Ganzheit und Fülle, die wir suchen und die wir für
unsere Welt erlangen und bewirken wollen, immer auch ein Geschenk ist,
das wir empfangen in der Feier um den Altar des Herrn. Bei der Eucharistie

als Anamnese und Lobpreis vollzieht sich, dass wir einander geschenkt
und wir zusammen der Welt gegeben werden. In der Eucharistie werden
die Getauften zur Kirche berufen und zur Gabe Gottes an die Welt «ge-

87



Joris Vercammen

macht». Nicht nur die «Erzählung der Geschichte Jesu» allein steht im
Zentrum, sondern auch die sakramentale Vergegenwärtigung dieser
Erzählung, und das ist gerade der Punkt, wo die Kirche immer wieder einen

neuen Anfang findet.

Eng damit verbunden - und das ist meine zweite Ergänzung - ist die

Bedeutung des apostolischen Amtes als der lebendigen Verbindung mit
dem Ursprung und mit den anderen Ortskirchen. Das Bischofsamt ist die
Garantie, dass die Kirche die Verbindung mit dem Ursprung nicht verliert.
Deswegen ist das Amt auch Quelle der Einheit. Katholizität ohne das Amt
ist eine unvollständige Katholizität43.

Zusammenfassend könnte man sagen, dass die Utrechter Union mit
ihrer Ekklesiologie wirklich in der Lage ist, wenigstens prinzipiell an der

sogenannten neuen Katholizität mitzubauen, und dass wir zugleich davon

zeugen dürfen, dass sie eine Gabe Gottes ist, die wir in Wort und Sakrament

von ihm empfangen. Auf diese Art und Weise kommen wir den

Bedingungen von Houtepen entgegen, wie wir sie in der Einleitung aufgeführt

haben. Es geht uns um das qualitative Verständnis von Einheit und

Heiligkeit des Gottesvolkes und um die Würdigung der apostolischen
Tradition als lebendiger Heilsgabe Gottes, die auf Katholizität als Fülle der
Koinonia des Heils zielt.

4. Schwerpunkte unseres ökumenischen Anliegens heute

Wie schon gesagt, hat kürzlich in der Bischofskonferenz eine erneute
Besinnung auf unsere ökumenischen Aufgaben angefangen. In diesem Rahmen

ist die IBK sich erneut bewusst geworden, eine eigene Aufgabe zu
haben. Deswegen würde z.B. die Idee eines Anschlusses an die Anglikanische

Gemeinschaft abgelehnt. Die Berufung der Utrechter Union ist es

nicht, ein nicht englischsprachiger anglikanischer Kirchenbund zu werden,

sondern die altkirchliche synodal-katholische Identität zu vertiefen
und zu verbreiten als Beitrag an die neue Katholizität, wie wir sie skizziert
haben. Wie kann sie das konkret machen?

4.1 Der Aufbau der Ortskirche

Die konkrete Aufgabe der Ökumene vor Ort ist der Aufbau dieser Ortskirche.

Es handelt sich dann um ein Bistum, das in der Regel in Pfarrgemein-

43 Zur kommunikativen episkope vgl. Hoedemaker. Oekumene (wie Anm. 5),
299; Heller, Schatz (wie Anm. 18), Nr. 45.



Bauen an der neuen «Katholizität». Der ökumenische Auftrag der Utrechter Union

den eingeteilt, aber zugleich in einen kulturellen, gesellschaftlichen und

regionalen Kontext eingebettet ist.

Ausgangspunkt ist die Frage, wer konkret an dieser Ortskirche mitbauen

will. Es gehört zur Aufgabe eines altkatholischen Bistums, die Gestaltung

zu stimulieren und eventuell eine leitende Rolle in diesem Rahmen

zu spielen.
Es gilt, so viele interessierte Gruppierungen wie nur möglich zu finden.

Vielleicht bietet der Ökumenische Rat der Kirchen mit dem Fragebogen
des Dokuments «Berufen, die eine Kirche zu sein» nicht nur einen guten
Anlass, sondern auch ein gutes Instrument, dass die kirchlichen Gemeinschaften

einander auch vor Ort oder in einem Land besser kennen lernen.
Vor allem geht es darum, herauszufinden, inwiefern die Möglichkeit und
die Bereitschaft vorhanden ist, tatsächlich die Politik der Isolierung
aufzugeben44.

Es wäre interessant, daraufhin auch herauszufinden, inwiefern die
interessierten Gruppierungen den oben skizzierten ekklesiologischen
Ausgangpunkten entsprechen. Es würde sich dann weisen, wer tatsächlich
einer katholischen Identität entspricht und wer daran mitarbeiten will,
dass die Katholizität sowohl vor Ort als auch weltweit gestärkt wird. Wo
das wirklich der Fall ist, wäre das für Altkatholiken ein Zeichen, dass man
die Zusammenarbeit suchen sollte.

Aber grundlegend für eine Ortskirche ist die Berufung, das Anliegen
Gottes konkret vor Ort zu gestalten und Gemeinschaft mit Kultur und
Gesellschaft zu suchen, damit sie sich für die Versöhnung öffnen. Die
Alte Kirche lehrt uns, dass es diese Sendung ist, die einigt, weil sie
Teilnahme an der Sendung der «Einigung» ist, die vom Heiligen Geist ermöglicht

wird. Die Ekklesiologie muss von einer so konkreten Sendung
geprägt sein, um effektiv zu sein.

Gerade in der konkreten Zusammenarbeit mit den Anglikanern liegen
hier Chancen. Glücklicherweise wird vor Ort schon sehr oft mit den ang-

44 Das von der 9. Vollversammlung des ÖRK 2006 angenommene Dokument
«Berufen, die eine Kirche zu sein» (englisch «Called to be One Church»), das von der
Kommission für Glauben und Kirchenverfassung erarbeitet wurde, ist eine Einladung
an die Kirchen, ihre Verpflichtung, die Einheit zu suchen, zu erneuern und diesbezügliche

Dialoge zu vertiefen. Nr. 14 enthält zehn Fragen, die sich jede Kirche im Blick
auf dieses Ziel immer wieder stellen sollte; vgl. Klaus Wilkens (Hg.), In deiner
Gnade, Gott, verwandle die Welt. Offizieller Bericht der neunten Vollversammlung des
Ökumenischen Rates der Kirchen, Porto Alegre 2006, Frankfurt a.M. (Lembeck) 2007.
234-241.

89



Joris Vercammen

likanischen Gemeinden zusammengearbeitet. Aber meines Erachtens

muss das noch strukturierter geschehen. Die Überwindung der Problematik

der «sich überschneidenden Jurisdiktionen» muss meiner Meinung
nach auch im gemeinsamen Engagement für die Idee der Ortskirche
gesucht werden45. Es ist nicht auszuschliessen, dass auch Orthodoxe oder
Lutheraner von dieser Idee der Ortskirche begeistert werden könnten.

Unter pastoralen Gesichtspunkten bietet die Ortskirche den Raum, wo
der persönliche Bezug zur Religion und die Offenheit für die verschiedenen

Dimensionen von Religion gestaltet werden können. Gemäss manchen

Theologen sind damit zwei Punkte genannt, ohne welche die
Ökumene keine Zukunft hat. Es geht um die Offenheit für die emotionelle
Seite des Glaubens, die Ehrfurcht für das Heilige und die Verbindung mit
der individuellen Biografie. Dies impliziert, dass man sich miteinander
über den Glauben austauscht und gemeinsam Formen der Mystagogie findet

(wie Glaubensgruppen, Bibelkreise). Das sollte nicht nur auf der Ebene

der Ortskirche geschehen, aber dort fängt es auf jeden Fall an46.

4.2 Die «ökumenischen Binnenmärkte»41

Houtepen betont, dass die Utrechter Union einen interessanten ökumenischen

Beitrag liefern könnte sowohl gegenüber den britischen und irischen

anglikanischen Kirchen als auch gegenüber den verschiedenen evangelischen

Kirchen in den nordischen und baltischen Ländern sowie in Deutschland

und Frankreich. Sie alle sind zusammenzufassen mit den Stichwörtern

«Porvoo, Meissen, Reuilly». Gemäss Houtepen «verstehen alle diese

Kirchen sich als katholische Kirchen in dem Sinne einer qualitativen
Beziehung zur apostolischen Tradition und Mission, und sie haben
Formen von episkope bewahrt, die in vielen Fällen auch den historischen

Episkopat beinhalten oder auf die Wiederherstellung der successio
apostolica durch die Verbindung mit bischöflichen Kirchen hinstreben»48. Das

heisst, dass wir auf die Suche gehen müssen nach dieser katholischen

Orientierung anderer Kirchen, damit überall, wo wir ihr begegnen, auch

Beziehungen etabliert werden können. Ziel ist doch immer, Spaltungen zu
überwinden. Das war schon so zu Anfang der altkatholischen Bewegung,

45 Vgl. Joris Vercammen, Die Hoffnung unserer Berufung, in: IKZ 96 (2006)
194-206.

46 Hoedemaker, Oikumenë (wie Anm. 5), 305ff.
47 Houtepen. Oikumenë (wie Anm. 2), 34.
48 A.a.O., 34f.

90



Bauen an der neuen «Katholizität». Der ökumenische Auftrag der Utrechter Union

und das bleibt noch immer ein grundsätzlicher Aspekt unserer Identität49.
Die Beziehung zur apostolischen Tradition ist uns wichtig, weil sie der
feste Boden ist, worauf die Gesamtchristenheit steht, und deswegen den

Weg zur Einheit darstellt. Diesen Weg zu gehen, fühlen wir uns als
Altkatholiken verpflichtet50.

Man kann sagen, dass der Weg, den wir zusammen mit den Anglikanern

gegangen sind, fruchtbar gewesen ist, obwohl die 1931 geschlossene
Kirchengemeinschaft z.B. noch nicht zur Lösung des schon oben genannten

Problems der «sich überschneidenden Jurisdiktionen» auf dem
europäischen Festland geführt hat. Vielleicht hat man einen ganz niederschwelligen

Anfang mit der Einrichtung des Europäischen Bischofstreffens
gemacht: Die anglikanischen und die altkatholischen Bischöfe treffen sich

jährlich, um gemeinsam Fragen der Kirche und der Mission zu besprechen.

Bis jetzt hat das aber noch nicht zu gemeinsamen Strategien
geführt.

Auch wenn schon viel kommuniziert wird, besteht nach wie vor ein

Mangel an Mut, die konfessionellen Grenzen aufzuheben. Das Problem ist
nicht nur ein anglikanisches, denn auch für uns stellt die Frage, was wir tun,
damit wir als kleine Kirchengemeinschaft unsere Eigenheit der
Anglikanischen Gemeinschaft gegenüber nicht verlieren. Ausserdem ist die

«evangelikale Prägung» mancher anglikanischen Gemeinden in diesem

Zusammenhang ein zusätzliches Problem. Wir müssen noch weiter an der

Vertiefung unserer Kommunikation arbeiten und zusammen an einem
gemeinsamen Verständnis von Glaube und Kirche bauen. Dass wir auf
diesem Weg schon vorwärtsgekommen sind, zeigen uns die Resultate der
gemischten theologischen Konferenz, die 2005 in Leeds organisiert wurde.
Auch die Übereinstimmung zwischen den beiden Erzbischöfen in ihren

Ansprachen auf dem Altkatholikenkongress 2006 in Freiburg in Breisgau
ist ein Zeichen, dass im Prinzip eine enge Zusammenarbeit möglich wäre.

Die Zusammenarbeit mit der Episcopal Church ist in diesem
Zusammenhang interessant, weil es sich um eine Kirche handelt, die sich um
ihre prinzipielle «katholische Identität» kümmert. Das bedeutet nicht,
dass es keine Fragen oder Probleme gäbe; so sind z.B. in Bezug auf ihre

Beziehung zu den Lutheranern bestimmte Fragen über das Amtsverständ-

49 Es war auch nie die Absicht der niederländischen Kirche, die Spaltung zu
suchen, im Gegenteil; vgl. Jan Visser u.a. Onafhankelijk van Rome en toch katholiek,
Hilversum (Gooi en Sticht). 1974.

50 Vgl. Statut (wie Anm. 15). Präambel. Nr. 2 und 5.

91



Joris Vercammen

nis zu stellen. Das hebt aber nicht auf, dass wir ihre Versuche, sich immer
mehr «katholisch» zu gestalten, ernst nehmen und konkret unterstützen
müssen. In diesem Licht sehe ich auch die Ernennung eines permanenten
Repräsentanten des Prime-Bishop bei der IBK.

Die Zusammenarbeit mit der IFI (Iglesia Filippina Independiente/Phi-
lippine Independent Church) kann man teilweise auch in diesem Licht
sehen. Die Philippinische Kirche wird sich schrittweise ihres Bedürfnisses
bewusst, ihre katholische Identität zu vertiefen, und ist ganz froh, dass wir
ihr dabei helfen wollen. Deswegen ist der theologische Austausch
zwischen der IFI und der Utrechter Union von ganz grosser Bedeutung. Das

gilt auch für die Arbeitsgruppe, die wir zusammen mit der amerikanischen

Episkopalkirche und der IFI gebildet haben und die den Auftrag hat,
theologische Gedanken zu entwickeln, damit wir unsere gemeinsame «katholische

Identität» auf eine Art und Weise vertiefen können, dass die soziale
und politische Situation miteinbezogen wird.

Der Dialog mit der Kirche von Schweden ist in diesem Rahmen auch

wichtig. Die Kirche von Schweden hat die apostolische Sukzession
weitergeführt und hat, obwohl sie sich im 16. Jahrhundert der Reformation
angeschlossen hat, auch immer eine bestimmte «katholische Identität»
bewahrt. Sie hat eine synodal-episkopale Struktur und hat seit 2000 den
Status als Staatskirche aufgegeben. Deswegen ist es ganz wichtig, zu
untersuchen, ob es wirklich Gründe gibt, um keine Interkommunion miteinander

zu haben. Dazu sei noch angemerkt, dass die Kirche von Schweden
mit der Anglikanischen Gemeinschaft eine ähnliche Beziehung hat wie
die Utrechter Union. Für diese Vereinbarung diente die Bonner Vereinbarung

als Muster. Ausserdem hat die Kirche von Schweden auch volle
kirchliche Gemeinschaft mit der IFI, mit der sie auch eine ganz konkrete
Zusammenarbeit in die Wege geleitet hat. Mit der Aufnahme dieses Dialogs

gehorcht m.E. die Utrechter Union ihrer Berufung, das «katholische
Element» innerhalb der Ökumene zu verstärken.

4.3 Die Beziehung zu den orthodoxen Kirchen

Auch mit den Orthodoxen sind die Altkatholiken schon seit mehr als

einem Jahrhundert ganz speziell verbunden. Die Utrechter Union hat mit der
orthodoxen Kirche die intensivsten theologischen Dialoge überhaupt
geführt. Der offizielle Dialog von 1975 bis 1987 ist mit 26 Konsenstexten

erfolgreich abgeschlossen worden. Die Ergebnisse wurden von den
einzelnen altkatholischen Kirchen angenommen. Sie bilden die Basis für die

92



Bauen an der neuen «Katholizität». Der ökumenische Auftrag der Utrechter Union

seit langem angestrebte kirchliche Gemeinschaft. Jedoch werden von
orthodoxer Seite zwei Probleme als quasi unüberwindbare Hindernisse
gesehen: die Frauenordination und die Kirchengemeinschaft mit den
Anglikanern.

Manche sagen, dass die eigentliche Crux für kirchliche Gemeinschaft
keine theologischen Gründe sind, sondern kulturell-gesellschaftlich
bedingte Verständigungsprobleme. Das zeigt uns, dass die Inkulturation
auch in der Alten Kirche immer ein legitimer Aspekt des Rezeptionsprozesses

von theologischen Konsensen gewesen und dass das auch bis heute

so geblieben ist. Manchmal gewinnt man übrigens den Eindruck, dass die
orthodoxen Kirchen im Hinblick auf die Gemeinschaft mit anderen
Kirchen mehr Bedingungen stellen, als sie unter sich einhalten51. Doch bleibt
die Lage inzwischen so, wie Kallis es zusammenfasst:

«Plakativ formuliert heisst das: Die altkatholische Kirche ist die orthodoxe
Kirche westlicher Tradition wie die orthodoxe Kirche die altkatholische
Kirche östlicher Prägung ist. Die Dimension, die für die bilateralen theologischen

Dialoge der orthodoxen Kirche mit anderen Kirchen des Westens
richtungweisend sein könnte, ist leider unter den Orthodoxen nicht bewusst. Ich
kann mich des Eindrucks nicht erwehren, dass der Grund für diese Myopie in
der arithmetischen Schwäche der altkatholischen Kirche liegt. Hier unterliegt

aber nicht nur die orthodoxe Kirche der Versuchung des Machtsdenkens,
sondern auch die altkatholische, die in ihrer Orientierung nach einer <starken>

Gefährtin Gefahr läuft, ihre Identität zu trüben.»52

Gegen diesen Hintergrund muss es sich lohnen, die Zusammenarbeit vor
Ort zu pflegen. Ich bin davon überzeugt, dass die Orthodoxen von Herzen
mitarbeiten können am Aufbau einer Ortskirche, aber dann müssen sie

sich ebenfalls von konfessionellen und nationalistischen Beschränkungen
befreien. In der Perspektive der oben erörterten Sendung der Kirche könnte

das ganz fruchtbar sein.

4.4 Die Beziehung zur Römisch-katholischen Kirche

Mit der Römisch-katholischen Kirche gibt es wieder einen neuen Dialog.
Schon mehrmals ist versucht worden, zu PastoralVereinbarungen zu kommen,

sowohl auf internationaler Ebene als auch auf der Ebene von Orts-

51 Anastasios Kallis. Erfolgreicher Dialog ohne Folgen. Zur Rezeptionsproblematik

im Hinblick auf die altkatholisch-orthodoxe Gemeinschaft, in: IKZ 96 (2006)
1-8, hier 3 und 6.

«A.a.O., 7.

93



Joris Vercammen

kirchen. Diese Versuche haben sicher den Weg zum neuen Dialog geöffnet,

und er wird davon auch inspiriert. Seit langem sind Theologen sich
darüber einig, dass die altkatholischen Kirchen im Prinzip so etwas wie
den Status von mit Rom unierten Kirchen empfangen könnten. Dass

vergleichbare Gedanken auch im Rahmen des neuen Dialogs geäussert
werden, ist hoffnungsvoll, doch macht er auch klar, dass bestimmte

Schwierigkeiten nicht so einfach gelöst werden können. Man denke an die

Mariendogmen, die von den altkatholischen Kirchen abgelehnt werden,
und an den Übertritt von Geistlichen von der Römisch-katholischen zur
Altkatholischen Kirche. Die Frage des päpstlichen Primats ist etwas
einfacher geworden, weil der Papst selber um eine erneute gemeinsame
Reflexion darüber gebeten hat53.

4.5 Ein Forum für Bischöfe von sich als katholisch verstehenden Kirchen

Die Berufung der Utrechter Union ist es, die altkirchliche synodal-katholische

Identität zu vertiefen und zu verbreiten. Wenn die Union sich von
dieser Berufung wirklich berühren lässt, dann genügt es vielleicht nicht,
nur bilaterale Beziehungen mit anderen Kirchen zu suchen, sondern man
muss auch die Gelegenheit schaffen, dass die Bischöfe sich begegnen können,

damit die Katholizität auch effektiv wird.
Deswegen macht sich die Bischofskonferenz Gedanken über ein

Forum für Bischöfe von Ortskirchen, die durchaus katholisch sein wollen,
aber aus prinzipiellen Gründen nicht zu den römischen, orthodoxen oder

anglikanischen Kirchen gehören oder gehören können. Dieses Forum
könnte auf Dauer zu Kirchengemeinschaft unter diesen Ortskirchen führen,

insofern das noch nicht der Fall ist, und wäre so eine Neuaktualisierung

einer älteren Programmatik der Utrechter Union54. Es geht um ein
Forum von Bischöfen von Kirchen, die sich als katholische Kirchen
verstehen und diese Katholizität weiter ausbauen wollen, weil sie ein qualitatives

Merkmal der Kirche und des Christ-Seins ist55. Dieses Forum muss

53 Johannes Paul IL, Ut Unum sint, 1996.
54 Vgl. den Beitrag von Urs von Arx.
55 Houtepen, Oikoumenë (wie Anm. 2), 35: «Alle diese Kirchen verstehen sich als

katholische Kirchen in dem oben erwähnten Sinne einer qualitativen Beziehung zur
apostolischen Tradition und Mission, und sie haben Formen von episkope bewahrt, die in
vielen Fällen auch den historischen Episkopat beinhalten oder auf die Wiederherstellung
der successio apostolica durch die Verbindung mit bischöflichen Kirchen hinstreben.»

94



Bauen an der neuen «Katholizität». Der ökumenische Auftrag der Utrechter Union

gesehen werden als ein Versuch, das katholische Element im Allgemeinen
zu stärken und zu bereichern. Dabei werden die Römisch-Katholiken,
Orthodoxen und Anglikaner nicht ausgeklammert, sondern als Gesprächspartner

akzeptiert und gesucht, damit wir zusammen die katholische Identität

weiterentwickeln in dem Kontext der postmodernen Gesellschaft.
Die Kirchengemeinschaft und die daraus folgende Zusammenarbeit

mit der Philippinischen Unabhängigen Kirche können in diesem Rahmen
schon als ein Anfang gesehen werden und geben uns die Chance, zusammen

mit dieser Kirche eine neue Initiative zu ergreifen. Vielleicht könnte
auch die Kirche von Schweden einbezogen werden.

Eigentlich ist auch die Kirchengemeinschaft mit der Spanischen
Reformierten Bischöflichen Kirche und der Lusitanischen Kirche Portugals,
die gleichzeitig mit der Philippinischen Unabhängigen Kirche 1965
entstand, ein Versuch, die Kontakte zu synodal-katholischen Kirchen zu pflegen.

Die beiden Kirchen könnten erneut für den Aufbau dieses Forums

eingeladen werden, ohne dass sie ihre Beziehung zur Anglikanischen
Gemeinschaft aufgeben müssen.

5. Zum Schluss

Ich hoffe, dass ich deutlich machen konnte, dass wir wirklich in der Lage
sind, einen Beitrag zur «neuen Katholizität» zu leisten. Dazu gibt es wohl
Möglichkeiten, und wir versuchen, diese Möglichkeiten auch wahrzunehmen.

Es ist eine Frage von Treue gegenüber unserer Berufung als
Altkatholiken. Alles, was ich beschrieben habe, ist wichtig, aber vielleicht muss

man bestimmte Aufgaben doch prioritär behandeln. Ich würde sagen, dass

der Arbeit am Aufbau der Ortskirche sowie der Lösung der sich
überschneidenden Jurisdiktionen auf dem europäischen Festland erste Priorität

zukommt. Letzteres empfinde ich sogar als den wichtigsten und
bedeutungsvollsten Beitrag, den wir der europäischen ökumenischen Bewegung
schenken könnten. Ausserdem denke ich, dass die Arbeit für das beschriebene

Forum langfristig für die Einheit der Kirchen auch wirklich etwas
bedeuten könnte.

Manche werden sicher sagen, dass die Bischofskonferenz nicht realistisch

ist, wenn sie sich eine derartige Rolle und Initiative erträumt. Die
offensichtlichen Mängel an personellen und finanziellen Mitteln mussten

uns doch deutlich genug sein! Ich verneine nicht, dass unsere Möglichkeiten

beschränkt sind, aber ich möchte dazu bemerken, dass eine Berufung
nie ganz realistisch ist. Ja, es geht darum, sich dieser Berufung und der

95



Joris Vercammen

Freiheit dieser Berufung zu widmen. Die Präambel des Statuts der IBK
spricht in diesem Zusammenhang doch über «die ökumenische
Selbstverpflichtung der Utrechter Union»56.

Joris Vercammen (geb. 1952 in Lier/B), Erzbischof, Dr. theol. 1971-1975
Studium der Pädagogik in Löwen, 1975-1981 Studium der Theologie in Antwerpen

und Brüssel (Louvain-la-Neuve). 1979 Priesterweihe. 1981-1988 Arbeit
als Jugendseelsorger. Seit 1988 Priester des Erzbistums Utrecht, 1991-2000
Pfr. der altkatholischen Gemeinde Eindhoven. 1996 Promotion an der
Katholischen Universität Utrecht. Seit 2000 Erzbischofvon Utrecht. Seit 2006
Vertreter der Altkatholischen Kirchen der Utrechter Union im Zentralausschuss
des ÖRK.

Adresse: Kon. Wilhelminalaan 3, NL-3818 HN Amersfoort, Niederlande.
E-Mail: abvu@okkn.nl

English Summary

What could be the contribution of the Churches of the Union of Utrecht to the
ecumenical movement nowadays? What are the initiatives that could be taken by
the International Old Catholic Bischops' Conference (IBC) as well as by the member

churches? What are the criteria that could serve as points of orientation for
such new initiatives? These are the questions which the author tries to answer.

The reflection starts with an evaluation of the ecumenical crisis we are
experiencing. Therefore we need a new vision of the unity and holiness of the people of
God, a renewed appreciation of the apostolic tradition being the living gift of
God's 'presence that aims to catholicity as the fullness of His Koinonia'.

Given that challenge, the reflection turns to Old Catholic ecclesiology and

highlights six central themes and their importance for an ecumenical theology.
Then the question is asked what could be their importance in order to give shape
to the church in a 'global world'? In this regard the American theologian Robert
J. Schreiter developed his notion of 'the new catholicity'. Comparing his vision to
Old Catholic ecclesiology shows to be an interesting exercise.

In the final paragraph of the paper an attempt is made to formulate some points
of orientation for a renewed Old Catholic vision of the ecumenical commitment
of the Union of Utrecht and its member churches.

56 Statut (wie Anm. 15) Präambel, Nr. 5.

96


	Bauen an der "neuen Katholizität" : der ökumenische Auftrag der Utrechter Union

