
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 98 (2008)

Heft: 1-2

Artikel: "Offenheit gegenüber der Einheit, zu der uns Gott beruft" : Altkatholiken
im ökumenischen Gespräch : eine protestantische Perspektive

Autor: Koffeman, Leo J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405037

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405037
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Offenheit gegenüber der Einheit, zu der uns
Gott beruft»
Altkatholiken im ökumenischen Gespräch:
eine protestantische Perspektive

Leo J. Koffeman

1. Einführung

Ich bin gebeten worden, aus einer protestantischen Perspektive auf den

Text von U. von Arx zu reagieren, der im Blick auf ein zu schaffendes
«Ökumenisches Direktorium für die altkatholische Gemeinschaft»
Grundlagenüberlegungen enthält1. Das heisst jedoch nicht, dass ich mich ohne

Weiteres als repräsentativ für meine Kirche betrachten könnte. Ich gehöre
zur Protestantischen Kirche in den Niederlanden. Das ist die zahlenmässig
zweitgrösste Kirche in unserem Land, die 2004 aus der Union von zwei
reformierten und einer kleinen lutherischen Kirche entstanden ist. Ich
wusste auch nicht, wer sonst eine solche Repräsentativität beanspruchen
könnte. Für Protestanten scheint es mir in den heutigen ökumenischen
Diskussionen vielmehr charakteristisch zu sein, dass es - jedenfalls in
ekklesiologischen Fragen - eine repräsentative Stimme überhaupt nicht
gibt. Mein Beitrag sollte deshalb als eine von vielen möglichen protestantischen

Stimmen entgegengenommen werden.
Ich möchte erstens einige Bemerkungen zur Frage machen, wie wir die

ökumenische Bewegung theologisch sehen können und wie sich dies zu
unseren ekklesiologischen Vorstellungen verhält. Das bringt mich sodann

zu einer kritischen Analyse der ekklesiologischen Aspekte des zu
besprechenden altkatholischen Textes, wobei ich ein verwandtes und gleichzeitig

unterschiedliches Konzept aus dem protestantischen Bereich (H. Dom-
bois) benutze. In dieser Perspektive möchte ich zuletzt auch auf die
ökumenischen Strategiefragen eingehen.

Ich hoffe, dass meine Bemerkungen einen Beitrag bilden können -
mit den Worten eines neueren wichtigen ökumenischen Dokuments -

1 Vgl. oben 5-49: Urs von Arx. Der kirchliche und ökumenische Auftrag der
Altkatholischen Kirchen der Utrechter Union: Wie weiter in die Zukunft?

50 IKZ 98 (2008) Seiten 50-72



«Offenheit gegenüber der Einheit, zu der uns Gott beruft»

zu wachsender «Offenheit gegenüber der Einheit, zu der uns Gott
beruft»2.

Mir geht es in meiner Professur für Kirchenrecht und Ökumene darum,
auf der Suche nach so etwas wie «ökumenischem Kirchenrecht» Kirchenrecht

und Ökumene aufs Engste miteinander zu verbinden. Die Ekklesiologie

spielt in diesem Unternehmen eine vermittelnde Rolle. Innerhalb der
ökumenischen Theologie beschäftige ich mich insbesondere mit den
kirchenrechtlichen Fragen, die traditionell in der Kommission für Glauben
und Kirchenverfassung angesprochen werden - oder wenigstens
angesprochen werden sollten, denn trotz der Konzentration auf die Ekklesiologie

stehen die theologischen Fragen bezüglich der Kirche als Institution
leider, wenn überhaupt, nach wie vor auf der Tagesordnung der Kommission

auf einem hinteren Platz. Mir geht es immer wieder darum, zu klären,
ob und, wenn ja, wie man ekklesiologisch hinsichtlich der kirchlichen
Strukturen zu verbindlichen Aussagen kommen kann. Diese Frage ist meines

Erachtens prinzipiell nur in einem ökumenischen Rahmen zu bedenken.

Komplementär mache ich den Versuch, bei der Reflexion der spezifisch

kirchenrechtlichen Fragen, die aus der kirchlichen Praxis heraus
formuliert werden, immer wieder die ökumenische Perspektive mit zu bedenken:

Warum tun wir als Protestanten das, was wir tun, so und nicht anders?
Welche Ekklesiologie steckt dahinter? Welche Alternativen gibt es in
anderen Traditionen und Kirchen, und was könnten wir davon lernen? Kurz
gesagt: Für mich zwingt das Kirchenrecht die ökumenische Theologie und

Ekklesiologie zu möglichst konkreten Aussagen, und die ökumenischtheologische

Diskussion bewahrt das Kirchenrecht vor zu pragmatischen
Lösungen.

Der altkatholischen Theologie und Kirche bin ich insbesondere im
nationalen protestantisch-katholischen Dialog begegnet3. Prof. Martien

2 Kommission für Glauben und Kirchenverfassung, Wesen und Auftrag der
Kirche. Ein Schritt auf dem Weg zu einer gemeinsamen Auffassung (deutsche Fassung
derzeit nur elektronisch zugänglich unter: http://www.oikoumene.org/fileadmin/files/
wcc-main/documents/p2/FO2005_ 198_ge.pdf), S. 20 (zu Art. 63). Englische
Originalfassung: Faith and Order Commission, The Nature and Mission of the Church.
A Stage on the Way to a Common Statement (FOP 198), Geneva (WCC) 2005 (vgl.
S. 37).

3 Der Schlussbericht ist bisher leider nur in niederländischer Sprache veröffentlicht
worden: Commissie Dialoog Reformatie-Catholica, De lokale en de universele
dimensie van de kerk. Rapport aangeboden aan de leiding van de Samen op Weg-

51



Leo J. Koffeman

Parmentier und später Prof. Angela Berlis haben diese Tradition mit viel
Engagement in die Arbeit der Kommission eingebracht. So habe ich die
Altkatholische Kirche als einen interessanten ökumenischen Partner

kennengelernt, gerade in ihrer Zwischenposition - oder auch Brückenfunktion?

- zwischen den beiden dominierenden Traditionen in den Niederlanden,

der römisch-katholischen und der protestantischen.

2. Die ökumenische Bewegung in theologischer Sicht

Leider kann sich die ökumenische Bewegung in der öffentlichen Meinung
heute nicht mehr einer Popularität erfreuen, wie es zum Beispiel vor vierzig

Jahren der Fall war. Postmodernes Desinteresse spielt da eine Rolle,
aber auch die Erfahrungen vor und nach der Wende in Europa haben sich

für das Image der Ökumene faktisch schlecht ausgewirkt; ob das den
Tatsachen entspricht, ist eine andere Frage. Die Ökumene wird in breiten
Schichten der Gesellschaft nur als eine Art von «harmonieorientierter
Kirchendiplomatie» gesehen4: wahrscheinlich notwendig, höflich geführt,
aber kaum relevant für die wirklichen Fragen der Menschen und der
Menschheit.

Auch in den Kirchen - und ich schliesse meine eigene Kirche ein -
sieht man oft wenig ökumenisches Engagement. Die Interessen der einzelnen

Kirchen, die - jedenfalls im Westen - mit einem Verlust an Mitgliedern,

Finanzen und gesellschaftlicher Relevanz konfrontiert werden,
stimulieren diese nicht wirklich zu gemeinsamen Initiativen; vielmehr
gewahrt man Versuche, das eigene Profil in Unterscheidung von anderen
Kirchen zu stärken.

kerken, de Oud-Katholieke Kerk en de Rooms-Katholieke Kerk in Nederland. Utrecht
(Secretariaat RKK/Landelijk Dienstencentrum Protestantse Kerk in Nederland) 2003.
Eine englische Übersetzung mit dem Titel «The Local and the Universal Dimension of
the Church» wird voraussichtlich Ende 2008 publiziert in: Exchange. Journal of Mis-
siological and Ecumenical Research. Frühere Publikationen aus dem Kreis der
Kommission sind: Martien Brinkman/Henk Witte (Hg.). From Roots to Fruits (European

Studies of the World Alliance of Reformed Churches 3). Geneva (WARC) 1998;
Leo J Koffeman/Henk Witte (Hg.). Of all times and of all places (IIMO.RP 56),
Zoetermeer (Meinema) 2001.

4 Michael Weinrich. Ökumene am Ende? Plädoyer für einen neuen Realismus.
Neukirchen-Vluyn (Neukirchener) 1995, 63.

52



«Offenheit gegenüber der Einheit, zu der uns Gott beruft»

2.1 Kirche und Ökumene

Desto zwingender ist die Frage nach dem theologischen Stellenwert der
Ökumene. Wenn kirchliche oder eben kirchenpolitische Teilinteressen
einen schnellen Fortschritt der ökumenischen Bewegung unwahrscheinlich
machen, ist es Zeit für eine Vertiefung der theologischen Besinnung. Was

halten wir im theologischen Sinne von Kirche und Ökumene?
Es scheint mir, dass da entscheidend ist, wie man in die Diskussion

einsteigt. Wird über die theologische Relevanz der ökumenischen Bewegung

aus der Perspektive der spezifischen Tradition, zu der sich jeweils
eine Theologin oder ein Theologe bekennt, nachgedacht, oder ist es

notwendig und möglich, diese Traditionen von vornherein prinzipiell zu
übersteigen oder jedenfalls eine Aussenperspektive zu finden? Das Erste
sieht man vielfach, das Zweite scheint mir jedoch notwendig. Es ist meines

Erachtens auch möglich, obwohl ich mir natürlich bewusst bin, dass

niemand «aus seiner Haut heraus» kann. Auch ich bin so stark von kalvi-
nistischen Leitbildern beeinfiusst, dass das notwendig auch meinen Betrag
in diese Debatte dauernd prägt. Dennoch werde ich jedenfalls versuchen,
eine Art von Metastandpunkt einzunehmen.

In den Fragen, die hier zur Debatte stehen, sind Ökumene und
Ekklesiologie direkt verklammert. Viele theologische Interpretationen der
ökumenischen Bewegung nehmen die eigene kirchliche Tradition faktisch als

Massstab. Das ist ganz klar, wenn wir römisch-katholische Dokumente
wie etwa «Dominus Iesus»5 zur Kenntnis nehmen: Hier wird die eigene
Ekklesialität direkt normativ für die Beurteilung der Ekklesialität von
anderen Kirchen. Es zeigt sich ein Bild von Ökumene als einem System von
konzentrischen Kreisen. Im Zentrum oder - wenn die Kirche Jesu Christi
als solche nicht ohnehin mit der eigenen Kirche identifiziert wird - am
nächsten zum Zentrum steht die eigene, römisch-katholische Kirche; in
einem nächsten Kreis sind die anderen katholischen Kirchen wie Orthodoxe

und Altkatholiken, dann kommen die Anglikaner usw.; weit weg, in
der Peripherie, werden dann vielleicht noch die «kirchlichen
Gemeinschaften» der sogenannten «freien Gemeinden» - wie zum Beispiel in der

evangelikalen Bewegung - wahrgenommen6.

5 Kongregation für die Glaubenslehre. Erklärung Dominus Jesus. Über die

Einzigartigkeit und die Heilsuniversalität Jesu Christi und der Kirche. 6. August 2000

(VApS 148). Bonn (Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz.) 2000.
6 In Kreisen dieser «freien Gemeinden» wird die Situation vielleicht öfters gerade

umgekehrt gedacht: Da bilden vielmehr die episkopalen Kirchen die Peripherie.

53



Leo J. Koffeman

Eine Variante stellt das Bild eines Kontinuums zwischen zwei zu
vermeidenden Extremen dar. Dies sieht man manchmal in ekklesiologischen
oder kirchenrechtlichen Dokumenten meiner Tradition. Dann werden die
Kirchen unserer presbyterial-synodalen Struktur als die normative Mitte
auf der Linie des Kontinuums gesehen: Auf der einen (episkopalen) Seite
sind die Kirchen zu hierarchisch, auf der anderen (kongregationalisti-
schen) Seite sind die Kirchen zu unabhängig oder isoliert voneinander.

Dieses zweite Bild eines Kontinuums mit einer normativen Mitte spüre

ich auch im Text von U. von Arx, so besonders klar in der von ihm
beschriebenen Position von Urs Küry: «Er sieht sie [d.h. die <altkirchliche
Gestalt der Ökumeno] dadurch gekennzeichnet, dass die sie
repräsentierenden Kirchen, nämlich die orthodoxen, anglikanischen und altkatholischen,

die ungeteilte, im geschichtlichen Sinne ökumenische Kirche des

1. Jahrtausends fortsetzen und bezeugen. In ihr sei die Stimme der einen
und ganzen Kirche, die heute gesucht werde, schon einmal vernehmbar

geworden, und diese Stimme der Vergangenheit zu Gehör zu bringen, sei

die Aufgabe eben der <altkirchlichen Ökumeno.»7 Die Frage ist jedoch,
ob das nur eine historische Bemerkung über ein Leitbild aus der Mitte der
1960er-Jahre ist oder ob es auch das Leitbild für das künftige «Direktorium»

ist. Ich komme darauf nochmals zurück, wenn ich die ekklesiologischen

Fragen thematisiere.

2.2 Die ökumenische Bewegung als Bewegung des Heiligen Geistes

Mir ist wichtig, bei einer theologischen Interpretation der ökumenischen
Bewegung erst einmal von den konkreten vorgefundenen kirchlichen
Gestalten - seien es episkopale oder presbyterial-synodale oder andersartige
Kirchen - zu abstrahieren, und, wie gesagt, zu versuchen, eine Art von
Metastandpunkt einzunehmen.

Ein Ausgangspunkt dafür meine ich gefunden zu haben in einem der
schönsten kirchlichen Dokumente über die Ökumene, nämlich im Dekret
über den Ökumenismus «Unitatis Redintegratio» des Zweiten Vatikanischen

Konzils. In Art. 1 lesen wir:

«Der Herr der Geschichte aber, der seinen Gnadenplan mit uns Sündern in
Weisheit und Langmut verfolgt, hat in jüngster Zeit begonnen, über die
gespaltene Christenheit ernste Reue und Sehnsucht nach Einheit reichlicher aus-

7 von Arx, Auftrag, 1.2; vgl. Urs Küry, Die Altkatholische Kirche. Ihre
Geschichte, ihre Lehre, ihr Anliegen, Stuttgart (EVW) 19823, 358-362.

54



«Offenheit gegenüber der Einheit, zu der uns Gott beruft»

zugiessen. Von dieser Gnade sind heute überall sehr viele Menschen ergriffen,
und auch unter unsern getrennten Brüdern ist unter der Einwirkung der Gnade
des Heiligen Geistes [Hervorhebung LJK] eine sich von Tag zu Tag ausbreitende

Bewegung zur Wiederherstellung der Einheit aller Christen entstanden.
Diese Einheitsbewegung, die man als ökumenische Bewegung bezeichnet,
wird von Menschen getragen, die den dreieinigen Gott anrufen und Jesus als

Herrn und Erlöser bekennen, und zwar nicht nur einzeln für sich, sondern auch
in ihren Gemeinschaften, in denen sie die frohe Botschaft vernommen haben
und die sie ihre Kirche und Gottes Kirche nennen. Fast alle streben, wenn auch
auf verschiedene Weise, zu einer einen, sichtbaren Kirche Gottes hin, die in
Wahrheit allumfassend und zur ganzen Welt gesandt ist, damit sich die Welt
zum Evangelium bekehre und so ihr Heil finde zur Ehre Gottes.»8

Dieses Streben zu einer einen, sichtbaren Kirche Gottes hin hat direkt mit
dem Wesen des Heiligen Geistes zu tun, wie es Art. 2 ausspricht:

«Der Heilige Geist, der in den Gläubigen wohnt und die ganze Kirche leitet
und regiert, schafft diese wunderbare Gemeinschaft der Gläubigen und
verbindet sie in Christus so innig, dass er das Prinzip der Einheit der Kirche
ist.»

Auch das wesentlich konzentrische (und damit fragliche) Leitbild der
Ökumene der Römisch-katholischen Kirche macht es dem Konzil nicht
unmöglich, eine - leider in neueren Lehraussagen des Vatikans kaum
genannte - Wirksamkeit des Heiligen Geistes in den und durch die «getrennten

Kirchen und Gemeinschaften» anzunehmen:

«Ebenso sind diese getrennten Kirchen und Gemeinschaften trotz der Mängel,
die ihnen nach unserem Glauben anhaften, nicht ohne Bedeutung und Gewicht
im Geheimnis des Heiles. Denn der Geist Christi hat sich gewürdigt, sie als

8 Vgl. auch Art. 4: «Unter dem Wehen der Gnade des Heiligen Geistes gibt es

heute in vielen Ländern auf Erden Bestrebungen, durch Gebet, Wort und Werk zu jener
Fülle der Einheit zu gelangen, die Jesus Christus will»; ferner Art. 24: «Das Heilige
Konzil wünscht dringend, dass alles, was die Söhne der katholischen Kirche ins Werk
setzen, in Verbindung mit den Unternehmungen der getrennten Brüder fortschreitet,
ohne den Wegen der Vorsehung irgendein Hindernis in den Weg zu legen und ohne den

künftigen Anregungen des Heiligen Geistes vorzugreifen.» Vgl. die von der Siebten

Vollversammlung des ÖRK verabschiedete Erklärung über die ökumenische Bewegung

«Die Einheit der Kirche als Koinonia: Gabe und Berufung»: «Dies ist wahrhaft
eine Frucht der wirksamen Gegenwart des Heiligen Geistes unter allen, die an Jesus

Christus glauben und um sichtbare Einheit heute ringen», in: Walter Müller-
Römheld (Hg.), Im Zeichen des Heiligen Geistes. Bericht aus Canberra 1991, Frankfurt

a.M. (Lembeck) 1991, 173-176, hier 174.

55



Leo J. Koffeman

Mittel des Heiles zu gebrauchen, deren Wirksamkeit sich von der der katholischen

Kirche anvertrauten Fülle der Gnade und Wahrheit herleitet» (Art. 3).

Was wäre, wenn wir ganz bewusst und konsequent unseren Ausgangspunkt

für eine theologische - und gläubige - Wertung der ökumenischen

Bewegung in dieser historischen Wirkung des Heiligen Geistes nehmen
würden? Es hiesse meines Erachtens, dass wir -jedenfalls vorläufig - die

eigene Ekklesialität als eine normative Grösse ausklammern würden, um
uns vor allem die Frage zu stellen, ob wir dem Wirken des Heiligen Geistes

in der ökumenischen Bewegung nicht besser dienen könnten mit einer
offeneren und neugierigeren Haltung.

Drei niederländische Ökumeniker (aus den beiden Grosskirchen)
haben einen vergleichbaren Schritt gemacht, als sie die Ökumene als einen

«Lernprozess» charakterisierten oder als «einen Prozess von erneuter
Eichung und Definierung von christlichem Glauben, und von erneuter
Arrangierung kirchlicher und zwischenkirchlicher Organisation, in welchem
sich das fundamentale Gespräch über Evangelium und Welt auf neue Weise

meldet»9. Das ist wirklich eine Aussenperspektive, welche die ökumenische

Bewegung als solche theologisch zu verstehen versucht, ohne sich
dabei von vornherein auf einen spezifischen konfessionellen oder kirchlichen

Standpunkt zu stellen. In einem solchen Konzept der Ökumene ist
der Dialog zwischen Kirchen und Traditionen nicht (nur) ein Instrument
der ökumenischen Annäherung, dessen Rahmenbedingungen schon vorher

klar sind oder wo die unterschiedlichen Gesprächspartner je ihre eigenen

Rahmenbedingungen einzubringen versuchen. Der Dialog ist
vielmehr ein Ort der Ökumene, ein offener Raum, wo es gilt, die Anregungen
des Heiligen Geistes zu spüren.

Im Text von U. von Arx wird meines Erachtens die Problematik eines

traditionellen kirchengebundenen Einstiegs in der Ökumene auch implizit
anerkannt. In einer abschliessenden Bemerkung zur ekklesiologischen
Vision (2.17) lese ich, dass sich von der Gespaltenheit der Kirche als Sünde

ausgehend kein befriedigendes ekklesiologisches Modell entwerfen lässt.

Darum geht der Text überhaupt nicht auf die aktuelle Gespaltenheit der
Kirche in Denominationen ein. Die Frage ist dennoch, ob es hierzu eine
Alternative gibt.

9 Vgl. Bert Hoedemaker/Anton Houtepen/Theo Witvliet, Oecumene als

leerproces. Inleiding in de oecumenica, Zoetermeer (Meinema) 32005, 265.

56



«Offenheit gegenüber der Einheit, zu der uns Gott beruft»

3. Ekklesiologische Fragen

3.1 Die altkirchliche Orientierung der altkatholischen Ekklesiologie

Der zweite Teil des Textes von U. von Arx ist einer ekklesiologischen
Vision gewidmet. Eine Frage, die mich bei der Studie dieses Dokuments
beschäftigt hat, ist die nach der genauen Bedeutung der sogenannten
«altkirchlichen Orientierung». Schon in den Vorbemerkungen heisst es:

«Die altkatholische Kirche orientiert sich in ihrer ekklesiologischen Reflexion
und Programmatik immer auch an den Vorgaben der Alten Kirche und ihren
vielfältigen Lebensvollzügen. Dabei geht es nicht darum, diese in anachronistischer

Weise wiederherzustellen, sondern um die Bewahrung der Kontinuität
mit dem apostolischen Ursprung der Kirche in allen Schritten von Reform und
Inkulturation, die der Kirche und ihrer Botschaft immer wieder bis zur
eschatologischen Vollendung aufgegeben sind.»10

Diese altkirchliche Orientierung, wie sie zum Beispiel auch in den oben
schon zitierten Aussagen von Urs Küry deutlich hervortritt, bestimmt die

Gestaltung der kirchlichen Gemeinschaft innerhalb der einzelnen
altkatholischen Ortskirchen und unter diesen Ortskirchen in der Gemeinschaft
der Utrechter Union, und sie steuert auch die Bestrebungen, mit anderen
Kirchen kirchliche Gemeinschaft aufzunehmen und zu vertiefen.

Aber wie sieht man hier genau die Rolle der Geschichte? Unser
niederländischer (römisch- und alt-)katholisch-protestantischer Dialog führte
unter anderem zur von allen Teilnehmern getragenen Schlussfolgerung,
dass ein weiteres Durchdenken des Verhältnisses zwischen Geist und Kirche

im Rahmen des Verhältnisses von Geist und Geschichte in der
heutigen Phase des ökumenischen Gesprächs notwendig sei". Das fordert
einen Zwischenweg zwischen einer historisch-legitimierenden Ekklesiologie

und einer Verneinung jeder Relevanz der geschichtlichen Entwicklungen

für die Gestaltung der Kirche.

3.2 Ökumenisches Kirchenrecht bei Hans Dombois

Ich muss hier einen ziemlich langen Umweg machen. Auf der Suche nach

«ökumenischem Kirchenrecht» habe ich viel vom deutschen evangelischen

Kirchenrechtler Hans Dombois 1907-1997) gelernt. Der Untertitel

10 Von Arx, Auftrag 1.1 ; vgl. auch ebd.. 1.2; 1.3; 2.12; 5.4 und 5.6.
11 Vgl. Brinkman/Witte, Roots (wie Anm. 3), 189.

57



Leo J. Koffeman

seiner Trilogie «Das Recht der Gnade»12 lautet: «Ökumenisches Kirchenrecht».

Seine Sicht auf das Verhältnis von Kirchenrecht und Ökumene ist
meines Erachtens sehr wichtig für eine theologische Verantwortung des

Kirchenrechtes. Es ist für mich auch darum interessant, weil er insbesondere

auf die altkirchliche Tradition zurückgreift.

3.2.1 Zwei Ausgangspunkte

Dombois stellt die prinzipielle Frage nach der Möglichkeit und der
Notwendigkeit eines ökumenischen Kirchenrechts. Zwei theologische
Ausgangspunkte sind für ihn massgebend.

Der erste Ausgangspunkt ist die These, dass die Einheit der Kirche in
Christus vorgegeben ist. Mit dem Nizäno-Konstantinopolitanum bekennen

wir die Einheit der Kirche wie auch ihre Heiligkeit, Katholizität und

Apostolizität. Die Einheit ist eine Glaubensrealität, eine Gabe Gottes, die

uns herausfordert, entsprechende institutionell-kirchliche Formen zu
finden. Für Dombois hat das die «objektive Ökumenizität des Kirchenrechtes
als einer historischen Gegebenheit» zur notwendigen Konsequenz13.

Der zweite Ausgangspunkt ist die These, dass der Heilige Geist in die
Geschichte eingegangen ist. Der Geist schöpft Gestalten in der Geschichte.

Das gibt dem Kirchenrecht wie auch der Ökumene einen Prozesscharakter:

In beiden gilt es, aufgrund der Sendung Jesu Christi, dauernd in
Bewegung auf dem Weg zum Reich Gottes zu sein. In diesem Sinne
interpretiert auch Dombois - mit dem Zweiten Vatikanischen Konzil - Ökumene

als Bewegung des Heiligen Geistes. Diese und die kirchenrechtliche
Entwicklung als Bewegung sind eng miteinander verschränkt: «Ökumenisches

Recht entsteht, indem beide Bewegungen aufeinander bezogen wer-

12 Hans Dombois, Das Recht der Gnade. Ökumenisches Kirchenrecht, 3 Bände,
Witten (Luther) 1961/1974/1983. Vgl. ders., Grundlagen und Grundzüge der
Kirchenrechtslehre, in: Georg Picht/Enno Rudolph (Hg.), Theologie - was ist das?, Stuttgart

(Kreuz) 1977, 261-275; ders., Ökumenisches Kirchenrecht heute, in: ZEvKR 24
(1979) 225-249; Christoph Link, Kirchenrecht als ökumenisches Recht bei Hans
Dombois, in: ZEvKR 32 (1987) 436-450.

13 Vgl. Dombois, Kirchenrecht heute (wie Anm. 12), 230: «Es geht hier nicht um
den subjektiven Ökumenismus der Bereitschaft und des Willens zur Verständigung in
die Zukunft, sondern um die objektive Ökumenizität des Kirchenrechtes als einer
historischen Gegebenheit.»

58



«Offenheit gegenüber der Einheit, zu der uns Gott beruft»

den, so dass der Prozess des Rechts sich am Prozess der Einheit gleichsam
entzündet.»14

Man könnte diese Sicht von Dombois als eine heilsgeschichtliche Sicht
kennzeichnen. Für mich heisst das Folgendes. Seit der Anfangszeit der
neutestamentlichen Gemeinde steht die Geschichte der Kirche unter dem
Vorzeichen der Wirkung des Heiligen Geistes in individuellen Menschen
und in ihren geteilten Erfahrungen, aber auch in den strukturellen Gestalten

innerhalb der Kirche und schliesslich auch ausserhalb dessen, was uns
beim Wort «Kirche» primär vor Augen steht. Dabei kann keine Kirche die

eigene Geschichte exklusiv mit der Geschichte des Wirkens des Heiligen
Geistes identifizieren. Das fordert uns heraus, alle bestehenden institutionellen

Formen von Kirche dahin zu prüfen, auf welche Weise der Geist
darin anwesend ist. Und diese Frage kann nur in einem ökumenischen
Kontext sinnvoll diskutiert werden.

Der zweite Ausgangspunkt von Dombois berührt eine vitale Frage in
der ökumenischen Ekklesiologie: Sind plausible theologische Aussagen
zur Wirkung des Heiligen Geistes in der Kirchengeschichte überhaupt
möglich?

Jede Kirche ist geneigt, bestimmte Entwicklungen in der eigenen
Geschichte - die im Allgemeinen direkte kirchenrechtliche Konsequenzen
haben - als kennzeichnend und entscheidend für die Leitung des Heiligen
Geistes in ihrem Leben zu halten, sei es die altkirchliche Bildung des

Episkopats, sei es die reformatorische Wiederentdeckung der lokalen
Gemeinde oder des allgemeinen Priestertums der Gläubigen, sei es die
römisch-katholische Weiterentwicklung des Primats oder was auch immer.

Dombois bietet hier insoweit eine neue Perspektive, als er das alles
nicht in einer heute populären Weise von «ekklesiologischem Doketis-
mus» als theologisch gleichgültig abwertet. Er gibt dem vielmehr einen
Platz innerhalb der Kirchengeschichte, die heute in die ökumenische

Bewegung gemündet ist und die eine durch den Heiligen Geist geleitete und
deshalb prinzipiell noch offene Geschichte ist. Einen vergleichbaren
Gedanken findet man übrigens in der neuen Studie der Kommission für Glauben

und Kirchenverfassung «Wesen und Auftrag der Kirche», wo es

heisst:

«Welches Gewicht messen Christen kirchlicher und konfessioneller Identität
bei? Für manche ist die Beibehaltung einer solchen Identität - in der voraus-

1 Vgl. Link. Kirchenrecht (wie Anm. 12), 437.

59



Leo J. Koffeman

sehbaren Zukunft oder sogar für immer - auch innerhalb eines Lebens in
koinonia notwendig, um spezielle Wahrheiten und reiche legitime Vielfalt zu
bewahren, die zu einem Leben in Gemeinschaft gehören. Andere verstehen
das Ziel der sichtbaren Gemeinschaft als eines, das über spezifische kirchliche
oder konfessionelle Identitäten hinausreicht - eine Gemeinschaft, in der die
Reichtümer, die durch die konfessionellen Traditionen gewährleistet werden,
im Zeugnis und in der Erfahrung eines gemeinsamen Glaubens und Lebens

zusammengebracht werden. Für andere bleibt das Modell der «versöhnten
Vielfalt» zwingend. Die meisten jedoch stimmen überein, dass Offenheit
gegenüber der Einheit, zu der uns Gott beruft, notwendig ist und dass das Bild
der sichtbaren Einheit klarer wird, während wir unter der Führung des Heiligen

Geistes Schritt für Schritt weitergehen (cf. Joh 16,13) [Hervorhebung
LJK]. Kirchen verstehen ihre Beziehung zu der einen, heiligen, katholischen
und apostolischen Kirche in unterschiedlicher Weise. Das wirkt sich auch
darauf aus, wie sie mit anderen Kirchen umgehen und wie sie den Weg zur
sichtbaren Einheit wahrnehmen.»15

3.2.2 Drei Formen von Kirchenrecht

In diesem Rahmen entwickelt Dombois sein Konzept eines «ökumenischen

Kirchenrechts». Das Interessante und für uns heute Relevante seines

Konzepts liegt genau in der Rolle, die er dabei der altkirchlichen Tradition
zumisst.

In einer gewissermassen spekulativen Analyse der Geschichte
unterscheidet Dombois aus kirchenrechtlicher Perspektive drei Epochen, wovon

die zwei ersten sich in grossen Linien mit den zwei ersten christlichen
Jahrtausenden decken. Jetzt, seit dem Anfang des zwanzigsten Jahrhunderts

und beim Übergang zum dritten Jahrtausend, fängt die Zeit des

«ökumenischen Kirchenrechts» an. Das erste Jahrtausend war die Zeit des

«epikletischen Kirchenrechts», die zweite Periode wird als die Zeit des

«transzendentalen Kirchenrechts» gekennzeichnet. Ich kann hier seine

Erörterungen natürlich nur in grösster Beschränkung zusammenfassen.
Das Kirchenrecht des ersten Jahrtausends bezeichnet Dombois als

«epikletisch»: «Das System des älteren Kirchenrechts beruhte auf
einem ungebrochenen, und, wenn man will, unschuldigen Glauben an den

Heiligen Geist.»16 Insoweit in der alten Kirche eine rechtliche Gestaltung
der Kirche überhaupt stattgefunden hat, vollzog sich das nicht aufgrund
einer vorgegebenen systematisch-theologischen Sicht der Kirche. Ekkle-

15 Wesen und Auftrag der Kirche (wie Anm. 2), 20.
16 Dombois. Recht der Gnade II (wie Anm. 12), 105.

60



«Offenheit gegenüber der Einheit, zu der uns Gott beruft»

siologie gab es eigentlich in diesem Sinne überhaupt noch nicht. Die Kirche

war eine Einheit im Geiste, und diese Einheit kam zum Ausdruck in
der Liturgie, in der Trinitätslehre und Christologie der ökumenischen
Konzile sowie in der Gestalt des Bischofs. Diese drei kirchenbildenden
Elemente - Liturgie, Dogma und Episkopat - bedingten einander und
bildeten zusammen den Rahmen, in welchem die Leitung des Heiligen Geistes

spontan gesucht und erfahren wurde.
Im zweiten Jahrtausend jedoch ändert sich das Kirchenrecht. Gerade

die Legitimitätskrise, die durch die Korruption der frühmittelalterlichen
Kirche entsteht, ruft eine systematisch-theologische Ekklesiologie hervor.
Kirchenrecht wird auf ekklesiologischen Prinzipien fundiert und so
legitimiert. «Was sich also nach dem Ausgang des Geistglaubens anmeldete
und durchsetzte, war die transzendentale Frage nach den Bedingungen der

Möglichkeit legitimen Handelns und Lebens der Kirche.»17 Dombois
spricht hier von «transzendentalen Kriterien»18, die das ganze kirchliche
und kirchenrechtliche System untermauern sollen. Innerhalb der westlichen

Kirche läuft dieser Prozess über die Schiene einer sakramentalen und
hierarchischen Kirchenauffassung, die in der Dogmatisierung der päpstlichen

Unfehlbarkeit 1870 kulminiert. Die Enzyklika «Mystici Corporis»
(1943) von Pius XII. bietet die letzte Selbstdefinition der Kirche in dieser

Perspektive.
Parallele Entwicklungen sieht Dombois dort, wo in der lutherischen

und in der reformierten Tradition das Kirchenrecht theologisch begründet
wird. Luther sah, wie das sakramentale römisch-katholische Kirchenrecht

- vor allem bezüglich der Beichte - «seine Stringenz, seine

Überzeugungskraft für ein angefochtenes Gewissen»19 verlor. Er stellt der
sakramentalen Beichte die Rechtfertigung durch den Glauben allein
gegenüber. In seinem Gefolge findet man bei den Lutheranern eine

Kirchenauffassung - und eine Auffassung von Kirchenrecht -, die nicht
weniger transzendental ist, obwohl in ganz anderer Perspektive. Zentral ist

jetzt die öffentliche Verkündigung des Wortes als die notwendige Voraussetzung

der Möglichkeit des Glaubens: «In der Kirche muss allein
sichergestellt werden, dass im Sinne von CA VII gepredigt und die Sakramente

17 A.a.O., 111.
18 A.a.O., 159 u.ö.
19 A.a.O., 131.

61



Leo J. Koffeman

verwaltet werden.»20 Kirchenrechtlich ist alles Weitere theologisch
indifferent.

In der reformierten Tradition läuft die Entwicklung in der Sicht von
Dombois nochmals anders. Weil das Heil letztendlich nie von Menschen
oder menschlichen Institutionen abhängig sein kann, verlagert Calvin das

Schwergewicht in die Ewigkeit: Die Erwählungslehre wird zum allbeherrschenden

Prinzip. Die Kirche ist vor allem dadurch gekennzeichnet, dass

sie die Erwählten in der Lebensheiligung begleitet, und das ist auch

entscheidend für die kirchenrechtliche Strukturierung der reformierten
Kirchen. Darum wird hier, anders als bei den lutherischen Kirchen, die

Kirchendisziplin als ein drittes Kennzeichen der «wahren Kirche»
angenommen.

Dombois behandelt nur diese drei kirchenrechtlichen Traditionen und

Systeme als Formen des transzendentalen Kirchenrechts. In allen Fällen
sind geschlossene Kirchensysteme entstanden, die kirchenrechtlich die

eigenen Fundamentalprinzipien absichern. Jetzt aber haben gemäss der

Überzeugung von Dombois alle Formen von transzendentalem Kirchenrecht

ihre theologische Legitimität notwendigerweise verloren. Eine solche

theologische Selbstlegitimierung ist nicht mehr möglich und kann aus
verschiedenen theologischen Gründen heute nicht mehr nachvollzogen
werden.

3.2.3 Die altkirchliche Tradition bei Dombois

Aber - und das ist meines Erachtens sehr wichtig - damit ist nicht alles

gesagt. Denn unter der Oberfläche sind in allen diesen Traditionen
Elemente des ursprünglichen epikletischen Kirchenrechts bestehen geblieben.

Das ist besonders in der Liturgie der Kirchen zu spüren. Gerade hier
findet Dombois auch den Ansatz für sein ökumenisches Kirchenrecht, das

er auch «liturgisches Kirchenrecht» nennt: Aufgrund einer ökumenisch
umfassenden Analyse dessen, was in der Liturgie geschieht, sollte es möglich

sein, auch prinzipielle Ausgangspunkte für ein «allgemeines» ökumenisches

Kirchenrecht zu finden.
Dombois hat die kirchenrechtliche Tradition der altkatholischen

Kirchen der Utrechter Union nicht explizit in seine Analyse einbezogen. Ich

20 Ebd. In Art. 5 der «Confessio Augustana» (CA), dem grundlegenden Bekenntnis
der lutherischen Tradition, werden die Predigt des Evangeliums und die Feier der
Sakramente als die entscheidenden Akte des kirchlichen Amtes gedeutet. Siehe auch
unten (3.4) betreffs der Kennzeichen der Kirche.

62



«Offenheit gegenüber der Einheit, zu der uns Gott beruft»

könnte mir vorstellen, dass Altkatholiken dennoch meinen, ihre Tradition
in meiner äusserst knappen Zusammenfassung und Interpretation der
Gedanken von Dombois wiedergefunden zu haben. Er äussert sich ja sehr

positiv über das epikletische Kirchenrecht des ersten Jahrtausends. Ist das

nicht genau das, was auch die altkirchliche Orientierung der altkatholischen

Kirchen motiviert? Es scheint nicht von ungefähr zu sein, dass

Dombois in diesem Zusammenhang sagt, dass die nichtepiskopalen
protestantischen Kirchen vor der (unmöglichen) Aufgabe stehen, ökumenisch

zu erklären, warum sie aus den drei kirchenbildenden Elemente der
altkirchlichen Gestaltung der Kirche (Liturgie, Dogma und Episkopat), die

zusammen den Rahmen21 bildeten, in dem die Leitung des Heiligen Geistes

erfahren wurde, nur die zwei ersten beibehalten, das dritte aber, die

episkopale Struktur der Kirche, aufgegeben haben.

Dennoch könnte hier ein Missverständnis entstehen. Die Frage, auf die
ich bei meinem Versuch, den Text von U. von Arx zu analysieren, keine
klare Antwort bekommen habe, ist die nach dem Stellenwert der «altkirchlichen

Orientierung». Welche Art Normativität hat die glaubens- und

verfassungsmässige Kontinuität mit der Alten Kirche22? Kann man in
theologischer Hinsicht - mit Urs Küry - noch einfach beanspruchen, «die

ungeteilte, im geschichtlichen Sinne ökumenische Kirche des 1. Jahrtausends

fort [zu] setzen und [zu] bezeugen»23? Oder wird hier doch eine weitere

historisch legitimierende Ekklesiologie sichtbar, die meines Erachtens

letztendlich auch unter das Verdikt einer «transzendentalen Form von
Kirchenrecht» fallen müsste?

3.3 Dombois und von Arx

Ich finde im zu besprechenden Text von U. von Arx verschiedene
Berührungspunkte mit den Gedanken von Dombois. Ich verweise besonders auf
den schönen Abschnitt über die Eucharistiefeier als «(d)ie geistliche Mitte
dieser Lebensvollzüge der Ortskirche in ihren Gliedern aus der heraus

und auf die hin sich diese Vollzüge stets bewegen»24. Dennoch ist mir
nicht ganz klar, wie sich dies zum Ausgangspunkt der «ekklesiologischen
Vision» in der Ortskirche genau verhält. Wäre es nicht angebracht, die

21 Dombois, Recht der Gnade II (wie Anm. 12), 103. spricht von einer «geschichtlichen

Substruktur hinter die nicht zurückgegangen werden kann».

22Vgl. von Arx. Auftrag (wie Anm. 1), 1.1.

«A.a.O.. 1.2.
24 A.a.O.. 2.5.

63



Leo J. Koffeman

Ekklesiologie dann auch konsequenter, analog zu dem, was Dombois
macht, aus der Liturgie heraus zu entwickeln und alle weiteren Fragen -
inklusive der des kirchlichen Amtes und des Episkopats! - von da aus neu

zu durchdenken?
Was heisst es, wenn die Ortskirche als solche zum Ausgangspunkt

genommen wird, aber dann gesagt wird: «In traditioneller Terminologie
handelt es sich bei der Ortskirche um ein Bistum, das in der Regel in
Pfarrgemeinden geteilt ist.»25 Ist das eine deskriptive Aussage, oder geht es

beim «ortskirchlichen Ansatz»26 doch um eine normative Aussage? Im
ganzen Text wird meines Erachtens weiter um diese Frage gerungen. Die
Kirche wird als «(überlokale) Gemeinschaft von Ortskirchen»27
gekennzeichnet. Dennoch scheint es nicht möglich, die Utrechter Union als solche

als einen solchen Ortskirchenverband zu charakterisieren, da besonders

das Verhältnis von Autonomie und Interdependenz hier zu klären
sei28. Ist nicht gerade darum dieser ortskirchliche Ansatz letztendlich in
ökumenischer Hinsicht problematisch, weil er - wie von Arx es selbst
ausdrückt - schon «die Kirche als eine nach innen und aussen strukturierte

Gemeinschaft von Ortskirchen in sichtbarer Einheit im Blick (hat)»,
aber, wie schon erwähnt, «nicht auf die aktuelle Gespaltenheit der Kirche
in Denominationen ein(geht)»29 - und auch nicht eingehen kann? Wie
sieht die altkatholische Ekklesiologie in ihrer altkirchlichen Orientierung
genau die Beziehung zwischen der eigenen Geschichte und dem Wirken
des Heiligen Geistes in der Geschichte? Ist diese altkirchliche Orientierung

faktisch eine Identifizierung mit der Kirche des ersten Jahrtausends,
und sieht die altkatholische Kirche die eigene Gestalt damit als ohnehin
normativ für ihre ökumenischen Beziehungen? Oder gibt es hier noch eine

gewisse «Offenheit gegenüber der Einheit, zu der uns Gott beruft»30? Für
die ökumenischen Beziehungen zu den nicht episkopalen Kirchen scheint
mir eine klare Antwort zu dieser Frage wichtig.

3.4 Kennzeichen oder Wesenseigenschaften?

Ich suche noch einen anderen Eingang in die Thematik. Ekklesiologisch
scheint mir, dass hier auch das Verhältnis von sichtbaren und unsichtbaren

25 A.a.O. ,2.3.
26 A.a.O. ,2.13 und 2.14.

«A.a.O. ,2.10und2.12.
28 A.a.O. ,3.1.
»A.a.O. .2.17.
30 Wesen und Auftrag der Kirche (wie Anm. 2), 20.

64



«Offenheit gegenüber der Einheit, zu der uns Gott beruft»

Aspekten der Kirche eine Schlüsselrolle spielt. Gerade zu diesem Punkt
habe ich grössere Bedenken beim hier zur Diskussion stehenden Text. Ich
zitiere - mit Kursivierung von meiner Hand - die wichtigsten Abschnitte:

«(2.6) Als eine gott-menschliche Wirklichkeit, die daher einerseits
institutionalisierbar ist, deren sichtbare Strukturen aber andererseits das Mysterium der
Kirche und ihre Verborgenheit nicht voll zu reflektieren vermögen, ist die
Ortskirche eine Repräsentation und Verwirklichung der einen, heiligen,
katholischen und apostolischen Kirche, von der das Glaubenssymbol von Nizäa-
Konstantinopel in pneumatologischem Zusammenhang als einer Grösse des

Glaubens spricht.

(2.7.) Die vier sogenannten Kennzeichen der Kirche haben ihren Grund je in
Gottes Selbstoffenbarung in Jesus Christus und im Hl. Geist und manifestieren

sich in der Spannung von Sichtbarkeit und Verborgenheit.

- Die Einheit der Ortskirche kommt zum Ausdruck in der erwähnten koinonia
aller Getauften in der Wahrnehmung ihrer Aufgaben und Gaben (vgl. 2.1

und 2.2).

- Die Katholizität der Ortskirche kommt zum Ausdruck in der Teilhabe an der
in Gott geschenkten, Himmel und Erde umfassenden Wirklichkeit des Heils
und der Wahrheit, wie sie in Wort und Sakrament begegnen.

- Die Heiligkeit der Ortskirche kommt zum Ausdruck in der Bereitschaft
ihrer Glieder, sich in ihrem Leben in Christus von der Gegenwart des

Hl. Geistes zu einem Handeln aus Glauben und Liebe bestimmen zu lassen

- Die Apostolizität der Ortskirche kommt zum Ausdruck in der Bindung ihrer
Lebensvollzüge an die vom Geist Gottes getragene Sendung Jesu Christi
und der Apostel, in der die Kontinuität mit dem soteriologisch-trinitarischen
Ursprung der Kirche und damit ihre Katholizität gewahrt bleibt.

Die vier Kennzeichen der Kirche sind nicht nur in ihrer Interdependenz zu
sehen, sondern auch in ihrer Eingebundenheit in das, was Tradition genannt
wird. Dabei ist Tradition als ein Prozess der Vergewisserung und der Weitergabe

des Glaubens zu verstehen (vgl. auch oben 1.1 und 2.5).»

Mir geht es um die Bezeichnungen «Repräsentation und Verwirklichung»
und «Kennzeichen». Die Frage ist: Wie verhalten sich die sichtbaren bis hin

zu institutionellen Aspekte der Kirche zu dem, was wir von der Kirche glauben

- dass sie die eine, heilige, katholische und apostolische ist. Was heisst

es, wenn die Ortskirche als Repräsentation und Verwirklichung der una
sancta gesehen wird? In welchem Sinne geht es hier um Kennzeichen?

Der Text versucht eine altkatholische Vision einer ökumenischen
Ekklesiologie zu skizzieren «in Berücksichtigung neuerer konvergierender
ökumenisch erarbeiteter Feststellungen, wie sie u.a. auch in den von der
Kommission für Glauben und Kirchenverfassung des ÖRK vorangetriebe-

65



Leo J. Koffeman

nen Studienprojekten dokumentiert sind» und nennt dabei auch das schon

genannte ekklesiologische Dokument «Wesen und Auftrag der Kirche».
In diesem Dokument wird jedoch nicht von einer Vierzahl von «Kennzeichen»,

sondern von «Wesensattributen» (engl.: essential attributes)
gesprochen31. Auf dieser Linie entwickelt sich eine gemeinsame ökumenische

Ekklesiologie.
In der protestantischen Ekklesiologie wird auf gleiche Weise von den

«Eigenschaften» oder «Attributen» der geglaubten Kirche gesprochen.
Diese werden dann unterschieden von den «Kennzeichen» der empirischen

wahren Kirche. In dem repräsentativsten ekklesiologischen Dokument,

das bisher innerhalb der protestantischen Kirchen verabschiedet
worden ist, der Leuenberg-Studie «Die Kirche Jesu Christi», bietet diese

Unterscheidung eine tragende Struktur, und es wird bezüglich der vier
klassischen Adjektive von «(Wesens)eigenschaften» (auch hier englisch:
essential attributes) gesprochen32. Im Bereich der Sichtbarkeit der Kirche
hingegen spricht die reformatorische Tradition von Kennzeichen oder

notae: «Das sind nach reformatorischer Überzeugung die reine Predigt
des Evangeliums und die einsetzungsgemässe Feier der Sakramente. Damit

haben die Reformatoren diejenigen elementaren Züge des sichtbaren
Lebens der Kirche in Anspruch genommen, durch die sich der Ursprung
der Kirche vergegenwärtigt und durch die eine Kirche sich an ihren

Ursprung hält. Durch ihn ist sie wahre Kirche.»33

In diesem Lichte könnte die Charakterisierung von Einheit, Heiligkeit,
Katholizität und Apostolizität als «Kennzeichen» problematisch sein. Es

suggeriert eine direkte Sichtbarkeit dieser Attribute, die - wie die altkirchliche

Orientierung - in die Richtung einer mir zu engen Identifizierung der

eigenen Kirche mit der Kirche Jesu Christi weist. Ich sehe aber auch, wie
in 2.7 in der Konkretisierung dieser «Kennzeichen» von zum Beispiel
institutionellen Elementen der Kirche überhaupt nicht die Rede ist: Da do-

31 A.a.O., Art. 12: «Da die Kirche das Geschöpf von Gottes eigenem Wort und
Geist ist, ist die Kirche Gottes eine, heilig, katholisch und apostolisch. Diese Wesensattribute

ergeben sich aus und stellen die Abhängigkeit der Kirche von Gott dar.»
32 Leuenberger Kirchgemeinschaft, Die Kirche Jesu Christi. Der reformatorische

Beitrag zum ökumenischen Dialog über die kirchliche Einheit, hg. von Wilhelm
Hüffmeier (Leuenberger Texte 1), Frankfurt a.M. (Lembeck) 1995,26f. (deutsch) bzw.
92f. (englisch) Art. 2.3).

33 A.a.O., 28 (deutsch) bzw. 94 (englisch) Art. 2.4.1). Für viele reformierte
Kirchen ist übrigens die schriftgemässe Handhabung der Kirchenzucht ein drittes,
gleichrangiges Kennzeichen.

66



«Offenheit gegenüber der Einheit, zu der uns Gott beruft»

minieren spirituelle und ethische Aspekte des Lebens. Ganz klar ist es mir
jedoch nicht, und meine Frage bleibt: Was meint U. von Arx genau, wenn
in seinem Text die sichtbare Ortskirche als eine Repräsentation und
Verwirklichung der einen, heiligen, katholischen und apostolischen Kirche
beschrieben wird?

Vielleicht könnte man diese Frage auch als die nach der Berechtigung
eines Konzepts von ius divinum formulieren. Wenn die Altkatholische Kirche

der Niederlande in ihrem Statut sagt: «Die Kirche anerkennt das Bestehen

des göttlichen Rechtes und des daraus abgeleiteten menschlichen Rechtes»,

so ist sie in dieser Hinsicht wahrscheinlich repräsentativ für die
altkatholische Tradition. Für mich ist aber die ganze Kategorie des göttlichen
Rechtes sehr problematisch, weil sie von vornherein bestimmte
kirchenrechtliche Fragen aus dem ökumenischen Dialog auszuklammern scheint.

3.5 Zwei andere Modelle

Ein Vergleich mit zwei anderen Modellen für das Verhältnis zwischen der

geglaubten Kirche, der una sancta, und der empirischen Kirche, könnte
hilfreich sein für die weitere Diskussion. Es geht mir um die
römischkatholische Variante und um die kirchenrechtliche Sicht in meiner eigenen
Kirche.

Ich nannte schon kurz das römisch-katholische Dokument Dominus
Iesus. Kürzlich, am 29. Juni 2007, wurde das, was unsere Frage betrifft, in
einer Veröffentlichung der Kongregation für die Glaubenslehre «Antworten

auf Fragen zu einigen Aspekten der Lehre über die Kirche» noch einmal

wiederholt34. In beiden Dokumente geht es mir um die Interpretation
einer berühmten Aussage des Zweiten Vatikanischen Konzils in der
Kirchenkonstitution «Lumen gentium» (8):

«(d)ie einzige Kirche Christi, die wir im Glaubensbekenntnis als die eine,

heilige, katholische und apostolische bekennen in dieser Welt als Gesellschaft

verfasst und geordnet, subsistiert in [Hervorhebung LJK] der katholischen

Kirche, die vom Nachfolger des Petrus und von den Bischöfen in
Gemeinschaft mit ihm geleitet wird.»

Was bedeutet hier «subsistiert in» (lat.: subsistit in)l Das neueste
Dokument sagt es so: Es geht hier um «jene immerwährende historische

34 Siehe http://www.dbk.de/imperia/md/content/pressemitteilungen/2007-2/ant-
worten_auf_fragen_zu_einigen_aspekten_bezueglich_der_lehre_ueber_die_kirche.
pdf.

67



Leo J. Koffeman

Kontinuität und Fortdauer aller von Christus in der katholischen Kirche
eingesetzten Elemente, in der die Kirche Christi konkret in dieser Welt
anzutreffen ist». Aufgrund dessen wird, wie schon oben angedeutet, in den

in beiden Dokumenten vorliegenden Erklärungen zum theologischen
Stellenwert anderer Kirchen die eigene Ekklesialität direkt normativ für die

Beurteilung der Ekklesialität von anderen Kirchen. Das scheint mir gerade
die Problematik einer sakramentalen Ekklesiologie oder jedenfalls dieser

Art sakramentaler Ekklesiologie zu sein35.

Die noch neue Kirchenordnung meiner eigenen Kirche fängt mit einer
interessanten Aussage zur selben Frage an. In Artikel 1.1 heisst es:

«Die Protestantische Kirche in den Niederlanden ist in Übereinstimmung mit
ihrem Bekennen Gestalt der einen heiligen apostolischen und katholischen
oder allgemeinen christlichen Kirche, die, teilhabend an der Israel geschenkten

Erwartung, sich streckt nach dem Kommen des Reiches Gottes.»36

Die Kirche sieht sich als «Gestalt der una sancta». Im niederländischen
Text gibt es hier keinen Artikel. Es sagt nicht «die Gestalt», es sagt auch
nicht «eine Gestalt». Das Erste wäre zu viel und könnte exklusiv und
antiökumenisch interpretiert werden: nur diese Kirche sei (jedenfalls in den

Niederlanden) die Gestalt der una sancta. Das Letzte wäre zu wenig und
könnte relativistisch verstanden werden: die PKN sei nur eine Kirche unter

vielen Gestalten der una sancta - und das sei auch kein Problem Damit

wäre die ökumenische Aufgabe nicht ernst genommen. Der Text will
diese Frage - aufgrund einer notwendigen «Offenheit gegenüber der

Einheit, zu der uns Gott beruft» - unbeantwortet lassen, als eine
Herausforderung für die Kirche. Im 16. Artikel über das Leben und Wirken der
Kirche in ökumenischer Perspektive wird dieser Gedanke wieder
aufgenommen:

«Als Gestalt der einen heiligen, apostolischen und katholischen oder
allgemeinen christlichen Kirche ist die Kirche berufen, Einheit, Gemeinschaft und

35 Es scheint mir. dass auch die altkatholische Ekklesiologie sich als sakramental
verstehen kann. Die oben erwähnte Wendung «Repräsentation und Verwirklichung»
weist in diese Richtung. Vgl.auch «Lumen Gentium» 1: veluti sacramentum seu
Signum et instrumentum.

36 Art. 1.1. Eine deutsche Übersetzung der Kirchenordnung und der Verordnungen
(Gesetze) ist auf der Website www.altreformiert.de/beuker zu finden. Meine Übersetzung

des Artikels 1.1 weicht davon ab, weil ich bestimmte Nuancen so besser sichtbar
machen kann. Die jüngste Geschichte des Vereinigungsprozesses ist in englischer
Sprache zugänglich über www.protestantchurch.nl.

68



«Offenheit gegenüber der Einheit, zu der uns Gott beruft»

Zusammenarbeit mit anderen Kirchen Jesu Christi zu suchen und zu fördern.
Die Kirche nimmt an der ökumenischen Arbeit in den Niederlanden und in der
Welt teil und stimuliert sie. Sie sucht und unterhält engere Beziehungen mit
Kirchen, mit denen sie durch Bekenntnis oder Geschichte besonders verbunden

ist. Sie sucht die Vereinigung mit den Kirchen, mit denen in Glauben und

Kirchenordnung Einheit oder Verwandtschaft besteht» (Art. 16.1).

Mit diesem Artikel wird der mehr theologisch geprägte Teil der Kirchenordnung

abgeschlossen. Der Kreis ist geschlossen. Gestalt der una sancta
zu sein ist wichtig für diese Kirche und besonders für ihre ökumenische

Orientierung.

4. Ökumenische Strategie

Was heisst dies alles für die Fragen der «ökumenischen Strategie», die im
vierten Teil des Textes von U.von Arx angesprochen werden?

Es ist klar, dass es hier bestimmte geschichtlich und kontexttiell
vorgegebene Fakten gibt, mit denen zu rechnen ist. Jede Kirche hat in ihrem
eigenen Kontext ohnehin Kontakte mit anderen Kirchen, die zu
berücksichtigen sind. Für die polnische Kirche hat die massive Präsenz der
Römisch-katholischen Kirche eine bestimmende Bedeutung; die
niederländische Kirche kann die Anwesendheit verschiedener Kirchen aus der
kalvinistischen Tradition nicht ignorieren. Darüber hinaus gibt es die
altkatholische Gesamtgeschichte in den gemeinsamen Beziehungen zu
anderen episkopalen Kirchen.

Das alles bestimmt jedenfalls die Ausgangsposition für eine ökumenische

Strategie, aber eine «Normativität des Faktischen» sollte es dennoch
nicht geben.

Ich übergehe, was im besagten Text zu den Beziehungen mit den mehr
traditionellen Gesprächspartnern der altkatholischen Kirchen - d.h. mit
der Anglican Communion (4.1), der Philippinischen Unabhängigen Kirche

(4.2), der orthodoxen Kirche (4.3), der Römisch-katholischen Kirche
(4.4), der Kirche von Schweden (4.5) und der Altkatholischen Kirche der

Mariaviten in Polen (4.6) - gesagt wird. In allen diesen Fällen geht es ja
um episkopale Kirchen. Auch zu der an sich interessanten Frage der
möglichen Bildung einer weltweiten kirchlichen Gemeinschaft im vollen
ekklesialen Sinn mit bestimmten Kirchen dieser Art (4.7) äussere ich mich
hier nicht. Ich konzentriere mich im Lichte meiner Fragen zu den

ekklesiologischen Voraussetzungen vielmehr auf die Beziehungen der altkatholischen

Kirchen mit den nicht episkopalen Kirchen.

69



Leo J. Koffeman

In Punkt 4.8 wird über die Rolle der Utrechter Union in einem
«ökumenischen Binnenmarkt» von sich (zunehmend) als katholisch verstehenden

Kirchen gesprochen. Da hätte die Utrechter Union «eine Brückenfunktion

zu bischöflichen und nicht-bischöflichen wie auch zu den Rom-
Katholiken und Orthodoxen inne». So leiste sie einen Dienst an einer neu
entstehenden katholischen Kirche im Sinn einer Gemeinschaft von
Gemeinschaften. Dieser «ökumenische Binnenmarkt» wird gekennzeichnet
als bestehend aus den folgenden Kirchen: der Anglican Communion, den

lutherischen Kirchen von Estland, Finnland, Island, Litauen, Norwegen
und Schweden (d.h. den sog. «Porvoo Kirchen»), der Evangelischen Kirche

in Deutschland (Meissen) und der Lutherischen und Reformierten
Kirche in Frankreich (Reuilly).

An sich ist es schon eine interessante Frage, wie man die hier gemeinten

Vereinbarungen, insbesondere in ihren gegenseitigen Beziehungen,
deuten kann. Die Altkatholische Kirche der Niederlande steht mit der
Church of England aufgrund der «Bonner Vereinbarung» (1931) in kirchlicher

Gemeinschaft. Die Kirche von England steht aufgrund der «Meissener

Gemeinsamen Feststellung» (1988) mit der Evangelischen Kirche in
Deutschland in kirchlicher Gemeinschaft. Die Evangelische Kirche in
Deutschland steht aufgrund der «Konkordie von Leuenberg» (1973) mit
der Protestantischen Kirche in den Niederlanden in kirchlicher Gemeinschaft.

Wie kann man dennoch argumentieren, dass die Altkatholische Kirche

der Niederlande nicht mit der Protestantischen Kirche in den Niederlanden

in kirchlicher Gemeinschaft steht? Die komplizierte Vernetzung der
Kirchen über solche Vereinbarungen könnte an sich schon als ein bedeutendes

Signal des koinönia-Charakters der Ökumene verstanden werden.
Interessant sind für mich insbesondere die im Text genannten

Vereinbarungen von Meissen und Reuilly. Die «Meissener Gemeinsame
Feststellung» (1988) zwischen der Kirche von England und der Evangelischen
Kirche in Deutschland bringt ja nicht einfach bischöfliche Kirchen zusammen.

Verschiedene deutsche Landeskirchen kennen das Amt des Bischofs
nicht. Dennoch wird hier vonseiten der anglikanischen Kirchen gegenseitige

Anerkennung der beiderseitigen Ämter akzeptiert. «Obwohl lutherische,

reformierte und unierte Kirchen in zunehmendem Masse bereit sind,
die bischöfliche Sukzession <als ein Zeichen der Apostolizität des Lebens
der ganzen Kircho zu würdigen, meinen sie, dass diese besondere Form
der Episkope nicht eine notwendige Bedingung für <volle, sichtbare
Einheit werden sollte. Das anglikanische Verständnis voller, sichtbarer Einheit

schliesst den historischen Episkopat und volle Austauschbarkeit der

70



«Offenheit gegenüber der Einheit, zu der uns Gott beruft»

Pfarrer ein. Wegen dieses bleibenden Unterschiedes führt unsere gegenseitige

Anerkennung der beiderseitigen Ämter noch nicht zur vollen
Austauschbarkeit der Pfarrer. Aber auch dieser bleibende Unterschied kann im
Lichte unserer Übereinstimmungen und Annäherungen nicht als ein
Hindernis für engere Gemeinschaft zwischen unseren Kirchen angesehen
werden.»37 Auch die der Erklärung von Reuilly38 beigetretenen französischen

Kirchen kennen den «historischen Episkopat» nicht; dennoch ist
auch hier gegenseitige Anerkennung ausgesprochen. Die Frage in 4.8.2
des Textes («Nach welchen Kriterien bemisst sich die Ekklesialität der

angestrebten Gemeinschaft?») hat hier eine zukunftsoffene Antwort
bekommen!

Mir scheint es, dass die genannte Brückenfunktion der altkatholischen
Kirchen zu bischöflichen und nicht bischöflichen Kirchen deutlicher
profiliert würde, wenn die altkatholischen Kirchen sich irgendwie diesen

Verträgen der Anglikaner mit verschiedenen nicht episkopalen Kirchen
anschliessen würden. Jedenfalls würde es die Brückenfunktion, welche die

Anglikanischen Kirchen seit langem zu realisieren versuchen, verstärken.
Aus meiner niederländischen Perspektive möchte ich dabei noch

Folgendes bemerken. Erstens gibt es im Endbericht unserer «Kommission
Dialog Reformation - Catholica» die explizite Empfehlung in Richtung
der Protestantischen Kirche in den Niederlanden, sich mit den Anglikanischen

Kirchen in Verbindung zu setzen, um einen Vertrag wie «Meissen»
und «Reuilly» zu verabschieden. Leider hat meine Kirche mit dieser
Empfehlung bisher nichts gemacht. Zweitens hat während der letzten
Jahrzehnte eine Reihe von Theologen meiner Kirche sich aus verschiedenen
Gründen dafür ausgesprochen, eine Art von Episkopat in unserer Kirche
einzuführen. Auch hier muss man sagen, das die Kirchenleitung solche

Aussagen lange Zeit kaum ernst genommen hat. In jüngster Zeit gibt es

Signale, dass sich da etwas ändern könnte.
Ich verstehe 4.8 des Textes so, dass auch meine Kirche in den Blick

kommen könnte - und müsste, jedenfalls aus der Sicht der Altkatholischen
Kirche in den Niederlanden. Unter den heutigen ökumenischen Umständen

in den Niederlanden wird «Bischof» meistens direkt assoziiert mit
«römisch-katholisch». Da die römisch-katholischen Bischöfe in den
Niederlanden immer konservativer und weniger ökumenisch werden, hilft das

37 Die Meissener Gemeinsame Feststellung, 16. in: DWÜ III, 2003. 741.
38 Berufen zu Zeugnis und Dienst. Die Gemeinsame Erklärung von Reuilly, in:

a.a.O., 814-834, bes. 831-834.

71



Leo J. Koffeman

bei der Diskussion über den Stellenwert des episkopalen Systems nicht.
Eine aktivere Wahrnehmung der Brückenfunktion der altkatholischen
Kirche könnte in dieser Hinsicht wichtig sein.

Wenn die altkirchliche Orientierung der altkatholischen Kirchen
sich - in einer gewissen Selbstnormativität - vor allem der Vergangenheit
verpflichtet weiss, wird es schwierig sein, wirklich eine ökumenische
Brückenfunktion zu beanspruchen.

Wenn hingegen die altkirchliche Orientierung die altkatholischen
Kirchen dazu bringt, sich im Bewusstsein einer offenen ökumenischen
Zukunft vor allem um ihre neuen Chancen und Aufgaben zu bemühen, könnte

diese ökumenische Brückenfunktion uns allen noch viel Segen bringen.
An diesem Punkt stimme ich - als Reformierter aufgewachsen mit dem

Schlagwort reformata semper reformanda - der Einleitung des Textes von
U. von Arx gerne zu: Die Bewahrung der Kontinuität mit dem apostolischen

Ursprung der Kirche vollzieht sich «in allen Schritten von Reform
und Inkulturation, die der Kirche und ihrer Botschaft immer wieder bis zur
eschatologischen Vollendung aufgegeben sind» (1.1).

Dr. Leo J. Koffeman (geb. 1948, Amsterdam) ist seit 1974 Pfarrer in den

Reformierten Kirchen in den Niederlanden bzw. der Protestantischen Kirche in
den Niederlanden. Von 1989 bis 2004 war er Ökumenereferent seiner Kirche.
Seit 1993 wirkt er in Teilzeit als Professorfür Kirchenrecht und Ökumene, jetzt
an der Protestantischen Theologischen Universität in Utrecht.

Adresse: Heidelberglaan 2. Willem C. van Unnikgebouw, Postbus 80105,
NL-3508 TC Utrecht, Niederlande. E-Mail: ljkoffeman@pthu.nl

English Summary

The ecumenical movement is a "learning process", and therefore a work of the

Holy Spirit, challenging us to go beyond any confessionally determined point of
view. This approach is directly related with Hans Dombois' view of church law as

necessarily ecumenical in nature. From this perspective the prolegomena to a
possible Old Catholic Ecumenical Directory (by Urs von Arx) is analysed to identify
theological questions and positions relevant for protestant theology.

A pivotal issue is found in the implications of the Old Catholic orientation
towards the church of the first centuries. To what extent does the Old Catholic
tradition identify itself with it? The implicit view of the relation between the

Church as a matter of faith and its empirical forms is compared with Roman
Catholic and Protestant approaches. In the Dutch context the Old Catholic Church
might strengthen its role as a bridge between Roman Catholicism and Protestant-

72


	"Offenheit gegenüber der Einheit, zu der uns Gott beruft" : Altkatholiken im ökumenischen Gespräch : eine protestantische Perspektive

