Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 98 (2008)

Heft: 1-2

Artikel: "Offenheit gegenuber der Einheit, zu der uns Gott beruft” : Altkatholiken
im 6kumenischen Gespréach : eine protestantische Perspektive

Autor: Koffeman, Leo J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-405037

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-405037
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Offenheit gegeniiber der Einheit, zu der uns
Gott beruft»

Altkatholiken im 6kumenischen Gespriich:
eine protestantische Perspektive

Leo J. Koffeman

1. Einfiihrung

Ich bin gebeten worden, aus einer protestantischen Perspektive auf den
Text von U. von Arx zu reagieren, der im Blick auf ein zu schaffendes
«Okumenisches Direktorium fiir die altkatholische Gemeinschaft» Grund-
lageniiberlegungen enthilt!. Das heisst jedoch nicht, dass ich mich ohne
Weiteres als reprisentativ fiir meine Kirche betrachten konnte. Ich gehore
zur Protestantischen Kirche in den Niederlanden. Das ist die zahlenmissig
zweitgrosste Kirche in unserem Land, die 2004 aus der Union von zwel
reformierten und einer kleinen lutherischen Kirche entstanden ist. Ich
wiisste auch nicht, wer sonst eine solche Reprisentativitit beanspruchen
konnte. Fiir Protestanten scheint es mir in den heutigen 6kumenischen
Diskussionen vielmehr charakteristisch zu sein, dass es — jedenfalls in
ekklesiologischen Fragen — eine reprisentative Stimme tiberhaupt nicht
gibt. Mein Beitrag sollte deshalb als eine von vielen méglichen protestan-
tischen Stimmen entgegengenommen werden.

Ich mochte erstens einige Bemerkungen zur Frage machen, wie wir die
okumenische Bewegung theologisch sehen konnen und wie sich dies zu
unseren ekklesiologischen Vorstellungen verhilt. Das bringt mich sodann
zu einer kritischen Analyse der ekklesiologischen Aspekte des zu bespre-
chenden altkatholischen Textes, wobei ich ein verwandtes und gleichzei-
tig unterschiedliches Konzept aus dem protestantischen Bereich (H. Dom-
bois) benutze. In dieser Perspektive mochte ich zuletzt auch auf die
okumenischen Strategiefragen eingehen.

Ich hoffe, dass meine Bemerkungen einen Beitrag bilden konnen —
mit den Worten eines neueren wichtigen dkumenischen Dokuments —

! Vgl. oben 5-49: Urs voN Arx, Der kirchliche und 6kumenische Auftrag der
Altkatholischen Kirchen der Utrechter Union: Wie weiter in die Zukunft?

50 IKZ 98 (2008) Seiten 50-72



«Offenheit gegeniiber der Einheit, zu der uns Gott beruft»

zu wachsender «Offenheit gegeniiber der Einheit, zu der uns Gott
beruft»2.

Mir geht es in meiner Professur fiir Kirchenrecht und Okumene darum,
auf der Suche nach so etwas wie «6kumenischem Kirchenrecht» Kirchen-
recht und Okumene aufs Engste miteinander zu verbinden. Die Ekklesio-
logie spielt in diesem Unternehmen eine vermittelnde Rolle. Innerhalb der
Okumenischen Theologie beschiftige ich mich insbesondere mit den kir-
chenrechtlichen Fragen, die traditionell in der Kommission fiir Glauben
und Kirchenverfassung angesprochen werden — oder wenigstens ange-
sprochen werden sollten, denn trotz der Konzentration auf die Ekklesiolo-
gie stehen die theologischen Fragen beziiglich der Kirche als Institution
leider, wenn iiberhaupt, nach wie vor auf der Tagesordnung der Kommis-
sion auf einem hinteren Platz. Mir geht es immer wieder darum, zu kléren,
ob und, wenn ja, wie man ekklesiologisch hinsichtlich der kirchlichen
Strukturen zu verbindlichen Aussagen kommen kann. Diese Frage ist mei-
nes Erachtens prinzipiell nur in einem 6kumenischen Rahmen zu beden-
ken.

Komplementir mache ich den Versuch, bei der Reflexion der spezi-
fisch kirchenrechtlichen Fragen, die aus der kirchlichen Praxis heraus for-
muliert werden, immer wieder die 6kumenische Perspektive mit zu beden-
ken: Warum tun wir als Protestanten das, was wir tun, so und nicht anders?
Welche Ekklesiologie steckt dahinter? Welche Alternativen gibt es in an-
deren Traditionen und Kirchen, und was konnten wir davon lernen? Kurz
gesagt: Fiir mich zwingt das Kirchenrecht die 6kumenische Theologie und
Ekklesiologie zu moglichst konkreten Aussagen, und die 6kumenisch-
theologische Diskussion bewahrt das Kirchenrecht vor zu pragmatischen
Losungen.

Der altkatholischen Theologie und Kirche bin ich insbesondere im
nationalen protestantisch-katholischen Dialog begegnet?. Prof. Martien

2 KoMMISSION FUR GLAUBEN UND KIRCHENVERFASSUNG, Wesen und Auftrag der
Kirche. Ein Schritt auf dem Weg zu einer gemeinsamen Auffassung (deutsche Fassung
derzeit nur elektronisch zuginglich unter: http://www.oikoumene.org/fileadmin/files/
wcce-main/documents/p2/FO2005_198 _ge.pdf), S. 20 (zu Art. 63). Englische Origi-
nalfassung: FAITH AND ORDER ComMissiON, The Nature and Mission of the Church.
A Stage on the Way to a Common Statement (FOP 198), Geneva (WCC) 2005 (vgl.
S. 37).

3 Der Schlussbericht ist bisher leider nur in niederldndischer Sprache veroffentlicht
worden: CoMMISSIE DIALOOG REFORMATIE-CATHOLICA, De lokale en de universele
dimensie van de kerk. Rapport aangeboden aan de leiding van de Samen op Weg-

3l



Leo J. Koffeman

Parmentier und spiter Prof. Angela Berlis haben diese Tradition mit viel
Engagement in die Arbeit der Kommission eingebracht. So habe ich die
Altkatholische Kirche als einen interessanten 0kumenischen Partner ken-
nengelernt, gerade in ihrer Zwischenposition — oder auch Briickenfunk-
tion? — zwischen den beiden dominierenden Traditionen in den Niederlan-
den, der romisch-katholischen und der protestantischen.

2. Die okumenische Bewegung in theologischer Sicht

Leider kann sich die 6kumenische Bewegung in der 6ffentlichen Meinung
heute nicht mehr einer Popularitét erfreuen, wie es zum Beispiel vor vier-
zig Jahren der Fall war. Postmodernes Desinteresse spielt da eine Rolle,
aber auch die Erfahrungen vor und nach der Wende in Europa haben sich
fiir das Image der Okumene faktisch schlecht ausgewirkt; ob das den Tat-
sachen entspricht, ist eine andere Frage. Die Okumene wird in breiten
Schichten der Gesellschaft nur als eine Art von «harmonieorientierter
Kirchendiplomatie» gesehen*: wahrscheinlich notwendig, hoflich gefiihrt,
aber kaum relevant fiir die wirklichen Fragen der Menschen und der
Menschheit.

Auch in den Kirchen — und ich schliesse meine eigene Kirche ein —
sieht man oft wenig okumenisches Engagement. Die Interessen der einzel-
nen Kirchen, die — jedenfalls im Westen — mit einem Verlust an Mitglie-
dern, Finanzen und gesellschaftlicher Relevanz konfrontiert werden, sti-
mulieren diese nicht wirklich zu gemeinsamen Initiativen; vielmehr ge-
wahrt man Versuche, das eigene Profil in Unterscheidung von anderen
Kirchen zu stéirken.

kerken, de Oud-Katholieke Kerk en de Rooms-Katholieke Kerk in Nederland. Utrecht
(Secretariaat RKK/Landelijk Dienstencentrum Protestantse Kerk in Nederland) 2003.
Eine englische Ubersetzung mit dem Titel «The Local and the Universal Dimension of
the Church» wird voraussichtlich Ende 2008 publiziert in: Exchange. Journal of Mis-
siological and Ecumenical Research. Friihere Publikationen aus dem Kreis der Kom-
mission sind: MARTIEN BRINKMAN/HENK WITTE (Hg.), From Roots to Fruits (Euro-
pean Studies of the World Alliance of Reformed Churches 3), Geneva (WARC) 1998;
LEo J KoFFEMAN/HENK WITTE (Hg.), Of all times and of all places (IIMO.RP 56),
Zoetermeer (Meinema) 2001.

4 MICHAEL WEINRICH, Okumene am Ende? Plidoyer fiir einen neuen Realismus,
Neukirchen-Vluyn (Neukirchener) 1995, 63.

32



«Offenheit gegeniiber der Einheit, zu der uns Gott beruft»

2.1 Kirche und Okumene

Desto zwingender ist die Frage nach dem theologischen Stellenwert der
Okumene. Wenn kirchliche oder eben kirchenpolitische Teilinteressen ei-
nen schnellen Fortschritt der 6kumenischen Bewegung unwahrscheinlich
machen, ist es Zeit fiir eine Vertiefung der theologischen Besinnung. Was
halten wir im theologischen Sinne von Kirche und Okumene?

Es scheint mir, dass da entscheidend ist, wie man in die Diskussion
einsteigt. Wird iiber die theologische Relevanz der 6kumenischen Bewe-
gung aus der Perspektive der spezifischen Tradition, zu der sich jeweils
eine Theologin oder ein Theologe bekennt, nachgedacht, oder ist es not-
wendig und moglich, diese Traditionen von vornherein prinzipiell zu
libersteigen oder jedenfalls eine Aussenperspektive zu finden? Das Erste
sieht man vielfach, das Zweite scheint mir jedoch notwendig. Es ist mei-
nes Erachtens auch moéglich, obwohl ich mir natiirlich bewusst bin, dass
niemand «aus seiner Haut heraus» kann. Auch ich bin so stark von kalvi-
nistischen Leitbildern beeinflusst, dass das notwendig auch meinen Betrag
in diese Debatte dauernd prigt. Dennoch werde ich jedenfalls versuchen,
eine Art von Metastandpunkt einzunehmen.

In den Fragen, die hier zur Debatte stehen, sind Okumene und Ekkle-
siologie direkt verklammert. Viele theologische Interpretationen der dku-
menischen Bewegung nehmen die eigene kirchliche Tradition faktisch als
Massstab. Das ist ganz klar, wenn wir romisch-katholische Dokumente
wie etwa «Dominus Iesus»® zur Kenntnis nehmen: Hier wird die eigene
Ekklesialitiit direkt normativ fiir die Beurteilung der Ekklesialitiit von an-
deren Kirchen. Es zeigt sich ein Bild von Okumene als einem System von
konzentrischen Kreisen. Im Zentrum oder — wenn die Kirche Jesu Christi
als solche nicht ohnehin mit der eigenen Kirche identifiziert wird — am
nichsten zum Zentrum steht die eigene, romisch-katholische Kirche; in
einem ndchsten Kreis sind die anderen katholischen Kirchen wie Ortho-
doxe und Altkatholiken, dann kommen die Anglikaner usw.; weit weg, in
der Peripherie, werden dann vielleicht noch die «kirchlichen Gemein-
schaften» der sogenannten «freien Gemeinden» — wie zum Beispiel in der
evangelikalen Bewegung — wahrgenommen®.

5 KONGREGATION FUR DIE GLAUBENSLEHRE. Erkldrung Dominus Jesus. Uber die
Einzigartigkeit und die Heilsuniversalitdt Jesu Christi und der Kirche. 6. August 2000
(VApPS 148), Bonn (Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz) 2000.

6 In Kreisen dieser «freien Gemeinden» wird die Situation vielleicht Ofters gerade
umgekehrt gedacht: Da bilden vielmehr die episkopalen Kirchen die Peripherie.

53



Leo J. Koffeman

Eine Variante stellt das Bild eines Kontinuums zwischen zwei zu ver-
meidenden Extremen dar. Dies sieht man manchmal in ekklesiologischen
oder kirchenrechtlichen Dokumenten meiner Tradition. Dann werden die
Kirchen unserer presbyterial-synodalen Struktur als die normative Mitte
auf der Linie des Kontinuums gesehen: Auf der einen (episkopalen) Seite
sind die Kirchen zu hierarchisch, auf der anderen (kongregationalisti-
schen) Seite sind die Kirchen zu unabhiingig oder isoliert voneinander.

Dieses zweite Bild eines Kontinuums mit einer normativen Mitte spii-
re ich auch im Text von U. von Arx, so besonders klar in der von ihm be-
schriebenen Position von Urs Kiiry: «Er sieht sie [d.h. die <altkirchliche
Gestalt der Okumene>] (...) dadurch gekennzeichnet, dass die sie repriisen-
tierenden Kirchen, ndmlich die orthodoxen, anglikanischen und altkatho-
lischen, die ungeteilte, im geschichtlichen Sinne 6kumenische Kirche des
1. Jahrtausends fortsetzen und bezeugen. In ihr sei die Stimme der einen
und ganzen Kirche, die heute gesucht werde, schon einmal vernehmbar
geworden, und diese Stimme der Vergangenheit zu Gehor zu bringen, sei
die Aufgabe eben der <altkirchlichen Okumene>.»” Die Frage ist jedoch,
ob das nur eine historische Bemerkung tiber ein Leitbild aus der Mitte der
1960er-Jahre ist oder ob es auch das Leitbild fiir das kiinftige «Direkto-
rium» ist. Ich komme darauf nochmals zurlick, wenn ich die ekklesiologi-
schen Fragen thematisiere.

2.2 Die dkumenische Bewegung als Bewegung des Heiligen Geistes

Mir ist wichtig, bei einer theologischen Interpretation der 6kumenischen
Bewegung erst einmal von den konkreten vorgefundenen kirchlichen Ge-
stalten — seien es episkopale oder presbyterial-synodale oder andersartige
Kirchen — zu abstrahieren, und, wie gesagt, zu versuchen, eine Art von
Metastandpunkt einzunehmen.

Ein Ausgangspunkt dafiir meine ich gefunden zu haben in einem der
schonsten kirchlichen Dokumente iiber die Okumene, nimlich im Dekret
iiber den Okumenismus «Unitatis Redintegratio» des Zweiten Vatikani-
schen Konzils. In Art. 1 lesen wir:

«Der Herr der Geschichte aber, der seinen Gnadenplan mit uns Siindern in
Weisheit und Langmut verfolgt, hat in jiingster Zeit begonnen, iiber die ge-
spaltene Christenheit ernste Reue und Sehnsucht nach Einheit reichlicher aus-

7 voN ARX, Auftrag, 1.2; vgl. Urs KUry, Die Altkatholische Kirche. Thre Ge-
schichte, ithre Lehre, ihr Anliegen, Stuttgart (EVW) 19823, 358-362.

54



«Offenheit gegeniiber der Einheit, zu der uns Gott beruft»

zugiessen. Von dieser Gnade sind heute iiberall sehr viele Menschen ergriffen,
und auch unter unsern getrennten Briidern ist unter der Einwirkung der Gnade
des Heiligen Geistes [Hervorhebung LJK] eine sich von Tag zu Tag ausbrei-
tende Bewegung zur Wiederherstellung der Einheit aller Christen entstanden.
Diese Einheitsbewegung, die man als 6kumenische Bewegung bezeichnet,
wird von Menschen getragen, die den dreieinigen Gott anrufen und Jesus als
Herrn und Erloser bekennen, und zwar nicht nur einzeln fiir sich, sondern auch
in ihren Gemeinschaften, in denen sie die frohe Botschaft vernommen haben
und die sie ihre Kirche und Gottes Kirche nennen. Fast alle streben, wenn auch
auf verschiedene Weise, zu einer einen, sichtbaren Kirche Gottes hin, die in
Wahrheit allumfassend und zur ganzen Welt gesandt ist, damit sich die Welt
zum Evangelium bekehre und so ihr Heil finde zur Ehre Gottes.»8

Dieses Streben zu einer einen, sichtbaren Kirche Gottes hin hat direkt mit
dem Wesen des Heiligen Geistes zu tun, wie es Art. 2 ausspricht:

«Der Heilige Geist, der in den Gldaubigen wohnt und die ganze Kirche leitet
und regiert, schafft diese wunderbare Gemeinschaft der Glaubigen und ver-
bindet sie in Christus so innig, dass er das Prinzip der Einheit der Kirche
ist.»

Auch das wesentlich konzentrische (und damit fragliche) Leitbild der
Okumene der Romisch-katholischen Kirche macht es dem Konzil nicht
unmoglich, eine — leider in neueren Lehraussagen des Vatikans kaum ge-
nannte — Wirksamkeit des Heiligen Geistes in den und durch die «getrenn-
ten Kirchen und Gemeinschaften» anzunehmen:

«Ebenso sind diese getrennten Kirchen und Gemeinschaften trotz der Mingel,
die ihnen nach unserem Glauben anhaften, nicht ohne Bedeutung und Gewicht
im Geheimnis des Heiles. Denn der Geist Christi hat sich gewiirdigt, sie als

8 Vgl. auch Art. 4; «Unter dem Wehen der Gnade des Heiligen Geistes gibt es
heute in vielen Lindern auf Erden Bestrebungen, durch Gebet, Wort und Werk zu jener
Fiille der Einheit zu gelangen, die Jesus Christus will»; ferner Art. 24: «Das Heilige
Konzil wiinscht dringend, dass alles, was die Sohne der katholischen Kirche ins Werk
setzen, in Verbindung mit den Unternehmungen der getrennten Briider fortschreitet,
ohne den Wegen der Vorsehung irgendein Hindernis in den Weg zu legen und ohne den
kiinftigen Anregungen des Heiligen Geistes vorzugreifen.» Vgl. die von der Siebten
Vollversammlung des ORK verabschiedete Erklirung iiber die kumenische Bewe-
gung «Die Einheit der Kirche als Koinonia: Gabe und Berufung»: «Dies ist wahrhaft
eine Frucht der wirksamen Gegenwart des Heiligen Geistes unter allen, die an Jesus
Christus glauben und um sichtbare Einheit heute ringen», in: WALTER MULLER-
ROMHELD (Hg.), Im Zeichen des Heiligen Geistes. Bericht aus Canberra 1991, Frank-
furt a. M. (Lembeck) 1991, 173-176, hier 174.

33



Leo J. Koffeman

Mittel des Heiles zu gebrauchen, deren Wirksamkeit sich von der der katholi-
schen Kirche anvertrauten Fiille der Gnade und Wahrheit herleitet» (Art. 3).

Was wire, wenn wir ganz bewusst und konsequent unseren Ausgangs-
punkt fiir eine theologische — und gldubige — Wertung der 6kumenischen
Bewegung in dieser historischen Wirkung des Heiligen Geistes nehmen
wiirden? Es hiesse meines Erachtens, dass wir — jedenfalls vorldufig — die
eigene Ekklesialitit als eine normative Grosse ausklammern wiirden, um
uns vor allem die Frage zu stellen, ob wir dem Wirken des Heiligen Geis-
tes in der okumenischen Bewegung nicht besser dienen konnten mit einer
offeneren und neugierigeren Haltung.

Drei niederlidndische Okumeniker (aus den beiden Grosskirchen) ha-
ben einen vergleichbaren Schritt gemacht, als sie die Okumene als einen
«Lernprozess» charakterisierten oder als «einen Prozess von erneuter Ei-
chung und Definierung von christlichem Glauben, und von erneuter Ar-
rangierung kirchlicher und zwischenkirchlicher Organisation, in welchem
sich das fundamentale Gesprich tiber Evangelium und Welt auf neue Wei-
se meldet»?. Das ist wirklich eine Aussenperspektive, welche die 6kume-
nische Bewegung als solche theologisch zu verstehen versucht, ohne sich
dabei von vornherein auf einen spezifischen konfessionellen oder kirchli-
chen Standpunkt zu stellen. In einem solchen Konzept der Okumene ist
der Dialog zwischen Kirchen und Traditionen nicht (nur) ein Instrument
der okumenischen Annédherung, dessen Rahmenbedingungen schon vor-
her klar sind oder wo die unterschiedlichen Gespréachspartner je ihre eige-
nen Rahmenbedingungen einzubringen versuchen. Der Dialog ist viel-
mehr ein Ort der Okumene, ein offener Raum, wo es gilt, die Anregungen
des Heiligen Geistes zu spiiren.

Im Text von U. von Arx wird meines Erachtens die Problematik eines
traditionellen kirchengebundenen Einstiegs in der Okumene auch implizit
anerkannt. In einer abschliessenden Bemerkung zur ekklesiologischen Vi-
sion (2.17) lese ich, dass sich von der Gespaltenheit der Kirche als Siinde
ausgehend kein befriedigendes ekklesiologisches Modell entwerfen lisst.
Darum geht der Text iberhaupt nicht auf die aktuelle Gespaltenheit der
Kirche in Denominationen ein. Die Frage ist dennoch, ob es hierzu eine
Alternative gibt.

? Vgl. BERT HOEDEMAKER/ANTON HOUTEPEN/THEO WITVLIET, Oecumene als
leerproces. Inleiding in de oecumenica, Zoetermeer (Meinema) 32005, 265.

56



«Offenheit gegeniiber der Einheit, zu der uns Gott beruft»

3. Ekklesiologische Fragen
3.1 Die altkirchliche Orientierung der altkatholischen Ekklesiologie

Der zweite Teil des Textes von U. von Arx ist einer ekklesiologischen Vi-
sion gewidmet. Eine Frage, die mich bei der Studie dieses Dokuments
beschiftigt hat, ist die nach der genauen Bedeutung der sogenannten «alt-
kirchlichen Orientierung». Schon in den Vorbemerkungen heisst es:

«Die altkatholische Kirche orientiert sich in ihrer ekklesiologischen Reflexion
und Programmatik immer auch an den Vorgaben der Alten Kirche und ihren
vielféltigen Lebensvollziigen. Dabei geht es nicht darum, diese in anachronis-
tischer Weise wiederherzustellen, sondern um die Bewahrung der Kontinuitit
mit dem apostolischen Ursprung der Kirche in allen Schritten von Reform und
Inkulturation, die der Kirche und ihrer Botschaft immer wieder bis zur escha-
tologischen Vollendung aufgegeben sind.» !0

Diese altkirchliche Orientierung, wie sie zum Beispiel auch in den oben
schon zitierten Aussagen von Urs Kiiry deutlich hervortritt, bestimmt die
Gestaltung der kirchlichen Gemeinschaft innerhalb der einzelnen altka-
tholischen Ortskirchen und unter diesen Ortskirchen in der Gemeinschaft
der Utrechter Union, und sie steuert auch die Bestrebungen, mit anderen
Kirchen kirchliche Gemeinschaft aufzunehmen und zu vertiefen.

Aber wie sieht man hier genau die Rolle der Geschichte? Unser nieder-
landischer (rémisch- und alt-)katholisch—protestantischer Dialog fiihrte
unter anderem zur von allen Teilnehmern getragenen Schlussfolgerung,
dass ein weiteres Durchdenken des Verhéltnisses zwischen Geist und Kir-
che im Rahmen des Verhiltnisses von Geist und Geschichte in der heu-
tigen Phase des okumenischen Gesprichs notwendig sei!l. Das fordert
einen Zwischenweg zwischen einer historisch-legitimierenden Ekklesio-
logie und einer Verneinung jeder Relevanz der geschichtlichen Entwick-
lungen fiir die Gestaltung der Kirche.

3.2 Okumenisches Kirchenrecht bei Hans Dombois

Ich muss hier einen ziemlich langen Umweg machen. Auf der Suche nach
«bkumenischem Kirchenrecht» habe ich viel vom deutschen evangeli-
schen Kirchenrechtler Hans Dombois (1907-1997) gelernt. Der Untertitel

10 VoN ARX, Auftrag 1.1; vgl. auchebd., 1.2; 1.3; 2.12; 5.4 und 5.6.
' Vgl. BRINKMAN/WITTE, Roots (wie Anm. 3), 189.

>



Leo J. Koffeman

seiner Trilogie «Das Recht der Gnade»!2 lautet: «Okumenisches Kirchen-
recht». Seine Sicht auf das Verhiltnis von Kirchenrecht und Okumene ist
meines Erachtens sehr wichtig fiir eine theologische Verantwortung des
Kirchenrechtes. Es ist fiir mich auch darum interessant, weil er insbeson-
dere auf die altkirchliche Tradition zuriickgreift.

3.2.1 Zwei Ausgangspunkte

Dombois stellt die prinzipielle Frage nach der Moglichkeit und der Not-
wendigkeit eines 6kumenischen Kirchenrechts. Zwei theologische Aus-
gangspunkte sind fiir thn massgebend.

Der erste Ausgangspunkt ist die These, dass die Einheit der Kirche in
Christus vorgegeben ist. Mit dem Nizéino-Konstantinopolitanum beken-
nen wir die Einheit der Kirche wie auch ihre Heiligkeit, Katholizitdt und
Apostolizitit. Die Einheit ist eine Glaubensrealitit, eine Gabe Gottes, die
uns herausfordert, entsprechende institutionell-kirchliche Formen zu fin-
den. Fiir Dombois hat das die «objektive Okumenizitit des Kirchenrechtes
als einer historischen Gegebenheit» zur notwendigen Konsequenz!3.

Der zweite Ausgangspunkt ist die These, dass der Heilige Geist in die
Geschichte eingegangen ist. Der Geist schopft Gestalten in der Geschich-
te. Das gibt dem Kirchenrecht wie auch der Okumene einen Prozesscha-
rakter: In beiden gilt es, aufgrund der Sendung Jesu Christi, dauernd in
Bewegung auf dem Weg zum Reich Gottes zu sein. In diesem Sinne inter-
pretiert auch Dombois — mit dem Zweiten Vatikanischen Konzil — Okume-
ne als Bewegung des Heiligen Geistes. Diese und die kirchenrechtliche
Entwicklung als Bewegung sind eng miteinander verschrinkt: «Okumeni-
sches Recht entsteht, indem beide Bewegungen aufeinander bezogen wer-

12 Hans DomBots, Das Recht der Gnade. Okumenisches Kirchenrecht, 3 Binde,
Witten (Luther) 1961/1974/1983. Vgl. pERrs., Grundlagen und Grundziige der Kir-
chenrechtslehre, in: Georg Picht/Enno Rudolph (Hg.), Theologie — was ist das?, Stutt-
gart (Kreuz) 1977, 261-275; DERS., Okumenisches Kirchenrecht heute, in: ZEVKR 24
(1979) 225-249; CuristorH LINK, Kirchenrecht als 6kumenisches Recht bei Hans
Dombois, in: ZEVKR 32 (1987) 436-450.

3 Vgl. Domsois, Kirchenrecht heute (wie Anm. 12), 230: «Es geht hier nicht um
den subjektiven Okumenismus der Bereitschaft und des Willens zur Verstindigung in
die Zukunft, sondern um die objektive Okumenizitit des Kirchenrechtes als einer his-
torischen Gegebenheit.»

58



«Offenheit gegeniiber der Einheit, zu der uns Gott beruft»

den, so dass der Prozess des Rechts sich am Prozess der Einheit gleichsam
entzlindet.» 14

Man konnte diese Sicht von Dombois als eine heilsgeschichtliche Sicht
kennzeichnen. Fiir mich heisst das Folgendes. Seit der Anfangszeit der
neutestamentlichen Gemeinde steht die Geschichte der Kirche unter dem
Vorzeichen der Wirkung des Heiligen Geistes in individuellen Menschen
und in ihren geteilten Erfahrungen, aber auch in den strukturellen Gestal-
ten innerhalb der Kirche und schliesslich auch ausserhalb dessen, was uns
beim Wort «Kirche» primér vor Augen steht. Dabei kann keine Kirche die
eigene Geschichte exklusiv mit der Geschichte des Wirkens des Heiligen
Geistes identifizieren. Das fordert uns heraus, alle bestehenden institutio-
nellen Formen von Kirche dahin zu priifen, auf welche Weise der Geist
darin anwesend ist. Und diese Frage kann nur in einem dkumenischen
Kontext sinnvoll diskutiert werden.

Der zweite Ausgangspunkt von Dombois beriihrt eine vitale Frage in
der okumenischen Ekklesiologie: Sind plausible theologische Aussagen
zur Wirkung des Heiligen Geistes in der Kirchengeschichte iiberhaupt
moglich?

Jede Kirche ist geneigt, bestimmte Entwicklungen in der eigenen Ge-
schichte — die im Allgemeinen direkte kirchenrechtliche Konsequenzen
haben! — als kennzeichnend und entscheidend fiir die Leitung des Heiligen
Geistes in ihrem Leben zu halten, sei es die altkirchliche Bildung des Epi-
skopats, sei es die reformatorische Wiederentdeckung der lokalen Ge-
meinde oder des allgemeinen Priestertums der Gldubigen, sei es die r6-
misch-katholische Weiterentwicklung des Primats oder was auch immer.

Dombois bietet hier insoweit eine neue Perspektive, als er das alles
nicht in einer heute populdren Weise von «ekklesiologischem Doketis-
mus» als theologisch gleichgiiltig abwertet. Er gibt dem vielmehr einen
Platz innerhalb der Kirchengeschichte, die heute in die 6kumenische Be-
wegung gemiindet ist und die eine durch den Heiligen Geist geleitete und
deshalb prinzipiell noch offene Geschichte ist. Einen vergleichbaren Ge-
danken findet man iibrigens in der neuen Studie der Kommission fiir Glau-
ben und Kirchenverfassung «Wesen und Auftrag der Kirche», wo es
heisst:

«Welches Gewicht messen Christen kirchlicher und konfessioneller Identitit
bei? Fiir manche ist die Beibehaltung einer solchen Identitéit — in der voraus-

14Vgl. LiNk, Kirchenrecht (wie Anm. 12), 437.

59



Leo J. Koffeman

sehbaren Zukunft oder sogar fiir immer — auch innerhalb eines Lebens in koi-
nonia notwendig, um spezielle Wahrheiten und reiche legitime Vielfalt zu
bewahren, die zu einem Leben in Gemeinschaft gehtren. Andere verstehen
das Ziel der sichtbaren Gemeinschaft als eines, das tiber spezifische kirchliche
oder konfessionelle Identititen hinausreicht — eine Gemeinschaft, in der die
Reichtiimer, die durch die konfessionellen Traditionen gewdhrleistet werden,
im Zeugnis und in der Erfahrung eines gemeinsamen Glaubens und Lebens
zusammengebracht werden. Fiir andere bleibt das Modell der «versShnten
Vielfalt» zwingend. Die meisten jedoch stimmen iiberein, dass Offenheit ge-
geniiber der Einheit, zu der uns Gott beruft, notwendig ist und dass das Bild
der sichtbaren Einheit klarer wird, wéihrend wir unter der Fiihrung des Heili-
gen Geistes Schritt fiir Schritt weitergehen (cf. Joh 16,13) [Hervorhebung
LJK]. Kirchen verstehen ihre Beziehung zu der einen, heiligen, katholischen
und apostolischen Kirche in unterschiedlicher Weise. Das wirkt sich auch
darauf aus, wie sie mit anderen Kirchen umgehen und wie sie den Weg zur
sichtbaren Einheit wahrnehmen.» 13

3.2.2 Drei Formen von Kirchenrecht

In diesem Rahmen entwickelt Dombois sein Konzept eines «dkumeni-
schen Kirchenrechts». Das Interessante und fiir uns heute Relevante seines
Konzepts liegt genau in der Rolle, die er dabei der altkirchlichen Tradition
zumisst.

In einer gewissermassen spekulativen Analyse der Geschichte unter-
scheidet Dombois aus kirchenrechtlicher Perspektive drei Epochen, wo-
von die zweli ersten sich in grossen Linien mit den zwei ersten christlichen
Jahrtausenden decken. Jetzt, seit dem Anfang des zwanzigsten Jahrhun-
derts und beim Ubergang zum dritten Jahrtausend, fingt die Zeit des «oku-
menischen Kirchenrechts» an. Das erste Jahrtausend war die Zeit des
«epikletischen Kirchenrechts», die zweite Periode wird als die Zeit des
«transzendentalen Kirchenrechts» gekennzeichnet. Ich kann hier seine Er-
orterungen natiirlich nur in grosster Beschrinkung zusammenfassen.

Das Kirchenrecht des ersten Jahrtausends bezeichnet Dombois als
«epikletisch»: «Das System des dlteren Kirchenrechts ... beruhte auf ei-
nem ungebrochenen, und, wenn man will, unschuldigen Glauben an den
Heiligen Geist.»!® Insoweit in der alten Kirche eine rechtliche Gestaltung
der Kirche iiberhaupt stattgefunden hat, vollzog sich das nicht aufgrund
einer vorgegebenen systematisch-theologischen Sicht der Kirche. Ekkle-

15 Wesen und Auftrag der Kirche (wie Anm. 2), 20.
16 DomBois, Recht der Gnade I (wie Anm. 12), 105.

60



«Offenheit gegeniiber der Einheit, zu der uns Gott beruft»

siologie gab es eigentlich in diesem Sinne iiberhaupt noch nicht. Die Kir-
che war eine Einheit im Geiste, und diese Einheit kam zum Ausdruck in
der Liturgie, in der Trinitdtslehre und Christologie der okumenischen
Konzile sowie in der Gestalt des Bischofs. Diese drei kirchenbildenden
Elemente — Liturgie, Dogma und Episkopat — bedingten einander und bil-
deten zusammen den Rahmen, in welchem die Leitung des Heiligen Geis-
tes spontan gesucht und erfahren wurde.

Im zweiten Jahrtausend jedoch éndert sich das Kirchenrecht. Gerade
die Legitimitdtskrise, die durch die Korruption der friihmittelalterlichen
Kirche entsteht, ruft eine systematisch-theologische Ekklesiologie hervor.
Kirchenrecht wird auf ekklesiologischen Prinzipien fundiert und so legi-
timiert. «Was sich also nach dem Ausgang des Geistglaubens anmeldete
und durchsetzte, war die transzendentale Frage nach den Bedingungen der
Moglichkeit legitimen Handelns und Lebens der Kirche.»!” Dombois
spricht hier von «transzendentalen Kriterien»!8, die das ganze kirchliche
und kirchenrechtliche System untermauern sollen. Innerhalb der westli-
chen Kirche lduft dieser Prozess liber die Schiene einer sakramentalen und
hierarchischen Kirchenauffassung, die in der Dogmatisierung der pépstli-
chen Unfehlbarkeit 1870 kulminiert. Die Enzyklika «Mystici Corporis»
(1943) von Pius XII. bietet die letzte Selbstdefinition der Kirche in dieser
Perspektive.

Parallele Entwicklungen sieht Dombois dort, wo in der lutherischen
und in der reformierten Tradition das Kirchenrecht theologisch begriindet
wird. Luther sah, wie das sakramentale rémisch-katholische Kirchenrecht
— vor allem beziiglich der Beichte — «seine Stringenz, seine Uber-
zeugungskraft fiir ein angefochtenes Gewissen»!® verlor. Er stellt der
sakramentalen Beichte die Rechtfertigung durch den Glauben allein
gegeniiber. In seinem Gefolge findet man bei den Lutheranern eine Kir-
chenauffassung — und eine Auffassung von Kirchenrecht —, die nicht
weniger transzendental ist, obwohl in ganz anderer Perspektive. Zentral ist
jetzt die offentliche Verkiindigung des Wortes als die notwendige Voraus-
setzung der Moglichkeit des Glaubens: «In der Kirche muss allein sicher-
gestellt werden, dass im Sinne von CA VII gepredigt und die Sakramente

7A.a.0., 111.
18A.a.0,1590u.6.
19A.a.0., 131.

61



Leo J. Koffeman

verwaltet werden.»20 Kirchenrechtlich ist alles Weitere theologisch indif-
ferent.

In der reformierten Tradition lauft die Entwicklung in der Sicht von
Dombois nochmals anders. Weil das Heil letztendlich nie von Menschen
oder menschlichen Institutionen abhédngig sein kann, verlagert Calvin das
Schwergewicht in die Ewigkeit: Die Erwédhlungslehre wird zum allbeherr-
schenden Prinzip. Die Kirche ist vor allem dadurch gekennzeichnet, dass
sie die Erwidhlten in der Lebensheiligung begleitet, und das ist auch
entscheidend fiir die kirchenrechtliche Strukturierung der reformierten
Kirchen. Darum wird hier, anders als bei den lutherischen Kirchen, die
Kirchendisziplin als ein drittes Kennzeichen der «wahren Kirche» ange-
nommen.

Dombois behandelt nur diese drei kirchenrechtlichen Traditionen und
Systeme als Formen des transzendentalen Kirchenrechts. In allen Fillen
sind geschlossene Kirchensysteme entstanden, die kirchenrechtlich die
eigenen Fundamentalprinzipien absichern. Jetzt aber haben geméss der
Uberzeugung von Dombois alle Formen von transzendentalem Kirchen-
recht ihre theologische Legitimitéit notwendigerweise verloren. Eine sol-
che theologische Selbstlegitimierung ist nicht mehr moglich und kann aus
verschiedenen theologischen Griinden heute nicht mehr nachvollzogen
werden.

3.2.3 Die altkirchliche Tradition bei Dombois

Aber — und das ist meines Erachtens sehr wichtig — damit ist nicht alles
gesagt. Denn unter der Oberfliche sind in allen diesen Traditionen Ele-
mente des urspriinglichen epikletischen Kirchenrechts bestehen geblie-
ben. Das ist besonders in der Liturgie der Kirchen zu spiiren. Gerade hier
findet Dombois auch den Ansatz fiir sein 6kumenisches Kirchenrecht, das
er auch «liturgisches Kirchenrecht» nennt: Aufgrund einer 6kumenisch
umfassenden Analyse dessen, was in der Liturgie geschieht, sollte es mog-
lich sein, auch prinzipielle Ausgangspunkte fiir ein «allgemeines» dkume-
nisches Kirchenrecht zu finden.

Dombois hat die kirchenrechtliche Tradition der altkatholischen Kir-
chen der Utrechter Union nicht explizit in seine Analyse einbezogen. Ich

2 Ebd. In Art. 5 der «Confessio Augustana» (CA), dem grundlegenden Bekenntnis
der lutherischen Tradition, werden die Predigt des Evangeliums und die Feier der Sa-
kramente als die entscheidenden Akte des kirchlichen Amtes gedeutet. Siehe auch
unten (3.4) betreffs der Kennzeichen der Kirche.

62



«Offenheit gegeniiber der Einheit, zu der uns Gott beruft»

konnte mir vorstellen, dass Altkatholiken dennoch meinen, ihre Tradition
in meiner dusserst knappen Zusammenfassung und Interpretation der Ge-
danken von Dombois wiedergefunden zu haben. Er dussert sich ja sehr
positiv iiber das epikletische Kirchenrecht des ersten Jahrtausends. Ist das
nicht genau das, was auch die altkirchliche Orientierung der altkatholi-
schen Kirchen motiviert? Es scheint nicht von ungefidhr zu sein, dass
Dombois in diesem Zusammenhang sagt, dass die nichtepiskopalen pro-
testantischen Kirchen vor der (unméglichen) Aufgabe stehen, Skumenisch
zu erkldren, warum sie aus den drei kirchenbildenden Elemente der alt-
kirchlichen Gestaltung der Kirche (Liturgie, Dogma und Episkopat), die
zusammen den Rahmen?! bildeten, in dem die Leitung des Heiligen Geis-
tes erfahren wurde, nur die zwei ersten beibehalten, das dritte aber, die
episkopale Struktur der Kirche, aufgegeben haben.

Dennoch konnte hier ein Missverstdndnis entstehen. Die Frage, auf die
ich bei meinem Versuch, den Text von U. von Arx zu analysieren, keine
klare Antwort bekommen habe, ist die nach dem Stellenwert der «altkirch-
lichen Orientierung». Welche Art Normativitit hat die glaubens- und ver-
fassungsmissige Kontinuitit mit der Alten Kirche??? Kann man in theo-
logischer Hinsicht — mit Urs Kiiry — noch einfach beanspruchen, «die
ungeteilte, im geschichtlichen Sinne 6kumenische Kirche des 1. Jahrtau-
sends fort[zu]setzen und [zu] bezeugen»23? Oder wird hier doch eine wei-
tere historisch legitimierende Ekklesiologie sichtbar, die meines Erach-
tens letztendlich auch unter das Verdikt einer «transzendentalen Form von
Kirchenrecht» fallen miisste?

3.3 Dombois und von Arx

Ich finde im zu besprechenden Text von U. von Arx verschiedene Beriih-
rungspunkte mit den Gedanken von Dombois. Ich verweise besonders auf
den schonen Abschnitt iiber die Eucharistiefeier als «(d)ie geistliche Mitte
dieser Lebensvollziige der Ortskirche in ihren Gliedern ..., aus der heraus
und auf die hin sich diese Vollziige stets bewegen»2¢. Dennoch ist mir
nicht ganz klar, wie sich dies zum Ausgangspunkt der «ekklesiologischen
Vision» in der Ortskirche genau verhilt. Wire es nicht angebracht, die

21 DomBoIs, Recht der Gnade 11 (wie Anm. 12), 103, spricht von einer «geschicht-
lichen Substruktur ..., hinter die nicht zuriickgegangen werden kann».

22Vgl. voN ARX, Auftrag (wie Anm. 1), 1.1.

B Aa0,1.2

% ANa0,; 2.5

63



Leo J. Koffeman

Ekklesiologie dann auch konsequenter, analog zu dem, was Dombois
macht, aus der Liturgie heraus zu entwickeln und alle weiteren Fragen —
inklusive der des kirchlichen Amtes und des Episkopats! — von da aus neu
zu durchdenken?

Was heisst es, wenn die Ortskirche als solche zum Ausgangspunkt
genommen wird, aber dann gesagt wird: «In traditioneller Terminologie
handelt es sich bei der Ortskirche um ein Bistum, das in der Regel in Pfarr-
gemeinden geteilt ist.»2 Ist das eine deskriptive Aussage, oder geht es
beim «ortskirchlichen Ansatz»?¢ doch um eine normative Aussage? Im
ganzen Text wird meines Erachtens weiter um diese Frage gerungen. Die
Kirche wird als «(iiberlokale) Gemeinschaft von Ortskirchen»?? gekenn-
zeichnet. Dennoch scheint es nicht moglich, die Utrechter Union als sol-
che als einen solchen Ortskirchenverband zu charakterisieren, da beson-
ders das Verhiltnis von Autonomie und Interdependenz hier zu kliren
sei?8. Ist nicht gerade darum dieser ortskirchliche Ansatz letztendlich in
okumenischer Hinsicht problematisch, weil er — wie von Arx es selbst
ausdriickt — schon «die Kirche als eine nach innen und aussen strukturier-
te Gemeinschaft von Ortskirchen in sichtbarer Einheit im Blick (hat)»,
aber, wie schon erwihnt, «nicht auf die aktuelle Gespaltenheit der Kirche
in Denominationen ein(geht)»2° — und auch nicht eingehen kann? Wie
sieht die altkatholische Ekklesiologie in ihrer altkirchlichen Orientierung
genau die Beziehung zwischen der eigenen Geschichte und dem Wirken
des Heiligen Geistes in der Geschichte? Ist diese altkirchliche Orientie-
rung faktisch eine Identifizierung mit der Kirche des ersten Jahrtausends,
und sieht die altkatholische Kirche die eigene Gestalt damit als ohnehin
normativ fiir thre 6kumenischen Beziehungen? Oder gibt es hier noch eine
gewisse «Offenheit gegeniiber der Einheit, zu der uns Gott beruft»30? Fiir
die 6kumenischen Beziehungen zu den nicht episkopalen Kirchen scheint
mir eine klare Antwort zu dieser Frage wichtig.

3.4 Kennzeichen oder Wesenseigenschaften?

Ich suche noch einen anderen Eingang in die Thematik. Ekklesiologisch
scheint mir, dass hier auch das Verhiltnis von sichtbaren und unsichtbaren

35 A.a.0., 2.3.

26 A.a.0.,2.13 und 2.14.

27A.a.0.,2.10 und 2.12.

28 A.a.0.,3.1.

2% A.a.0.,2.17.

30 Wesen und Auftrag der Kirche (wie Anm. 2), 20.

64



«Offenheit gegeniiber der Einheit, zu der uns Gott beruft»

Aspekten der Kirche eine Schliisselrolle spielt. Gerade zu diesem Punkt
habe ich grossere Bedenken beim hier zur Diskussion stehenden Text. Ich
zitiere — mit Kursivierung von meiner Hand — die wichtigsten Abschnitte:

«(2.6) Als eine gott-menschliche Wirklichkeit, die daher einerseits institutio-
nalisierbar ist, deren sichtbare Strukturen aber andererseits das Mysterium der
Kirche und ihre Verborgenheit nicht voll zu reflektieren vermogen, ist die
Ortskirche eine Reprdsentation und Verwirklichung der einen, heiligen, katho-
lischen und apostolischen Kirche, von der das Glaubenssymbol von Nizda-
Konstantinopel in pneumatologischem Zusammenhang als einer Grosse des
Glaubens spricht.

(2.7.) Die vier sogenannten Kennzeichen der Kirche haben ihren Grund je in
Gottes Selbstoffenbarung in Jesus Christus und im Hl. Geist und manifestie-
ren sich in der Spannung von Sichtbarkeit und Verborgenheit.

— Die Einheit der Ortskirche kommt zum Ausdruck in der erwihnten koinonia
aller Getauften in der Wahrnehmung ihrer Aufgaben und Gaben (vgl. 2.1
und 2.2).

— Die Katholizitit der Ortskirche kommt zum Ausdruck in der Teilhabe an der
in Gott geschenkten, Himmel und Erde umfassenden Wirklichkeit des Heils
und der Wahrheit, wie sie in Wort und Sakrament begegnen.

— Die Heiligkeit der Ortskirche kommt zum Ausdruck in der Bereitschaft
threr Glieder, sich in ithrem Leben in Christus von der Gegenwart des
HI. Geistes zu einem Handeln aus Glauben und Liebe bestimmen zu lassen

— Die Apostolizitit der Ortskirche kommt zum Ausdruck in der Bindung ihrer
Lebensvollziige an die vom Geist Gottes getragene Sendung Jesu Christi
und der Apostel, in der die Kontinuitit mit dem soteriologisch-trinitarischen
Ursprung der Kirche und damit ihre Katholizitédt gewahrt bleibt.

Die vier Kennzeichen der Kirche sind nicht nur in ihrer Interdependenz zu

sehen, sondern auch in ihrer Eingebundenheit in das, was Tradition genannt

wird. Dabei ist Tradition als ein Prozess der Vergewisserung und der Weiter-

gabe des Glaubens zu verstehen (vgl. auch oben 1.1 und 2.5).»

Mir geht es um die Bezeichnungen «Reprisentation und Verwirklichung»
und «Kennzeichen». Die Frage ist: Wie verhalten sich die sichtbaren bis hin
zu institutionellen Aspekte der Kirche zu dem, was wir von der Kirche glau-
ben — dass sie die eine, heilige, katholische und apostolische ist. Was heisst
es, wenn die Ortskirche als Reprisentation und Verwirklichung der una
sancta gesehen wird? In welchem Sinne geht es hier um Kennzeichen?
Der Text versucht eine altkatholische Vision einer dkumenischen Ek-
klesiologie zu skizzieren «in Beriicksichtigung neuerer konvergierender
okumenisch erarbeiteter Feststellungen, wie sie u.a. auch in den von der
Kommission fiir Glauben und Kirchenverfassung des ORK vorangetriebe-

65



Leo J. Koffeman

nen Studienprojekten dokumentiert sind» und nennt dabei auch das schon
genannte ekklesiologische Dokument «Wesen und Auftrag der Kirche».
In diesem Dokument wird jedoch nicht von einer Vierzahl von «Kennzei-
chen», sondern von «Wesensattributen» (engl.: essential attributes) ge-
sprochen?!. Auf dieser Linie entwickelt sich eine gemeinsame 0kumeni-
sche Ekklesiologie.

In der protestantischen Ekklesiologie wird auf gleiche Weise von den
«Eigenschaften» oder «Attributen» der geglaubten Kirche gesprochen.
Diese werden dann unterschieden von den «Kennzeichen» der empiri-
schen wahren Kirche. In dem représentativsten ekklesiologischen Doku-
ment, das bisher innerhalb der protestantischen Kirchen verabschiedet
worden ist, der Leuenberg-Studie «Die Kirche Jesu Christi», bietet diese
Unterscheidung eine tragende Struktur, und es wird beziiglich der vier
klassischen Adjektive von «(Wesens)eigenschaften» (auch hier englisch:
essential attributes) gesprochen32. Im Bereich der Sichtbarkeit der Kirche
hingegen spricht die reformatorische Tradition von Kennzeichen oder
notae: «Das sind nach reformatorischer Uberzeugung die reine Predigt
des Evangeliums und die einsetzungsgemisse Feier der Sakramente. Da-
mit haben die Reformatoren diejenigen elementaren Ziige des sichtbaren
Lebens der Kirche in Anspruch genommen, durch die sich der Ursprung
der Kirche vergegenwirtigt und durch die eine Kirche sich an ihren Ur-
sprung hilt. Durch ihn ist sie wahre Kirche.»33

In diesem Lichte konnte die Charakterisierung von Einheit, Heiligkeit,
Katholizitit und Apostolizitit als «Kennzeichen» problematisch sein. Es
suggeriert eine direkte Sichtbarkeit dieser Attribute, die — wie die altkirch-
liche Orientierung — in die Richtung einer mir zu engen Identifizierung der
eigenen Kirche mit der Kirche Jesu Christi weist. Ich sehe aber auch, wie
in 2.7 in der Konkretisierung dieser «Kennzeichen» von zum Beispiel in-
stitutionellen Elementen der Kirche tiberhaupt nicht die Rede ist: Da do-

31 A0, Art. 12: «Da die Kirche das Geschopt von Gottes eigenem Wort und
Geist ist, ist die Kirche Gottes eine, heilig, katholisch und apostolisch. Diese Wesens-
attribute ergeben sich aus und stellen die Abhédngigkeit der Kirche von Gott dar.»

32 LEUENBERGER KIRCHGEMEINSCHAFT, Die Kirche Jesu Christi. Der reformatori-
sche Beitrag zum 6kumenischen Dialog iiber die kirchliche Einheit, hg. von Wilhelm
Hiiffmeier (Leuenberger Texte 1), Frankfurt a.M. (Lembeck) 1995, 26f. (deutsch) bzw.
92f. (englisch) (= Art. 2.3).

3 A.a.0., 28 (deutsch) bzw. 94 (englisch) (= Art. 2.4.1). Fiir viele reformierte
Kirchen ist tibrigens die schriftgemésse Handhabung der Kirchenzucht ein drittes,
gleichrangiges Kennzeichen.

66



«Offenheit gegeniiber der Einheit, zu der uns Gott beruft»

minieren spirituelle und ethische Aspekte des Lebens. Ganz klar ist es mir
jedoch nicht, und meine Frage bleibt: Was meint U. von Arx genau, wenn
in seinem Text die sichtbare Ortskirche als eine Reprdsentation und Ver-
wirklichung der einen, heiligen, katholischen und apostolischen Kirche
beschrieben wird?

Vielleicht kdnnte man diese Frage auch als die nach der Berechtigung
eines Konzepts von ius divinum formulieren. Wenn die Altkatholische Kir-
che der Niederlande in ihrem Statut sagt: «Die Kirche anerkennt das Beste-
hen des gottlichen Rechtes und des daraus abgeleiteten menschlichen Rech-
tes», so ist sie in dieser Hinsicht wahrscheinlich repréasentativ fiir die altka-
tholische Tradition. Fiir mich ist aber die ganze Kategorie des gottlichen
Rechtes sehr problematisch, weil sie von vornherein bestimmte kirchen-
rechtliche Fragen aus dem 6kumenischen Dialog auszuklammern scheint.

3.5 Zwei andere Modelle

Ein Vergleich mit zwei anderen Modellen fiir das Verhéltnis zwischen der
geglaubten Kirche, der una sancta, und der empirischen Kirche, konnte
hilfreich sein fiir die weitere Diskussion. Es geht mir um die romisch-
katholische Variante und um die kirchenrechtliche Sicht in meiner eigenen
Kirche.

Ich nannte schon kurz das romisch-katholische Dokument Dominus
lesus. Kiirzlich, am 29. Juni 2007, wurde das, was unsere Frage betrifft, in
einer Veroffentlichung der Kongregation fiir die Glaubenslehre «Antwor-
ten auf Fragen zu einigen Aspekten der Lehre iiber die Kirche» noch ein-
mal wiederholt34. In beiden Dokumente geht es mir um die Interpretation
einer beriihmten Aussage des Zweiten Vatikanischen Konzils in der Kir-
chenkonstitution «Lumen gentium» (8):

«(d)ie einzige Kirche Christi, die wir im Glaubensbekenntnis als die eine,
heilige, katholische und apostolische bekennen (...), in dieser Welt als Gesell-
schaft verfasst und geordnet, subsistiert in [Hervorhebung LJK] der katholi-
schen Kirche, die vom Nachfolger des Petrus und von den Bischofen in Ge-
meinschaft mit ihm geleitet wird.»

Was bedeutet hier «subsistiert in» (lat.: subsistit in)? Das neueste Do-
kument sagt es so: Es geht hier um «jene immerwihrende historische

3 Siehe http://www.dbk.de/imperia/md/content/pressemitteilungen/2007-2/ant-
worten_auf_fragen_zu_einigen_aspekten_bezueglich_der_lehre_ueber_die_kirche.
pdf.

67



Leo J. Koffeman

Kontinuitit und Fortdauer aller von Christus in der katholischen Kirche
eingesetzten Elemente, in der die Kirche Christi konkret in dieser Welt
anzutreffen ist». Aufgrund dessen wird, wie schon oben angedeutet, in den
in beiden Dokumenten vorliegenden Erkldrungen zum theologischen Stel-
lenwert anderer Kirchen die eigene Ekklesialitit direkt normativ fiir die
Beurteilung der Ekklesialitdt von anderen Kirchen. Das scheint mir gerade
die Problematik einer sakramentalen Ekklesiologie oder jedenfalls dieser
Art sakramentaler Ekklesiologie zu sein¥.

Die noch neue Kirchenordnung meiner eigenen Kirche fingt mit einer
interessanten Aussage zur selben Frage an. In Artikel 1.1 heisst es:

«Die Protestantische Kirche in den Niederlanden ist in Ubereinstimmung mit
threm Bekennen Gestalt der einen heiligen apostolischen und katholischen
oder allgemeinen christlichen Kirche, die, teilhabend an der Israel geschenk-
ten Erwartung, sich streckt nach dem Kommen des Reiches Gottes.»3¢

Die Kirche sieht sich als «Gestalt der una sancta». Im niederldndischen
Text gibt es hier keinen Artikel. Es sagt nicht «die Gestalt», es sagt auch
nicht «eine Gestalt». Das Erste wire zu viel und konnte exklusiv und anti-
okumenisch interpretiert werden: nur diese Kirche sei (jedenfalls in den
Niederlanden) die Gestalt der una sancta. Das Letzte wiire zu wenig und
konnte relativistisch verstanden werden: die PKN sei nur eine Kirche un-
ter vielen Gestalten der una sancta — und das sei auch kein Problem! Da-
mit wire die 6kumenische Aufgabe nicht ernst genommen. Der Text will
diese Frage — aufgrund einer notwendigen «Offenheit gegeniiber der
Einheit, zu der uns Gott beruft» — unbeantwortet lassen, als eine Heraus-
forderung fiir die Kirche. Im 16. Artikel {iber das Leben und Wirken der
Kirche in 6kumenischer Perspektive wird dieser Gedanke wieder aufge-
nommen:

«Als Gestalt der einen heiligen, apostolischen und katholischen oder allge-
meinen christlichen Kirche ist die Kirche berufen, Einheit, Gemeinschaft und

35 Es scheint mir, dass auch die altkatholische Ekklesiologie sich als sakramental
verstehen kann. Die oben erwiihnte Wendung «Reprisentation und Verwirklichung»
weist in diese Richtung. Vgl.auch «Lumen Gentium» 1: veluti sacramentum seu sig-
num et instrumentum.

36 Art. 1.1. Eine deutsche Ubersetzung der Kirchenordnung und der Verordnungen
(Gesetze) ist auf der Website www.altreformiert.de/beuker zu finden. Meine Uberset-
zung des Artikels 1.1 weicht davon ab, weil ich bestimmte Nuancen so besser sichtbar
machen kann. Die jiingste Geschichte des Vereinigungsprozesses ist in englischer
Sprache zuginglich iiber www.protestantchurch.nl.

68



«Offenheit gegeniiber der Einheit, zu der uns Gott beruft»

Zusammenarbeit mit anderen Kirchen Jesu Christi zu suchen und zu fordern.
Die Kirche nimmt an der 6kumenischen Arbeit in den Niederlanden und in der
Welt teil und stimuliert sie. Sie sucht und unterhilt engere Beziehungen mit
Kirchen, mit denen sie durch Bekenntnis oder Geschichte besonders verbun-
den ist. Sie sucht die Vereinigung mit den Kirchen, mit denen in Glauben und
Kirchenordnung Einheit oder Verwandtschaft besteht» (Art. 16.1).

Mit diesem Artikel wird der mehr theologisch gepriigte Teil der Kirchen-
ordnung abgeschlossen. Der Kreis ist geschlossen. Gestalt der una sancta
zu sein ist wichtig fiir diese Kirche und besonders fiir ihre 6kumenische
Orientierung.

4. Okumenische Strategie

Was heisst dies alles fiir die Fragen der «6kumenischen Strategie», die im
vierten Teil des Textes von U.von Arx angesprochen werden?

Es ist klar, dass es hier bestimmte geschichtlich und kontextuell vorge-
gebene Fakten gibt, mit denen zu rechnen ist. Jede Kirche hat in ihrem
eigenen Kontext ohnehin Kontakte mit anderen Kirchen, die zu beriick-
sichtigen sind. Fiir die polnische Kirche hat die massive Prisenz der
Romisch-katholischen Kirche eine bestimmende Bedeutung; die nieder-
lindische Kirche kann die Anwesendheit verschiedener Kirchen aus der
kalvinistischen Tradition nicht ignorieren. Dariiber hinaus gibt es die
altkatholische Gesamtgeschichte in den gemeinsamen Beziehungen zu
anderen episkopalen Kirchen.

Das alles bestimmt jedenfalls die Ausgangsposition fiir eine 6kumeni-
sche Strategie, aber eine «Normativitit des Faktischen» sollte es dennoch
nicht geben.

Ich iibergehe, was im besagten Text zu den Beziehungen mit den mehr
traditionellen Gesprichspartnern der altkatholischen Kirchen — d.h. mit
der Anglican Communion (4.1), der Philippinischen Unabhingigen Kir-
che (4.2), der orthodoxen Kirche (4.3), der Romisch-katholischen Kirche
(4.4), der Kirche von Schweden (4.5) und der Altkatholischen Kirche der
Mariaviten in Polen (4.6) — gesagt wird. In allen diesen Féllen geht es ja
um episkopale Kirchen. Auch zu der an sich interessanten Frage der mog-
lichen Bildung einer weltweiten kirchlichen Gemeinschaft im vollen ek-
klesialen Sinn mit bestimmten Kirchen dieser Art (4.7) dussere ich mich
hier nicht. Ich konzentriere mich im Lichte meiner Fragen zu den ekkle-
siologischen Voraussetzungen vielmehr auf die Beziehungen der altkatho-
lischen Kirchen mit den nicht episkopalen Kirchen.

69



Leo J. Koffeman

In Punkt 4.8 wird iiber die Rolle der Utrechter Union in einem «dku-
menischen Binnenmarkt» von sich (zunehmend) als katholisch verstehen-
den Kirchen gesprochen. Da hitte die Utrechter Union «eine Briicken-
funktion zu bischoflichen und nicht-bischoflichen wie auch zu den Rom-
Katholiken und Orthodoxen inne». So leiste sie einen Dienst an einer neu
entstehenden katholischen Kirche im Sinn einer Gemeinschaft von Ge-
meinschaften. Dieser «0kumenische Binnenmarkt» wird gekennzeichnet
als bestehend aus den folgenden Kirchen: der Anglican Communion, den
lutherischen Kirchen von Estland, Finnland, Island, Litauen, Norwegen
und Schweden (d.h. den sog. «Porvoo Kirchen»), der Evangelischen Kir-
che in Deutschland (Meissen) und der Lutherischen und Reformierten
Kirche in Frankreich (Reuilly).

An sich ist es schon eine interessante Frage, wie man die hier gemein-
ten Vereinbarungen, insbesondere in ihren gegenseitigen Beziehungen,
deuten kann. Die Altkatholische Kirche der Niederlande steht mit der
Church of England aufgrund der «Bonner Vereinbarung» (1931) in kirch-
licher Gemeinschaft. Die Kirche von England steht aufgrund der «Meisse-
ner Gemeinsamen Feststellung» (1988) mit der Evangelischen Kirche in
Deutschland in kirchlicher Gemeinschaft. Die Evangelische Kirche in
Deutschland steht aufgrund der «Konkordie von Leuenberg» (1973) mit
der Protestantischen Kirche in den Niederlanden in kirchlicher Gemein-
schaft. Wie kann man dennoch argumentieren, dass die Altkatholische Kir-
che der Niederlande nicht mit der Protestantischen Kirche in den Nieder-
landen in kirchlicher Gemeinschaft steht? Die komplizierte Vernetzung der
Kirchen iiber solche Vereinbarungen konnte an sich schon als ein bedeu-
tendes Signal des koinonia-Charakters der Okumene verstanden werden.

Interessant sind fiir mich insbesondere die im Text genannten Verein-
barungen von Meissen und Reuilly. Die «Meissener Gemeinsame Fest-
stellung» (1988) zwischen der Kirche von England und der Evangelischen
Kirche in Deutschland bringt ja nicht einfach bischofliche Kirchen zusam-
men. Verschiedene deutsche Landeskirchen kennen das Amt des Bischofs
nicht. Dennoch wird hier vonseiten der anglikanischen Kirchen gegensei-
tige Anerkennung der beiderseitigen Amter akzeptiert. «<Obwohl lutheri-
sche, reformierte und unierte Kirchen in zunehmendem Masse bereit sind,
die bischofliche Sukzession <als ein Zeichen der Apostolizitit des Lebens
der ganzen Kirche> zu wiirdigen, meinen sie, dass diese besondere Form
der Episkope nicht eine notwendige Bedingung fiir <volle, sichtbare Ein-
heit> werden sollte. Das anglikanische Verstiandnis voller, sichtbarer Ein-
heit schliesst den historischen Episkopat und volle Austauschbarkeit der

70



«Offenheit gegeniiber der Einheit, zu der uns Gott beruft»

Pfarrer ein. Wegen dieses bleibenden Unterschiedes fiihrt unsere gegen-
seitige Anerkennung der beiderseitigen Amter noch nicht zur vollen Aus-
tauschbarkeit der Pfarrer. Aber auch dieser bleibende Unterschied kann im
Lichte unserer Ubereinstimmungen und Anniherungen nicht als ein Hin-
dernis fiir engere Gemeinschaft zwischen unseren Kirchen angesehen
werden.»37 Auch die der Erkldrung von Reuilly3® beigetretenen franzosi-
schen Kirchen kennen den «historischen Episkopat» nicht; dennoch ist
auch hier gegenseitige Anerkennung ausgesprochen. Die Frage in 4.8.2
des Textes («Nach welchen Kriterien bemisst sich die Ekklesialitit der
angestrebten Gemeinschaft?») hat hier eine zukunftsoffene Antwort be-
kommen!

Mir scheint es, dass die genannte Briickenfunktion der altkatholischen
Kirchen zu bischoflichen und nicht bischoflichen Kirchen deutlicher pro-
filiert wiirde, wenn die altkatholischen Kirchen sich irgendwie diesen Ver-
trigen der Anglikaner mit verschiedenen nicht episkopalen Kirchen an-
schliessen wiirden. Jedenfalls wiirde es die Briickenfunktion, welche die
Anglikanischen Kirchen seit langem zu realisieren versuchen, verstirken.

Aus meiner niederlindischen Perspektive mdchte ich dabei noch Fol-
gendes bemerken. Erstens gibt es im Endbericht unserer «Kommission
Dialog Reformation — Catholica» die explizite Empfehlung in Richtung
der Protestantischen Kirche in den Niederlanden, sich mit den Anglikani-
schen Kirchen in Verbindung zu setzen, um einen Vertrag wie «Meissen»
und «Reuilly» zu verabschieden. Leider hat meine Kirche mit dieser Emp-
fehlung bisher nichts gemacht. Zweitens hat wihrend der letzten Jahr-
zehnte eine Reihe von Theologen meiner Kirche sich aus verschiedenen
Griinden dafiir ausgesprochen, eine Art von Episkopat in unserer Kirche
einzufiihren. Auch hier muss man sagen, das die Kirchenleitung solche
Aussagen lange Zeit kaum ernst genommen hat. In jlingster Zeit gibt es
Signale, dass sich da etwas éndern konnte.

Ich verstehe 4.8 des Textes so, dass auch meine Kirche in den Blick
kommen konnte — und miisste, jedenfalls aus der Sicht der Altkatholischen
Kirche in den Niederlanden. Unter den heutigen 6kumenischen Umstén-
den in den Niederlanden wird «Bischof» meistens direkt assoziiert mit
«romisch-katholisch». Da die romisch-katholischen Bischofe in den Nie-
derlanden immer konservativer und weniger 6kumenisch werden, hilft das

37 Die Meissener Gemeinsame Feststellung, 16, in: DWU 111, 2003, 741.
3 Berufen zu Zeugnis und Dienst. Die Gemeinsame Erkldrung von Reuilly, in:
a.a.0., 814-834, bes. 831-834.

71



Leo J. Koffeman

bei der Diskussion tiber den Stellenwert des episkopalen Systems nicht.
Eine aktivere Wahrnehmung der Briickenfunktion der altkatholischen
Kirche konnte in dieser Hinsicht wichtig sein.

Wenn die altkirchliche Orientierung der altkatholischen Kirchen
sich — in einer gewissen Selbstnormativitit — vor allem der Vergangenheit
verpflichtet weiss, wird es schwierig sein, wirklich eine 6kumenische
Briickenfunktion zu beanspruchen.

Wenn hingegen die altkirchliche Orientierung die altkatholischen Kir-
chen dazu bringt, sich im Bewusstsein einer offenen ékumenischen Zu-
kunft vor allem um ihre neuen Chancen und Aufgaben zu bemiihen, kénn-
te diese dkumenische Briickenfunktion uns allen noch viel Segen bringen.
An diesem Punkt stimme ich — als Reformierter aufgewachsen mit dem
Schlagwort reformata semper reformanda — der Einleitung des Textes von
U. von Arx gerne zu: Die Bewahrung der Kontinuitdt mit dem apostoli-
schen Ursprung der Kirche vollzieht sich «in allen Schritten von Reform
und Inkulturation, die der Kirche und ihrer Botschaft immer wieder bis zur
eschatologischen Vollendung aufgegeben sind» (1.1).

Dr. Leo J. Koffeman (geb. 1948, Amsterdam) ist seit 1974 Pfarrer in den Re-
Sformierten Kirchen in den Niederlanden bzw. der Protestantischen Kirche in
den Niederlanden. Von 1989 bis 2004 war er Okumenereferent seiner Kirche.
Seit 1993 wirkt er in Teilzeit als Professor fiir Kirchenrecht und Okumene, jetzt
an der Protestantischen Theologischen Universitdt in Utrecht.

Adresse: Heidelberglaan 2, Willem C. van Unnikgebouw, Postbus 80105,
NL-3508 TC Utrecht, Niederlande. E-Mail: ljkoffeman @ pthu.nl

English Summary

The ecumenical movement is a “learning process”, and therefore a work of the
Holy Spirit, challenging us to go beyond any confessionally determined point of
view. This approach is directly related with Hans Dombois’ view of church law as
necessarily ecumenical in nature. From this perspective the prolegomena to a pos-
sible Old Catholic Ecumenical Directory (by Urs von Arx) is analysed to identify
theological questions and positions relevant for protestant theology.

A pivotal issue is found in the implications of the Old Catholic orientation
towards the church of the first centuries. To what extent does the Old Catholic
tradition identify itselt with it? The implicit view of the relation between the
Church as a matter of faith and its empirical forms is compared with Roman
Catholic and Protestant approaches. In the Dutch context the Old Catholic Church
might strengthen its role as a bridge between Roman Catholicism and Protestant-
ism.

72



	"Offenheit gegenüber der Einheit, zu der uns Gott beruft" : Altkatholiken im ökumenischen Gespräch : eine protestantische Perspektive

