
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 98 (2008)

Heft: 4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bibliographie

Bibliographie

Herbert Koch, Die Kirchen und ihre
Tabus. Die Verweigerung der
Moderne, Düsseldorf (Patmos) 2006.
230 S. (ISBN 3-491-72498-8)

In diesem neuen Buch macht Koch
einen Rundgang durch verschiedene

theologische Themen und ihre
Verarbeitung in den Kirchen. Bei jedem
Thema bespricht er die Tabus, die er
antrifft. Daneben versucht er auch eine
Alternative anzubieten.

Er beginnt beim Glaubensbekenntnis,

zu dem er bemerkt, dass das
Apostolische Bekenntnis, aber auch die
klassische Versöhnungslehre von den

Kirchen beibehalten werden, obwohl
sie auf einer für die Modernität nicht
mehr zugänglichen Metaphysik aufgebaut

sind (Kap. 1). Im Gottesdienst
kommen all diese Sachen wieder
zurück, womit sich der Gottesdienst
eigentlich schon von den Kirchgängern
entfremdet hat, wie Umfragen bestätigen

(Kap. 2). Dann wundert sich Koch,
wie einfach die Kirchen über das

Evangelium als Autorität sprechen, ohne es

zu definieren. Dahinter steckt nach seiner

Analyse eher ein Auftrag als die

«ursprüngliche» frohe Botschaft (Kap.
3). Im nächsten Kapitel zeigt er, dass

Demokratie meistens noch ein Tabu
ist. Natürlich hat die evangelische Kirche

Demokratie, wenn auch spät, in
ihren Strukturen integriert, aber nicht,
wenn es um geistliche Fragen geht. So

bleibt nur noch die Abstimmung mit
den Füssen möglich (Kap. 4). In der

Frage der Sexualität sieht Koch die
Kirchen deutlich als Schüler der Antike

(Gnosis und Stoa) mit ihrer Leib¬

feindlichkeit, die hinter einer
Schöpfungstheologie versteckt ist. Die Frage
der Koppelung von sexueller Lust mit
der Erbsünde (Augustin) ist scheinbar
noch ein riesiges Tabu (Kap. 5). Endlich

kommt auch die Ökumene kritisch
zur Sprache: Koch fragt, inwieweit
Ökumene eigentlich nicht nur eine
Notmassnahme ist, den wachsenden

Bedeutungsverlust der Kirche in der
Gesellschaft abzuwenden. Ist es von
evangelischer Seite nicht eine Auslieferung

an die katholische Kirche, wenn
letztere keinen einzigen Schritt zur
Annäherung tut? Auch hier sieht Koch
ein deutliches Tabu (Kap. 6). Koch
schliesst mit seinem eigenen Vorschlag
ab: Theologie jenseits des Dogmas
(Kap. 7).

Quellen der Kritik sind für Koch
die Aufklärung (Kant, aber auch Gianni

Vattimo), die Psychoanalyse und der

heutige Zeitgeist, wie er sich in Umfragen

manifestiert. Aber darin steckt ein
Problem, weil seine Kritik nicht deutlich

von einem Gegenvorschlag her
kommt. Die Kritiken der verschiedenen

Seiten dürfen dann einander
verstärken, aber tun das die Lösungen
auch? Nach Koch verweigern die
Kirchen die Moderne. Jedoch definiert er
die Moderne nicht klar. So kann ihm
die Gegenfrage gestellt werden, an was
die Kirchen sich denn ausliefern müssen.

Kochs theologische Antwort ist
die Lehre Jesu, wie man sie bei Harnack
finden kann (41-43, 89-98. 211), oder
das hermeneutische Kriterium der
«Liebe zum Geschöpf, was der eigentliche

Sinn der Biblischen Botschaft
ist» (Zitat Vattimo, 213). Das klingt

317



Bibliographie

vielversprechend, liegt in diesem Buch
aber leider noch nicht ausgearbeitet
vor. Die Frage ist auch, ob es hier um
ein zeitgenössisches Ideal geht oder

um die ursprüngliche Botschaft Jesu

Christi, welchen Anspruch Koch sicher
hat (89-95). Ein Leitmotiv für Koch ist
der Zusammenhang zwischen den
heutigen leeren Kirchen und der Lehre der
Kirchen (62, 70, 72). Es geht ihm um
die Zukunft der Kirche, wofür eine
Überarbeitung der Lehre notwendig
ist, wenn sie überleben will. Aber ist
ein völlig an die heutige Kultur ange-
passtes Christentum die Antwort? Wie
viele konservative oder charismatische
Kirchen und Freikirchen haben nicht
die Kirchenbänke gefüllt, obwohl sie

in ihrer Lehre in der Sicht von Koch die
Moderne ganz verweigern? Oder sind
sie nicht wirklich Kirche, nur Sekte,
Ghetto-Gemeinde (199f., 205) und
damit für Koch abgeschrieben? Das wäre
schade, weil dort viel zu erleben ist und
es dort vielleicht sogar etwas zu lernen
gibt. Vielleicht geht es beim Glauben
nicht immer nur um Lehre, um die Ratio,

sondern auch um Gefühl, Gemeinschaft

und Erlebnis. Oder ist das noch
ein Tabu in der aufgeklärten
akademischen theologischen Welt? Obwohl
Kochs Antworten nicht immer klar
sind, kann seine Kritik nicht einfach

ignoriert werden. Die Kirchen haben
noch immer, und auch nicht immer zu
Recht, wie Koch überzeugend zeigt,
ihre Tabus.

Stefan Timmerman, Amsterdam

Wolfgang W. Müller (Hg.), Katho¬
lizität - Eine ökumenische Chance

(Schriften Ökumenisches Institut
Luzern 4), Zürich (Edition NZN
bei TVZ) 2006, 192 S. (ISBN:
978-3-290-20031-2)

«Aber wir sind doch gar nicht
katholisch!» ist auch nach einem
ökumenischen Jahrhundert noch immer die
etwas komische, aber auch zu bedauernde

Erstreaktion von Protestanten
und Altkatholiken, wenn sie nach der
Katholizität ihrer Kirche gefragt werden

(117, 147). Dieses Buch, dessen

Beiträge auf eine Vorlesungsreihe an
der Luzerner theologischen Fakultät
2005/2006 zurückgehen, untersucht
dennoch, gerade umgekehrt, den
Begriff Katholizität als Merkmal aller
Kirchen und deshalb als ökumenisch
hilfreiches Konzept.

Es ist interessant, dass der Band
mit einem Artikel des Luzerner Neu-
testamentlers Walter Kirchschläger
über das neutestamentliche Verständnis

von Katholizität anfängt; dies soll,
wie der Herausgeber schreibt, verstanden

werden als Grundlage, die in den

übrigen (systematisch-theologischen)
Artikeln «aufgenommen und weiter
entfaltet» wird (8). Dieses Verständnis
des Verhältnisses von scheinbar an

spezifisch kirchlicher Prägung entzogener

exegetischer Wissenschaft einerseits

und kirchlichem Engagement
bestimmter systematischer Theologie,
die, wenn sie sich selbst ernst nimmt,
auf den Ergebnissen dieser «neutralen»
Bibelwissenschaften aufbauen soll,
andererseits, ist etwas, das mir aus
meiner hochgeschätzten theologischen
Ausbildung zu Leiden/NL (die ganz in
der niederländischen Tradition des

318



Bibliographie

«duplex ordo» steht) wohl bekannt ist,
aber für mich doch etwas von seiner
Selbstverständlichkeit verloren hat.

Warum z.B. soll aus dem
neutestamentlichen Ergebnis folgen, dass nur
das gemeinsame Christusbekenntnis,
nicht aber die Organisationsform der
frühen Gemeinden für die Katholizität
der Kirche bestimmend ist und bleibt?
K. ordnet die Leitungsformen der

«strukturellefn] Vielfalt» unter und
verkennt dabei, dass es in der Vielfalt
sicherlich auch gemeinsame Elemente
der Leitungsformen gab 19), während
er das Christusbekenntnis, von dem er

gleichfalls betont, dass es von Gemeinde

zu Gemeinde sehr verschiedene
Formen annehmen konnte, als das

wichtigste «einheitsstiftendfe]
Element» der Katholizität identifiziert
(23-24). Ist es nicht eher so, dass

Christusbekenntnis und Gemeindestruktur

beide sowohl grosse Vielfalt
als auch wichtige Gemeinsamkeiten
aufweisen und dass es deshalb eher

vom Vorverständnis des Autors als

vom biblischen Befund abhängt,
welchen Aspekt man dem Kontextuellen
oder dem Fundamentalen zuordnet?

Eine weitere Frage habe ich zu K.s

Betrachtung der «Hauskirche» im
Rahmen der «Ortskirche». Zuerst wird
von den Ortskirchen gesagt, dass sie

selbstständige (aber miteinander in
Gemeinschaft stehende) Kirchen Jesu

Christi sind (17). Dann wird auch von
der Hauskirche gesagt, dass in ihr
«Kirche im vollen Umfang gelebt»
wird: «Sie ist kein <Kirchlein>, keine
ecclesiola, sondern Kirche im Vollsinn
des Wortes» (21). Im Folgenden aber

versteht K. die Sache so, dass es innerhalb

einer Stadt mehrere «Hauskir-
chen» gab, die zusammen die «Ortskir¬

che» formen (22). Wenn schon die
Hauskirche «Kirche im Vollsinn des

Wortes» ist, mutet es mich konzeptuell
problematisch an, diese Hauskirchen
zusätzlich noch in einer Ortskirche
unterbringen zu wollen. Ist dann nicht
vielmehr die Hauskirche synonym mit
der Ortskirche, unabhängig davon, ob

man entweder mit J. Zizioulas (Eucharist,

Bishop, Church, 2001, 89-93)
behauptet, dass die Kirche in einer Stadt
sich zu ein und derselben Zeit nur in
einer Hauskirche versammelte, oder
dass man mit K. von mehreren Haus-
kirchen (die dann aber konzeptuell
verschiedene Ortskirchen sein müssen) in
einer Stadt ausgeht?

Von diesen Bemerkungen abgesehen,

bietet K.s Artikel eine wichtige
biblisch-theologische Unterstützung
für die orthodoxe, anglikanische,
altkatholische und zum Teil auch
römisch-katholische und protestantische
Richtung der (eucharistischen)
Ortskirchenekklesiologie, nicht zuletzt
wegen der prinzipiellen ekklesiologischen
Aussagen über Taufe, Eucharistie und
«Solidarität» (25-29).

Der Beitrag des Münchener
orthodoxen Theologen Theodor Nikolaou
ist gegliedert nach dem quantitativen
(«äusseren») und dem qualitativen
(«inneren») Aspekt der Katholizität,
die nach N. beide die Bedeutung des

Begriffes bestimmen. Die quantitative
Katholizität beruht auf dem Auftrag,
das Evangelium in aller Welt bekannt
zu machen. Deshalb ist die Katholizität
der Kirche inmitten der Welt immer im
Werden, immer irgendwo zwischen

«potentieller» und «faktischer» Katholizität

(42). In diesem Sinne ist N.s

Beschreibung der «äusseren»
(geographischen) Katholizität eigentlich schon

319



Bibliographie

verwurzelt in der «inneren» Katholizität:

Die weltweite Verbreitung der
Kirche wurzelt ja schon in der
Heilsökonomie, welche, ausgehend von der

Inkarnation, die ganze Welt im Pleroma

des trinitarischen Gottes aufnehmen

will (39, 48).
Im Vergleich mit dem oben Ausgeführten

ist es aufschlussreich, dass

N. - der die Katholizität der Kirche

wegen ihres Gegründet-Seins in Gottes

Heilsplan nicht als «abstrakte
Eigenschaft» oder «platonische Idee» ansehen

will - das konkrete Leben der
Ortskirche mit Eucharistie und
Bischofsamt als grundsätzliche Elemente
der Katholizität betrachtet (49). Dabei

weigert er sich, entweder der Ortskirche

oder der Universalkirche den

Vorrang zu geben; vielmehr sind die beiden

«Erscheinungsformen der Kirche
im vollen Sinne» untrennbar, gar nach
trinitarischer Art perichoretisch
miteinander verbunden (50). Diese Verbundenheit

hat in dem «Bischof als [...]
Vorsteher der sakramentalen eucharistischen

Gemeinschaft» ihr «Bindeglied»

(56). Bischöfe, die keiner
«konkreten Ortskirche» vorstehen, kann es

nicht geben; deshalb sind Titular-
bischöfe «eine geschichtliche
Fälschung des Episkopats» (57). Ebensowenig

kann es unter den Ortsbischöfen
einen Jurisdiktionsprimat göttlichen
Rechts geben, wohl aber einen Ehrenprimat

- und N. sieht die Möglichkeit,
diesen in begrenztem Rahmen (wozu
nicht die Bewahrung der Katholizität
einer Ortskirche gehört) im Blick auf
den römischen Bischof zu entfalten
(57-59).

Die wichtigsten Merkmale der
Katholizität (gleichermassen der Ortskirche

und der Universalkirche) sind nach

N. die Person Jesu Christi, die Eucharistie,

die gemeinsame Lehre und das

Bischofsamt in synodalem Kontext.
Bezüglich der Eucharistie sagt N., dass

die «eucharistische Ekklesiologie» des

20. Jahrhunderts sich zwar durchaus
mit dem bedeutendsten Aspekt der
Ekklesiologie, aber nicht mit der ganzen
Ekklesiologie befasst habe, weil die
Katholizität der Kirche auch noch von
anderen Aspekten als der Eucharistiefeier

mit dem Bischof abhängig sei -
nämlich von dem gemeinsamen Glauben

und der Verbundenheit mit der
Gesamtkirche (54-55, 56). Hier stellt
sich die Frage, ob N. nicht einen alten
Vorwurf gegen die ursprüngliche
Fassung der eucharistischen Ekklesiologie
wiederholt, ohne deren Weiterführung
(im orthodoxen Bereich natürlich
durch Zizioulas, aber auch z.B. im
römisch-katholischen Bereich durch
J.-M. R. Tillard) hinreichend zu
berücksichtigen.

Was mir übrigens noch in N.s Artikel

(wie in anderen Beiträgen in
diesem Band) aufgefallen ist, ist die enge
Verknüpfung der notae ecclesiae des

Nizänums. Es ist eines, diesen
Zusammenhang formal anzudeuten (37),
etwas anderes, diese notae den ganzen
Text hindurch implizit in ihrer
wechselseitigen Verwiesenheit spielen zu
lassen, sodass Einheit, Heiligkeit,
Katholizität und Apostolizität als Aspekte
der einen Identität der Kirche erscheinen.

Mir hat diese Betrachtungsweise
viel deutlicher gemacht, warum die notae

für das Verständnis von Kirche
wichtig sind, als ihre schulmässige
Behandlung nacheinander, die mir immer
etwas künstlich erscheint. In diesem
Sinne sind die vier notae, vor allem im
Kontext des doxologischen Gebrauchs

320



Bibliographie

des Credos in der Feier der Liturgie,
vielleicht (auch) als eine Art von «par-
allelismus membrorum» aufzufassen,
in dem das eine Glied (die eine nota)
das andere wiederholt, verstärkt,
auslegt, qualifiziert.

Der Herausgeber, Wolfgang W.

Müller (Dogmatikprofessor und Leiter
des Ökumenischen Instituts in Luzern),
liefert selbst den römisch-katholischen
Beitrag, in dem er den Begriff der
Katholizität bei Yves Congar und Otto
Karrer untersucht und im Kontext des

2. Vatikanums und der heutigen
ökumenischen Situation verortet. Nach
einer jahrhundertelangen Verkürzung
des Begriffes auf den geographischnumerischen

Aspekt sind Congar und

Karrer Exponenten der biblisch-patris-
tisch-liturgischen Wiederentdeckung
der theologischen Fülle des Katholizi-
tätsbegriffes (71). Neben der
offensichtlichen ökumenischen Relevanz
dieser Wiederentdeckung scheint mir
vor allem bemerkenswert zu sein, wie
das Katholische bei Congar und Karrer
(nach M.) so prinzipiell die ganze
Menschheit umfasst, dass Inkulturation

- zuerst «in den verschiedenen

theologischen Schulen, unterschiedlichen

Liturgien und der Vielfalt der

Spiritualität» (84), aber dann auch in
wesentlich verschiedenen Kulturen
(87), eben auch Religionen (91),
einschliesslich gemeinsamer «Orthopraxis»

in der «säkularisierten Gesellschaft»

(92) - ein Wesensmerkmal der

Katholizität wird.
Der lutherische Beitrag des

Münchener Fundamentaltheologen und
Ökumenikers Günther Wenz lässt sich
lesen als eine protestantische Version
einer eucharistischen Ekklesiologie.
«Im gottesdienstlichen Vollzug der

Wortverkündigung und Sakramentsdarreichung

erschliessen sich Grund
und Wesen der Kirche. Der Gottesdienst

der versammelten Gemeinde ist
daher fundierende Basis und zentraler
Bestimmungsgrund evangelischer
Ekklesiologie» (99-100, siehe auch 101

oben). W. skizziert, von der Liturgie
ausgehend, die «Gottesdienstgemeinde»

einerseits als die primäre
Erscheinungsform von Kirche in ihrer Fülle,
andererseits als prinzipiell eingebettet
in der Gemeinschaft aller anderen
Gemeinden (101-102).

Besonders interessant wird es,

wenn W. sich aufgrund dieses
Verständnisses der lokalen Gottesdienstgemeinde

mit dem Verhältnis
Lokalgemeinde/Bistum auseinandersetzt. Das

Wichtigste seiner Argumentation ist
eine Relativierung des Unterschieds,
weil einerseits Protestanten die
Gemeinde ja auch in der Universalkirche
eingebettet sehen, und andererseits
Katholiken in der Praxis ja auch nicht
vom Bistum, sondern von der Pfarrei
ausgehen, wo Wort und Sakrament
gefeiert werden (103). Aufgrund dieser

ekklesiologischen Würdigung der
Pfarrei wird dann angenommen, dass

sowohl in Katholizismus als auch im
Protestantismus der Presbyter/Priester/
Pfarrer der primäre Amtsträger sei, weil
er ja der primären Gestalt von Kirche -
der Wort und Sakrament feiernden
Gemeinde - vorsteht (103). Der letzte
Schritt der Argumentation ist, dass
wiederum Katholizismus und Protestantismus

gemeinsam die Lokalgemeinde
eingebettet sehen in ein grösseres Ganzes,

personifiziert in der überlokalen
Episkopë des Bischofs, oder wie
immer man den Träger der überlokalen
Episkopë auch nennen will (103-104).

321



Bibliographie

Mit dieser Argumentation scheint
das ökumenische Problem der Verhältnisse

Pfarrei/Bistum und Presbyter/
Episkopos in grosser Linie beantwortet
zu sein. Aus altkirchlicher Perspektive
gibt es aber doch noch eine Frage. Ist
es nicht so, dass dieser Versuch, Katholisches

und Protestantisches einander
anzunähern, prinzipiell von
«mittelalterlichen» Vorstellungen ausgeht -
nämlich von der verselbstständigten
Pfarrei mit ihrem Priester und dem
folgerichtig «überlokal» gewordenen
Bistum und seinem Bischof? Das muss
im Licht der Gemeinde- und
Amtsstruktur der Alten Kirche doch
problematisch erscheinen. Wird hier nicht,
neben der Ortskirche (d.h.
Pfarrgemeinde) und, wenn man sie so nennen
will, der Universalkirche (d.h. der
Communio von Ortskirchen) eine
Zwischeninstanz (das Bistum) mit einem
eigenen Amt (der Bischof) geschaffen?
Ist es in einer eucharistischen
Communio-Ekklesiologie überhaupt denkbar,
dass es ein Amt gibt, das nicht in der
Ortskirche wurzelt? Es scheint mir
nicht zufällig zu sein, dass in neueren
ekklesiologischen Überlegungen und
ökumenischen Konvergenztexten
prinzipiell das Bistum als Ortskirche
genannt wird. Wenn wir unsere Kirchen
in ökumenischer Perspektive immer
mehr in Richtung der Alten Kirche
umgestalten sollen, um am Ende dieses

Wegs einander letztlich als (theologisch,

nicht kulturell) wesensgleiche
katholische Kirchen anzuerkennen

(wie es das altkatholische «altkirchliche

Modell» der Ökumene vorsieht),
sollten wir die Benennung des Bistums
als Ortskirche nicht beseitigen mit der

Begründung, es handle sich um eine
Theorie, die in der Praxis nicht funk¬

tioniere, weil die Pfarrgemeinde als

Ortskirche angesehen werde. Vielmehr
sollten wir, gerade umgekehrt, daran
arbeiten, dass unsere Bistümer immer
besser als Ortskirchen erfahren und alle

bestehenden Ämter wieder als
Charismen der Ortskirche verstanden werden

können (dies schliesst z.B. ein,
dass riesige Bistümer wieder auf eine
überschaubare Grösse reduziert werden,

wie das etwa Zizioulas und Tillard
monieren). Es gibt ja nicht ein Amt auf
lokaler Ebene (Presbyter/Priester/Pfarrer)

und ein Amt auf überlokaler Ebene

(Bischof/Träger der Episkope),
sondern es gibt - im Kontext der übrigen
Charismen des Volkes Gottes - drei
Ämter auf lokaler Ebene (die Diakone,
die Presbyter und den Bischof), von
denen der Bischof nach innen der Einheit

und nach aussen der Gemeinschaft
mit der überlokalen Kirche zu dienen
hat. Überlokale Episkope, die
zweifelsohne wichtig ist, wird konzeptuell
(die Benennungen sind unwichtig) auf
metropolitaner oder patriarchaler Ebene

ausgeübt (eingebettet in synodalen/
kollegialen Strukturen). Die Gegebenheit,

dass der Katholizismus das Bistum

als die Ortskirche ansieht, ist also

- zumindest in altkirchlicher Perspektive

- viel wesentlicher, als dass sie,

wie W. es will, aus praktisch-ökumenischen

Motiven übersehen werden
kann. (Nicht zufällig kehrt diese
Thematik wieder im letzten Beitrag von
Urs von Arx.)

Zum Stichwort «apostolische
Sukzession» äussert W. ökumenisch
hilfreiche Gedanken, indem er einerseits
die Sukzession in der «apostolischen
Tradition» situiert. andererseits die
bischöfliche Handauflegung als normativ
beschreibt. Wenn es W.s Ziel ist, die

322



Bibliographie

Unterschiede zwischen Katholizismus
und Protestantismus soviel wie möglich

durch nuancierte Annäherungen
zu verkleinern, erstaunt es freilich,
dass er die nichtbischöfliche Ordination

(in der heutigen und auch in der

zukünftigen Praxis), und sei es als
Ausnahme, verteidigt (105-106).

Dass Katholizität in dem
reformierten Glaubens- und Kirchenbe-
wusstsein eigentlich eine «Leerstelle»
geworden ist, behauptet der Zürcher
Professor fiir Praktische Theologie
Ralph Kunz. Sowohl quantitativ (kon-
gregationalistisch, 118) als qualitativ
(bekenntnisfrei, 127-128) spielt das

Katholische kaum eine Rolle bei
heutigen Reformierten. Dass das ursprünglich

anders war, illustriert K. anhand

Auffassungen Bullingers (120-124).
K. sieht in der ursprünglichen
reformierten Auffassung der Katholizität
sowohl Stärken als auch Schwächen.
Wer lehrt, dass letztendlich nur Gott
weiss, wo die katholische Kirche ist,
«schwächt nicht die Kirche, sondern
sein eigenes Kirchentum auf heilsame
Weise» (125). Diese Stärke des

reformierten Katholizitätsbegriffes, der die

eigene Denomination relativiert, sieht
W. als einen Beitrag zur Ökumene:

«jede Konfession [hat] ihren blinden
Flecken» und die Ökumene kann
deshalb aufgefasst werden als ein
«Korrektiv», das jede Kirche der anderen
schenkt (137, 142-143). Die Schwäche

ist aber, dass die Kirche (vor allem
«die allgemeine Kirche») spirituali-
siert und unsichtbar wird (124).
Zusammen mit dem protestantischen
Liberalismus des 19. Jahrhunderts hat
diese Unsichtbarkeit, so K., zur
heutigen «Unleserlichkeit» der Kirche
beigetragen. Nach einer Auseinanderset¬

zung mit religionssoziologischen
Untersuchungen derletzten Zeit (131-135)
kommt K. zur Überzeugung, dass ein
neues Bewusstsein von Katholizität
dazu beitragen kann, die Verbindung
zwischen (individualisiertem) Glauben
und der (in den Untersuchungen noch
immer als irgendwo relevant betrachteten)

kirchlichen Gemeinschaft und
Institution wieder glaubwürdig zu
machen. Es geht dabei um die Wiederentdeckung

der «Würde dieses Namens»

(nämlich des Katholischen), «die Ehre,
zur communio sanctorum zu gehören»
(138, siehe auch 140 unten).

Leser dieser Zeitschrift brauchen
kaum in die ekklesiologische Position
des Berner christkatholischen Theologen

Urs von Arx, der den letzten Beitrag

an dieses Buch lieferte, eingeführt
zu werden. Das Wichtige dieses

Beitrags scheint mir in zwei Dingen zu
liegen. Das Erste ist eine Reihe mit
zehn massgeblichen Zeugnissen des

altkatholischen Katholizitätsverständ-
nisses, die von J. H. Reinkens bis zu
U. Küry und von der Utrechter Erklärung

über das Bonner Abkommen und
die orthodox-altkatholischen Dialogtexte

bis zur Präambel des neuen IBK-
Statuts von 2000 reicht (155-170). Das
Zweite ist eine nähere Reflexion über
die Frage, warum eigentlich das Bistum

(und nicht die Pfarrgemeinde) die
Grundeinheit «Ortskirche» formt, und
die damit verbundene Feststellung,
dass der Bischof prinzipiell zur
«Ortskirche» gehört. Dabei ist es v.A. wichtig,

dass eine «Ortskirche» wirklich
imstande ist, die Grundvollzüge von
Kirche (martyria, leitourgia und
diakonia) zu verwirklichen, und das

verlangt eine bestimmte Grösse eines
Bistums (170-171). Überdies ist es ihm

323



Bibliographie

wichtig, dass man den Bischof, ob sein
Bistum nun eine Stadt oder eine grössere

Region umfasst, wahrnehmen
kann als diejenige Person, «die vor
allem in den liturgischen Vollzügen die
Einheit der Ortskirche symbolisiert».
Der Bischof übt seine personale
Episkopë in der Ortskirche aus in Kollegialität

mit dem Presbyterium und den
Diakonen und in gemeinschaftlicher
Verbundenheit mit allen Charismen
der Getauften (172-173). Es ist gerade
als Vorsteher der Ortskirche, dass der
Bischof (wiederum kollegial und
gemeinschaftlich vernetzt und
unterstützt) als Verbindung seiner Ortskirche

mit anderen (zuerst den benachbarten,

zuletzt allen gesamten) Ortskirchen

fungiert. Auch darum kann er
nicht als überlokaler, sondern
sinnvollerweise nur als lokaler Amtsträger
betrachtet werden, denn nur wegen seiner

Verwurzelung in dem Lokalen kann

er die Verbindung mit dem Überlokalen

herstellen (174-175). In dieser
Gedankenlinie ist, so V.A., natürlich Platz
für synodal eingebettete überlokale
Formen von Primat auf verschiedenen
Ebenen (176).

Dieses Buch macht deutlich, wie
sehr Katholizität in der Ökumene
inzwischen als gemeinsame Sache

wahrgenommen wird. Dabei wird es einerseits

wichtig sein, nicht zuletzt durch

Vernetzung mit den anderen notae
ecclesiae, die qualitativen und quantitativen

Seiten des Begriffes ins Auge
zu behalten (wie die Autoren es tun),
um innerdenominationelle Einschränkungen

des wesentlich im Heilsmyste-
rium Gottes verwurzelten Sachverhalts
der Katholizität zu vermeiden.
Andererseits ist es offenbar immer noch eine
ökumenische Aufgabe, die inzwischen

von allen als wichtig empfundene
Verbindung zwischen dem Lokalen und
dem Überlokalen so zu reflektieren,
dass man unter Ausdrücken wie
Gemeinde, Bistum und Gesamtkirche
begrifflich dasselbe verstehen kann und

so auch auf dieser Ebene eine tiefere
Verständigung möglich wird.

Mattijs Ploeger, Egmond aan Zee/NL

Volker Ochsenfahrt, Die staatskir-
chenrechtliche Stellung des
Katholischen Bistums der Alt-Katholiken
in Deutschland (Schriften zum
Staatskirchenrecht 34), Frankfurt
a.M. (Peter Lang) 2007, XVI,
270 S. (ISBN 3-631-56390-8)

Since the late nineteenth century, the

position of religious denominations in

Germany and Austria and their
relationship towards the State have been

largely determined by secular public
law. In 1873 a number of the territories,
which together constituted the German
realm, recognized bishop Joseph
Hubert Reinkens 1821 -1896) as a catholic

bishop, and by so doing, acknowledged

the Diocese of the Old Catholics
as being one of the privileged Churches.

This was first done by Prussia,
Baden and Hesse. A little later, Baden

1874) and Prussia 1875) promulgated
specific Enactments, the so-called
Altkatholiken-Gesetze, in order to
secure the proprietary rights of the newly
established Old Catholic parishes.
Subsequently, in other regions the Old
Catholic community or distinct
parishes were recognized by the secular
authorities. As a consequence of these

324



Bibliographie

developments, the Old Catholic Diocese

in Germany and its independent
parts (parishes, ecclesiastical foundations,

etc.) are nowadays in many
Ländern considered to have legal
personality and to be bodies of public law.
This implies that in such cases the
Church has various capacities, e.g. of
entering into public law employment
contracts with its pastors. Statutory
provisions, applicable to the recognized

Churches, constitute the Staats-
kirchenrecht, an area of German public
law, which deals specifically with
affairs affecting both Church and State

(res mixta). The effects which the German

Staatskirchenrecht entailed for
the Old Catholic Diocese during the
nineteenth century were investigated
by Angela Berlis in her doctoral thesis
Frauen im Prozess der Kirchwerdung
(Frankfurt a.M. 1998). For contemporary

law a comparable and thorough
analysis was lacking until recently. The
concise pamphlet by Heinrich Hiitwohl
(1893-1973), Das katholische Bistum
der Alt-Katholiken in Deutschland,
Eine staatskirchenrechtliche Untersuchung

(Bonn 1964), has for some time
been considered outdated.

The present monograph by
Ochsenfahrt, defended in 2005 as doctoral
thesis at Göttingen University, is
intended to fill the gap. The first part consists

of a short outline of the emergence
of Old-Catholicism, the position of the

Old Catholics in Germany and the

sources of the German Staatskirchen-
recht. After a description of the origin
of the Old Catholic Diocese (Part I
§ 1), the author deals with a number of
canon law aspects of the Church itself
(§ 2), such as its ecclesiological principles,

its constitution, and its position in

the international and ecumenical context.

Next, the sources of the German
Staatskirchenrecht are discussed (§ 3).
In this respect also the Church's own
canon law is dealt with, which is a

source of Staatskirchenrecht, however,
only if, and in as far as, the Staats-
kirchenrecht itself explicitly refers
toit.

In the second and final part of the
book the distinct areas of private and

public law where the Staatskirchen-
recht applies, are dealt with. Inevitably,
this has to be done separately for the
various Länder which, nowadays,
constitute the Federal Republic of Germany.

Furthermore, the author investigates

in which way this specific
legislation affects the Catholic Diocese of
the Old Catholics. Many important
issues are reviewed here, such as the

statutory legal personality of the Diocese

and its independent parts (Part II,
§ 4A), membership of the Church
(§ 4E), employment contracts and
labour law (§ 4F), ecclesiastical taxes

(§ 5A), the Church's title to financial
support from the secular authorities
(Part II, § 5C), Old Catholic religious
teaching and theological education
(§ 6), and legal protection in ecclesiastical

affairs by secular courts (§ 7).
The claim to financial relief in the

maintenance of parishes has its roots in
the recognition by the various German
territories shortly after 1873, as
mentioned above, while specific claims to

recover building expenses may go back

to old rights of patronage (Nordstrand)
or prebends (Bad Säckingen). Apart
from these historical rights, the Church
is entitled e.g. in Bavaria to financial

support in view of socially desirable
activities, such as religious teaching.

325



Bibliographie

Finally, there are claims to revenues of
ecclesiastical funds that came into
being when, after 1870. some parishes
were split into a Roman Catholic and
an Old Catholic part. Within the framework

of legal protection, the author
discusses also forms of ecclesiastical
litigation within the Catholic Diocese
of the Old Catholics.

With this monograph the gap in the

existing literature, referred to above, is

filled. For the first time a survey is
presented of all the effects of the German
Staatskirchenrecht for the Old Catholic

Diocese in Germany. Moreover, in
other respects also, this study is of
great importance. More than any other
small religious community in Germany,

the Catholic Diocese of the Old
Catholics has taken advantage of the

opportunities offered by the German
Staatskirchenrecht, especially the

competences resulting from the fact
that in many territories the Diocese and
its independent parts were granted a

public law legal personality. As a

consequence, this study will not only serve
those who in their pastoral or legal
practice are faced with applications of
the German Staatskirchenrecht to Old
Catholic parishes and other institutions,

but also interest those who want
to explore the possibilities arising from
this part of German public law for
small religious communities, and those
who are. more generally, interested in
the German Old Catholics and their
contemporary socio-legal position.

Jan Hallebeek. Utrecht

Klaus Wloemer, Geschichte der
Christkatholischen Kirchenmusik
der Schweiz, 2 Bände, Allschwil
(Christkatholischer Medienverlag)
[2007]. VI + 369 + 120 S. + CD.
CHF 48.00. (keine ISBN)

Ausserhalb der Schweiz ist kaum
bekannt, dass die Christkatholische Kirche

von Anfang an eine eigene Chor-
kultur gekannt hat und dass viele, die
in der Christkatholischen Kirche als

Musiker angestellt oder anderweitig
interessiert waren. Kirchenmusik für
die Christkatholische Kirche komponiert

haben. Erstaunlicherweise war
diese reiche Tradition jedoch in der
schweizerischen Literatur bisher nicht
beschrieben und dokumentiert, eine
Lücke, die die vorliegende Arbeit
Klaus Wloemers (geb. 1955) jetzt füllt.
Das Buch ist als gründliches
historisches Nachschlagewerk angelegt,
legt umfangreiches unveröffentlichtes
Material offen und verschafft eine
Übersicht über die christkatholische
Kirchenmusik vom Ende des 19.

Jahrhunderts bis heute. Es handelt sich dabei

um Kirchenmusik im engeren Sinn,
das heisst um Musik, die für Kirchenchöre

geschrieben wurde und zum Teil
auch liturgisch-funktionelle Musik ist.
Ähnlich wie in anderen altkatholischen
Kirchen entstand auch in der Schweiz
eine eigene kirchenmusikalische
Tradition infolge der Einführung der
Landessprache in die Liturgie, lange bevor
dies in der römisch-katholischen Kirche

erlaubt wurde.
Der Verfasser unterscheidet drei

Perioden in der Entwicklung der
christkatholischen Kirchenmusik. In der
ersten, die vom Entstehen der Kirche bis
1920 dauert, dominierte der Cäcilia-

326



Bibliographie

nismus. Zur Ergänzung deutschsprachiger

Kompositionen für die
Messordinarien aus der Zeit des Josefismus
und der Aufklärung wurden zeitgenössische

Kirchenmusiker damit beauftragt,

für diese Texte Neukompositionen

zu schaffen. Auf der zweiten
Dirigenten- und Organistenkonferenz zu
Rheinfelden 1921 kündigte sich ein

Umschwung an. Vor Gottes heiligem
Angesicht, so wurde einige Jahre später

erklärt, sollte nichts von der
stöhnenden, jammernden Chromatik
erklingen, die so kennzeichnend für die

Epoche der Romantik war. Während
der folgenden Periode bis ungefähr
1953 stand die deutsche Gregorianik.
aber auch Kirchenmusik der Renaissance

und des Barock im Vordergrund.
Viele Werke aus dieser Epoche wurden
für deutsche Texte bearbeitet. Es gab
kaum mehr Auftragskompositionen für
neue Messen. Die dritte Periode, von
1953 bis heute, ist gekennzeichnet von
einer neuen Offenheit für zeitgenössische

Kompositionen. Bis in die
Siebzigerjahre wurden weiterhin Barockwerke

bearbeitet, danach nicht mehr.

Damals nahm der Bedarf an eigenen
Neukompositionen ab. Denn mittlerweile

komponierten auch römisch-katholische

Kirchenmusiker Messen in
der Landessprache und hatte innerhalb
der Christkatholischen Kirche die

anfängliche Abneigung gegen lateinische
Kirchenmusik abgenommen. Es wurde
deshalb nicht länger für sinnvoll erachtet,

eine eigenständige christkatholische

Tradition in vollem Umfang
fortzuführen. Eine der letzten Bearbeitungen

für die deutsche Sprache ist
bemerkenswert: Es handelt sich um eine

Vertonung der ganzen christkatholischen

Messliturgie in der (slawi¬

schen) musikalischen Tradition der
Ostkirche (Eucharistia, 1986), die
jedoch in der kirchlichen Praxis nicht
häufig ausgeführt wird.

Wloemers Buch ist ein gründliches
historisches Nachschlagewerk, kein
eigentlich wissenschaftliches Werk mit
Problemstellung oder Schlussfolgerungen.

Der Verfasser hat sich
entschieden, sich auf Kirchenmusik im

engeren Sinn zu beschränken; die am
Anfang der Arbeit angekündigte Analyse

fällt leider ein wenig enttäuschend
aus und Gesamtentwurf und -entwick-
lung treten vor der Vielzahl der

ortsbezogenen Einzelheiten oft zu stark in
den Hintergrund. Die Beschränkung
auf die Beschreibung der Chorkultur
hat zur Folge, dass dem kirchlichen
und gesellschaftlichen Kontext, wie
etwa den Gründen für den Rückgang
der Anzahl aktiver Sängerinnen und

Sänger in den letzten Jahrzehnten,
kaum Beachtung geschenkt wird. Eine
Schwäche der Arbeit liegt sicher darin,
dass liturgische Aspekte der Chormusik

wiederholt zur Sprache kommen,
ohne dass der Verfasser sie näher erläutert.

Ich erwähne hier lediglich die
Entstehung einer eigenen christkatholischen

Tradition (mit einem vom Chor

gesungenen Messordinarium aus der
römisch-katholischen Tradition und

mit den von der Gemeinde gesungenen
Kirchenliedern aus der evangelischen
Tradition), die Richtlinien für die Feier
des Heiligen Amtes aus dem Jahr 1966,
die grundsätzlichen Überlegungen
über die liturgische Funktion
christkatholischer Kirchenmusik (1975) von
Klaus Reinhart und Christoph Bäch-
told, die neue Messliturgie (1976) und
das Gesangbuch von 1978. Besonders
die traditionelle Verteilung liturgischer

327



Bibliographie

Musik zwischen Chor (mehrstimmige
Ordinariumgesänge) und Gemeinde
(Kirchenlieder als Ersatz für die Pro-

priumgesänge) kann heute nicht mehr
als «ausgewogen» bezeichnet werden

(vgl. S. 84). Die konzertant ausgeführte
Messkomposition suggeriert einen
Zusammenhang zwischen ihren verschiedenen

Teilen, während die
Ordinariumgesänge nie eine solche Einheit
gebildet haben. Ausserdem wird die
Gemeinde dadurch in bestimmten
Momenten aus der Liturgie
ausgeschlossen, wo dies ganz und gar nicht
angebracht ist, wie etwa beim Sanctus
als Akklamation im Eucharistiegebet.
Das strophische Kirchenlied ist nach

heutiger Ansicht wegen seiner
geschlossenen musikalischen Form
(unbeugsam in Rhythmus und Reimschema)

nur wohldosiert in der Liturgie zu
verwenden. Neue Erkenntnisse erfordern

daher eine neue Art der Kirchen¬

musik. Vielleicht ist das erwähnte

«Eucharistia»-Projekt aus dem Jahr
1986 ein Versuch in diese Richtung.
Dies wird in der vorliegenden Arbeit
jedoch nicht deutlich, weil die Funktion

der christkatholischen Kirchenmusik

als Teil der Liturgie ein
unterbelichteter Aspekt bleibt.

Zum Schluss sei festgehalten, dass

besonders der erste Band viele
wissenswerte Datensammlungen enthält,
von denen die Übersicht von Komponisten

und Komponistinnen der
christkatholischen Kirchenmusik und ihrer
Werke (S. 261-345) die wichtigste ist.
Auch aufgrund der gediegenen
Arbeitsweise des Verfassers ist das Buch
alles in allem ein empfehlenswertes
Nachschlagewerk für alle, die sich für
die Entwicklung der Kirchenmusik
oder die Geschichte der Christkatholischen

Kirche interessieren.
Jan Hallebeek, Utrecht

328


	Bibliographie

