
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 98 (2008)

Heft: 4

Artikel: Russische Orthodoxie in der Diaspora [Fortsetzung]

Autor: Stricker, Gerd

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405043

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405043
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Russische Orthodoxie in der Diaspora*

Gerd Stricker

4. Das Moskauer Patriarchat im Ausland

Das Moskauer Patriarchat konnte sich im Wesentlichen erst nach dem
Zweiten Weltkrieg, im Zuge der neuen Kirchenpolitik Stalins, im Ausland
etablieren. Die Stalinsche Kirchenvernichtung insbesondere nach 1935

(der «Grosse Terror», Stalins «Grosse Säuberungen») hatte kirchliche
Auslandskontakte völlig ausgeschlossen. Der nächtliche Besuch der drei
letzten amtierenden Hierarchen in der Sowjetunion bei Stalin am 4.
September 1943242 leitete ein neues Kapitel der sowjetischen Religionspolitik
ein - das Regime der «konzessionierten Kirchen»243: Der Kirche wurde
eine winzige Nische in der Sowjetgesellschaft eingeräumt - streng
bewacht, kontrolliert und gelenkt vom «Rat für Angelegenheiten der Orthodoxen

Kirche»244. Dafür hatte das Patriarchat in der Öffentlichkeit - und

vor allem bei seltenen Besuchen seiner Vertreter im Ausland - als
Repräsentant der Sowjetunion und Propagandist der sowjetischen Ideologie
aufzutreten.

Bereits die Wiederzulassung der Moskauer Kirche am 4. September
1943 war aussenpolitisch motiviert: Der von Premier Winston Churchill
zugesagte Aufbau einer sog. «Zweiten Front» im Westen (zur Entlastung
der Roten Armee im Osten) verzögerte sich für Stalins Empfinden zu lange.

Als die Führung der Anglikanischen Kirche Stalin bat, dem Moskauer
Patriarchat einen Besuch abstatten zu dürfen245, sah Stalin die Chance,

* Die vorangehenden Teile dieser Arbeit erschienen in: IKZ 98 (2008) 97-121.
191-240. Zu S. 239 ist noch nachzutragen, dass Erzbischof Herman/German (Svajko),
das Oberhaupt der OCA, am 5. September 2008 im Zusammenhang mit dem erwähnten

Finanzskandal seines Amtes enthoben worden ist.
242 Hauptmann/Stricker, Kirche (wie Anm. 16), 758f.; vgl. auch oben S. 204.

213.
243 Stricker, Religion (wie Anm. 57), 81-108.
244 Daneben gab es einen «Rat für Angelegenheiten der Religionen», der für alle

nicht-orthodoxen Kirchen (Katholiken, Evangelische, Freikirchen und Religionen
(vor allem Islam, Judentum und Buddhismus) zuständig war. Beide Räte wurden 1966

zum allumfassenden «Rat für Angelegenheiten der Religionen beim Ministerrat der
UdSSR» zusammengeführt.

245 Von anglikanischer Seite war der Besuch gedacht als ein Zeichen der Solidarisierung

mit der bedrängten Russischen Orthodoxen Kirche.

IKZ 98 (2008) Seiten 249-278 249



Gerd Strieker

durch eine entsprechende Inszenierung in England einen Sympathieschub
für die Sowjetunion auszulösen: Den Anglikanern sollte eine intakte
Russische Orthodoxe Kirche vorgegaukelt werden. Stalin verwirklichte dieses

«Projekt» in unglaublicher Geschwindigkeit: Am 31. August 1943 durfte
das provisorische Oberhaupt der Kirche, Patriarchatsverweser Metropolit
Sergij (Stragorodskij), aus dem sibirischen Uljanovsk Simbirsk), wohin
er zu Kriegsbeginn 1941 hatte übersiedeln müssen, nach Moskau zurückkehren;

hier wurde ihm sogar eine neue Residenz zugewiesen. In der
Nacht vom 475. September 1943 hat Stalin die drei noch amtierenden
Bischöfe - die Metropoliten Sergij (Stragorodskij, 1867-1944), Nikolaj
(Jarasevic, 1891-1961) und Aleksij (Simanskij, 1877-1970) - im Kreml
empfangen mit der Begründung, dass die Sowjetunion die «hervorragende
patriotische Tätigkeit des Oberhauptes der Russischen Orthodoxen
Kirche» im Grossen Vaterländischen Krieg gebührend schätze246. Das

denkwürdige «Gespräch» liess bereits die Grundzüge des künftigen Konzepts
der «konzessionierten Kirche» erkennen247. In den nächsten Tagen wurden

15 Bischöfe nach Moskau gebracht; alle waren amtsbehindert, die
meisten kamen direkt aus dem GULag248. Am 8. September hielten
18 Hierarchen ein improvisiertes Bischofskonzil ab, das endlich den greisen

Metropoliten Sergij zum Patriarchen wählen durfte - nachdem dieser
der Kirche schon 16 Jahre vorgestanden hatte (bisher hatte Stalin die
Erhebung Sergijs zum Patriarchen unterbunden). Am 12. September fand
seine Inthronisierung statt249. Bereits am 20. September weilte die
Delegation aus England unter Führung des Erzbischofs von Canterbury,
William Temple, in Moskau und erlebte eine Inszenierung kirchlicher
Pracht, die an die Metapher der Potjomkinschen Dörfer erinnert250.

In die (bereits bestehenden) rassisch-orthodoxen Kirchen, die sich in
den sowjetisch besetzten Gebieten Deutschlands, Österreichs und in der
Tschechoslowakei befanden, wurden nun Priester aus der Sowjetunion
geschickt (so etwa nach Berlin, Wien, Leipzig, Dresden, Weimar, Prag,

Karlsbad/Karlovy Vary usw.). Zudem hatten sich in der erwähnten Sowjet-

246 Chrysostomus, Kirchengeschichte (wie Anm. 206) III, 39ff.
247 Bis zum Ende der UdSSR hat dieses Konzept die Position der Religionsgemeinschaften

im Sowjetstaat bestimmt.
248 Vielleicht gehörte auch die Übersiedlung des provisorischen Oberhaupts der

Kirche, des Patriarchatsverwesers Metropolit Sergij. nach Moskau in diesen Kontext.
249 Pospielovsky. Church (wie Anm. 38). 200-203.
250 Dimitry Pospielovsky, Die besten Jahre. Stalins Kirchenpolitik von 1942 bis

1947, in: G2W 24 (2/1996), 21-25.

250



Russische Orthodoxie in der Diaspora

union-Euphorie nach dem Krieg auch verschiedene russische
Emigrationsgemeinden in Mittel- und Westeuropa und auch in Nordamerika dem
Moskauer Patriarchat unterstellt. Bald errichtete dieses Bischofssitze im
Westen, sog. Exarchate für Mitteleuropa in Berlin, für Westeuropa in Paris,

für Mittel- und Südamerika in Buenos Aires. Zu Sowjetzeiten waren
Patriarchatsgemeinden im «Westen» personell gut ausgestattet: So wurden

Mitte der 1980er-Jahre die geschätzten 500 Glieder der Patriarchatsgemeinden

in der Bundesrepublik Deutschland von einem Bischof und
etwa 15 Priestern bedient. Die Moskauer Gemeinden in der westlichen
Welt hatten in Botschaften und sonstigen diplomatischen Vertretungen der

Sowjetunion eine kräftige Stütze; Bischöfe aus der Sowjetunion genossen
im Westen einen quasi-diplomatischen Status.

Metropolit Kirill (Gundjaev), Chef des Kirchlichen Aussenamtes des

Moskauer Patriarchats, erklärte in einem Vortrag am 27. April 2001251 vor
Diplomaten des rassischen Aussenministeriums und kirchlichen Kadern:

Wir pflegten damals direkte Kontakte zu Botschaftern und anderen hochrangigen

Beamten der [sowjetischen - G.S.] Diplomatie. Natürlich informierten
diese die staatliche Führung in Moskau über Vorschläge und Positionen der
Kirche in wichtigen Fragen. Und wenn unser Standpunkt zu irgendeiner
Frage der politischen Führung der Sowjetunion zur Kenntnis gelangte, dann

war das in erster Linie dem Aussenministerium zu danken Am wichtigsten
war uns, dass wir in den Diplomaten interessierte, intelligente Gesprächspartner

ohne ideologische Scheuklappen hatten, die die Problematik verstanden
Vor diesem Hintergrund war der Faktor der spezifischen Zusammenarbeit der
Russischen Orthodoxen Kirche mit der sowjetischen Diplomatie einer der
bedeutendsten und effektivsten in der ganzen Sowjetära Das Aussenministerium

trat häufig als direkter Verbündeter der Kirche auf...

Auch hob Metropolit Kirill hervor, dass «unsere Kirche nach 1961, als sie

Mitglied internationaler religiöser Organisationen geworden war252,

Zugang zu einzigartigen Informationen über Vorgänge im Bereich zwischen-

251 ZMP (7/2001) 51-61 ; Auszüge in Deutsch in: G2W 30 (3/2002) 22-25.
252 1961 hatte das Moskauer Patriarchat auf Weisung des Generalsekretärs der

KPdSU und Staatschefs der UdSSR, Nikita Chruscev, die Aufnahme in den Ökumenischen

Rat der Kirchen beantragt, die sogleich gewährt wurde. Im Aufnahmeantrag nannte
das Patriarchat u.a. 20000 Kirchen, 30000 Geistliche, 40 Klöster, 8 Ausbildungsstätten;
vgl. Hauptmann/Stricker, Kirchen (wie Anm. 16), 818f. In Wirklichkeit lag die Zahl
der Kirchen zu diesem Zeitpunkt bei 10000 oder darunter: das etwa war auch die Zahl
der Priester. Am Ende der Chruscev'schen Kirchenverfolgungen (1964) verfügte das

Patriarchat noch über ca. 8000 Kirchen und Priester. 17 Klöster und 5 Ausbildungsstätten.

251



Gerd Stricker

christlicher Beziehungen aus der ganzen Welt bekam» - und diese natürlich

den sowjetischen «Organen» zukommen liess. Anders ausgedrückt:
Die Vertretungen des Patriarchats und seine Auslandsgemeinden waren
wichtige Zentren der sowjetischen Aufklärung und der Informationsbeschaffung.

Dabei scheint dieser Aspekt zuweilen wichtiger gewesen zu
sein als der spirituelle. Anders ist es nicht zu erklären, dass das Patriarchat
seinerzeit so umstrittene Persönlichkeiten wie besonders Metropolit Irinej
(Susemihl, 1919-1999), zuletzt in Wien, aber auch Erzbischof Jakob (Ak-
kersdijk, 1914-1990) in Den Haag, auf ihren exponierten Posten belassen

müsste. So sind die heutigen Gemeinden des Erzbistums Paris/Ökumenisches

Patriarchat in den Niederlanden erst in den 1970er-Jahren entstanden

- als Reaktion auf das verhängnisvolle prosowjetische Wirken von
Erzbischof Jakob. Nicht die Kirche, sondern die sowjetische Politik hielt
diese Gestalten - sogar trotz in der Presse breitgetretener skandalöser

Vorgänge - auf diesen Posten fest253.

Dazu trat ein weiterer, politischer Aspekt der Tätigkeit des Patriarchats
im Westen, namentlich in der Ökumene, hinzu: «Unsere Kirche erhielt die

Chance, auf die Haltung der weltweiten christlichen Öffentlichkeit
einzuwirken. Wir machten Gebrauch von diesen Einflussmöglichkeiten ...»254.

Sowohl in der lokalen Ökumene als auch im Ökumenischen Rat der
Kirchen (ÖRK), in der Konferenz Europäischer Kirchen usw. nutzte das

Patriarchat diese Möglichkeit, «auf die Haltung der weltweiten christlichen

Öffentlichkeit einzuwirken». Vor diesem Hintergrund dienten

Patriarchatsvertretungen und Patriarchatsgemeinden im Westen - nicht nur,
aber auch - als Stätten, an denen sowjetische ideologische und politische
Positionen verbreitet wurden.

253 Vgl. etwa Claus Gennrich. Die Kirche der Emigranten - Die Russisch-Orthodoxen

in Deutschland, in: FAZ vom 4. März 1967; die daraufhin erfolgende Klage des

damaligen Bischofs Irinej (Susemihl) gegen den Autor endete mit einem Vergleich,
und der Bischof übernahm freiwillig alle Kosten des Verfahrens, vgl. FAZ vom
21. Oktober 1967: ferner Gerd Stricker. Bischöfe aus Mitteleuropa abberufen, in:
G2W 19 (3/1991) 5: Hier ist von fragwürdigen Verflechtungen von Metropolit Irinej
(Susemihl) die Rede. Eine aus Anlass dieses Beitrages gegen den Autor angestrengte
juristische Auseinandersetzung führte nur deshalb nicht zum Prozess, weil der Vorsitzende

des Kirchlichen Aussenamtes. Metropolit Kirill. persönlich bei Metropolit Irinej
intervenierte. Das Patriarchat Moskau wünschte offensichtlich nicht, dass der «Fall

Irinej» durch einen Prozess noch weitere Kreise zog.
254 Ebd.

252



Russische Orthodoxie in der Diaspora

Hinter der Entscheidung der politischen Führung in der Sowjetunion
unter Nikita Chruschtschow, das Moskauer Patriarchat in den ÖRK zu
entsenden (1962 wurden auch die Evangeliumschristen-Baptisten in dieser

Weise privilegiert), stand folgendes Kalkül: Die Kirchenvertreter aus
der Sowjetunion sollten die Delegierten der im ÖRK vertretenen Kirchen
von der sowjetischen «Friedenspolitik» überzeugen, indem gewisse
Tendenzen im damaligen Protestantismus255 sowie die mehr oder weniger
latenten Anti-Amerikanismen mobilisiert wurden, um sie für die
«Friedensbotschaften» aus der Sowjetunion empfänglich zu machen. Hinzu kam,
dass viele Protestanten wegen der liturgischen und spirituellen Defizite in
den evangelischen Kirchen für die russisch-orthodoxe Kirchenmusik und
für russische Ikonen schwärmten und - von orthodoxer Prachtentfaltung
beeindruckt - in allen Bischöfen aus der Sowjetunion, denen sie in der
Ökumene begegneten, die «russische Seele» und russische Spiritualität
vermuteten, nicht aber sowjetisches Kalkül. Solche Protestanten begegneten

den Hierarchen aus der Sowjetunion fast in einer Art Demutshaltung
und waren beflissen, die Voten dieser Bischöfe auch in politischen Bereichen

sehr ernst zu nehmen - etwa bei Diskussionen über den

«Nachrüstungsbeschluss»256. Diese schwärmerische Haltung evangelischer

Repräsentanten gegenüber orthodoxen Hierarchen aus der UdSSR

zeigte sich auch darin, mit welch grosszügigen Geschenken sie diese zu
überschütten pflegten257.

255 Etwa im Sinn der These «Der Sozialismus entspricht der Botschaft Christi viel
eher als der Kapitalismus».

256 Die sowjetische atomare Hochrüstung hatte zum Beschluss der NATO geführt,
«nachzurüsten», um der sowjetischen Bedrohung zu begegnen. Indem in «progressiven»

Kreisen konsequent die sowjetische nukleare Rüstung ignoriert wurde, kam es in
der europäischen Öffentlichkeit, so auch im ÖRK, zu heftiger Kritik am
«Nachrüstungsbeschluss» der NATO vom 12. Dezember 1979. Die Kirchenvertreter aus der

Sowjetunion und ihren Satellitenstaaten griffen massiv - im sowjetischen Sinne - in
die Auseinandersetzungen ein.

257 Am bekanntesten in dieser Hinsicht war Metropolit Pitirim (Necaev) von
Volokolamsk, der Star unter den «Ökumenikern» des Moskauer Patriarchats. Nach der
«Wende» hat ihn die Moskauer Kirchenleitung kaltgestellt, galt er doch als einer der

wichtigsten Mitarbeiter des KGB im Episkopat: Ihm, der sich für alles begeisterte, was
mit Fotografie und Film zusammenhing, wurden ganze Kollektionen teuerster
Fotoapparate, Filmaufnahme- und Filmvorführungseinrichtungen von der Ökumene

dargebracht (zum Teil kamen sie der von Pitirim geleiteten Filmabteilung des

Patriarchatsverlags zugute).

253



Gerd Stricker

Eine andere Aktivität des Moskauer Patriarchats stellte die Lenkung
der (von der Sowjetunion finanzierten) «Prager Christlichen Friedenskonferenz»

dar, die zu einem unverhohlenen Propagandainstrument der
sowjetischen Aussenpolitik wurde258. Russische Bischöfe waren, wie einige
bekundeten, stolz darauf, «ihr grosses, unbesiegbares sowjetisches Vaterland»

im Ausland vertreten zu dürfen. Im Westen «schmutzige Wäsche zu
waschen», also die Religionsverfolgung und die Beugung der Menschenrechte

in der Sowjetunion zur Sprache zu bringen, hätten sie nie als ihre

Aufgabe betrachtet. Zudem hätten sie Massregelungen durch die Kirchenführung

zur Folge gehabt, die stets versuchte, Strafmassnahmen der

Religionsbehörde gegen die Kirche vorzubeugen.
Der Eintritt des Moskauer Patriarchats in den ÖRK 1961 hatte auch

einen anderen für Nikita Chruschtschow positiven Effekt: Vor dem Hintergrund

der massiven Religionsverfolgungen der Jahre 1958 bis 1964259

sollten die Bischöfe aus der Sowjetunion in der ökumenischen Arena
westliche Berichte über massenhafte Kirchenschliessungen und Verhaftungen

als «imperialistische Lügen» abqualifizieren. Fragen nach

Religionsverfolgung in der Sowjetunion wurden so beantwortet: In der
Sowjetunion gebe es keine Kirchen- oder Religionsverfolgung. Natürlich
käme es gelegentlich zu Verhaftungen von Menschen, die vielleicht zufällig
etwas mit Religion zu tun haben. Solche Einzelfälle stellten die
professionellen Lügner im imperialistischen Lager dann als «Religionsverfolgung»

dar. In Wirklichkeit jedoch würden diese Menschen nicht wegen
ihrer religiösen Überzeugung, sondern allein deshalb verhaftet, weil sie

die sowjetischen Gesetze übertreten hätten - das sei doch im Westen nicht
anders260. Dass man als Gläubiger faktisch dauernd religiöse Gesetze
verletzen müsste, wenn man seinen Glauben leben wollte, erwähnten diese
Bischöfe nicht. In diese Verdunklungsstrategien waren auch die Priester
des Moskauer Patriarchats im Westen eingebunden. Allerdings versuchten

258 Vgl. hierzu nochmals die in Anm. 72 genannte Literatur.
259 Hauptmann/Stricker, Kirche (wie Anm. 16), 834-863 (dort zahlreiche

Dokumente, die diese Verfolgungswelle belegen): ferner Striker, Cerkov' (wie Anm. 16)

II, 45-86. In dieser Zeit sank die Zahl von Institutionen des Moskauer Patriarchats
infolge der Schliessung kirchlicher Institutionen zwischen 1948 (Hochzeit des

Entgegenkommens von Stalin) bis 1966: Gemeinden 1948: 14500: 1966: 7500: Klöster: 75

bzw. 17; Priesterseminare: 8 bzw. 3.
260 So etwa Metropolit Pitirim von Volokolamsk in einer der vielen Propagandabroschüren

der sowjetischen Regierung - z.B. Wladimir Moltschanow/Consuelo
Segura, Mein Glaube ist frei. Moskau (APN) 1983, 28f.

254



Russische Orthodoxie in der Diaspora

manche Geistliche nicht ohne Erfolg, sich aus der Politisierung ihres Amtes

im Westen herauszuhalten. Andere wieder wurden - selbst noch während

der «Perestroika» bis heute - einzelnen Gemeinden und kirchlichen
Institutionen im Westen «auferlegt»261. So entsandte der Moskauer Heilige

Synod Archimandrit Nikon (Jakimov) in die Niederlande, wo er als

künftiger Bischof resp. Exarch den Gemeinden des Moskauer Patriarchats
vorstehen sollte: Er wurde von den Gemeinden aber nicht angenommen
und ist in den Niederlanden völlig isoliert.

Seit dem Eintritt des Moskauer Patriarchats in die Ökumene 1961

arbeiteten sowjetische Diplomatie und Russische Kirche darauf hin, die
Russische Auslandskirche/ROKA, die bis dahin die russische Orthodoxie
im Westen repräsentiert hatte, an den Rand zu drängen. Das ist weitgehend
gelungen262. Dazu hat zur Sowjetzeit die (heute als «taktisch» heruntergespielte)

demonstrativ ökumenische Haltung des Moskauer Patriarchats

beigetragen, die in krassem Gegensatz zur anti-ökumenischen Position
der ROKA stand.

4.1 Ambitionen des Moskauer Patriarchats in der Diaspora nach der
Wende

Noch Jahre nach dem Ende des Kommunismus ging der Kalte Krieg an der
kirchlichen Front weiter. Die in kommunistischen Zeiten tonangebend
gewesenen Bischöfe bestimmten sowohl im Moskauer Patriarchat als auch

in der ROKA weiterhin das Klima. Die Gründung von einigen Bistümern
und vielleicht knapp 100 Gemeinden der ROKA in Russland und der
Ukraine einerseits, andererseits die Besetzung von Klöstern der ROKA in
Palästina durch das Patriarchat sowie die Versuche Moskaus, verschiedenen

Gemeinden der ROKA in Westeuropa auf dem Prozesswege die
Gotteshäuser wegzunehmen, vertieften nach der «Wende» die Gräben.

261 In der Schweiz sorgte der Moskauer «Priester» Grigorij Glusik 1988 für Aufsehen.

Er war 1987 plötzlich der Moskauer Patriarchatsvertretung in Genf zugewiesen
worden. «Er kann überhaupt nicht die Liturgie zelebrieren», kommentierten
Priesterkollegen. Im Sommer 1988 kehrte er plötzlich nicht aus dem Sommerurlaub in der

Sowjetunion nach Genf zurück. In Moskau wollte sich kurze Zeit später niemand an

ihn erinnern: er übt jetzt einen weltlichen Beruf aus. In der Ökumene und in der
protestantischen Schweiz jedoch wurde Glusik geradezu gefeiert: vorsichtiges Rückfragen

wurde als «Destruktion Kalter Krieger» gebrandmarkt; vgl. G2W 28 (6/2000) 10:

KGB-Priester Glusik.
262 Vgl. oben S. 118f.

255



Gerd Stricker

In der Folge bestimmten zwei Faktoren das kirchliche Leben der orthodoxen

Diaspora mit rassischen Wurzeln. Den einen Faktor bildete die
nicht für möglich gehaltene Massenemigration aus Russland nach Mittel-
und Westeuropa und nach Nordamerika in den 1990er-Jahren. Den zweiten

Faktor stellte Vladimir Putin dar, der bald nach Beginn seiner
Präsidentschaft am 7. Mai 2000 mehr und mehr auch Einfluss auf das kirchliche
Leben der Diaspora ausübte und eine patriotische National-Idéologie mit
orthodoxem Kern entwickelte.

Untrennbar verbunden mit dem «Faktor Putin» ist der Aufschwung der
rassischen Wirtschaft mit Hilfe von Petro-Dollars, die entscheidend dazu

beigetragen haben, dass die «Russländische Föderation» wieder aus der
wirtschaftlichen Talsohle gelangt und zu einer Wirtschaftsmacht ersten

Ranges aufgestiegen ist. Als Russland in der Ära Jelzin zum Sanierungsfall

geworden war, drückte dies erheblich auf das russische Selbstbewusstsein.

Mit Vladimir Putin begann im Jahre 2000 der Aufstieg; dieser hat das

Selbstbewusstsein der Russen erheblich gestärkt, was ein oft grossspuri-

ges, überheblich-nationalistisches Auftreten ausgelöst hat, namentlich im
Ausland. Wie es ein rassischer Emigrant, der im Zweiten Weltkrieg in den

Westen entkommen war, einmal formulierte: «Heute müssen wir uns nicht
mehr schämen, Russen zu sein, wie zu sowjetischen und zu Jelzins Zeiten

- als Russen sind wir heute wieder wer!» Alle diese Faktoren zusammen

haben Auswirkungen auch auf das kirchliche Leben von Gemeinden
mit russischen Wurzeln im Ausland.

4.1.1 Russische Gotteshäuser im Ausland: Versuche einer «feindlichen
Übernahme» durch das Patriarchat Moskau

Seit dem Zusammenbruch des Kommunismus ist im Gefolge der
Emigrationswelle im Ausland ein merkliches Anwachsen der Mitgliederzahlen in
bereits bestehenden Gemeinden, aber auch ein starkes Anwachsen von
Neugründungen von Gemeinden zu konstatieren. Seit Mitte der 1980er
Jahre versucht das Patriarchat - im Auftrag und mit finanzieller Unterstützung

des sowjetischen und dann russischen Aussenministeriums -
Kirchen und Klöster der ROKA und auch des Erzbistums Paris (wieder) dem
Patriarchat (und damit in rassischen Staatsbesitz) zuzuführen. Wie Metropolit

Kirill in einem Vortrag beklagt, hatte man sich sowjetischerseits lange

nicht für den russischen Kirchenbesitz im Ausland interessiert:

256



Russische Orthodoxie in der Diaspora

Ich erinnere daran, dass die Sowjetunion [vor dem Zweiten Weltkrieg - G.S.]
bewusst auf alles kirchliche Eigentum verzichtet hat, das historisch gesehen
Russland gehört. Unser Land erklärte hochmütig, es brauche die Habseligkeiten

der Popen nicht [nikakoe popovskoe dobro] Heute arbeiten Patriarchat
und Aussenministerium Hand in Hand und bemühen sich gemeinsam nach
Kräften, die Folgen der Torheit der Staatsatheisten zu beseitigen. Es ist unser
Ziel, die Architekturdenkmäler die mit Geldern unseres Volkes von
russischen Meistern geschaffen worden sind, für unser Vaterland zurückzugewinnen.

Mit anderen Worten: Die Wiederherstellung der historischen Gerechtigkeit

ist eine der wichtigsten Aufgaben unserer Zusammenarbeit mit dem
Aussenministerium. Ich betone: Wir werden für das russische Eigentum
kämpfen. Wenn ein orthodoxes Gotteshaus im Ausland der Russischen Kirche
gehört hat..., dann muss es auch heute wieder unserer Kirche gehören.263

Es handelt sich dabei in der Regel um rassische Kirchen, die zwischen
1860 und 1914 mit Mitteln aus der russischen Staatskasse oder von der
Zarenfamilie erbaut und 85 Jahre lang durch die Gemeindeglieder der
ROKA und des Pariser Erzbistums erhalten worden sind. Die Tatsache,
dass Generationen von Emigranten unter grössten persönlichen Opfern
seit 1917 diese Kirchen im Ausland erhalten und bewahrt haben, wurde

vom Moskauer Patriarchat bis ins Jahr 2005264 völlig ignoriert. Neu-Im-
migranten aus Russland, die sich vor allem während der 1990er Jahre z.T.
in erheblicher Zahl auch in «russisch-stämmigen» Gemeinden des westlichen

Auslandes etablierten, trugen oft Streit und Spaltung in Gemeinden,
indem sie die Forderung, die jeweilige Gemeinde sollte zum Moskauer
Patriarchat übertreten, zum «Dauerbrenner» machten und so alteingesessene

Nachkommen rassischer Alt-Emigranten zermürbten. So rissen
zuweilen Neu-Immigranten mit typisch sowjetischen Methoden die Leitung
alter Emigrantengemeinden an sich und drängten jene, die über Jahrzehnte

das Kirchgebäude unterhalten und die Gemeinde geprägt hatten, aus der
Gemeinde265.

So machte z.B. 1997 ein Vorgang in Kopenhagen Schlagzeilen, wo
eine kleine Moskau-Fraktion versuchte, die dortige ROKA-Gemeinde zu

2« ZMP (7/2001)54.
264 Erst im Zusammenhang mit den Verhandlungen um die Vereinigung der ROKA

mit dem Moskauer Patriarchat sind nach 2005 die Verdienste der Emigration um den

Erhalt der Kirchen vom Patriarchat gewürdigt worden.
265 So geschehen z.B. in Wien an der Nikolaj-Kirche, der Kathedrale des

russischen Bischofs von Österreich/Moskauer Patriarchat. Ilarion (Alfeev): vgl. G2W 34

(7-8/2006) 9.

257



Gerd Stricker

spalten und ihre 1880-1883 erbaute Aleksandr-Nevskij-Kathedrale dem
Patriarchat zuzuführen, und zwar durch Gerichtsprozesse und diplomatische

Aktivitäten der russischen Botschaft266; mittlerweile soll die Kathedrale

auf Geheiss des dänischen Königshauses dem Patriarchat übergeben
worden sein. Amvrozij (Cantacouzène), bis 2006 Bischof von Vevey und
Genf (ROKA), berichtete im Jahre 2000 von ähnlichen Vorgängen in
Genf267. Fälle von vollzogener oder versuchter «feindlicher Übernahme»

von Kirchen und Gemeinden des Erzbistums Paris/Patriarchat Konstantinopel

durch das Moskauer Patriarchat sind aus Rom, Biarritz und Nizza
bekannt268. Vermutlich liessen sich weitere solcher Fälle anführen, wobei
die Spuren in der Regel zur russischen Botschaft bzw. zum russischen
Konsulat führen.

4.1.2 ROKA-Klöster im Heiligen Land: Besetzung durch das Patriarchat

Ende der 1990er Jahre nahmen die Feindseligkeiten von Moskauer Seite

gegenüber der ROKA ein nicht einmal zu Sowjetzeiten gekanntes
Ausmass an. Besonders deutlich zeigte sich das an den rassischen Klöstern in
Palästina, die in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts gegründet und

vom Russischen Reich und der russischen «Palästina-Gesellschaft» finanziert

worden waren269. Ein Teil dieser Klöster untersteht Jurisdiktionen der

ROKA, in die während des Kalten Krieges praktisch nur arabische, einige
rumänische270 und einige rassische Nonnen (aus der Emigration) eintreten
konnten. Nach der «Wende» setzte ein beachtlicher Pilgerstrom - und eine

mächtige Emigrationswelle - aus Russland nach Israel ein, der auch den

Klöstern der ROKA einen gewissen Zuwachs an Novizinnen brachte.
Die geistlichen Institutionen des Moskauer Patriarchats im Heiligen

Land haben vom Regimewechsel in Russland am meisten profitiert. Die
Kirchenleitung nimmt nun, mit staatlicher Unterstützung, die längst
notwendige Renovierung der Klöster des Patriarchats in Angriff: Das sind vor
allem das Kloster «Auf der Höhe», das Tabea-Nonnenkloster bei Jaffa, die
Elias-Kirche in Haifa sowie eine grössere Pilgerstätte in Tiberias am See

Genezareth beim alten Maria-Magdalenen-Kloster. Nahe Bethlehem er-

266 G2W 26 (3/1998) 4: Ekstra-Bladet (Kopenhagen) vom 5. Mai 1997.
267 Persönliche Mitteilung aus dem Jahre 2000.

268Vgl. oben S. 209-211.
269 Vgl. oben S. 109-115.
270 Das Rumänische Patriarchat verfügt im Heiligen Land über keine Klöster.

258



Russische Orthodoxie in der Diaspora

richtete das Moskauer Patriarchat ein grosses Gästehaus seiner Geistlichen

Mission271. Seit Beginn der zweiten Intifada ist der Pilgerstrom aus
Russland freilich wieder zurückgegangen. Die Zahl geistlicher Personen

(Priester, Diakone, Mönche, Nonnen) in den Institutionen des Moskauer
Patriarchats im Heiligen Land beträgt - nach Moskauer Angaben - etwa
120.

Die ROKA verfügt im Heiligen Land über das Ölberg- und das Geth-
semane-Bethanien-Kloster (für Nonnen). Dazu kommen das
Dreifaltigkeits-Mönchs-Kloster «An der Abrahamseiche» bei Hebron (seit 1997

beim Moskauer Patriarchat - siehe unten), der Chariton-Mönchs-Skit und
ein Mönchskloster bei Jericho. Die Zahl der geistlichen Personen in den

Institutionen der ROKA hat im Jahre 2002 - ROKA-Angaben zufolge -
126 betragen272, wobei die Zahl der Mönche die Zahl 20 kaum überstiegen
haben dürfte. Die drei Nonnen der Bethanien-Schwesternschaft leiten
weiterhin die arabische Schule. Zählte diese 1980 unter 240 arabischen
Schülerinnen 40 orthodoxe Mädchen, so sind heute unter den 300
arabischen Schülerinnen nur noch 15 orthodox; sie leben in einem Internat
beim Kloster.

Jahrelang wurde das russisch-orthodoxe Leben im Heiligen Land
überschattet, indem das Moskauer Patriarchat der ROKA den Besitz ihrer
Klöster streitig machte. Der Dauerkonflikt führte im Jahre 1997 zu einem
ersten Eklat: Kurz nachdem Patriarch Aleksij IL an Pfingsten Palästina

aufgesucht hatte, erschienen am 5. Juli palästinensische Milizen vor dem

Dreifaltigkeits-Kloster der ROKA «An der Abrahamseiche» unweit von
Hebron und zwangen die damals sechs Mönche, das Kloster zu verlassen.

Wer sich weigerte, wurde in Handschellen abgeführt; eine der zu Hilfe
geeilten Nonnen wurde von der Miliz krankenhausreif geschlagen. Die
Moskauer Geistliche Mission nahm das Areal mit allen Gebäuden sofort
in Besitz273. Heute beherbergt das Patriarchat dort Pilger. Ein ähnlicher
Versuch Moskaus, den Chariton-Skit der ROKA zu «übernehmen», scheiterte

hingegen. An kirchlichen Einrichtungen der ROKA schlugen
russische Konsularbeamte Tafeln an: «Eigentum der Russländischen Föderation».

271 ZMP (1/2000) 65: vgl. auch ZMP (2/2000) 33-36.
272 Mündliche Mitteilung von S.E. Bischof Agapit von Stuttgart. München

(ROKA).
273 Der Bote (der deutschen Diözese der Russischen Orthodoxen Kirche im

Ausland. München) (4/1997) 25-32; Gerd Stricker, Klosterstreit, in: G2W 25 (10/1997)
5f.

259



Gerd Stricker

Auf einer Pilgerreise nach Palästina (1. bis 6. Januar 2000) wurde
Patriarch Aleksij IL von dem damals gerade zurückgetretenen Präsidenten
Boris Jelzin begleitet. Dabei suchten beide auch Palästinenser-Präsident
Yassir Arafat auf. Und wieder drangen wenige Tage später, am 15. Januar

2000, palästinensische Milizionäre in Begleitung zweier Repräsentanten
des Moskauer Patriarchats gewaltsam in ein von der ROKA als Kloster
genutztes Gebäude bei Jericho ein. Die fünf Mönche und zwei Novizen
wurden vertrieben; zwei Nonnen aus einem anderen ROKA-Kloster
gelangten unbemerkt in die Klosterkapelle und hielten diese besetzt, bis der
für die Klöster der ROKA im Heiligen Land zuständige Erzbischof Mark
(Arndt) aus München in Verhandlungen mit dem Patriarch einen sog.
Kompromiss erreichte: Das Patriarchat «übernahm» den grössten Teil des

Areals274, wohingegen der ROKA nur ein kleiner Teil des Klosterareals
belassen blieb, auf dem sie einen Wohncontainer aufstellen durfte275. Im
«Schichtdienst» markierten Mönche der ROKA hier Präsenz. Nach der

Kirchenvereinigung vom 17. Mai 2007 dürfte sich diese Situation
entspannt haben.

Das Moskauer Patriarchat hat diese «feindlichen Übernahmen» von
Klöstern der ROKA in Palästina nicht von sich aus inszenieren können.
Die treibende Kraft war immer der russische Staat, der im Gegensatz zur
Sowjetunion an den Immobilien der Russischen Kirche im Ausland höchstes

Interesse zeigte und zur (Wieder-)Erlangung dieser Gebäude das
Patriarchat instrumentalisierte. Denn alle von Religionsgemeinschaften
genutzten Gebäude (im Inland, im Prinzip aber auch im Ausland) sind

Eigentum der «Russländischen Föderation». Im Patriarchat Moskau wurde
der Zugewinn kirchlicher Einrichtungen der ROKA, wie auch immer er
sich vollzogen hatte, als Akt der Gerechtigkeit begrüsst.

4.1.3 Britisch-Irische Eparchie Suroz: «Re-Russifizierang» und Spaltung

Lange hatten sich die Anstrengungen Moskaus, Gotteshäuser im Ausland
für das Patriarchat Moskau zu erstreiten, gegen die ROKA und das Pariser
Erzbistum (mit russischen Wurzeln) gerichtet276. 2002 gewann das Vorge-

274 Vgl. die ausführliche Berichterstattung in: Der Bote (3-4/2000): Gerd
Stricker, Russisches Kloster belagert, in: G2W 28 (2/2000) 5f: (3/2000) 5: (4/2000), 4L;
(6/2000) 9f.

275 Deprimierende Fotos dazu in: Der Bote (3/2000) (Titelseite) sowie (4/2000) 28f.
276 Vgl. oben S. 209-221.

260



Russische Orthodoxie in der Diaspora

hen Moskaus aber eine neue Qualität: Es richtete sich - im Zeichen der

«Re-Russifizierung» - gegen eigene Gemeinden im Ausland; konkret:
gegen ca. 20 zu wesentlichen Teilen verwestlichte Patriarchats-Gemeinden
in Grossbritannien und Irland (Eparchie Suroz/Moskauer Patriarchat). Im
Jahre 2001 lag die Zahl ihrer Glieder bei 5000-7000, die von 23 Priestern
und acht Diakonen betreut wurden; es erscheinen russisch- und
englischsprachige Periodika277. Gründer der Eparchie und ihr Vorsteher bis zu
seinem Tode im Jahre 2003 war Metropolit Antonij/Anthony (Bloom -
1914-2003): Er war ursprünglich Arzt, Auslandsrusse in Frankreich, war
1943 Mönch geworden, wurde 1948 zum (Mönchs-)Priester geweiht und
nach Grossbritannien entsandt; dort sammelte er orthodoxe Gruppen
rassischer Emigranten und fasste sie zu Gemeinden zusammen. 1957 war er
im Moskauer Patriarchat zum Bischof geweiht und 1962 als Erzbischof
zum Oberhirten des neu geschaffenen Bistums «Suroz»278 ernannt
worden279.

Zu Beginn des 21. Jahrhunderts war es weitgehend anglisiert, also «in-
kulturiert»: erstens infolge sprachlicher Assimilation, zweitens infolge
zahlreicher Mischehen mit nicht-orthodoxen britischen Partnern und drittens

infolge von Konversionen anglikanischer Priester280 und Laien. Antonij

hatte sich gegenüber der Moskauer Kirchenleitung die Selbstständigkeit
bewahrt, indem er die Annahme von Geldern aus Moskau strikt verweigerte.

Das Patriarchat Moskau liess ihn in sowjetischer Zeit gewähren, da es

keine Abspaltung des Metropoliten Antonij mit seinen britischen Gemeinden

vom Patriarchat riskieren wollte. Dieses vermied auch den Konflikt,
da Antonij s Bücher über die Orthodoxie und orthodoxe Spiritualität281 in

277 Gerd Stricker. Moskaus schwere Hand, in: G2W 30 (10/2002) 23-28; hier
21.

278 Benannt nach einem historischen Bischofssitz auf der Krim.
279 1966 Metropolit; 1965-1979 Exarch des Moskauer Patriarchats für Westeuropa.

280 Aus Protest gegen die allmähliche Einführung der Frauenordination in der

Anglikanischen Kirche während der 1970er-Jahre war eine Reihe von anglikanischen
Priestern zur Orthodoxie konvertiert; sie wurden von Metropolit Antonij meist in
ihrem Priesteramt bestätigt.

281 Living Prayer, London (DLT) 1966; School for Prayer, London (DLT) 1970;
God and Man. London DLT) 1971 ; Courage to Pray, London (DLT) 1973 - diese vier
Titel sind nachgedruckt in: The Essence of Prayer, London (DLT) 1986; Meditation on
a Theme: A Spiritual Journey, London (Mowbrays) 1971 ; La vie, la maladie, la mort,
Paris (Laurens) 1998; Le Sacrement de la Guérison, Paris (Cerf) 2002; Rencontre avec
le Dieu vivant. Lecture spirituelle de l'évangile selon saint Marc, Paris (Cerf) 2004;

261



Gerd Stricker

der orthodoxen und auch in der nicht-orthodoxen Welt verbreitet und hoch

geschätzt waren. Er wurde als Charismatiker geradezu verehrt. Schritte
des Moskauer Patriarchats gegen ihn hätten in der Ökumene Unverständnis

ausgelöst. Dass er sich auch unter den Bischöfen in der Sowjetunion
höchster Wertschätzung erfreute, belegt die Tatsache, dass er 1990 nach
dem Tode von Patriarch Pimen (Izvekov) als Kandidat für das Patriarchenamt

nominiert wurde282. In den bald 50 Jahren seines Wirkens in Grossbritannien

und Irland hat Metropolit Antonij eine «britisch-orthodoxe»
englischsprachige Kirche russischer Tradition aufgebaut, die ihr Leben nach

britischem Muster, mit «demokratischen» (synodalen) Prinzipien gestaltet.

Er pflegte von seinen «britischen Gemeinden mit russischen Wurzeln»
zu sprechen. Doch hat Metropolit Antonij seit 1990 für die Gemeinden,
die noch stärker in der russischen Tradition verhaftet waren, einen
Vikarbischof und ggf. auch Priester aus Moskau erbeten283.

Die rassische Immigration der 1990er Jahre (Russen in Grossbritannien

sprachen von angeblich Hunderttausend; den britischen Behörden
zufolge sollen es aber 35000 gewesen sein) stellte die Eparchie Suroz und
ihren Metropoliten vor erhebliche Probleme. Den neuen Immigranten waren

- sofern sie orthodoxe Gottesdienste besuchten - englischsprachige
Gottesdienste und britisch geprägtes Gemeindeleben völlig fremd. Umgekehrt

vertrug sich der offen zur Schau gestellte Nationalismus der «Neu-
Russen» nicht mit der anglisierten Orthodoxie und der britischen Mentalität.

Enorme Spannungen bauten sich auf. Metropolit Antonij hoffte,
durch Hinzuziehung weiterer Priester aus Russland die sich verschärfende
Situation im Bistum normalisieren zu können. So bat er das Moskauer
Patriarchat auch um Entsendung des Mönchspriesters Ilarion (Alfeev, geb.

1966), den Antonij kannte, da dieser in Oxford promoviert hatte. Moskau
stimmte zu. Vor seiner Abreise nach London (Februar 2002) wurde

Mönchspriester Ilarion aber noch zum Bischof geweiht. Das irritierte den

Metropoliten. Denn ein weiterer rassischer Bischof in der Eparchie Suroz

The Living Body of Christ, London (DLT) 2008, usw. Vgl. auch die Biographie von
Gillian Crow, «This Holy Man». Impressions of Metropolitan Anthony, London
(DLT) 2005.

282 Da er kein sowjetischer, sondern britischer Staatsbürger war, wurde seine

Nominierung nicht berücksichtigt. Zum Patriarchen gewählt wurde 1990 Aleksij II. (Graf
von Rüdiger), damals Metropolit von Leningrad.

283 Seit 1990 (Vikar-)Erzbischof Anatolij (Kuznecov, geb. 1930), 1972 Bischofsweihe.

262



Russische Orthodoxie in der Diaspora

entsprach nicht dem Konzept einer Inkulturation der «britisch-rassischen»
Orthodoxie. Antonij warf dem jungen Bischof vor, dieser kümmere sich
ausschliesslich um die Neu-Einwanderer und er wolle die englisch
geprägte Eparchie zu einem Bistum moskowitischer Prägung umgestalten;
in wenigen Wochen habe er über die in 45 opfervollen Jahren aufgebaute
englische Eparchie eine Spaltung gebracht284. Zudem hatte Ilarion offenbar

Anstalten getroffen, kirchliche Immobilien an das Moskauer Patriarchat

bzw. die Russländische Föderation zu überschreiben. Metropolit
Antonij sah in Bischof Ilarion einen machthungrigen homo sovieticus, der
nicht zur Kooperation bereit war, sondern nur habe herrschen wollen.
Nach 130 Tagen (am 17. Juli 2002) hat der Heilige Synod in Moskau
Bischof Ilarion abberufen.

Im Interview mit einer finnischen Zeitung charakterisierte Ilarion das

künftige Vorgehen des Moskauer Patriarchats in der Diaspora285: In den
alten russischen Emigrationsgemeinden, die zu Sprache, Kultur und
Mentalität ihrer Gastländer übergegangen sind, sei durch die jüngste russische

Massenimmigration eine völlig neue Situation entstanden, der das Patriarchat

unbedingt Rechnung tragen müsse: Die assimilierten Gemeinden mit
ihren englischen, französischen und deutschen Liturgiesprachen mussten
sich den «neuen Russen» zuwenden und ihnen sprachlich entgegenkommen,

da die Emigranten meist nur des Russischen mächtig seien (womit
eine «Re-Russifizierung» der assimilierten Diasporagemeinden angestrebt
wird). Bischof Ilarion fuhr fort: Die Zukunft orthodoxer Diasporagemeinden

mit rassischen Wurzeln könne keineswegs in einer übernationalen
«Orthodoxen Kirche von Europa» liegen (wie etwa der «Orthodox Church
in America»). Der Pariser «Service Orthodoxe de Presse» kommentiert
die Worte des Bischofs: «Les propos de l'évêque Hilarion tendent à

confirmer les craintes émises par de nombreux observateurs qui estimaient

que la crise dans le diocèse de Souroge n'était pas une affaire d'ordre
personnel [zwischen Metropolit Antonij und Bischof Ilarion - G.S], mais

qu' elle touchait aux relations entre 1 ' Église russe et ses diocèses à 1 'étranger
ainsi qu'à l'organisation canonique de la diaspora (SOP 271 [8/2002],
11).»286

284 SOP 270 (7-8/2002) 7-9; vgl. auch G2W 30 (10/2002) 27f. (eine Gegendarstellung

von Vikarbischof Hilarion findet sich ebd., 26).
285 Kotimaa vom 13. Dezember 2002; auszugsweise abgedruckt in: SOP 275

(2/2003) 8f.
286 SOP 275 (2/2003) 9.

263



Gerd Stricker

Im Sommer 2006 kam es zum Eklat. Nach dem Tod von Metropolit
Antonij (Bloom) am 4. August 2003 hatte der Diözesanrat sofort Bischof
Basil (Osborne) zum Nachfolger gewählt: Viele Jahre schon hatte dieser
dem Verstorbenen als englischsprachiger Vikarbischof gedient287. Er wurde

zwar nach einigem Zögern vom Moskauer Heiligen Synod in seiner
Funktion als Vorsteher der Eparchie bestätigt, jedoch nicht zum Eparchialbischof

erhoben, sondern im Range eines Vikarbischofs belassen. In Moskau

hatte man offenkundig das Ableben des lange schon kränkelnden
Metropoliten Antonij abgewartet, um das Bistum Suroz nach dessen Tod im
Sinne der russkost' Russisch-Sein, Russischheit) fest an Moskau zu
binden.

Die Situation in der Eparchie Suroz wurde infolge von Aktivitäten
rassischer Neu-Einwanderer untragbar, die versuchten, verschiedene
Gemeinden in ihre Hand zu bekommen; strategisch wichtig war natürlich die
Gemeinde an der Londoner Bischofskathedrale «Entschlafen der Gottesmutter

und Alle Heiligen». Aus Moskau wurden russisch-patriotische
Priester nach Suroz gesandt, die z.T. gezielt die Autorität von Bischof
Basil untergruben und auf seinen Sturz hinarbeiteten (z.B. Erzpriester Andrej

Teterin an der Bischofskathedrale). Schliesslich teilte Bischof Basil
sichtlich entnervt am 24. April 2006 Patriarch Aleksij IL in Moskau mit,
dass er das Patriarchat Moskau verlasse und sich dem Ökumenischen
Patriarchat in Konstantinopel unterstelle, woraufhin Moskau ihn am 14. Mai
2006 suspendierte. Der Ökumenische Patriarch Bartholomaios nahm ihn

am 8. Juni als Titularbischof von Amphipolis in seine Jurisdiktion auf und
unterstellte ihn dem Oberhaupt des (rassischen) Exarchats mit Sitz in Paris,

Erzbischof Gabriel (de Vylder). Als dessen Vikarbischof betreut
Bischof Basil seine englischsprachigen Gemeinden in Grossbritannien und
Irland. Die Eparchie Suroz als solche, die aus jenen Gemeinden besteht,
die Bischof Basil nicht gefolgt sind, unterstellte der Moskauer Synod
zunächst Erzbischof Innokentij (Vasil'ev) in Paris, dem Vorsteher der Eparchie

«Korsun'/Chersonnes», die sich über Frankreich, die Schweiz und
Italien erstreckt.

Die Aufnahme von Bischof Basil durch den Ökumenischen Patriarchen

hat die Spannungen zwischen den Patriarchaten Konstantinopel und
Moskau verschärft; der kanonisch komplizierte «Fall Basil»» belastet das

287 Ein Brite amerikanischer Herkunft, geb. 1938, Priesterweihe 1974; Bischofsweihe

1993: Vikarbischof von Sergiev (zu Metropolit Antonij).

264



Russische Orthodoxie in der Diaspora

Verhältnis Moskau-Konstantinopel zusätzlich288. Der Moskauer Heilige
Synod hat am 16. Mai 2007 Bischof Basil den Übertritt ins Patriarchat
Konstantinopel gestattet und das über ihn verhängte Zelebrierverbot
aufgehoben. «Der kanonische Konflikt... ist vollständig beigelegt», heisst es

im offiziellen Abschlussbericht des Heiligen Synods289.

Zwei Jahre nach der Spaltung zeigte sich, dass die ehemalige Eparchie
Suroz/Patriarchat Moskau in zwei ziemlich gleiche Teile zerfallen ist. Die
heutige «Diocese of Sourozh/Moscow Patriarchate» beziffert ihren
Bestand 2008290 mit «19 Gemeinden und Eucharistischen Kommunitäten»291,
wobei einige Gemeinden «stauropegial» sind, d.h., sie sind dem Moskauer
Patriarchen selbst unterstellt. Das «Episcopal Vicariate of Great Britain
and Ireland within the Archdiocese of Orthodox Parishes of Russian
Tradition in Western Europe/Ecumenical Patriarchate», dem Vikarbischof
Basil von Amphipolis vorsteht, zählt ebenfalls 19 Gemeinden und
Eucharistische Kommunitäten292, wobei hier spezifiziert wird: 8 Gemeinden
(parishes) und 11 Eucharistische Gemeinschaften (Eucharistie Communities).

Allerdings haben sich von jenen Gemeinden und Kommunitäten, die
bei Moskau geblieben sind, verschiedentlich Teile abgespalten und sind
im Begriff, neue Gemeinden des Vikarbistums/Ökumenisches Patriarchat

zu bilden293. Die Eparchie Suroz verfügt über 13 Priester und 7 Diakone294,

das englische Vikarbistum des Ökumenischen Patriarchats über
11 Priester und 5 Diakone295. Es verwundert nicht, dass sich unter den
11 Priestern und den 5 Diakonen des britisch-irischen Vikarbistums/Ökumenisches

Patriarchat jeweils nur einer mit einem russischen Namen
befindet. Auffällig ist aber, dass unter den 13 Priestern und den 7 Diakonen
des Moskauer Patriarchats die meisten ebenfalls typisch britische Namen

288 Ausführlich dazu Gerd Stricker, «Die Russen kommen ...», in: G2W 34

(7-8/2006) 38f. Weitere Beiträge ebd.. 34-41: www.dioceseinfo.org (16.05.2006);
www.religare.ru (15.05.2006); www.religare.ru/print29424.htm (15.05.2006).

289 www.interfax-religio.ru (16.05.2007). vgl. G2W 35 (7-8/2007) 7.
290 www.sourozh.org/web/Map_of_Parishes.
291 Mit «Eucharistischen Kommunitäten» werden kleinere Gemeindegruppen und

Gemeinden im Aufbau bezeichnet, die von Priestern in regelmässigen Abständen zur
Feier der Liturgie und der Hl. Eucharistie besucht werden.

292 www.exarchate-uk.org/Directory/Parishes/parishes_index.html.
293 In London (Gemeinde an der Kathedrale «Entschlafen der Gottesmutter»), in

Oxford. Nottingham. Bristol und Tunbridge Wells.
294 www.sourozh.org.web/Diocesan_Clergy.
295 www.exarchate-uk.org/Directory.clergy.html.

265



Gerd Stricker

tragen; nur drei Priester und drei Diakone führen typisch slawische
Namen. Zur Zahl der Gemeindeglieder stehen keine Angaben zur Verfügung.
In den Dokumenten («Diocesan Roll») werden jeweils nur einige
Gemeindeglieder (Repräsentanten, die wohl die Kerngemeinde bilden)
aufgelistet. Hiervon kann man aber nicht die Gesamtzahl der Gläubigen
ableiten296.

Die Eparchie Suroz hat seit 27. Dezember 2007 wieder einen
Eparchialbischof: Dem nach der Spaltung provisorisch die Eparchie leitenden
Erzbischof Innokentij (Vasil'ev, geb. 1947) von Korsun' mit Sitz in Paris
hatte der Moskauer Heilige Synod im Dezember 2006 Vikarbischof Elisej
(Ganaba) von Bogorodsk zu Hilfe geschickt; dieser war eigens für diese

Aufgabe zum Bischof geweiht worden. Dem nunmehrigen Eparchialbischof

Elisej (Ganaba) von Suroz steht weiterhin Vikar-Erzbischof Anatolij
(Kuznecov, geb. 1930) von Kerc zur Seite, der bereits unter Metropolit
Antonij als Vikarbischof für die Russischsprachigen in der britischen
Eparchie Suroz fungiert hatte.

5. Vereinigung des Moskauer Patriarchats mit der ROKA

Der Fall des Eisernen Vorhanges hatte sich auf die Beziehungen zwischen
Moskauer Patriarchat und ROKA zunächst nicht positiv ausgewirkt297. An
der kirchlichen Front ging der Kalte Krieg weiter. Lediglich in Deutschland

führte Erzbischof Mark (Dr. Michael Arndt, München, ROKA) über
Jahre mühsame Gespräche mit Erzbischof Feofan (Galinskij, Berlin,
Moskauer Patriarchat), um Möglichkeiten einer Annäherung auszuloten. Konkret

haben diese Gespräche nichts gebracht. Erzbischof Mark reiste auch

verschiedentlich nach Russland, konferierte mit Hierarchen des Patriarchats;

angeblich sogar heimlich mit Patriarch Aleksij. Charakteristisch

war, dass der Heilige Synod in New York ihn deshalb 1998 gemassregelt
hatte.298

296 Sowohl die Eparchie Suroz als auch das Vikarbistum des Ökumenischen
Patriarchats haben je 550-600 Repräsentanten in ihrem «Roll».

297 Vgl. oben S. 115-120.
298 Erzpriester Nikolai Artemoff, ROKA und Moskauer Patriarchat, in: G2W 23

(5/1995) 22-27. Darin gibt der Autor aus Sicht der ROKA eine Charakterisierung des

Umfeldes, in dem sich die Gespräche der beiden Bischöfe bewegten.

266



Russische Orthodoxie in der Diaspora

5.7 Richtungskämpfe in der ROKA: Die «Moskau-Fraktion» setzt
sich durch

Gleichzeitig spielten sich in der Führung der ROKA regelrechte
Machtkämpfe ab. Die Fraktion derer, die sich vorsichtig auf eine Annäherung an
Moskau einstellten und deren markantester Vertreter Erzbischof Mark in
München war, gewann die Oberhand. Die Gegenposition wurde im Heiligen

Synod praktisch nur noch vom Oberhaupt der ROKA, dem greisen
Metropoliten Vitalij (Oustinoff, 1910-2006) und wenigen Getreuen
vertreten, die - wie in kommunistischen Zeiten - einem scharfen Anti-Moskau-Kurs

folgten. Ihre Grandposition war weiterhin: Auch die Bischöfe
im postsowjetischen Russland sind «Sowjet-Bischöfe» und als homines
sovietici nach wie vor von sowjetischen Denkmustern beherrscht. Die
Moskau-Fraktion hatte Metropolit Vitalij schon eine Zeitlang vorgeworfen,

aus Altersgründen nicht mehr imstande zu sein, die Kirche zu führen.
Unter diesem Vorwand wurde er auf der Sitzung des Bischofssynods am
10. Juli 2001 unter Kirchenkampf-ähnlichen, bedrückenden Umständen
dazu gebracht, als Oberhaupt der Kirche zurückzutreten. Seine Getreuen
brachten ihn, der die Welt nicht mehr verstand, nach Kanada. Dort bildeten
sie unter seinem Namen eine Art Gegenkirche («Russische Orthodoxe
Kirche ausser Landes - Vitalij »/ROKA-V), die zum Sammelbecken für
Gegner einer Annäherung von ROKA und Moskauer Patriarchat geworden

ist299.

Die verbliebenen Mitglieder der Bischofssynode wählten den bisherigen

Sekretär des Heiligen Synods, den eher profillosen Erzbischof Lavr300,

der sich der dominierenden Moskau-Fraktion angeschlossen hatte, zum
neuen Oberhaupt der ROKA. Während von da an die ROKA immer wieder
Vorstösse zur Annäherung der feindlichen Schwesterkirchen unternommen

hatte, beschränkte sich das Moskauer Patriarchat bis zum Jahre 2003

im Wesentlichen auf wenig überzeugende, halbherzig wirkende
Vereinigungs-Rhetorik.

299 Gerd Stricker, Neues Oberhaupt der Russischen ROKA. in: G2W 29

(10/2001) 11; ders.. ROKA vor der Spaltung?, in: G2W 30 (1/2002) 10-12.
3M Metropolit Lavr (Skurla). geb. 1928. Bischofsweihe in der ROKA 1967. Erzbischof

seit 1981 ; Oberhaupt und Metropolit der ROKA seit 2001. Er ist - knapp ein Jahr

nach der Vereinigung der ROKA mit dem Moskauer Patriarchat - am 16. März 2008

gestorben.

267



Gerd Stricker

5.2 Putins Umarmungsstrategie

Unter Präsident Boris Jelzin bevorzugte das Moskauer Patriarchat gegenüber

der ROKA konfrontative Massnahmen. Dagegen verfolgte Präsident
Vladimir Putin im Umgang mit den orthodoxen Gemeinden und Institutionen

mit russischen Wurzeln in der Diaspora von Anfang an eine

Umarmungsstrategie. Kurz vor seiner Präsidentschaft (2000) hatte er sich als

Orthodoxer profiliert und Russland eine patriotische Staatsideologie mit
orthodoxem Kern verordnet. Damit gewann er frustrierte Auslandsrussen,
die unter dem Sowjetregime (dem «Reich des Bösen») und unter der ersten

postsowjetischen Phase wirtschaftlichen und moralischen Zusammenbruchs

ihr Russentum hatten gleichsam verstecken müssen. Nun gab
Vladimir Putin dem Staat Züge des alten Russlands zurück. Die orthodoxe
Kirche erhielt (scheinbar) ihren angemessenen Platz in der Gesellschaft
zurück, die Kuppeln der Kathedralen erstrahlten in neuem Gold, und Putin
verschaffte Russland wieder Ansehen in der Welt.

Die orthodox-patriotische Staatsideologie Putins kam der raison d'être
der ROKA entgegen, die sich als Repräsentantin des alten Heiligen Russlands

sah - ins Ausland verdrängt von den alles Kirchliche vernichtenden
Bolschewiki. In der ROKA wollte man in Vladimir Putin den Mann sehen,

der aus der Russländischen Föderation ein «Heiliges Russland» im
modernen Gewand macht. Zudem litten die Bischöfe der ROKA unter einem

Minderwertigkeitskomplex. Erzbischof Mark von der ROKA erläuterte:

Bei uns «empfanden viele eine Mangelhaftigkeit unserer Existenz und
sahen in unserer kanonischen Lage eine gewisse <Minderwertigkeit>»301.
Denn auf Weltebene war die ROKA als «unkanonisch» weitgehend
isoliert-302. Hingegen wurde das Moskauer Patriarchat - zuweilen geradezu

peinlich-beflissen - hofiert. Die Worte von Erzbischof Mark deuten an,

weswegen es die Bischöfe der Moskau-Fraktion der ROKA ins Moskauer
Patriarchat drängte: Sie wollten den Segen des Moskauer Patriarchen auch

auf ihrem «Klobuk» (der bischöflichen Kopfbedeckung) wissen, es ging
ihnen nicht zuletzt um die Hebung ihres Selbstwertgefühls.

Präsident Putin verkündete im Jahr 2002: «Jede russische Pfarrei im
Ausland muss zu einer Repräsentanz der Russländischen Föderation

301 Erzbischof Mark, Die Russische Kirche wächst wieder zusammen, in: G2W
32(3/2004) 18-22.

302 Unter den orthodoxen Kirchen pflegten seit 1961 lediglich die Patriarchate
Jerusalem und Serbien gewisse Beziehungen mit der ROKA.

268



Russische Orthodoxie in der Diaspora

werden!»303 Diese Äusserung signalisiert den hohen Stellenwert, den Putin

besonders der ROKA im Rahmen seiner weltumspannenden Ambitionen

beimass: Diese verfügt in der Tat über das dichteste und statistisch
bedeutendste Netz russischer Gemeinden in Europa, und sie hat viele
Gemeinden in Amerika. Für Vladimir Putin wurde die ROKA zu einer wichtigen

Zielgruppe. Sicher hat er auch auf Patriarch Aleksij in seinem Sinne
einzuwirken versucht, aber dem damaligen russischen Präsidenten
reagierte das Moskauer Patriarchat offenbar zu langsam. Gemeinsame
Konferenzen kirchenhistorischer Kommissionen beider Kirchen (2001 und
2002) fanden statt; die nun dominierende Moskau-Fraktion der ROKA
spann immer dichtere Fäden nach Moskau. Trotzdem zeigte sich in allem,
dass man sich im Patriarchat gegen eine Annäherung an die ROKA eher
reserviert verhielt. Irgendwann hatte der rassische Präsident wohl den

Eindruck, dass sich im Patriarchat nicht genug bewegte, und er wurde
selbst zum Ansprechpartner für die ROKA.

5.3 Kirchenvereinigung: Chefsache Putins

Offenbar wurde das Projekt Kirchenvereinigung bald zu einer
«Chefsache» Putins. Nach logistischen (vor der Öffentlichkeit verborgen
gehaltenen), mit der ROKA koordinierten Vorbereitungen kam es am 24.
September 2003 in New York zu einer Begegnung Präsident Putins und der

gesamten Führung der ROKA. Bruderküsse und Ikonen wurden
ausgetauscht304. Putin dankte den Bischöfen, dass die ROKA mehr als acht
Jahrzehnte in der Diaspora russischen Geist (russkost') und Patriotismus
getreulich bewahrt und die Gotteshäuser erhalten habe. Die Vereinigung der

beiden russischen Kirchen war der zentrale Gesprächsgegenstand. Präsident

Putin übermittelte Grüsse von Patriarch Aleksij und überbrachte dessen

Einladung an das Oberhaupt der ROKA, Metropolit Lavr (Skurla), ihn
in Moskau zu besuchen. Die kirchliche Welt war sprachlos.

Plötzlich ging alles recht zügig; im Patriarchat wusste man nun, was

der Präsident wünschte. Erzbischof Mark machte noch im November 2003

einen Sondierungsbesuch in Moskau; Metropolit Lavr reiste 2004 für ei-

303 Gerd Stricker. Überwindung der Spaltung?, in: G2W 32 (3/2004) 15-17.

hier 17.
304 Gerd Stricker. Bruderkuss - Putin und die russische Auslandskirche, in:

G2W31 (12/2003) 11.

269



Gerd Stricker

nige Wochen nach Russland und besuchte auch die Provinz. Jedoch konnten

die Geistlichen der ROKA an den Gottesdiensten lediglich teilnehmen,
nicht aber konzelebrieren, da noch keine eucharistische Gemeinschaft
bestand: Ihre Wiederherstellung war das grosse Ziel. Besuche von Geistlichen

der ROKA in Moskau wurden zur Routine.

Spezielle Kommissionen beider Kirchen tagten zwischen Juni 2004
und Oktober 2006 achtmal - erst getrennt, dann gemeinsam, um
Lösungsvorschläge für die brennendsten Probleme zu erarbeiten. Die Gespräche

waren natürlich schwierig, da auch die Kommissionsmitglieder beider
Kirchen noch sehr in ihren alten mentalen Schablonen befangen waren.
Einerseits waren kanonische, andererseits ekklesiologische Probleme zu
lösen. Die ROKA lehnte ihre unmittelbare Unterordnung unter das

Patriarchat rundweg ab (wie man sich das in Moskau ursprünglich wohl vorgestellt

hatte). 2004 schrieb Erzbischof Mark: «Das völlige Unverständnis
für die Psyche der Orthodoxen im Westen, welches das Moskauer Patriarchat

[z.B. bei der gewaltsamen <Übemahme> der Klöster der ROKA 1997

und 2000 - G.S.] an den Tag gelegt hat, zeigt, dass Moskau über keine
Menschen verfügt, die zur Lösung so komplexer Aufgaben befähigt
wären.» Sein Vorschlag lautete schon damals: «Die ROKA könnte z.B.
einen eigenen [autonomen] Metropolitankreis innerhalb des Moskauer
Patriarchats bilden und auf dieser Basis dann mit dem Patriarchat in
eucharistische Gemeinschaft treten.»305 Als Vorbild wurden die Autonomen
Kirchen im Moskauer Patriarchat, z.B. Estland, Lettland, Litauen und die

Ukraine, angeführt. Diskussionen gab es auch um den Immobilienbesitz
der ROKA. Dessen Übereignung an das Moskauer Patriarchat (also
faktisch an den rassischen Staat) hätte selbst die Moskau-freundlichsten Glieder

der ROKA abgeschreckt. Hier hat Moskau also nachgegeben.
Zunächst müsste es darum gehen, mit klaren Gesten dem Hassvokabular

und der bisherigen Vorstellung, die je andere Kirche sei das schlechthin
Böse, eine Versöhnungs-Symbolik entgegenzustellen. So hatte Erzbischof
Mark bei seinem ersten offiziellen Besuch in Moskau im November 2003
das Moskauer Patriarchat um Verzeihung gebeten für all den Schmerz, der
ihm von der ROKA zugefügt worden wäre. In seiner Antwort bat Metropolit

Kirill, Chef des Aussenamtes der Moskauer Kirche, seinerseits die
ROKA um Vergebung. Patriarch Aleksij formulierte das am 2. Dezember
2004 so: «Mit dieser Botschaft drücken wir unsere Reue aus über alle

305 Erzbischof Mark. Kirche (wie Anm. 301).

270



Russische Orthodoxie in der Diaspora

unserer [gegen die ROKA gerichteten] Worte und Handlungen, die nicht
dem Frieden gedient haben.»306

In ekklesiologischer Hinsicht hatten sich über Jahrzehnte drei Haupthindernisse

einer Annäherung herauskristallisiert, deren befriedigende
Lösung die ROKA als Vorbedingung einer Aussöhnung betrachtete. Erstens
müsse das Patriarchat die Neu-Märtyrer aus der Sowjetzeit heiligsprechen,

zweitens den sog. «Sergianismus» als Irrweg erkennen und bereuen
und drittens sich aus der Ökumene zurückziehen307.

Die erste Vorbedingung hatte das Patriarchat bereits am Bischofskonzil
im Jahre 2000 erfüllt, als es mehr als 1000 «Neu-Märtyrer», Opfer des

Sowjetregimes, kanonisierte - unter ihnen Zar Nikolaj IL und die mit ihm
ermordeten Glieder der Zarenfamilie308. Diese und andere Fragen wurden
in gemeinsamen Dokumenten behandelt, die am 23. Mai 2005 veröffentlicht

worden sind309.

Mit «Sergianismus» (rassisch Sergianstvo) ist jene Loyalität dem

Sowjetstaat gegenüber gemeint, zu der Metropolit Sergij (Stragorodskij,
1867-1944), damals Oberhaupt der Russischen Kirche, das Moskauer
Patriarchat 1927 verpflichtet hatte310: zur Loyalität - wie die ROKA stets

betont hatte - gegenüber dem «gottlosen und Christen verfolgenden
Sowjetstaat». Diese Doktrin bildete bis zum Ende der Sowjetunion die Grundlage

des Verhältnisses von Moskauer Patriarchat und Sowjetstaat. Davon
also sollte sich nun das Patriarchat explizit distanzieren und Reue
bekunden. Nun hatte genau dies Patriarch Aleksij schon Anfang der 1990er

Jahre mehrmals getan311. Darüber hinaus wiesen die Kommissionen in
Gemeinsamen Erklärungen vom 23. Mai 2005 darauf hin, dass die

vom Moskauer Bischofskonzil 2000 beschlossenen «Grundlagen einer

Sozialkonzeption»312 in Kapitel 3 ausführlich auf die Beziehungen zwi-

306 Stricker, Überwindung (wie Anm. 304), 15-17.
307 Einen knappen Überblick darüber, warum die ROKA die Vereinigung nach langen

Jahrzehnten der Gegnerschaft befürwortete, gibt Erzpriester Nikolaj Artemoff,
Was bedeutet für uns die kanonische Gemeinschaft, in: Der Bote (3/2006) 20-23.

308 Vgl. oben S. 116.
309 Vgl. «Zur gemeinsamen Arbeit der Kommissionen des Moskauer Patriarchats

und der ROKA - Ergebnisse», in: Der Bote (5/2006), 7-9.
310 Die Loyalitäts-Deklaration des Metropoliten Sergij vom 29. Juli 1927 findet

sich in: Hauptmann/Stricker, Kirche (wie Anm. 16), 726-730.
311 Etwa in der «Izvestija» vom 10. Juni 1991.
312 Vgl. Josef Thesing/Rudolf Uertz (Hg.), Die Grundlagen der Sozialdoktrin

der Russisch-Orthodoxen Kirche. Deutsche Übersetzung mit Einführung und
Kommentar, St. Augustin (Konrad-Adenauer-Stiftung) 2002, 21-37 (Kapitel 3).

271



Gerd Stricker

sehen Staat und Kirche eingingen. Dort wird jede Einflussnahme des Staates

auf das innere Leben der Kirche zurückgewiesen (gleichzeitig wird
aber konzediert, dass dem Staat durchaus Loyalität zu bezeugen sei, wenn
auch in genau zu definierenden Grenzen). Diese ambivalente «Klarstellung»

wird von den Kommissionen als Lossagung vom «Sergianismus»
gedeutet: «Die Tatsache, dass die Russische Kirche hinsichtlich ihrer
Beziehungen zum Staat die Linie, die in der <Loyalitätserklärung> [von
Metropolit Sergij] zum Ausdruck kam, klar zurückgewiesen hat, eröffnet den

Weg zur Fülle der brüderlichen Gemeinschaft.» Im Übrigen habe Metropolit

Sergij (seit 1943 Patriarch) Kompromisse geschlossen, um der Kirche

überhaupt eine Überlebensmöglichkeit zu wahren. Seine Tragödie
war, dass er «geglaubt hatte, mit Verbrechern wie mit Ehrenmännern
verhandeln zu können»313. Es könne nicht Ziel der Vereinigungsgespräche
sein, einzelne zu verurteilen, die in der Sowjetzeit das Beste für die Kirche
gewollt hätten.

Für kritische Glieder der ROKA war eine solche Position eher
unbefriedigend. Sie hatten sich eine entschiedenere Verurteilung des sowjetischen

«Sergianismus» erhofft. Zudem sind die Ausführungen über das

Verhältnis von Staat und Kirche in Kapitel 3 der «Grundlagen einer
Sozialkonzeption» vom Jahre 2000 insgesamt recht vage und bieten in Wirklichkeit

wenig Konkretes. So entstand bei vielen Beobachtern der Entwicklung

der Eindruck, dass, um rasch vorwärts zu kommen, die Kommissionen

die eigentliche Problematik unter den Teppich gekehrt hätten.

Die ROKA hat ökumenischen Bestrebungen stets eine Absage erteilt.
Das Patriarchat hingegen arbeitet seit seinem Eintritt in den Ökumenischen

Rat der Kirchen 1961 scheinbar intensiv darin mit. An der 8.

Vollversammlung des ÖRK 1998 in Harare314 aber, die das Ende der bisherigen
Form der Zusammenarbeit von Orthodoxen und ÖRK markierte, zog sich
das Patriarchat - mit den anderen orthodoxen Kirchen315 - auf eine Art
Beobachterstatus zurück, bis später neue Formen des Miteinanders festgelegt

worden sind (Konsensprinzip). Für Patriarchat und ROKA ist es keine

Frage, dass allein die Orthodoxie «an der im Glaubensbekenntnis formulierten

Lehre festhält, wonach die Kirche Christi eins ist» - und dass «die

313 So Patriarch Aleksij II. in der «Izvestija» vom 10. Juni 1991.
314 Gerd Stricker, Jubelrufe und Trommelschläge. Einige Bemerkungen zur

8. Vollversammlung des Weltkirchenrates in Harare, in: G2W 27 (1/1999) 12-14.
315 Die orthodoxen Patriarchate Georgien und Bulgarien hatten dem ÖRK sogar

gänzlich den Rücken gekehrt.

272



Russische Orthodoxie in der Diaspora

orthodoxe Kirche als Pfeiler und Grandfeste der Wahrheit die Lehre Christi
vollkommen und ohne irgendwelche Fehler bewahrt hat», während die
anderen Kirchen den Weg der Wahrheit verlassen hätten. Trotzdem bestätigt
das gemeinsame Dokument beider Kommissionen, dass die Mitwirkung
im ÖRK sinnvoll sei, weil dieser eine Plattform biete, der nicht-orthodoxen
Welt die Orthodoxie zu bezeugen. Liturgische Gemeinschaft mit Nicht-
Orthodoxen wird ebenso kategorisch zurückgewiesen wie orthodoxe
Teilnahme an liturgischen Handlungen bei ökumenischen Gottesdiensten316.

Die ROKA hat aber Mühe damit, dass sich das Patriarchat die
Möglichkeit künftiger Mitarbeit in der Ökumene offenhalten möchte. Die
Repräsentanten der ROKA haben diesem Papier zugestimmt, aber offenbar
nur zähneknirschend. In einem Beschluss des IV. Gesamtkonzils der
ROKA am 11. Mai 2006 heisst es denn auch: «Die Diskussionen zeigten,

dass die Teilnahme des Moskauer Patriarchats im Weltrat der Kirchen
bei unserem Klerus und bei der Herde Verwirrung hervorruft. Mit schmerzendem

Herzen bitten wir die Hierarchie des Patriarchats, dem Flehen

unserer Herde um baldige Beseitigung dieses Ärgernisses Gehör zu
schenken.»317

5.4 Das Vereinigungsdokument

Am 17. Mai 2007 wurde in der Moskauer Christus-Erlöser-Kathedrale die

Vereinbarung beider Kirchen von ihren Oberhäuptern feierlich unterzeichnet,

wie sie vom Bischofskonzil des Moskauer Patriarchats und vom
Bischofs- und vom Gesamtkonzil der ROKA verabschiedet worden war. Die

wichtigsten Passagen des Dokuments lauten318:

Die ROKA, die ihren heilbringenden Dienst in der historisch gewachsenen
Gesamtheit ihrer Eparchien. Gemeinden, Klöster. Bruderschaften und anderen

kirchlichen Einrichtungen versieht, bildet einen integralen, sich selbst
verwaltenden Teil der Russischen Orthodoxen (Orts-)Kirche [ROK],
1. Die ROKA ist in pastoralen, katechetischen, administrativen, wirtschaftli¬

chen, zivilen Belangen sowie Vermögensangelegenheiten selbständig, wobei

sie gleichzeitig in kanonischer Einheit mit der gesamten Fülle der
Russischen Orthodoxen Kirche steht.

316 Vgl. «Erläuterungen zum Verlauf der Verhandlungen und über den <Akt der

kanonischen Gemeinschafb». in: Der Bote (5/2006) 3-6.
317 Der Bote (3/2006) 10.
318 Für den Text siehe: www.religare.ru (01.11.2006); deutsch (fast ungekürzt) in:

G2W 35 (1/2007) 9.

273



Gerd Stricker

2. Die höchste geistliche, gesetzgebende, administrative, gerichtliche und
kontrollierende Gewalt übt in der ROKA das Bischofskonzil aus, das von
ihrem Ersthierarchen in Übereinstimmung mit dem Statut der ROKA
einberufen wird.

3. Der Ersthierarch der ROKA wird von ihrem Bischofskonzil gewählt. Die
Wahl wird entsprechend dem kanonischen Recht vom Patriarchen von
Moskau und ganz Russland sowie dem Hl. Synod der ROK bestätigt.

4. Der Name des Vorstehers der ROK [d.h. des Patriarchen] sowie der Name
des Ersthierarchen der ROKA werden in allen Kirchen der ROKA vor dem
Namen des Eparchialbischofs kommemoriert...

5. Die Entscheidung über Bildung oder Auflösung von Eparchien, die zur
ROKA gehören, werden von ihrem Bischofskonzil in Absprache mit dem
Patriarchen von Moskau und ganz Russland und dem Hl. Synod der ROK
getroffen.

6. Die Bischöfe der ROKA werden von ihrem Bischofskonzil gewählt
oder - in den vom Statut der ROKA vorgesehenen Fällen - vom Bischofssynod.

Die Wahl wird gemäss kanonischem Recht vom Patriarchen von
Moskau und ganz Russland sowie dem Hl. Synod der ROK bestätigt.

7. Die Bischöfe der ROKA sind Mitglieder der Landeskonzile sowie der
Bischofskonzile der ROK und nehmen gemäss bestehender Regelung an
den Sitzungen des Hl. Synods teil. Die Vertreter des Klerus und der Laien
der ROKA nehmen gemäss bestehender Regelung am Landeskonzil der

ROK teil.
8. Höchste Instanz der kirchlichen Gewalt der ROKA sind das Landeskonzil

sowie das Bischofskonz.il der ROK.
9. Die Entscheidungen des Hl. Synods der ROK sind für die ROKA unter

Berücksichtigung der in der vorliegenden Verordnung festgelegten
Besonderheiten, dem Statut der ROKA sowie der Gesetzgebung des jeweiligen
Landes, in welchem sie ihren Dienst versieht, verbindlich.

10. Eingaben auf Berufung gegen Entscheidungen der höchsten kirchlichen
und gesetzgebenden Gewalt der ROKA erfolgen an den Patriarchen von
Moskau.

11. Änderungen im Statut der ROKA durch ihre höchste gesetzgebende Ins¬

tanz unterliegen der Bestätigung des Patriarchen von Moskau und ganz
Russland sowie dem Hl. Synod der ROK in dem Fall, wenn solche

Änderungen kanonischen Charakter tragen.
12. Die ROKA erhält das Hl. Myron vom Patriarchen von Moskau und ganz

Russland.

Mit vorliegender Verordnung wird die kanonische Gemeinschaft innerhalb der
Russischen Orthodoxen (Orts-)Kirche wiederhergestellt. Frühere Erlasse, die
der Fülle der kanonischen Gemeinschaft im Wege standen, sind nichtig oder
nicht länger in Kraft... Den Gemeinden der ROKA wird eine fünfjährige
Übergangsfrist gewährt, während welcher noch offene Fragen gelöst werden kön-

274



Russische Orthodoxie in der Diaspora

nen. wie z.B. die Wiederaufnahme von ROKA-Gemeinden in Russland in die
Jurisdiktion der ROK oder die Frage von Parallelgemeinden im Ausland.»

5.5 Reaktionen auf die Vereinigung

Der Hinweis auf Gemeinden der ROKA in Russland (letzter Absatz der

Vereinbarung) tangiert ein heikles Problem: In den 1990er Jahren hatten
sich vor allem in Russland und in der Ukraine gegen 100 ROKA-Gemeinden

gebildet319: Das war die massivste Form des Protestes vor allem gegen
die Person einzelner Bischöfe des Patriarchats, aber auch gegen die
Kirchenpolitik des Patriarchats. Die in Russland und in der Ukraine wirkenden

ROKA-Bischöfe waren die heftigsten Gegner der Vereinigung und
haben sich mittlerweile wohl alle von der ROKA getrennt320.

Das russische Fernsehen hat den Festakt in der Christus-Erlöser-Kathedrale

direkt übertragen - den Akt, an welchem die Urkunde über die
Aufnahme der Eucharistischen Gemeinschaft und über die Vereinigung
beider Kirchen unterzeichnet und mit einer festlichen Liturgie durch die
Kommunion aus einem Kelch geistlich besiegelt wurde. Beim Festakt
wirkte Präsident Putin wie die Hauptperson - in der Mitte zwischen Patriarch

Aleksij und Metropolit Lavr stehend. Seine Rede aus diesem Anlass
bestand eigentlich nur aus den gewohnten orthodox-patriotischen
Floskeln321. Zwei Tage später wurden die Oberhäupter beider Kirchen, die

Mitglieder des Heiligen Synods des Patriarchats und die anwesenden
Bischöfe der ROKA von Präsident Putin im Kreml empfangen322.

Im Gegensatz zum Moskauer Patriarchat, wo der Prozess der

Kirchenvereinigung von der Basis kaum zur Kenntnis genommen wurde, war die

Gemeindebasis der ROKA am künftigen Schicksal ihrer Kirche brennend
interessiert. In manchen Priester- und Laienkreisen, vor allem unter Nonnen

und Frauen, war die Ablehnung der avisierten Vereinigung erheblich.
Dieser wichtige Prozess sei von den nach Moskau blickenden Bischöfen
über die Köpfe der Laien «durchgezogen» worden; so hätten sie den zu

erwartenden erbitterten Widerstand der Laien unterlaufen. Vielen blieb

319 Vgl. oben S. 116f.
320 Gerd Stricker. Kirchenvereinigung - mit Schönheitsfehlern, in: G2W 35

(6/2007) 14-17.
321 Vgl. G2W 35 (7-8/2007) 9.
322 Der Bote (3/2007) 12-25 (Berichte über den Vereinigungsakt. Reden und

Dokumente).

275



Gerd Stricker

unbegreiflich, dass das, was 80 Jahre lang als Dogma der ROKA gegolten
hat, nämlich dass das Moskauer Patriarchat zutiefst von sowjetischem
Geist beseelt (gewesen) sei, mit ein paar Erklärungen vom Tisch gefegt
wurde. Die ROKA-Basis hätte sich mehr Zeit und eine vertiefte Aufarbeitung

der schmerzvollen Vergangenheit gewünscht, eine intensivere
Beschäftigung mit wenigstens einigen der «Sowjet-Bischöfe». Viele Laien,
aber auch Geistliche, haben den Vereinigungsprozess als «überstürzt»
bezeichnet; oft hörte man den Vorwurf, über ihren Moskauer Ambitionen
hätten die Bischöfe ihre Herde im Stich gelassen. Am letzten Gesamtkonzil

der ROKA, im Mai 2006, an dem (mit Hilfe eines umstrittenen Vorgehens)

die Vereinigungsdokumente abgesegnet wurden, machte sich der
Protest auf vielfältige Weise Luft, etwa in offenen Briefen323.

Im amerikanischen und im rassischen Internet hatten Vereinigungsgegner

prognostiziert, die ROKA werde sich in zahllose Vereinigungsunwillige

Splittergrappen aufgelöst haben, noch bevor die Vereinigung
erfolgt. Das ist so nicht geschehen. Wie aber nach den vielen Protesten aus

den ROKA-Gemeinden zu vermuten war, ist es doch zu einigen Abspaltungen

gekommen. In einem «Sendschreiben» vom 26. Juni 2007 erklärt
der New Yorker Bischofssynod diesbezüglich:

Dennoch sollte man nicht vergessen, dass nicht alle Kinder unserer Kirche
und nicht alle ihre Hirten die gleiche Einstellung zu diesen Ereignissen [der
Kirchenvereinigung] haben. Einige entfernten sich sogar von der Kirche und
schlössen sich verschiedenen Gruppierungen an, die auf keiner kanonischen
Basis stehen, oder sie schufen gar neue pseudokirchliche Gebilde Es sind
dies Eiferer mit Unverstand (Röm 10,2), die unablässig wiederholen, dass

unsere Kirche angeblich dem Vermächtnis der Gründer untreu geworden sei

...324

Darunter sind auch einige Klöster (z.B. das Kloster der hl. Gottesgebärerin

von Lesna in Provemont/Nordfrankreich, das bedeutendste Nonnenkloster

der ROKA325, sowie ein Nonnenkloster in England). Äbte und
Priester (etwa 65 von 200), sodann der für die Altgläubigen in der
Auslandskirche zuständige Bischof Daniil (Aleksandrov) in Erie/PA wie auch

Bischof Agafangel' (Paskovskij) in Odessa haben die Kirche ebenfalls
verlassen, vermutlich auch Bischof Evtichij (Kurockin) in Sibirien/Russ-

323 Gerd Stricker, Moskauer Patriarchat und russische Diaspora, in: G2W 35

(7-8/2007) 34-36; ders., Gedämpft - Vereinigungs-Euphorie, in: a.a.O., 42f.
324 Der Bote (4/2007) 1.

325 Stellungnahme der ROKA zu diesem Vorgang in: Der Bote (3/2007) 24f.

276



Russische Orthodoxie in der Diaspora

land326. Es haben sich - zusätzlich zu bereits bestehenden Splittergruppen
(wie etwa derjenigen der Gegner des Moskau-Kurses der ROKA von
2001) - weitere gebildet wie die «Wahre Russische Orthodoxe Auslandskirche»

(als Pendant zur bestehenden «Wahren Russischen Orthodoxen
Kirche», der sich das Lesna-Nonnenkloster in Provement unterstellt hat).
Geistliche, die die ROKA verlassen haben, wenden sich entweder solchen

neuen Gruppierungen zu oder schliessen sich den «Altkalendariern» an,
die auf diese Weise wieder Zulauf haben-327.

Vorerst sind in den Gemeinden des Patriarchats und der ROKA die
Mentalitäten aus dem Kalten Krieg noch stark. In der ROKA zeigen sich,
nach punktuellen Beobachtungen, die Laien interessierter an Begegnungen

als die Laien in Patriarchatsgemeinden, wo beinahe Gleichgültigkeit
herrscht. Ein so grosser Schritt wie diese Kirchenvereinigung braucht zu
seiner Umsetzung Zeit und Geduld. Erst nach einiger Zeit wird man
genauer sagen können, in welchem Masse das neue Konzept angenommen,
die Vereinigung verinnerlicht worden ist. Die relative Autonomie, welche
die ROKA im Gesamtverband des Moskauer Patriarchats erhalten hat,

müsste es den Geistlichen und Laien relativ leicht machen, in die neue
Situation hineinzuwachsen und die Vereinigung vom 17. Mai 2007 letztlich

doch zu einer «Erfolgsstory» zu machen.

Gerd Stricker (geb. 1941 bei Breslau/Schlesien, heute Polen). Dr. phil. Studium

der Geschichte Osteuropas und der Slawistik in Marburg. Wien. Saarbrücken

und Münster; 1978-1987 wissenschaftlicher Assistent am Ostkirchen-
Institut der Evangelisch-Theologischen Fakultät der Universität Münster/
Westfl; seit 1987 Redaktor der Zeitschrift «G2W - Ökumenisches Forum für
Religion und Gesellschaft in Ost und West» (Zürich), seit 2004 Chefredaktor.
Arbeitsschwerpunkte: Geschichte und Konfessionskunde der (orthodoxen,
katholischen, lutherischen und neo-protestantischen) Kirchen im Russischen

Reich, der Sowjetunion und den GUS-Staaten; Geschichte und Kirchengeschichte

der deutschsprachigen Minderheit im Russischen Reich und in der
Sowjetunion.

Adresse: Johannisburgstrasse 16. CH-8700 Küsnacht. Schweiz. E-Mail:
redaktion.g2w @ bluewin. ch.

326 Er hatte an der Sitzung des Bischofssynods am 9. Dezember 2006 noch

teilgenommen, vgl. Der Bote 1 -2/2007) 3, aber er blieb in seiner Haltung doch grundsätzlich

schwankend, vgl. Der Bote (3/2006) 17-20.
327 Vgl. G2W 35 (9/2007) 6f.

277



Gerd Stricker

English Summary

The final part of this paper on the Russian Orthodox Church (ROC) in the

diaspora first deals with the activities of the Moscow Patriarchate abroad. During the
Soviet period its representatives acting in the West, especially in ecumenical
circles and bodies like the World Council of Churches, were sort of an agency of the

authorities, and they had to advance the political propaganda of the government.
Moreover, the ROC was intent on marginalizing the Russian Church Outside Russia

(ROCOR).
After the collapse of the Soviet Union, tensions between the ROC and the

ROCOR occasionally even increased, because of the ROC policy - supported by
the Yeltsin regime for political reasons - to claim (and take) possession of churches

and other church properties held by the ROCOR. Another feature of the Moscow

Patriarchate is the attempt to "re-russify" Russian Orthodox parishes abroad,
which in the past had adopted a form of "westernized" Orthodoxy; the prime
example is the diocese of Sourozh in Great Britain, formerly headed by the late

Metropolitan Anthony (Bloom) and now split into two bodies under different
jurisdictions.

The paper ends by presenting the process of unification between the two bodies

of ROC and ROCOR which, again heavily sponsored by Putin, has led to a first
step of re-integration of the latter into the former.

278


	Russische Orthodoxie in der Diaspora [Fortsetzung]

