Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 98 (2008)
Heft: 3
Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kirchliche Chronik

Synode der Polnisch-Katholischen Kirche

Am 18. Juni 2008 fand die ordentliche Gesamt-Polnische Synode der Pol-
nisch-Katholischen Kirche statt. Als Giste anwesend waren der romisch-katholi-
sche Bischof Blazej Kruszytowicz, Vorsitzender der Arbeitsgruppe fiir den Dialog
mit der Polnisch-Katholischen Kirche, und der Leitende Bischof der befreundeten
Altkatholischen Kirche der Mariaviten, Michat Ludwik Maria Jabtoniski.

Vor dem Zusammentritt der Synode wurde die Frage der Wahl weiterer Bi-
schofe diskutiert, und es wurden auch personelle Vorschlige ventiliert, aber der
Synodalrat legte der Synode keinen entsprechenden Antrag vor; ein solcher wire
verfassungsmiissig notwendig gewesen, um ein Wahlprozedere in Gang zu setzen.
So verbleiben Prof. Dr. hab. Wiktor Wysoczanski als Leitender Bischof und zu-
gleich Bischof der Ditzese Warschau sowie Bischof Jerzy Szotmiller als Admi-
nistrator der Didzese Krakau-Tschenstochau bis zur nidchsten Synode in ihren
Amtern. Die ordentliche Synode tritt alle fiinf Jahre zusammen. Es kann aber auch
eine ausserordentliche Synode, z.B. fiir eine Bischofswahl, einberufen werden.

Die Synode befasste sich mit Anderungen des Inneren Kirchenrechts. Dieses
war am 27. Juni 1995 durch die Gesamt-Polnische Synode der Kirche angenom-
men worden; drei Tage spiter hatte der Sejm, die erste Kammer des polnischen
Parlaments, ein Gesetz iiber die Rechtslage der Polnisch-Katholischen Kirche
verabschiedet. Danach stellte sich heraus, dass das Innere Kirchenrecht nicht voll-
kommen mit dem Gesetz iibereinstimmte. So war z.B. die Stellung des Leitenden
Bischofs und zugleich Vorsitzenden des Synodalrates nicht hinreichend geregelt.
Die Synode nahm daher entsprechende Anderungen des Inneren Kirchenrechts
vor. Auch weitere kleinere Modifikationen wurden beschlossen, wobei der Syno-
dalrat mit der redaktionellen Formulierung beauftragt wurde.

Auf Wunsch der Geistlichen wurde das Pensionsalter der Geistlichen (inkl.
Bischofe) vom 70. auf das 75. Lebensjahr erhoht, wobei zusitzliche individuelle
Verlingerungen moglich sind. Dieser Beschluss hat nicht zuletzt damit zu tun,
dass die Altersvorsorge der Geistlichen anders nicht gewihrleistet werden kann.

Bisher zihlte die Gesamt-Polnische Synode 180-200 Synodale. Sie erwies sich in
der Vergangenheit als kaum arbeitsfihig; weil die mit dem Zusammentritt verbundenen
Kosten sehr hoch waren, hat sie sich auch nur fiir einen Tag versammelt. Inskiinftig
besteht die Synode aus den bisherigen Mitgliedern des Synodalrates und je zwel geist-
lichen und zwei weltlichen Delegierten aus jedem Dekanat, d.h. aus insgesamt etwa
50 Personen. Es wird erwartet, dass dieses Gremium effizienter arbeiten kann.

Die Synode wiihlte auch einen neuen Synodalrat, der aus sechs Geistlichen und
fiinf Laien (darunter vier Frauen) besteht; neu ist, dass Sekretir und Schatzmeister
des Synodalrates nicht mehr wie bisher Geistliche sein miissen. Ebenso wurden

die Revisionskommission und das Bischofliche Gericht neu besetzt.
wWw

241



Kirchliche Chronik

PNCC beschliesst Neufassung der Utrechter Erklarung von 1889

The Declaration of Scranton
A Profession of Faith and Declaration formulated by the Polish National Catho-
lic Bishops Assembled at Lancaster, New York, April 28, 2008

We faithfully adhere to the Rule of Faith laid down by St. Vincent of Lerins in
these terms: “Id teneamus, ubique, quod semper, quod ab omnibus creditum est;
hoc est etenim vere proprieque catholicum.” (We hold that which has been be-
lieved everywhere, always, and of all people; for that is truly and properly Catho-
lic.) For this reason we persevere in professing the faith of the primitive Church,
as formulated in the ecumenical symbols and specified precisely by the unani-
mously accepted decisions of the Ecumenical Councils held in the undivided
Church of the first thousand years.

Therefore, we reject the innovations of the First Vatican Council that on Ju-
ly 18, 1870 promulgated the dogma of papal infallibility and the universal Epis-
copate of the Bishop of Rome, which contradict the Faith of the ancient Church
and which destroy its ancient canonical constitution by attributing to the Pope the
plenitude of ecclesiastical powers over all dioceses and over all the faithful. By
denial of his primatial jurisdiction we do not wish to deny the historic primacy
which several Ecumenical Councils and the Fathers of the ancient Church have
attributed to the Bishop of Rome by recognizing him as the Primus inter pares
(first among equals).

We also reject the dogma of the Immaculate Conception promulgated by
Pius IX in 1854 in defiance of the Holy Scriptures and in contradiction to the
Tradition of the first centuries.

We further reject the dogmatization of the Catholic teaching of the bodily As-
sumption of the Blessed Virgin Mary by Pius XII in 1950 as being in defiance of
the Holy Scriptures.

We reject the contemporary innovations promulgated by the Anglican Com-
munion and the Old Catholic Churches of the Union of Utrecht. We also regard
these innovations as being in defiance of the Holy Scriptures and in contradiction
to the Tradition of the first centuries, namely: the ordination of women to the
Holy Priesthood, the consecration of women to the Episcopate and the blessing of
same-sex unions.

Considering that the Holy Eucharist (Holy Mass) has always been the central
point of Catholic worship, we consider it our duty to declare that we maintain with
perfect fidelity the ancient Catholic doctrine concerning the Sacrament of the Al-
tar, by believing that we receive the Body and the Blood of our Savior Jesus Christ
under the species of bread and wine. The Eucharistic celebration in the Church is
neither a continual repetition nor a renewal of the expiatory sacrifice which Jesus
offered once for all upon the Cross, but it is a sacrifice because it is the perpetual
commemoration of the sacrifice offered upon the Cross; and it is the act by which
we represent upon earth and appropriate to ourselves the one offering which Jesus
Christ makes in Heaven, according to the Epistle to the Hebrews 9:11,12, for the

242



Kirchliche Chronik

salvation of redeemed humanity, by appearing for us in the presence of God
(Hebrews 9:24). The character of the Holy Eucharist being thus understood, it is
at the same time, a sacrificial feast by means of which the faithful in receiving the
Body and Blood of our Savior enter into communion with one another (1 Corin-
thians 10:17).

We hope that Catholic theologians, by maintaining the faith of the undivided
Church, will succeed in establishing an agreement in regard to all such questions
that have caused controversy ever since the Church became divided.

We exhort the priests under our jurisdiction: to teach the essential Christian
truths by the proclamation of the Word of God and by the instruction of the faith-
ful; to seek and practice charity when discussing controversial doctrines; and in
word and deed to set, in accordance with the teachings of our Savior Jesus Christ,
an example for the faithful of the Church.

By faithfully maintaining and professing the doctrine of Jesus Christ, by refus-
ing to accept those errors that have crept into the Church by human fault, and by
repudiating the abuses in ecclesiastical matters and the tendency of some Church
leaders to seek temporal wealth and power, we believe that we will effectively
combat the great evils of our day, which are unbelief and indifference in matters
of faith.

Most Rev. Robert M. Nemkovich [Prime Bishop of the PN.C.C.]

Rt. Rev. Thomas J. Gnat [Bishop Ordinary of the Eastern Diocese]

Rt. Rev. Thaddeus S. Peplowski [Bishop Ordinary of the Buffalo-Pittsburgh
Diocese]|

Rt. Rev. Jan Dawidziuk [Bishop Ordinary of the Western Diocese]|

Rt. Rev. Sylvester Bigaj [Bishop Ordinary of the Canadian Diocese]

Rt. Rev. Anthony Mikovsky [Bishop Ordinary of the Central Diocese]

Rt. Rev. Anthony D. Kopka [Auxiliary Bishop of the Eastern Diocese]

Rt. Rev. John E. Mack [Auxiliary Bishop of the Buffalo-Pittsburgh Diocese]

God'’s Field 86 (2008), No. 11, June 10, 2008

In derselben Nummer von «God’s Field» wird (S. 7f.) auch ein ungezeichneter
Kommentar veriffentlicht, der im Folgenden wiedergegeben wird:

The Declaration of Scranton
Short Context and Commentary

As can be seen in its content, the Declaration of Scranton of 2008 is modeled heav-
ily on the Declaration of Utrecht written in 1889 by the Old Catholic Churches.
This is true not only in its content, but also in the reason for its coming to fruition.

The Declaration of Utrecht was written in 1889 as a statement of faith for the
Old Catholic Churches. The Churches that were involved in its writing were the

243



Kirchliche Chronik

Old Catholic Churches of Holland, Germany and Switzerland. Its decisions were
later accepted by the Church of Austria which was also in existence at the time.
The Declaration of Utrecht served as a model of union for these Churches and
from it the Union of Utrecht was born. From that point forward, the Declaration
of Utrecht served as a point of focus for those churches which approached the Old
Catholics for acceptance into the Union of Utrecht as well as to seek consecration
of bishops to become new national Churches.

In 1907 before his consecration, Bishop Francis Hodur was required to assent
to the tenets of the Declaration of Utrecht and subsequently it has served as a basis
of the faith for Polish National Catholics up to the present time. Unfortunately,
many of the Old Catholic Churches have begun to look upon the Declaration of
Utrecht as merely a historical artifact and not as a document of faith. This view
has led to these Churches deviating from the faith of the ancient church, which was
expounded in the Declaration of Utrecht, by the ordination of women to the priest-
hood and the solemnization of same-sex marriages.

Because of this situation within the Union of Utrecht, the Polish National Cath-
olic Church is now separated from the other Churches of the Union. As it would
seem, the Polish National Catholic Church is the only remaining Church that still
holds the Declaration of Utrecht as a true document of faith for Old Catholics.

In the time period around this separation from the Union of Utrecht the Polish
National Catholic Church had been approached by other Church bodies that
wished to retain the traditional Catholic beliefs and practices of the ancient church
including the Polish National Catholic view of the papal office, In doing so they
are hoping to become new national Churches.

The Polish National Catholic Church now finds itself much in the same posi-
tion the Church of Holland did in 1889. That Church had existed since 1724 and
had remained constant in their profession of the traditional catholic faith. When
they were faced with other Churches that wished to unite with them in that under-
standing but have separate autonomous churches, they needed a document that
would formulate this understanding between them.

In the same way the Polish National Catholic Church has been in existence
since 1897 and has always stood strong in its acceptance of the traditional catholic
faith. Now that we are being faced with other churches and ecclesial bodies that
are approaching the Polish National Catholic Church to share in its understanding
of the faith and seeking to have separate autonomous national churches of their
own, the Polish National Catholic Church found it necessary to expand the Dec-
laration of Utrecht to make clear some points of catholic understanding that were
not a part of the original declaration, especially those dealing with the issues that
brought about the fracture in the Union of Utrecht. It was for this reason that Pol-
ish National Catholic Bishops have accepted this present Declaration of Scranton
and hold it as a point for future agreements with those who wish to share our un-
derstanding of the traditional catholic faith.

Now we wish to make some comments about the various paragraphs and con-
cerning the topics of this new Declaration of Scranton.

244



Kirchliche Chronik

Paragraph 1 is taken word for word from the Declaration of Utrecht. This
should not be surprising since this paragraph is the foundation of the original faith
of the Old Catholic Churches and the Polish National Catholic Church still holds
strongly to this traditional understanding. This paragraph lays down the principle
upon which the faith of the Church is understood and this is certainly something
that has not changed. It states explicitly that the Polish National Catholic Church
holds as the foundation of our faith, the Ecumenical Symbols (i.e., the Creeds) as
well as the decisions of the Ecumenical Councils of the undivided Church.

Paragraph 2 once again is taken directly from the Declaration of Utrecht as a
statement of the Polish National Catholic Church’s understanding of the role and
office of the Bishop of Rome. This belief has been of long standing in the Polish
National Catholic Church even before the signing of the Declaration of Utrecht by
Bishop Hodur in 1907. It, in fact, dates to 1904, and possible even earlier, when
the Polish National Catholic Church made a decisive break with the authority of
the Bishop of Rome.

Paragraph 3 is once again taken from the Declaration of Utrecht. The dogma-
tization of the teaching of the Immaculate Conception is rejected here. First and
foremost, it is rejected because of our belief that the Pope cannot infallibly declare
articles of faith for the whole Church, since as stated above the Polish National
Catholic Church rejects the infallibility and universal jurisdiction of the Bishop of
Rome.

Paragraph 4 is the first new addition to the Declaration of Scranton. It is in-
cluded for much the same reasons as was stated above for the Immaculate Concep-
tion. We do not recognize the authority of the Pope to make such a declaration. It
must be remembered that the dogmatization of this teaching is the true point at
issue here. The teaching of the Assumption of the Blessed Virgin Mary is a doc-
trine that has been discussed throughout the history of the Church, and likewise it
can be found as a doctrine taught by the Polish National Catholic Church in vari-
ous places, yet the Polish National Catholic Church does not raise this teaching to
the level of Catholic dogma. It should be stated that these statements in no way
affect the traditional Catholic devotion that is given to the Blessed Virgin Mary by
the Polish National Catholic Church. She is held as the true mother of God, through
which our Savior Jesus Christ was born into the world. She has strong interces-
sory power and we seek her prayers and intercession on behalf of ourselves, our
church and our world.

Paragraph 5 deals with the issues which brought about the split in the Union
of Utrecht. These issues are also causing much dissention throughout the Christian
world. In all of these issues the Polish National Catholic Church holds firm to the
understanding and decisions of the undivided Church of the first thousand years
as stated in the first paragraph. It, therefore, must reject the ordination of women
to the priesthood and episcopate as it is contrary to the practice of the undivided
Church. It also must reject the blessing of same-sex unions as being contrary to
Holy Scripture and not in conformity with the practice of the ancient Church.

Paragraph 6 is once again taken from the Declaration of Utrecht. It is retained

245



Kirchliche Chronik

as the Polish National Catholic Church wishes to emphasize its traditional catholic
belief in the Eucharist. The Holy Mass is the center of the worship for the Church
as it is where we as Catholics encounter our Lord and Savior Jesus Christ.

Paragraphs 7 and 8 are similar to those within the Declaration of Utrecht. They
are retained because we as Polish National Catholics still wish to be involved in
the ongoing ecumenical endeavors to seek that unity which is the will of our Lord
Jesus Christ. As we hold on to what has been handed on to us, as Polish National
Catholics, we always seek to reach out to others in love and understanding.

Lastly Paragraph 9 is once again taken from the Declaration of Utrecht. It
points to the future, to a goal which is not yet accomplished. Yet we stand humbly
and strong in the faith that if we hold on to the precious faith that has been handed
on to us, then we will ultimately achieve the goal which is placed before us, to
bring many to the knowledge of Christ and His Church.

Im Folgenden seien einige Gedanken zum Text und zum Vorgang gediussert (vgl.
schon die Erkldarung der PNCC zur Utrechter Union in: IKZ 97, 2007, 71f.).

Zundchst halte ich die Gegeniiberstellung der Einschétzung der Utrechter Er-
kldrung als «as merely a historical artifact and not as a document of faith» im Kreis
der Utrechter Union und die Meinung, dass diese Beurteilung der Utrechter Erkld-
rung dazu gefiihrt habe, dass sich einige Kirchen fiir die Ordination von Frauen
zum priesterlichen Dienst ausgesprochen haben, fiir unzutreffend. Das Letztere
war vielmehr vom Versuch bestimmt, angesichts neuer gesellschaftlicher Heraus-
forderungen die authentische Tradition der Kirche zu stirken, dies ist allerdings
mit einer Reihe von komplexen hermeneutischen Fragen verbunden, die m.E. noch
nicht abschliesssend gekldrt sind. Was die Utrechter Erklirung selbst anbelangt,
so war mit dem dfters gemachten Hinweis, dass diese nicht im Sinn einer « Confes-
sio» zu verstehen ist, wie sie seit dem 16. Jh. iiblich geworden ist, dass vielmehr
«die okumenischen Symbole» der Alten Kirche fiir die Altkatholiken massgeblich
sind, gerade keine Herabwiirdigung der Utrechter Erkléirung impliziert.

Interessant ist, dass die PNCC sich mit ihrer Scranton-Erkldrung als ein mog-
licher Sammelpunkt fiir kirchliche Gruppierungen versteht, die einen (im Blick auf
die Frage der Frauenordination und allenfalls auch von gleichgeschlechtlichen
Beziehungen) «traditionellen» katholischen Glauben in Unabhéingigkeit von Rom
vertreten. Man wird abwarten miissen, ob daraus eine internationale « Union of
Scranton» entsteht (vgl. meine Bemerkungen in: IKZ 97, 2007, 217-219), die als
Konkurrenz zur Utrechter Union aufgefasst werden konnte. Es gibt — wie jeder
Internetsurfer leicht feststellen kann — unter dem generellen Label «Old Catholic»
viele kleine Gruppierungen, die sich u.a mit der Utrechter Erkléirung und irgend-
einer Utrechter Sukzession priisentieren. Freilich wiirde eine solche Gemeinschaft
einer institutionell-organisatorischen Kontinuitidt mit der Alten Kirche, welche
mit der Utrechter Kirche gegeben ist, ermangeln.

Schliesslich ist auf die interessante Formulierung zum Mariendogma von 1950
zu verweisen, wonach sich die Ablehnung (nur) auf die pdpstliche Dogmatisie-
rung dessen bezieht, was als «katholische Lehre» der leiblichen Aufnahme Marias

246



Kirchliche Chronik

in die himmlische Herrlichkeit gelten kann. Das offnet jedenfalls einen Weg der
Verstindigung mit Rom, wie in verschiedenen diesbeziiglichen Dialogen zu erken-
nen ist.

Man kann gespannt sein, ob der Schritt der PNCC in irgendeiner Weise zu
einer Selbstreflexion der Kirchen der Utrechter Union iiber ihre Glaubensbasis
anregt.

UvA

Generalsynode der Kirche von England: Auf dem Weg zur Weihe
von Bischéfinnen

Die Generalsynode der Kirche von England beschloss auf ihrer vom 4. bis 8. Juli
2008 dauernden Session in York, mit jeweils einer Mehrheit in den drei «Houses
of Bishops (28 Ja, 12 Nein, 1 Enthaltung), «of Clergy» (124, 44, 4) und «of Laity»
(111, 68, 2), dass Frauen zum Episkopat zugelassen werden und dass fiir diejeni-
gen Gliubigen, die aus theologischer Uberzeugung den Dienst einer Bischofin
nicht annehmen konnen, spezielle Vorkehrungen zu finden sind, die in einer lan-
desweiten Verfahrens- und Verhaltensordnung geregelt werden sollen (statutory
national code of practice). Wie diese konkret aussehen wird, bleibt abzuwarten.

In diesem Zusammenhang sei erwiihnt, dass Kardinal Walter Kasper, der Pri-
sident des Pépstlichen Rates zur Forderung der Einheit der Christen, am 30. Juli
2008 auf einer nichtoffentlichen Sitzung der Lambeth-Konferenz (16. Juli bis
3. August 2008) sich in einer bemerkenswerten Ansprache [vgl. http://www.zenit.
org/article-233847l=english 05.08.2008] auch zur Frage der Ordination von
Frauen zum priesterlichen Dienst und spezifisch zum Episkopat gedussert hat.
Dabei sagte er u.a.: « While our dialogue has led to significant agreement on the
understanding of ministry, the ordination of women to the episcopate effectively
and definitively blocks a possible recognition of Anglican Orders by the Catholic
Church.» Und im Blick auf den rund vierzigjdhrigen bilateralen Dialog fiigte er
bei: «It is our hope that a theological dialogue between the Anglican Communion
and the Catholic Church will continue, but this development effects directly the
goal and alters the level of what we pursue in dialogue.»

Diese Stellungnahme lidsst vermuten, dass die bisherige (auch nach der Ein-
fiihrung der Priesterinnenweihe in altkatholischen Kirchen?) Anerkennung der
sog. Giiltigkeit der altkatholischen Weihen durch die romisch-katholische Kirche
und damit der «katholische» Charakter der altkatholischen Kirche mit der Weihe
von altkatholischen Bischofinnen ausgesetzt wird.

UvA

50-Jahr-Feier der ersten Bischofsweihe in der Lusitanischen Kirche

Die «Igreja Lusitana Catolica Apostdlica Evangélica Communhdo Anglicana»
gedachte am 21. Juni 2008 in der Kathedrale S. Paulo in Lissabon der Weihe des
ersten Bischofs am 22. Juni 1958 (D. Antonio Ferreira Fiandor). Die Organisation

247



Kirchliche Chronik

einer portugiesischen bischoflichen Kirche geht auf das Jahr 1880 zuriick. Sie
stand lange unter der bischoflichen Aufsicht der (anglikanischen) Kirche von Ir-
land, bis eben 1958 ein einheimischer Bischof konsekriert wurde. In der Folge
kam es — wie auch mit der Spanischen Bischoflichen Reformierten Kirche (heute
«Iglesia Espafola Reformada Episcopal Communion Anglicana») — zu Vereinba-
rungen einer vollen Kirchengemeinschaft mit anglikanischen Kirchen und (1965)
mit der Utrechter Union. Die beiden Kirchen der Iberischen Halbinsel gehoren
seit 1980 formell zur Anglican Communion; dabei bilden sie nicht einen Teil einer
anglikanischen Kirchenprovinz, sondern unterstehen der «metropolitical authori-
ty» des Erzbischofs von Canterbury.

An der vom amtierenden Bischof, Fernando Soares, geleiteten Eucharistiefei-
er nahmen auch Bischofe derjenigen Kirchen teil, die in besonderer Weise mit der
Geschichte der portugiesischen Kirche verbunden waren — darunter auch Bischof
Joachim Vobbe (Bonn) von Seiten der Utrechter Union.

UvA

248



	Kirchliche Chronik

