
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 98 (2008)

Heft: 3

Artikel: Russische Orthodoxie in der Diaspora [Fortsetzung]

Autor: Stricker, Gerd

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405042

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405042
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Russische Orthodoxie in der Diaspora*

Gerd Stricker

2. L'Archevêché des paroisses russes en Europe Occidentale -
Exarchat du Patriarchat Œcuménique

Paris galt, nachdem die emigrierten Russen aus dem von politischen und
wirtschaftlichen Krisen geschüttelten Berlin nach Frankreich, namentlich
nach Paris, weitergezogen waren, als die «Hauptstadt der russischen
Emigration». Die Zahl russischer Emigranten in Frankreich betrug in der
Zwischenkriegszeit 120000-130000 Personen. Für den Grossraum Paris gibt
es zwei unterschiedliche Angaben, die sich auf das Jahr 1932 beziehen:
41000 bzw. 52000 Russen76. Beide Zahlen sind gleichermassen beeindruckend.

Das reiche, vielseitige kulturelle Leben der russischen Emigration
in Paris endete praktisch mit dem Zweiten Weltkrieg und ist heute Legende.

Literarische Veranstaltungen, Vorträge, Dichterlesungen, die berühmten
«russischen Ballette», Ausstellungen, kleine Museen, Theateraufführungen,

Konzerte wurden von Emigranten organisiert, Kliniken, Kinderheime,
Sanatorien und Altenheime eingerichtet. Tausende von Büchern und
Zeitschriften wurden ediert. Den Emigranten gaben diese Aktivitäten
Zusammenhalt und gewöhnten sie an ihre neue Umwelt. Andererseits lernten die

Franzosen, an die sich viele der kulturellen Veranstaltungen (etwa zur
russischen Literatur, Musik usw.) richteten, wichtige Aspekte der russischen

Kultur kennen. Referenten wie der Poet Georgij Abramovic, die
Philosophen Nikolaj A. Berdjajev und Boris P Vyseslavcev, die Professoren

Nikolaj K. Kul'man und Valentin N. Speränskij, Schriftsteller wie Dimitrij
S. Merezkovskij, Zinaida N. Gippius (Sinaida Hippius), Aleksandr I. Kup-
rin, Mark L. Slonim, Boris K. Zajcev, der Nobelpreisträger von 1933, Ivan
A. Bunin, und andere eilten von Veranstaltung zu Veranstaltung, um ihre
«Mission» zu erfüllen. Eine ganze Reihe von Komitees, Clubs, Verbänden
und Gesellschaften entstand in Paris und in ganz Frankreich - und eben

auch viele russisch-orthodoxe Gemeinden, die sich in alten Gemäuern,
kleinen Gebäuden, ja sogar Garagen ihre Gottesdienststätten einrichteten.

* Der erste Teil dieser Arbeit erschien in: IKZ 98 (2008) 97-121.
76 Robert Harald Johnston. Paris - die Hauptstadt der russischen Diaspora, in:

Karl Schlögel, Der grosse Exodus. Die russische Emigration und ihre Zentren 1917 bis

1941, München (Beck) 1994, 260-278, hier 263.

IKZ 98 (2008) Seiten 191-240 191



Gerd Stricker

Der russischen Emigration zwischen den Weltkriegen kommt das nicht
hoch genug zu veranschlagende Verdienst zu, den Westen mit den lebendigen

Schätzen der ostkirchlichen Tradition bekanntgemacht zu haben (siehe
unten). Damit hat sie eine wichtige ökumenische Aufgabe erfüllt.

Nicht nur die dezidiert antibolschewistische Ausrichtung und die straff
monarchistische Linie, sondern auch die massiven Zentralisierungs- und

Kontrollbestrebungen der Leitung der ROKA unter Metropolit Antonij
(Chrapovickij) in Karlowitz (Sremski Karlovci/Serbien) hatten den
Widerstand einiger Auslandsbischöfe77 gereizt - insbesondere des Metropoliten

Evlogij (Georgievskij, 1868-194678) in Paris, Oberhaupt der
russischen Gemeinden in West- und Mitteleuropa. Dieser (damals noch
Erzbischof) war mit Dekret Nr. 423 vom 8. April 1921 vom Metropoliten von
Petrograd/St. Petersburg79, der traditionsgemäss die russisch-orthodoxe

Diaspora betreute, beauftragt worden, diese Aufgabe zu übernehmen, da

das von der Sowjetunion aus derzeit nicht möglich sei. Patriarch Tichon
(Bellavin, 1865-1925; Patriarch seit 1917) von Moskau hat dieses Dekret
inhaltlich ausdrücklich bestätigt (Dekret Nr. 349 vom 5. März 1922) und
Erzbischof Evlogij zum Metropoliten erhoben (Dekret Nr. 64 vom 30. April
1922). Damit hätte eigentlich die Führung der russischen Gemeinden im
Ausland dem Pariser Metropoliten Evlogij zugestanden80. Doch hatte dieser

auf eine Führungsrolle verzichtet und sich Metropolit Antonij untergeordnet,

der ganz offensichtlich die stärkere Persönlichkeit darstellte und

den Evlogij persönlich hoch verehrte; zudem besass Metropolit Antonij
das grösste Charisma in der russischen Diaspora81. In der Auslandskirche

77 Stricker, Kanonisierung (wie Anm. 17). 102-104. 108f.
78 Vor seiner Emigration im Jahr 1919 war er (seit 1905) Bischof von Cholm und

Lublin in Polen, dann (seit 1914) Erzbischof von Wolhynien und Schitomir (Volyn' i

Zytomir) in der Westukraine.
79 Metropolit Venjamin (Kazanskij, geb. 1874) wurde nach einem Schauprozess in

Petrograd in der Nacht vom 12. auf den 13. August 1922 erschossen, weil er sich
geweigert hatte, den sowjetischen Konfiszierungskomitees geweihte liturgische Geräte

auszuhändigen; vgl. Anm. 18. Er wurde nach der politischen «Wende» vom Moskauer
Patriarchat kanonisiert.

80 Hauptmann/Stricker, Kirche (wie Anm. 16), 646-648.
81 Metropolit Antonij (Chrapovickij; 1863-1936), seit 1921/23 Oberhaupt der

Auslandskirche). Sein Charisma beruhte u.a. darauf, dass ihm (dem damaligen
Metropoliten von Kiew) auf dem Grossen Landeskonzil der Russischen Kirche von 1917/18
bei der Wahl von Kandidaten für das Patriarchenamt die allermeisten Stimmen gegeben

worden waren. Der dann durch das Los bestimmte Patriarch Tichon hingegen
hatte unter den drei Kandidaten die wenigsten Stimmen erhalten.

192



Russische Orthodoxie in der Diaspora

hatte sich aus praktischen Gründen fast automatisch eine Gliederung in
verschiedene Metropolitankreise ergeben: die Diaspora im orthodoxen
Umfeld auf dem Balkan, dann der Feme Osten (Mandschurei mit Harbin
als Zentrum), Mittel- und Westeuropa sowie Nordamerika.

Metropolit Evlogij hatte Ende 1922 seinen Sitz von Berlin nach Paris

verlegt. Damit folgte er der Masse russischer Emigranten, die aus dem

wirtschaftlich darniederliegenden Deutschland nach Westen weiterwanderten.

Die einstige russische Botschaftskirche Aleksandr-Nevskij in der
Rue Daru bestimmte er zu seiner Kathedrale. Evlogij leitete von Paris

aus den Metropolitankreis Mittel- und Westeuropa, der Frankreich, das

Deutsche Reich, Grossbritannien, die Benelux-Staaten, Tschechoslowakei,

Italien, Skandinavien und auch die Schweiz umfasste82; die meisten
seiner Gemeinden befanden sich allerdings in Frankreich und Deutschland.

Massgebliche russisch-orthodoxe Kreise in Frankreich sahen die

Emigration nicht nur negativ als Schicksalsschlag, der ihnen alles genommen

hatte, sondern auch als Chance, die Beschlüsse des Landeskonzils

von 1917/1881 umzusetzen, nämlich als Chance, einen radikalen Neuaufbau

der Emigrationskirche nach den Beschlüssen dieses Landeskonzils zu

wagen - von unten her nach synodalen Grundsätzen. Russisch-orthodoxe
Intellektuelle empfanden die Emigration als Chance, hier kirchliches
Leben frei vom Pomp und von der Verknöcherung der Zarenzeit zu entfalten
und so die ursprüngliche Vorstellung von «Kirche» wieder zu entdecken
und neu zu beleben. Damit traten sie in Gegensatz zu den russischen

Emigrationszentren vor allem in Serbien, wo gerade dem (äusserlich) prunkvollen

kirchlichen Leben der Zarenzeit nachgetrauert wurde.
Als in Metropolit Evlogijs Augen der Kurs der Russischen Orthodoxen

Kirche im Ausland (ROKA) mit ihrem Leitungszentrum im serbischen

Karlowitz/Sremski Karlovci politisch immer problematischer und theologisch

immer enger und konservativer wurde und als schliesslich bei der

ROKA-Führung in Karlowitz überall zentralistische Tendenzen spürbar
wurden, forderte Evlogij zunächst eine dezentralisierte Verwaltung der

Auslandskirche84. Die erwähnte Gliederung der ROKA in vier Metropolitankreise

ging auf diese seine Initiative zurück. Als der Bischofssynod in
Karlowitz jedoch den Vorstellungen Evlogijs von einer faktischen Auto-

82 [Evlogij], Vospominanija (wie Anm. 19). 453-470.
83 Schulz. Landeskonzil (wie Anm. 15).
84 Stricker, Kanonisierung (wie Anm. 17). 103.

193



Gerd Stricker

nomie seines Metropolitankreises nicht zu folgen gewillt war, löste er
1926 aus eigener Vollmacht seine Gemeinden aus der Struktur der ROKA
heraus.

Viele Entwicklungen gerade innerhalb der russisch(-orthodox)en
Diaspora sind heute nur schwer nachvollziehbar. Die russische Emigration,
darunter auch die kirchlichen Würdenträger, Geistlichen und Laien, waren
entwurzelt, verarmt, von Sehnsucht nach der Heimat und von Hass auf die
Bolschewiki verzehrt. Es gab keine gewachsenen Strukturen, keine von
Traditionen bestimmte Autoritäten. Alles müsste sich erst herausbilden
und Gestalt annehmen. So ist die Geschichte der russischen Orthodoxie in
der Diaspora insbesondere während der Zwischenkriegszeit in einem kaum
vorstellbaren Ausmass das Ergebnis persönlicher Beziehungen der
massgeblichen Hierarchen zueinander: bestimmt von Freundschaften und
Antipathien, von Ehrgeiz oder aber Scheu, von gegensätzlichen theologischen
und politischen Positionen und Ambitionen. Auch spielte die Herkunft eine

wichtige Rolle85. So war die Entscheidung des Metropoliten Evlogij,
sich von der Kirchenleitung in Karlowitz zu trennen, im Grunde genommen

zuallererst das Resultat einer tiefgreifenden persönlichen und mentalen

Entfremdung, vielleicht sogar Enttäuschung gegenüber dem einst so

hoch verehrten Metropoliten Antonij, dem Oberhaupt der ROKA.
Diese Entfremdung beruhte ganz gewiss in starkem Masse darauf, dass

die Führung der Auslandskirche, und damit auch ihr Oberhaupt Metropolit

Antonij, in Serbien in einem vertrauten orthodox-volkskirchlichen
Umfeld lebte, wie man es aus der Heimat kannte. Zur orthodoxen
Grundbefindlichkeit gehörte da - wie natürlich auch im zaristischen Russland -
a priori eine feindselige Haltung gegenüber dem lateinischen Westen,
nämlich gegenüber den schismatischen Katholiken und den protestantischen

Häretikern. Metropolit Evlogij hingegen müsste sich in extreme
kirchliche Diasporabedingungen fügen: mitten unter Katholiken und
Protestanten, auf deren Hilfe er angewiesen war. In seinem Metropolitankreis
standen seine Gläubigen einer Vielzahl westeuropäischer Nationalitäten
gegenüber; hier gab es aber auch orthodoxe Bulgaren und Rumänen.

85 Von Bedeutung war. ob jemand den traditionellen geistlichen Dynastien
angehörte, die sich über Jahrhunderte in Russland gebildet hatten, als die russische
Geistlichkeit dort einen eigenen abgeschlossenen sozialen Stand gebildet hatte; vgl. Erich
Bryner. Der geistliche Stand in Russland. Sozialgeschichtliche Untersuchungen zu

Episkopat und Gemeindegeistlichkeit der russischen orthodoxen Kirche im 18. Jh.

(KO.M 16). Göttingen (V&R) 1982.

194



Russische Orthodoxie in der Diaspora

Als zumeist mittellose Emigranten waren die Russen auf das Wohlwollen

der Menschen in den gastgebenden Ländern angewiesen. In besonderer

Weise galt das für die orthodoxen Russen, denen buchstäblich alles

fehlte, was notwendig war für den Aufbau und Erhalt kirchlicher Einrichtungen,

die das Praktizieren gewisser Grundformen liturgischen Lebens

gewährleisteten (z.B. Gottesdiensträume). Sichergestellt war nicht einmal
eine wenigstens minimale Entlöhnung der wenigen Geistlichen, die durch
rastloses Umherreisen die Heimatlosen in den Emigrantenzentren durch
Gottesdienste und geistlichen Zuspruch zu stärken versuchten. Viele Priester

der russischen Emigration mussten sich ihren Lebensunterhalt in
«Brotberufen» verdienen, wobei die Priestergattinnen durch eigene
Berufstätigkeit dazu beitrugen, dass die Priester ihrer geistlichen Berufung
folgen konnten.

Den orthodoxen Russen wurde - zieht man die erschwerten Bedingungen

der Nachkriegszeit und der Weltwirtschaftskrise in Betracht - von
Protestanten und Katholiken in vielfältiger Weise Hilfe zuteil, die von den

Russen mit Dankbarkeit angenommen wurde. Mit der Zeit wuchs bei

ihnen Respekt vor den Christen im Westen, für die sie in der Heimat oft nur
Verachtung übriggehabt hatten. Die orthodoxen Russen waren aber nicht
nur Nehmende. Metropolit Evlogij war es stets ein besonderes Anliegen,
die neuen westlichen Nachbarkirchen mit den Schätzen der Orthodoxie
vertraut zu machen. Und zahlreiche katholische und evangelische
Gemeinden öffneten sich der ihnen fremden Spiritualität der Ostkirche;
vielerorts konnte man von einer geradezu euphorischen Begeisterung für
alles Orthodoxe sprechen. Oft entwickelten sich daraus enge stabile
Beziehungen. In Grossbritannien beispielsweise gründeten Kreise, die sich

von der orthodoxen Spiritualität eine Befruchtung der Anglikanischen
Kirche erhofften, die anglikanisch-russisch-orthodoxe «Fellowship of
St. Alban and St. Sergius»86, die bis heute existiert.

Ohne die Offenheit des Metropoliten Evlogij, mit der er auf die christlichen

Nachbarn im Westen zugegangen ist, wären diese wechselseitigen
Annäherungen nicht möglich gewesen. Es verwundert gar nicht, dass aus

diesem über weite Strecken liebevollen, zumindest freundschaftlichen
Miteinander der westkirchlichen Gastländer und der ostkirchlichen Zu-
wanderer bei Metropolit Evlogij selbst und bei einem grossen Teil seiner

«Herde» eine positive - modern ausgedrückt: ökumenische - Einstellung

86 Russisch: «Sodruzestvo sv. Mucenika Albanija i propod. Sergija Radonczsko-

195



Gerd Stricker

zu den neuen Nachbarn erwuchs. Damit geriet er allerdings in noch schärferen

Gegensatz zu seinen Mit-Bischöfen in Karlowitz.

2.1 Das «Institut de Théologie Orthodoxe St-Serge» in Paris in der
Zwischenkriegszeit

Die ROKA-Bischofskollegen von Metropolit Evlogij waren besonders
erbittert, als dieser 1925 ausgerechnet im lateinischen Westen ein
russischorthodoxes Priesterseminar aufbaute: das «St. Sergius-Institut» in Paris87.

Diesen Weg, das drängende Problem des Priesternachwuchses zu lösen,

missbilligte die Kirchenleitung in Karlowitz ganz entschieden: Nicht nur,
dass es im schismatischen Westen angesiedelt war- darüber hinaus wurde
das von Metropolit Evlogij geschaffene Priesterseminar von nicht-orthodoxen,

namentlich anglikanischen Kirchenkreisen mitfinanziert; die
russische Emigration wäre nie zur Finanzierung einer solchen Institution in
der Lage gewesen. So wurde die Startfinanzierung von St-Serge wesentlich

aus Mitteln des «Young Men's Christian Association» (YMCA)
bestritten. Die wirtschaftliche Situation des Instituts charakterisierte der

Metropolit so: «Die ökonomische Basis des Instituts ist unklar. Es

lebt allein von Spenden. Bisher haben uns unterstützt: Anglikaner, Amerikaner

und die russische Emigration.» Die Gehälter der Professoren mussten

mit zunehmender Verarmung der Emigration auf ein «Minimum»88
beschränkt werden. Und auch sonst herrschte am Institut äusserste
Armut.

Als theologisch zu liberal und ökumenisch zu offen empfand die
Kirchenleitung in Karlowitz einige Dozenten des Pariser Instituts, die von der
ROKA meist vehement abgelehnt wurden. Die Liste des Lehrkörpers
weist ausser Erzpriester Sergij Bulgakov weitere klangvolle Namen auf:

Antonij V Kartasèv für das Fach Kirchengeschichte, Erzpriester Georgij
Florovskij für Patrologie, Bischof Kassian (Bezobrazov) für Neues Testament,

Erzpriester Vasilij V. Zen'kovskij für Philosophie, Georgij P Fedo-

tov für Westliche Bekenntnisse und Hagiologie, Priester Nikolaj N.
Afanas'ev für Kirchenrecht, Ivan N. II'in für Liturgik und Philosophie,
Archimandrit Kiprian (Kern) Pastoraltheologie. Indirekt in das geistige
Umfeld von St-Serge gehörte auch der einstmalige Moskauer Professor

87 [Evlogij]. Vospominanija (wie Anm. 19). 446-453. bes. 447.
88 A.a.O.. 452f.

196



Russische Orthodoxie in der Diaspora

Nikolaj Berdjaev (1874-1948). Nach seiner Abkehr vom Marxismus war
er aus der Sowjetunion ausgewiesen worden, hatte sich 1924 in Paris

niedergelassen und hier eine «Religionsphilosophische Akademie»
gegründet.

Metropolit Evlogij vermutet den wahren Grund für die Ablehnung seines

Instituts durch die Karlowitzer ROKA-Synode: «Die Professoren
unseres Theologischen Instituts beschränken sich nicht allein auf ihre
Lehrtätigkeit, sondern arbeiten gleichzeitig in der Ökumenischen Bewegung
mit.»89 Die Werke des berühmtesten Dozenten, des Erzpriesters Sergij
Bulgakov, gelten in der ROKA noch heute weithin als häretisch, und auch

im Moskauer Patriarchat stossen sie meist noch immer aufAblehnung. Ein
besonderes Entgegenkommen von englischer Seite war das Angebot an

Absolventen des Pariser Instituts, ihre Studien mit englischen Stipendien
an der Universität Oxford fortzuführen. Von den 133 Studenten, die das

Institut zwischen 1925 und 1936 absolviert hatten, liessen sich 52 zu
Priestern weihen90.

1935 war es, wie bereits erwähnt, zu einer kurzen Annäherung der
Karlowitzer Kirchenleitung mit Metropolit Evlogij gekommen. Das Oberhaupt

der Serbischen Orthodoxen Kirche, Patriarch Varnava, versuchte
zwischen beiden Gruppen zu vermitteln. Er lud die Leiter der auslandsrussischen

Metropolitankreise zu sich ein: den Metropoliten Anastasij (Gri-
banovskij, 1873-1965), das Oberhaupt der ROKA nach dem Tode von
Metropolit Antonij und Repräsentant des Metropolitankreises Balkan; den

Metropoliten Feofil (Paskovskij, 1874-1950)91 won Amerika; den Vorsteher

des Metropolitankreises Fernost, Bischof Dimitrij (Voznesenskij,
1871-1947) von Hajlar, sowie Metropolit Evlogij von (West-)Europdn.
Die Stimmung war entspannt und freudig. Als jedoch die konkreten
Diskussionen über den künftigen Weg und die Zielsetzungen der Russischen
Kirche in der Diaspora begannen, brachen die bekannten Feindseligkeiten
und Auseinandersetzungen wieder auf: Der Vermittlungsversuch des

serbischen Patriarchen Varnava blieb Episode.

89 A.a.O., 451.

«'A.a.O. 452.
91 Nachfolger des 1934 verstorbenen Oberhauptes der amerikanischen Gemeinden.

Metropolit Piaton.
1,2 [Evlogij], Vospominanija (wie Anm. 19). 634-638.

197



Gerd Stricker

2.2 «Der Bote der christlichen (Studenten-)Bewegung»

Metropolit Evlogij war auch beeindruckt von der Idee des christlichen
Pfadfindertums - vom YMCA, deren Verwirklichung in seinen Gemeinden

er unterstützte. Den Kontakt des YMCA zu den russischen Emigranten

hatte Dr. John Raleigh Mott, ein Methodist, der damalige Präsident des

YMCA, persönlich vermittelt93. Der YMCA stellte Metropolit Evlogij
erhebliche Mittel zur Verfügung. An diese intensive Beziehung erinnert
noch heute der massgebliche russische Verlag in Paris: «YMCA-Press».
Auch russisch(-orthodox)e Studenten in Paris und andernorts hatten sich
der YMCA-Idee verschrieben und nannten ihren 1925 gegründeten Zirkel
«Russische christliche Studentenbewegung» und das Organ, worin sie

sichartikulierten«BotederChristlichenRussischenStudentenbewegung»94
Als die einstigen Studenten ältere Herren waren, haben sie das Wort «Stu-

denten-lstudenceskij» aus dem Namen der Zeitschrift gestrichen.
Das «St.-Sergius-Institut» in Paris stellte und stellt bis heute das Herz

des «Boten» dar, der auch den Nebentitel «Le Messager» führt95. Dieser
wurde zunächst herausgegeben von Nikolaj Sernov 1898-1929), Theologe

und Kirchenhistoriker mit grosser ökumenischer Weite. Nach seiner

Berufung auf eine Professur nach Oxford um 1927 übernahm Georgij
Fedotov (1886-1951), ein Spezialist für Mediävistik und russische

Kirchengeschichte, die Redaktion. 1935 bis 1939 erschien der «Bote» in
verschiedenen baltischen Städten. Nach dem Krieg ist der «Bote» wieder
nach Paris zurückgekehrt und wird seit 1952 von Prof. Dr. Nikita Struve

herausgegeben und redigiert. Die Zeitschrift verstand sich als Sprachrohr
des «wahren» Russlands; d.h. alles, was in der Sowjetunion nicht gedruckt
werden durfte, hatte seinen Platz im «Boten». Boris Pasternak, Aleksandr
Blök, Anna Achmatova, Maria Cvetaeva - die Liste der Autorinnen und
Autoren liesse sich beliebig fortsetzen. Im «Boten» erschienen erstmals

Kapitel aus Aleksandr Solzenicyns «Archipel GULag», Gedichte und
Erzählungen von Valam Salamov, früh schon Gedichte des Nobelpreisträgers

für Literatur 1987, Iosif Brodskij.
Auf theologischer und philosophischer Seite gehörten z.B. Vladimir

Lossky, Semen Frank, Olivier Clément und andere zum Autorenteam;

93 1946 hat Mott den Friedensnobelpreis erhalten.
94 «Vestnik russkogo christianskogo [studenceskogo] dvizenija - Le Messager».
l« Zum folgenden vgl. Vestnik/Messager, Nr. 190. I/II, 2005; Olga Stieger/Gerd

Stricker, Paris: 80 Jahre orthodoxer «Bote», in: G2W 35 (1/2007) 24f.

198



Russische Orthodoxie in der Diaspora

auch so prominente Theologen wie die Erzpriester Johannes v. Meyendorff

und Alexander Schmemann haben im «Boten» publiziert. Unter
Pseudonym erschienen auch Werke des 1989 in Moskau ermordeten
Erzpriesters Alexander Men'. Die Auseinandersetzung mit dem Marxismus
war ein zentrales Anliegen der Zeitschrift. Die Redaktion erhielt aus der
UdSSR immer wieder hochbrisantes Material zur geknechteten Lage der
Orthodoxen Kirche dort, die im «Boten» sofort abgedruckt wurden - so

Beiträge von kirchlichen Dissidenten wie den Priestern Nikolaj Esliman
(Äschlimann) und Gleb Jakünin 1965), die Fundamentalkritik von Erzbischof

Ermogen (Golubov) von 1967, den geheimen Rechenschaftsbericht
des Stv. Vorsitzenden des «Rates für religiöse Angelegenheiten beim
Ministerrat der UdSSR», Vasilij Furov, zum Jahre 197496 u.a.m. Berichte
über Andrej Sacharov und Werke von ihm und anderen Dissidenten, im
Pariser «Boten» publiziert, garantierten ihnen die Aufmerksamkeit des

Westens.

Zum 80-jährigen Bestehen des «Vestnik/Messager» schrieb Herausgeber

Nikita Struve im Jahre 2005: «Der <Bote> ruht auf dem Evangelium
und auf der als lebendiger Organismus verstandenen Kirche Ein
solches Verständnis beruht auf orthodoxer Tradition... und geht aufAleksandr

Chomjakov 1804-1860), den Begründer der modernen russischen

Ekklesiologie (sobornost '), und auf Aleksandr Buchare'v 1822-1871 sowie
auf Vladimir Solov'ëv zurück. Dieses Bewusstsein blieb in der russischen

Emigration bewahrt, und der <Bote> ruft auf, es zu bewahren. Einerseits

pflegt er enge, lebendige Kontakte zu den unmittelbaren Wurzeln
Russlands, andererseits stützt er sich auf das Beste des christlichen und kulturellen

Erbes im Westen Europas.»97

2.3 Auf der Suche nach einem kanonischen Dach

Um seine Isolation innerhalb der Orthodoxie zu überwinden, in die
Metropolit Evlogij 1926, nach der Trennung von der ROKA, geraten war, und

um wieder eine kanonische Basis zu erlangen, unterstellte er sich und

*> Erschienen in: Vestnik/Messager 130 (1979) 275-344; 131 (1980) 362-372;
deutsch in: G2W 8 (11/1980) 1-27: 8 (12/1980) 25-53 (auch als Sonderheft von
G2W).

97 Vestnik/Messager. Nr. 190 (1-2/2005) 12-18 (Interview mit Nikita Struve.
S. 16f.).

199



Gerd Stricker

seinen Metropolitankreis im Jahre 1927 dem Moskauer Patriarchat98. Dort
wurde er freudig aufgenommen. Bald ereilte ihn aber - wie alle russischen
Geistlichen im Ausland - eine Aufforderung des provisorischen
Oberhaupts der ROK, des Stv. Patriarchatsverwesers Metropolit Sergij
(Stragorodskij)99, eine persönliche, schriftliche Loyalitätserklärung zu
Gunsten der Sowjetmacht abzugeben. In der umstrittenen «Deklaration»
des Metropoliten Sergij vom 29. Juli 1927 heisst es dazu: «...haben wir
von der Auslandsgeistlichkeit eine schriftliche Erklärung verlangt, in der
sie sich in ihrer gesamten öffentlichen Tätigkeit zu uneingeschränkter
Loyalität gegenüber der Sowjetregierung verpflichtet»'00. Metropolit Evlogij
wies dieses Ansinnen entschieden zurück und gab die eingeforderte
Loyalitätserklärung nicht ab («Wir sind hier doch keine Sowjetbürger!»). Zwar
waren die Beziehungen des Metropoliten Evlogij zum Moskauer Patriarchat

in der Folge angespannt, aber sie bestanden fort, obgleich sich der

Metropolit auch sonst nicht auf die sowjetische Linie festlegen liess. Als
er jedoch im Frühjahr 1930 einer Einladung des Erzbischofs von Canter-

98 Diese und die folgenden Ereignisse bis zum Jahre 1938 beschreibt Evlogij in
seinen «Vospominanija» (wie Anm. 19) im Kapitel «Cerkóvnaja smuta», S. 603-648;
hier speziell ab S. 615. [Vgl. jetzt auch Nicolas Ross, La rupture entre le métropolite
Euloge et le métropolite Serge, vue de la rue Daru (1927-1931), in: Istina 52 (2008)
76-100. Es sei noch auf die kürzlich erschienene französische Übersetzung der in
Anm. 19 erwähnten Lebenserinnerungen des Metropoliten Evlogij verwiesen: Le
Chemin de ma vie. Mémoires du Métropolite Euloge, rédigés d'après ses récits par
T. Manoukhina, traduit du russe par le P. Pierre Tschesnakoff, Paris (Presses Saint-
Serge) 2005. Anm. d. Red.\

99 Metropolit Sergij (Stragorodskij, 1867-1944): Nach dem Tod von Patriarch
Tichon (7. April 1925) gestatteten die Bolschewiki keine Neuwahl. Die von Patriarch
Tichon als mögliche Nachfolger bestimmten Metropoliten Kirill (Smirnov) von
Kazan' und Metropolit Agafangel' (Preobrazenskij) von Jaroslävl' wurden verhaftet resp.
verbannt; der vom Patriarchen zuletzt Genannte, Metropolit Petr (Poljanski) von
Kruticy, wurde nach wenigen Wochen seines Wirkens als Patriarchatsverweser Ende
1925 verhaftet. Dieser hatte zuvor als seinen Stellvertreter Metropolit Sergij (Stragorodskij)

von Niznij Novgorod benannt, der zwar Ende 1926 die Funktion eines
«Stellvertretenden Patriarchatsverwesers» übernahm, aber im März 1927 verhaftet und erst
im Juni 1927 freigelassen wurde. Nun erlangte er die staatliche Anerkennung - und
erliess nach wenigen Wochen, am 27. Juli 1927, seine «Deklaration», in der er seine

Kirche und ihre Bischöfe und Priester zur Loyalität der Sowjetmacht gegenüber
aufrief. 1943, kurz vor seinem Tode, gestattete Stalin im Zuge seiner neuen Kirchenpolitik
die Wahl Sergijs zum Patriarchen.

100 Hauptmann/Stricker Kirche (wie Anm. 16), 726-729 (mit dem fast
ungekürzten Text der «Deklaration»).

200



Russische Orthodoxie in der Diaspora

bury, Cosmo Gordon Lang, nach England folgte und an einer öffentlichen
Gebetsveranstaltung zu Gunsten der verfolgten Christen in der Sowjetunion

teilnahm, wurde das in Moskau als «antisowjetische» und
«antirevolutionäre»101 Solidaritätsaktion bezeichnet: Metropolit Sergij sandte Evlogij

einen empörten Brief - in der Folge wurde Metropolit Evlogij durch
den Stv. Patriarchatsverweser seines Amtes als Oberhaupt des Metropolitankreises

Westeuropa enthoben102. Im Westen hatte diese Amtsenthebung
allerdings keine Wirkung, sah man doch darin lediglich das Diktat Stalins.
Fast der gesamte Klerus hielt Metropolit Evlogij die Treue. Das Patriarchat

Moskau war daher nicht in der Lage, die Installierung eines ihm
genehmeren Hierarchen in Paris durchzusetzen103. So konnte sich Metropolit
Evlogij problemlos an Patriarch Photios von Konstantinopel wenden mit
der Bitte, ihn und seinen Metropolitankreis in das Ökumenische Patriarchat

Konstantinopel aufzunehmen. Der Tomos mit dem positiven Bescheid
aus Istanbul trägt das Datum des 17. Februar 1931104.

Es wurde bereits geschildert, dass alle Gemeinden in Deutschland, die

Metropolit Evlogij unterstanden hatten, infolge oft undurchschaubarer

Manipulationen105 seit 1935 in die Jurisdiktion der ROKA überführt worden

sind106, was kaum ohne Unterstützung durch nationalsozialistische
Behörden107 vorstellbar ist108. Als Gegenspieler des Metropoliten
entpuppte sich sein einstiger Vikar, Bischof Tichon (Ljascenko, 1875-1945),
der nach Evlogijs Trennung von der ROKA in der Karlowitzer Jurisdik-

101 Als «antisowjetisch» jedenfalls wurden die Aktionen des Metropoliten durch
die Moskauer Kirchenleitung unter Metropolit Sergij (Stragorodskij) interpretiert; vgl.
Stricker, Kanonisierung (wie Anm. 17), 106 mit Anm. 42.

102 A.a.O., 108f.
103 Der Hl. Synod in Moskau hat Metropolit Evlogij am 30. Dezember 1930 durch

den Metropoliten Elevferij (Bogojavlenskij, 1870-1940) von Litauen ersetzt, der aber

vermutlich nie nach Westeuropa gelangt ist.
104 [Evlogij], Vospominanija (wie Anm. 19), 625-627 (mit dem Wortlaut des

Tomos).

105 A.a.O., 645-648.
106 Michail Pol'skij, Kanoniceskoe polozenie vyssej cerkovnoj vlasti v SSSR i

zagranicej, Jordanville NY, 1948, 136ff; die Begründung lautete, der Metropolitankreis

des Metropoliten Evlogij sei viel zu gross. Vgl. auch Irinarch Stratonov,
Russkaja cerkóvnaja smuta 1921-1931 gg., Berlin (Parabola) 1932, 158f.

107 [Evlogij], Vospominanija (wie Anm. 19), 645-648. Hier schildert er die

Vorgänge in Deutschland aus seiner Sicht.
108 Siehe oben S. 107-109.

201



Gerd Stricker

tion verblieb und in Deutschland für sie Parallelstrukturen aufbaute, um
Evlogijs Position zu schwächen. Dazu gehörte auch die bei den

Nationalsozialisten besonders wirksame Unterstellung, Metropolit Evlogij

stehe «in unbedingter Abhängigkeit von frankophilen und freimaurerischen

Kreisen» - im Gegensatz zu Bischof Tichon, der in den langen
Jahren seines Wirkens in Deutschland «immer den besten Eindruck
hinterlassen» habe, «loyal gegenüber den deutschen Behörden» sei und «seiner

Kirche einen streng deutschfreundlichen Charakter verliehen» habe109.

Bischof Tichon wurde 1935 von den NS-Behörden - anstelle von Metropolit

Evlogij - als Oberhaupt der Russischen Orthodoxen Kirche in
Deutschland anerkannt und der Auslandskirche die Rechte einer juristischen

Person zugestanden. Ein gewisser Exgeneral Biskupskij, der als

Repräsentant der russischen Emigration in Deutschland figurierte und
beste Verbindungen zu den deutschen Behörden pflegte, habe es - wie
auch immer - bewirkt, dass die NS-Behörden nunmehr den Karlowitzer
Bischof Tichon wirkungsvoll unterstützten110.

Vermutlich mit Bezug auf das Jahr 1938 klagte Metropolit Evlogij, die
Gemeinden in Wiesbaden, Darmstadt, Bad Ems, Baden-Baden, Stuttgart
und Leipzig1 '] seien bereits mit allem Besitz an die ROKA übergegangen.
Er verfüge in Deutschland nur noch über drei Gemeinden in Berlin, Dresden

und Eckertsdorf in Ostpreussen112. Evlogijs Gemeinden in Baden-

Baden, Berlin I und II, Breslau, Darmstadt, Dresden, Düsseldorf, Bad

Ems, Hamburg, Leipzig, München, Prag, Stuttgart und Wien sowie die
Gottesdienststationen in Bad Homburg, Gröbersdorf, Franzensbad, Graz,
Karlsbad, Bad Kissingen, Marienbad, Neuheim und Weimar113 waren
1938 bereits «umgepolt». Priester, die Metropolit Evlogij treu blieben,

109 Gaede, Kirche (wie Anm. 39), 168 (Hervorhebungen bei der Autorin).
110 [Evlogij], Vospominanija (wie Anm. 19), 645-648; vgl. Gaede, a.a.O., 163-

195, hier 172.
111 A.a.O. 646.
112 Ebd. Gaede, Kirche (wie Anm. 39), 166. bezeichnet die drei bei Evlogij

verbliebenen Gemeinden so: Berlin II, Prag II und Oederwalde-Ost. Eckertsdorf (poln.
Wojnowo), östlich von Ortelsburg/Szczytno, ist wegen ihrer Gemeinde priesterloser
Altgläubiger («Philipponen») bekannt, die aus dem Russischen Reich dorthin geflohen
waren; vgl. Stricker, Altgläubigentum (wie Anm. 12), 201-220. In Eckertsdorf hatten

sich nach 1917 auch russisch-orthodoxe Emigranten niedergelassen, die zunächst
Paris unterstanden. Heute unterhält die Polnische Orthodoxe Kirche dort ein Kloster,
während das Altgläubigenkloster praktisch nur noch ein Museum ist.

113 Die Gemeinden verzeichnet Gaede, a.a.O., 294f.

202



Russische Orthodoxie in der Diaspora

machten Bekanntschaft mit der Gestapo; manche wurden aus Deutschland
ausgewiesen114. (Nach Kriegsende konnte die Pariser Jurisdiktion in
Deutschland lange nicht wieder richtig Fuss fassen115.)

Die Besetzung (Nord-)Frankreichs durch Nazi-Deutschland (seit dem
22. Juni 1940) hat das kirchliche Leben in den Gemeinden von Metropolit
Evlogij gefährdet, aber nicht grundsätzlich unmöglich gemacht. Nicht
wenige orthodoxe Russen schlössen sich der Resistance an oder waren
anderweitig am Widerstand beteiligt. Das Ökumenische Patriarchat Konstantinopel

hat auf Betreiben von Erzbischof Gabriel (De Vylder, geb. 1946),
Paris, vier russisch-orthodoxe Christen kanonisiert (Tomos vom 11. Februar

2004), die im französischen Widerstand gegen die Deutschen beteiligt

waren und deshalb im Februar 1943 verhaftet und in verschiedenen
KZ umgekommen sind. Da ist vor allem die Nonne Marija116 (Skobcova,
geb. 1891, umgebracht in den Gaskammern des Frauen-KZ Ravensbrück
am 31. März 1945) und ihr Sohn, der Lektor Jurij Skobcov (geb. 1921,

umgekommen im KZ Dora am 6. Februar 1944), zu nennen; in der
Widerstandsgruppe, der Mutter und Sohn Skobcov angehörten, war auch Priester

Dmitrij Klepinin (geb. 1904, umgekommen im KZ Dora am 9. Februar
1944) tätig gewesen117. Im Rahmen und im Schutz ihrer karitativen
Aktivitäten («L'Action Orthodoxe») hatten Mutter Marija und Priester Klepinin

zahlreiche Juden gerettet und entflohene sowjetische Kriegsgefangene
versteckt. Beide wurden sie von Israel in die Schar der «Gerechten unter
den Völkern» eingereiht. 1935 bereits hatte Mutter Marija in der Rue

Lourmel ein Hospiz für Obachlose - sprich: für Clochards - gegründet
und sich ihrer angenommen (eine Gedenktafel an der Hauswand erinnert
daran). Eng mit ihr hatte auch der Jude Elija Fondaminskij (geb. 1880, im
KZ Compiègne orthodox getauft und am 19. November 1942 im KZ
Auschwitz ermordet) zusammengearbeitet. Auch er wurde heiliggesprochen.

Glieder verschiedener russischer Adelsfamilien haben sich ebenfalls

am französischen Widerstand beteiligt, z.B. verschiedene Obolenskijs.

114 A.a.O., 180f.
115 Eine komplette Liste der russisch-orthodoxen Gemeinden in Deutschland und

ihrer jurisdiktionellen Zugehörigkeit bei Gaede, a.a.O., 166.
1 '" Protoerej Sergij Gakkel' (Hackel), Mat' Marija (1891-1945), Paris (YMCA-

Press) 1980; vgl. englisch: Sergei Hackel, Pearl of Great Price: The Life of Mother
Maria Skobtsova 1891-1945, rev. edition, London (DLT) 1982.

117 Vgl. Nikolaj Thon, Neue Heilige der Orthodoxie in Westeuropa, vgl. http://
kokid.de/kirchl%201eben/mart-029.htm (06.12.2007).

203



Gerd Stricker

Nach dem Zweiten Weltkrieg, der die Zerschlagung des Faschismus

gebracht hatte, wurden breite Teile der russischen Emigration von einer
heute unbegreiflichen Stalin-Euphorie erfasst, den viele Russen als den

eigentlichen Sieger des Krieges feierten. Andererseits wuchs in Paris die
Selbstmordrate unter Russen sprunghaft an, die befürchteten, Frankreich
werde sie im Zeichen der Waffenbrüderschaft mit der UdSSR nun an die

Sowjetunion ausliefern. Der 77-jährige Metropolit Evlogij war damals

praktisch völlig taub und auf Grund dessen sehr isoliert. Im Jahre 1944

hatte er in verschiedenen Schreiben an den Moskauer Heiligen Synod
beteuert, dass er sich und sein Erzbistum Paris gern Moskau unterstellen
würde. Doch benötige er dazu einen Tomos aus Konstantinopel, worin
sein Pariser Erzbistum aus der Jurisdiktion des Ökumenischen Patriarchats

entlassen wird. Schliesslich wurde ihm vom Heiligen Synod in Moskau

mitgeteilt, dass der Tomos aus dem Ökumenischen Patriarchat über
die Entlassung des Erzbistums Paris in Moskau eingegangen sei (was gar
nicht stimmte). Am 18. Februar 1945 bat Metropolit Evlogij offiziell darum,

wieder in die Jurisdiktion des Moskauer Patriarchats aufgenommen
zu werden, welchem Wunsch am 11. September 1945 entsprochen wurde.
Teile der russisch-orthodoxen Diaspora liessen sich zudem von der
verbesserten Lage des Moskauer Patriarchats in der Sowjetunion beeindrucken:

Am 4. September 1943 hatte Stalin die letzten drei - aus Alibi-
Gründen - noch nicht verhafteten Metropoliten im Kreml empfangen, was
einer offiziellen Anerkennung der Russischen Kirche gleichkam118 - die
Ära der «konzessionierten Kirche» im Sowjetstaat begann, in der die Kirche

allerdings keineswegs vor weiteren tiefgreifenden Verfolgungen
geschützt war119.

Im September 1945 war Metropolit Evlogij also wieder ins Moskauer
Patriarchat aufgenommen worden. Indes zeigte sich bald, dass Stalin, oh-

118 Patriarchatsverweser Metropolit Sergij (Stragorodskij), Metropolit Aleksij
(Simanskij) von Leningrad und Metropolit Nikolaj (Jarusevic) von Kiew; vgl.
Hauptmann/Stricker, Kirche (wie Anm. 16), 758ff.

119 Es sei an die Kirchenverfolgungen unter dem Staats- und KP-Führer Nikita
Chruscev (1958-1964) erinnert, unter dessen Regiment der Bestand der Russischen
Kirche von 14500 auf 7500 Gemeinden, die Zahl der Klöster von 69 auf 17 und die
Zahl der Seminare von acht auf drei herabgedrückt worden war- vgl. Striker, Mate-

rialy (wie Anm. 16), I, 51. Die hier und anderswo genannte Zahl russisch-orthodoxer
Gemeinden für 1958 (22000) wurde später korrigiert: Die Höchstzahl nach dem Kriege

habe 1948 bestanden, und zwar ca. 14500.

204



Russische Orthodoxie in der Diaspora

ne den die Aufnahme Evlogijs ins Moskauer Patriarchat nicht hätte

vollzogen werden können, mit der Einverleibung des Pariser Erzbistums sehr
konkrete politische Vorstellungen verband und zu ihrer Umsetzung das

Patriarchat instrumentalisierte und zu unterwandern suchte120. Das blieb
auch dem sterbenden Metropoliten Evlogij nicht verborgen. Verbürgt sind
seine Worte auf dem Sterbebett: «Je me suis hâté, on m'a trompé, j'ai co-
mis une erreur.» Die Pariser Kirchenleitung (der Diözesanrat) sah dies
noch deutlicher. Nach dem Ableben von Metropolit Evlogij am 8. August
1946 machte der Pariser Diözesanrat unter der Leitung von Metropolit
Evlogijs Nachfolger, Erzbischof Vladimir (Tiehonickij, 1873-1959), die

Unterstellung unter das Moskauer Patriarchat sofort rückgängig und
begab sich wieder unter das Dach des Patriarchats Konstantinopel.

Was Metropolit Evlogij mit seinen Mitarbeitern trotz aller Armut, trotz
der wirtschaftlich instabilen Zwischenkriegszeit an russisch-orthodoxer
Infrastruktur in Mittel- und Westeuropa aufgebaut hat, ist beachtlich. Um
1930 zählte die Pariser Jurisdiktion 62 Gemeinden121 (wobei der Begriff
«Gemeinde»122 hier schwer fassbar ist, oftmals weit greift und offenbar
sowohl grosse Gemeinden mit Filialgemeinden als auch kleinere Gruppen
umfasst): 43 Gemeinden in Frankreich, fünf in Belgien, vier in Deutschland

(mit weiteren bedeutenden Filialen), je zwei in der Tschechoslowakei
und in Italien und je eine in den Niederlanden, der Schweiz, in Schweden,
Rumänien, Dänemark und Norwegen. Die ROKA hat nach Evlogijs Trennung

von der Auslandskirche bald Parallelstrukturen aufgebaut: Der neue
ROKA-Erzbischof für Westeuropa, Serafim (Lade, 1883-1950), soll
schliesslich über 31 Gemeinden geboten haben123. Das statistische
Verhältnis der Gemeinden von Metropolit Evlogij zu denen der Auslandskirche

in Europa hätte bis zum Zweiten Weltkrieg die Relation 2:1
gehabt124.

120 [Evlogij], Vospominanija (wie Anm. 19), 669-676; die Herausgeberin der

Memoiren, T Manuchina, berichtet ausführlich darüber.
121 Seide, Geschichte (wie Anm. 4), 665.
122 Letzte Klarheit über Ort und Zahl und überhaupt den Begriff «Prichod»

(deutsch: Gemeinde) ist nicht zu gewinnen; vgl. oben (S.202L mit Anm. 115) die

Aufzählung russisch-orthodoxer Gemeinden in Deutschland und der Tschechoslowakei.
123 Seide, Geschichte (wie Anm. 4), 54, zählt 17 Gemeinden in Frankreich, vier in

der Schweiz, je zwei in Österreich, Italien, Luxemburg und Grossbritannien und eine
in Ungarn und Belgien. Da die Auslandskirche im Deutschen Reich ein eigenes Bistum
aufbaute, scheinen die hier wohl insgesamt zehn russischen Gemeinden nicht auf.

124 Ebd.

205



Gerd Stricker

2.4 Russisches Erzbistum Paris/Konstantinopel und das Moskauer
Patriarchat

Auf Druck des Patriarchats Moskau hatte das Ökumenische Patriarchat im
Jahre 1965 die «Archevêché des paroisses orthodoxes russes en Europa
occidentale (Exarcat russe en Europa occidentale du Patriarchat Œcuménique)»

aus seiner Jurisdiktion entlassen: «... l'Exarchat russe provisoire
de'Europe occidentale a été supprimé par ce même [= Œcuménique]
Patriarchat 1965, sur l'instance même du Patriarcat Moscou et sans que
l'Exarchat ait été préalablement consulté»125. Als die «Pariser Russen» es

aber über Jahre ablehnten, sich der Russischen Orthodoxen Kirche
einzugliedern, nahm sie der Ökumenische Patriarch Athenagoras I. in Konstantinopel

1971 erneut unter seinen kanonischen Schutz, und zwar unter
einem «Statut d'autonomie particulière et provisoire»126. 1999 wurde dieser
Status bestätigt und erweitert («rétablie et confirmée et élargie»): Das

Erzbistum wurde zu einem - nicht mehr provisorischen - Exarchat
aufgewertet: «L'Exarchat Russe en Europa Occidentale du Patriarchat Œcuménique».

Das ist grundsätzlich der Jurisdiktionelle Status des Pariser
russischen Erzbistums bis heute127.

Zum Pariser (russisch-)orthodoxen Erzbistum/Patriarchat Konstantinopel

lagen Anfang 2008 folgende statistische Angaben vor: 85 Gemeinden

in Mittel- und Westeuropa sowie die 19 neuen Gemeinden und
«Eucharistischen Kommunitäten»128 im Vikarbistum Grossbritannien und
Irland (siehe unten); ein Nonnenkloster in Bussy-en-Othe (24 Nonnen)
und ein Mönchs- und Nonnenkloster in St. Mars-en Loquenay/Le Mans.
Darüber hinaus leben insgesamt fünf Mönche in Frankreich, Italien
und Norwegen und verschiedene Nonnen in den Niederlanden, der

Schweiz, Frankreich und Schweden privat; ihre Wohnungen haben
den Status von «skites»129. Der 2003 verstorbene Erzbischof Sergij

125 «Déclaration du Conseil de l'Archevêché »vom 12. Januar 2005; vgl. die
Übersetzung des Textes im Abschnitt 2.4.3.

126 Ebd.
127 Stricker, Kanonisierung (wie Anm. 17), 108f.
128 «Communautés eucharistiques» sind Gemeinden im Aufbau mit bis zu 20 Gliedern.

Im Gegensatz zu den «paroisses» haben die Kommunitäten noch kein Statut,
zahlen keine Beiträge an das Bistum und entsenden keine Delegierten in die Diözesan-

versammlung.
129 Mère Marthe (Smits), Russisch-Orthodoxe Erzdiözese/Exarchat Westeuropa

(Patriarchat Konstantinopel) zählt 85 Gemeinden, in: G2W 36 (2/2008) 3.

206



Russische Orthodoxie in der Diaspora

(Konovaloff)130, Vorsteher des Erzbistums von 1993 bis 2003, hatte 2002
noch folgende, über die Daten von 2008 hinausgehende Angaben
gemacht131: Die Gesamtzahl der praktizierenden Gläubigen bezifferte er
illusionslos mit 25000 bis 30000. Er sprach damals von 72 Gemeinden -
davon 43 in Frankreich, sieben in Schweden, fünf in Belgien, vier in den

Niederlanden, vier in Spanien, von je drei in Norwegen und in Italien und

von je einer Gemeinde in Dänemark und in Deutschland132 (hier sind zwei
neue Gemeinden im Entstehen). Dem amtierenden Erzbischof stehen

meist zwei (Vikar-)Bischöfe zur Seite. Im Jahre 2002 betrug die Zahl der

Mönchspriester, Protopresbyter, Erzpriester und Priester 59, die Zahl der
Mönchsdiakone, Protodiakone und Diakone lag bei zwölf. - Ein Problem
des Erzbistums mit seiner Einbettung im westlichen Christentum besteht

darin, dass es - trotz kleinerer monastischer Gemeinschaften - nicht zur
Entfaltung eines statistisch bedeutsamen Mönchtums gekommen ist. So

gestaltet sich die Wahl von Bischöfen stets schwierig, weil nur wenige
Mönche zur Verfügung stehen, die - etwa von ihrer theologischen Bildung
her - für das Bischofsamt die nötigen Voraussetzungen mitbringen.

Unter Erzbischof Georgij (Tarassov, 1960-1988) hat die Führung des

Erzbistums eine bis heute gültige Regelung beschlossen: Jede Gemeinde
entscheidet ganz für sich und nach ihren Bedürfnissen pragmatisch, in
welcher Sprache und nach welchem Ritus sie ihr gottesdienstliches Leben

gestalten möchte. Dabei gibt es zwei dominierende Varianten des

gottesdienstlichen Lebens: Es wird nach dem «alten» (Julianischen) Kalender

gestaltet und in russisch-kirchenslawischer Sprache zelebriert - oder aber

nach dem «neuen» (Gregorianischen) Kalender133 mit den liturgischen

130 Erzbischof Sergij (Konovalov) von Eukarpia (geb. 1941, Priesterweihe 1980,

Mönchsgelübde 1990, Bischofsweihe 1993).
131 Persönliche Mitteilungen, 15. Oktober 2002.
132 Neben der alten, Paris unterstehenden Gemeinde in Düsseldorf ist mittlerweile

eine neue in Stuttgart hinzugetreten, und in Albstadt (Südwest-Alb) besteht jetzt eine
wachsende Eucharistische Kommunität.

133 Das Ökumenische Patriarchat wie auch die Mehrheit der orthodoxen autokephalen

und autonomen Kirchen gestalten seit 1923 (oder später) ihr Leben nach dem
westlichen Gregorianischen, dem sog. «neuen» Kalender. Dies führte zu schismatischen

Gruppierungen der ultrakonservativen «Altkalendarier». Den «alten» Kalender

hingegen befolgen die Patriarchate von Jerusalem, Russland, Serbien und die Klöster
auf dem Athos. Mit Ausnahme der Finnischen Orthodoxen Kirche orientieren sich aber

alle orthodoxen Kirchen für die Datierung von Ostern bzw. des Osterfestkreises - Vor-

f'astenzeit. Grosses Fasten, Karwoche, Ostern, Himmelfahrt, Pfingsten - am Julianischen

Kalender.

207



Gerd Stricker

Teilen in den jeweiligen Landessprachen. Werden Gottesdienste und

Liturgien in einer Landessprache (Französisch, Niederländisch, Deutsch,
Schwedisch usw.) gefeiert, werden Evangelium, Apostellesung und Predigt

nur dann in Russisch-Kirchenslawisch vorgetragen, wenn mehrere
Russen anwesend sind.

In grösseren Städten, wo das Erzbistum auch über bedeutende
Gemeinden verfügt, sind «russische» Gemeinden häufiger anzutreffen (z.B.
in Paris, in Lüttich und Stockholm). In der Provinz hingegen, wo die
Gemeinden in der Regel kleiner sind, findet sich häufiger die landessprachliche

Variante. Ein interessantes Beispiel ist die Kathedrale des
Erzbischofs in Paris (rue Daru), die Aleksandr-Nevskij-Kirche: In der Hauptkirche

finden sich jene Gemeindeglieder zusammen, die das gottesdienstliche
Leben in Kirchenslawisch und nach dem alten Kalender gestalten, wohingegen

in der darunterliegenden Krypta nach der französischen Variante
und nach dem neuen Kalender (aber nach dem alten Osterfestkreis) gefeiert

wird.

2.4.1 Das «Institut de Théologie Orthodoxe St-Serge» in Paris seit den

1990er-Jahren

Die innere Lage des Erzbistums ist in den letzten zwei Jahrzehnten immer
schwieriger geworden. An allen Stellen macht sich ein bedenklicher Mangel

an Funktionsträgern bemerkbar, überall fehlt es an Geld. Nur mit den

allergrössten Schwierigkeiten kann beispielsweise das Pariser St.-Sergius-
Institut am Leben erhalten werden: Trotz erheblicher finanzieller
Unterstützung durch die Ökumene ist bei steigenden Lebenshaltungskosten die
Zukunft des Instituts ungewiss. Die Lehrveranstaltungen müssen einerseits

wegen der sinkenden Russischkenntnisse der Studierenden, andererseits

wegen der staatlichen Anerkennung der Diplome fast durchgängig in
französischer Sprache abgehalten werden. Bei den Studenten wird nur
noch eine passive Kenntnis des Russischen vorausgesetzt; Kenntnisse des

Kirchenslawischen, der Liturgiesprache der orthodoxen Slawen, bringen
nur wenige Studenten mit. Das mag sich mit der Zunahme von Studenten
aus Russland, Serbien, Bulgarien und auch Rumänien wieder ändern. Eine

ganz wichtiger Zweig der Arbeit des Instituts ist die Abteilung für
Fernstudium: Fernkurse haben zuweilen mehr als 100 Personen gleichzeitig
belegt.

Bisher gehört das St.-Sergius-Institut zu 97% dem Erzbistum. Die zum
Erhalt des Instituts und die für die Gehälter der Dozenten und Angestellten

208



Russische Orthodoxie in der Diaspora

notwendigen Gelder stellen eine kolossale Belastung dar. In der Diskussion

ist nun ein neues Modell der Trägerschaft, das den Etat des Erzbistums

entlasten soll: 25% des Instituts sollen von einer zu gründenden
Stiftung übernommen werden, für die bereits die notwendigen Gelder gesammelt

werden. Auch der französische Staat wäre an der Stiftung beteiligt.
Allerdings ist das Modell im Institut selbst, vor allem unter den Professoren,

umstritten. Sie fürchten, der Stiftungsrat als Kontrollinstanz könnte
sie in ihren Freiheiten einschränken. Allgemein erhofft man sich durch
diese Konstruktion eine grössere Transparenz der Arbeit des Instituts und
eine neutralisierende Wirkung im Widerstreit der Interessen einzelner
Dozenten. Schliesslich ist mit der Gründung dieser Stiftung mit Staatsbeteiligung

auch die Hoffnung verbunden, dass die vom Moskauer Patriarchat

angekündigte Gründung einer orthodoxen Konkurrenzhochschule nicht
zustande kommt134. 91 Jahre nach dem Oktoberputsch von 1917, 82 Jahre
nach Gründung des Instituts ist nun schon die dritte Emigranten-Generation

fest in die französische Umwelt integriert - auch die meisten Studenten

am St.-Sergius Institut.

2.4.2 Moskauer Ambitionen und Spaltungstendenzen im Erzbistum

Im Pariser Erzbistum/Patriarchat Konstantinopel mit seinen russischen
Wurzeln sind - wie im britischen Bistum Suroz (siehe unten) - seit 2002
evidente Spaltungstendenzen erkennbar. Grund dafür sind nicht allein die
zahlreichen «neuen Russen». Sondern es gibt im Erzbistum auch eine
kleine Zahl von Kirchengliedern der alten Emigration, die - vom früheren
Präsidenten Vladimir Putin hofiert135 - intensive wirtschaftliche, kulturelle

und nicht zuletzt kirchliche Kontakte nach Russland aufgenommen
haben. Insider sprechen von einer «lautstarken Minderheit», die für eine

Unterstellung des Erzbistums unter das Moskauer Patriarchat agiert. Dabei

beseelt diese aber nicht der Gedanke einer direkten Unterordnung des

Erzbistums Paris unter Moskau, also eine Art Eingliederung in die
bestehende Eparchie «Korsun'» des Moskauer Patriarchats (für Frankreich, die
Schweiz und Italien), das ebenfalls seinen Sitz in Paris hat und dem der

114 Mündliche Mitteilungen von Sommer 2008.
135 Expräsident Vladimir Putin pflegte, wenn er nach Frankreich fuhr, markanten

Vertretern der Moskau-Fraktion im Erzbistum Paris/Ökumenisches Patriarchat sog.
«Ehrenpässe» zu überreichen.

209



Gerd Stricker

Moskauer Erzbischof Innokentij (Vasil'ev, geb. 1947) vorsteht. Vielmehr
wünscht sich die kleine «Moskau-Fraktion» im Erzbistum einen autonomen

Status im Rahmen des Moskauer Patriarchats, wie ein solcher der

Russisch-Orthodoxen Auslandskirche (ROKA) bei der Vereinigung am
17. Mai 2007 zugestanden worden ist. Ermutigt hat sie besonders der
umstrittene «Offene Brief» des Moskauer Patriarchen Aleksij vom 1. April
2003, in dem dieser die Bischöfe von orthodoxen Eparchien mit Gemeinden

russischer Provenienz in Westeuropa aufgefordert hatte, sich zu einem

autonomen, aber Moskau unterstehenden «Metropolitankreis Westeuropa»

zusammenzuschliessen: die russisch-stämmigen Gemeinden der
verschiedenen Jurisdiktionen des Moskauer Patriarchats selbst, der ROKA
sowie des Erzbistums Paris/Konstantinopel136. Nach heissen, z.T. empörten

Diskussionen (Tenor: Das Patriarchat Moskau zeige nun unverhohlen
seine Expansionsabsichten) geriet das Projekt «Metropolitankreis
Westeuropa» - vor dem Hintergrund der Ereignisse im Bistum «Suroz» (siehe
unten) und der Vereinigung von Moskauer Patriarchat und ROKA - wieder

in Vergessenheit.
Die «Moskau-Fraktion» im Erzbistum wünscht sich einen autonomen

Status, wie sie ihn unter dem Dach des Ökumenischen Patriarchats längst
besitzt, aber sie wünscht sich diese Autonomie vom Moskauer Patriarchat.

Hingegen lehnt auch sie eine direkte Unterstellung unter Moskau ab.

Erzbischof Innokentij von Korsun' ist vielfach in Aktivitäten des Moskauer
Patriarchats gegen das Erzbistum involviert, z.B. in die erwähnten Intrigen
um die Überschreibung der russischen Kirche zu Biarritz an das Moskauer

Patriarchat137: Seit dem Jahre 2000 hat die orthodoxe Gemeinde russischer

Provenienz in Biarritz (Erzbistum Paris) um ihre Kirche zu kämpfen:

Durch «Unterwanderung» von Neu-Immigranten und «Tricks» bei
Kirchenvorstandswahlen138 wurde die alte Gemeindeleitung ausgebootet;

136 Erzpriester Sergij Hackel. Auf Biegen und Brechen, in: G2W 31 (6/2003)
26-28: Gerd Stricker. Moskaus «Metropolitankreis Westeuropa», in: G2W 31

(6/2003) 2-25.
1 " Olga Stieger/Gerd Stricker, «Wir sind über Moskau erbittert», in: G2W 33

(9/2005) 22f: Gerd Stricker. Moskauer Patriarchat und russische Diaspora, in:
G2W 34 (7-8/2006) 34f.

138 Der Moskau-gesonnene Priester Georgij Monzos/Monjoch liess z.B. zu
Gemeindewahlen Ukrainer aus Spanien mit Bussen nach Biarritz transportieren, die dann
im Sinne seiner Moskauer Ambitionen abstimmten: vgl. G2W 33 (6/2005) 4 (Moskaus
unzimperliche Methoden).

210



Russische Orthodoxie in der Diaspora

und infolge von Prozessen, die die «Moskau-Fraktion» innerhalb der
Gemeinde bei französischen Gerichten angestrengt hat, wurde die Kirche
von einer gerichtlichen Instanz dem Erzbistum Paris, von der nächsten
Instanz dem Patriarchat Moskau und von der dritten Instanz nun endgültig
Paris zugesprochen. Nun müssen Erzbistum und die Gemeinde jene
1,5 Mio. Euro aufbringen, die das Moskauer Patriarchat zur Generalrenovierung

derdringendst reparaturbedürftigen orthodoxen Kirche in Biarritz
zugesichert hatte139. Ähnliche Vorgänge wurden aus Nizza bekannt140.

Am 1. Mai 2003 wurde mit zwei Dritteln aller Stimmen ein «Westler»,
der Flame Gabriel (De Vylder, geb. 1946), zum Nachfolger des am 22.

Januar 2003 verstorbenen Erzbischofs Sergij (Konovaloff) gewählt141, aber
der Vorgang war schon damals von innerkirchlichen Spannungen begleitet.

Der Moskauer Patriarch Aleksij IL hatte am 1. April 2003 seinen
erwähnten umstrittenen «Offenen Brief an die russisch-orthodoxen Hierarchen

in Westeuropa»142 veröffentlicht - zu einem Zeitpunkt also, als nach
dem Tod von Erzbischof Sergij das Pariser Erzbistum Paris/Ökumenisches

Patriarchat führungslos war. Zweifellos wollte das Moskauer Patriarchat
mit dem «Offenen Brief» die «Moskau-Fraktion» im Erzbistum stärken
und so auf die Wahl des neuen Erzbischofs in Paris Einfluss nehmen.

Moskau-orientierte Alt-Emigranten und «neue Russen» versuchten, die
Bischofswahl auf das Jahresende zu verschieben, damit nach dem «Offenen

Brief» des Moskauer Patriarchen und mit Druck aus Moskau
vielleicht ein Bischof aus Moskau zum Oberhaupt des Erzbistums Moskau

gewählt würde.
Das Pariser Erzbistum des Ökumenischen Patriarchats russischer

Provenienz durchlebt gegenwärtig die vielleicht heftigsten inneren Spannungen

in seiner über 80-jährigen Geschichte143. Wie im britischen Bistum

139 Ebd.; Service Orthodoxe de Presse (=SOP) 295 (2/2005), 14; www.religion.
ng.ru (16.2.2005).

140 G2W 35 (3/2007) 5 (Russland streckt seine Hand nach der Kathedrale von
Nizza aus). Hier liegt das Problem darin, dass Zar Nikolaj II. der Gemeinde in Nizza
1907 zwar ein Grundstück geschenkt hatte, auf dem die Gemeinde eine Kirche bauen

konnte - dass nach 99 Jahren das Grundstück wieder an den russischen Staat fallen
sollte. An dieser Stelle hakt die «Russländische Föderation» ein.

141 Dazu G2W 31(12/2003) 6 (Nachruf auf Erzbischof Sergij); G2W 31 (6/2003)
3f. (Wahl des neuen Erzbischofs).

142 Text auf Deutsch in: G2W 31 (6/2003) 20f.
143 Gerd Stricker, Orthodoxie ohne nationale Ambitionen, in: G2W 33 (9/2005)

20f.

211



Gerd Stricker

«Suroz» haben sich Generationen russisch-orthodoxer Emigranten in
ihren europäischen Gastländern, namentlich in Frankreich, inkulturiert. Sie

wollten von Anfang an den katholischen und evangelischen Schwesterkirchen

Partner sein. Die orthodoxen Emigranten hatten von den westlichen
Mitchristen viel empfangen und umgekehrt diese mit den Schätzen der

Orthodoxie bekannt gemacht. Nun aber lassen die Russischkenntnisse der

nachgewachsenen Generationen deutlich nach; der geistliche Mitvollzug
der kirchenslawischen Liturgie und ein Mitwirken an einem
russischsprachigen Gemeindeleben wird den Gliedern der z.T. bereits vierten

Immigranten-Generation immer schwerer. Hinzu kommt, dass - ähnlich
wie in Grossbritannien und Irland - auch viele Mittel- und Westeuropäer
zur Orthodoxie konvertiert sind und am gottesdienstlichen Leben der
russischen Gemeinden teilhaben möchten, was für sie wegen ihrer schwachen

Russisch- und Kirchenslawisch-Kenntnisse aber schwierig ist. Das

Problem des Pariser Erzbistums besteht darin, die berechtigten Interessen
derer zu berücksichtigen, die am russischen Vätererbe hängen und
russisch-kirchenslawische Gottesdienste feiern wollen, andererseits die

berechtigten Interessen derer zu wahren, die als Nichtrussen auch auf
landessprachliche Gottesdienstformen Anspruch haben.

Vor über zwei Jahrzehnten wurde, wie erwähnt, ein Kompromiss
gefunden. Dieser ist nun aber in Frage gestellt, seitdem nach der politischen
«Wende» Hunderttausende «neue» Russen ins Ausland geströmt sind und
ein Teil von ihnen orthodoxe Gottesdienststätten besucht. Die «Moskau-
Fraktion» im Erzbistum benutzt die Neu-Immigranten, um der Forderung
nach einer Unterstellung unter das Moskauer Patriarchat Nachdruck zu
verleihen. Die überwältigende Mehrheit im Erzbistum jedoch wünscht
einen Verbleib beim Ökumenischen Patriarchat. Sie fürchtet den überbordenden

grossrussischen Nationalismus, der ihre ökumenisch gesonnenen,
kosmopolitischen und im Westen «inkulturierten» Gemeinden zu re-russi-
fizieren sucht144. In Paris fürchtet man den rücksichtlosen Hierarchismus
im Moskauer Patriarchat, der die synodalen Strukturen mit der damit
verbundenen Stärkung des Laienelements im Erzbistum bald zerstören würde.

In Paris verweist man immer wieder darauf, dass die Beschlüsse des

Grossen Landeskonzils 1917/18 in Moskau allein im Erzbistum Paris/
Ökumenisches Patriarchat mit seinen russischen Wurzeln verwirklicht

144 «Déclaration du Conseille de l'Archevêché» vom 12. Januar 2005. nachfolgend
abgedruckt.

212



Russische Orthodoxie in der Diaspora

worden sind: In Paris werden die Bischöfe gewählt - sogar unter Beteiligung

männlicher und weiblicher Laienvertreter! Dagegen wurde in Moskau

mittlerweile die letzten Mitwirkungsmöglichkeiten der Laien auf
höchster Ebene faktisch eliminiert: Im Statut der Russisch-Orthodoxen
Kirche vom Jahre 2000 ist das oberste Gremium, das Landeskonzil mit
seiner dominierenden Beteiligung der Laien, nur noch am Rande
erwähnt145. Der Patriarch wird künftig auch nicht mehr vom Landeskonzil,
also nicht mehr von Geistlichen und Laien, sondern nur noch vom
Bischofskonzil gewählt.

In Paris fürchtet man, dass es dem Moskauer Patriarchat nur um
Machtpositionen gehe: Überall dort, wo Moskau - Staat und Kirche - einen

Tropfen russischen Blutes witterten, würden von Russland aus Ansprüche
erhoben und mit allen verfügbaren Machtmitteln durchgesetzt. Die Führung

des Erzbistums weist darauf hin146, dass das Moskauer Patriarchat in
Westeuropa, in Frankreich und namentlich in Paris Kirchen und Institutionen

besitzt, wo jeder, der das wünscht, ein gottesdienstliches Leben nach

streng russisch-orthodoxem Ritus vorfindet und die im Patriarchat Moskau

herrschende kirchliche Mentalität erleben kann. Dass es dem Moskauer

Patriarchat um Machtpositionen gehe, zeigen auch jüngste Verlautbarungen,

wonach Moskau in Paris den Bau einer mächtigen Kathedrale des

Moskauer Patriarchats und, wie schon erwähnt, die Errichtung einer
Orthodoxen Theologischen Hochschule erwägt. Diese soll dem renommierten

St.-Sergius-Institut des Erzbistums mit seiner westlich-orthodoxen
Theologie vermutlich Konkurrenz machen und es letztlich zum Erliegen
bringen. Dass das Patriarchat Moskau an geschwisterlichen Beziehungen
nicht interessiert ist, zeige sich daran, dass Moskau alle Versuche von
Erzbischof Gabriel und seinem Diözesanrat, einen Dialog in Gang zu set-

145 Statut der Russischen Orthodoxen Kirche aus dem Jahre 2000: In Abs. 2 § 2

heisst es, dass das Landeskonzil nur ausnahmsweise einberufen wird; daran pflegten
der Episkopat insgesamt sowie Repräsentanten der Priesterschaft und der Laien aus

allen Eparchien sowie Mönche und Nonnen aus allen Klöstern der Kirche teilzunehmen.

Im Entwurf des Statuts der Russischen Orthodoxen Kirche von 1988 (Abs. 2 § 2)

war die Einberufung des Landeskonzils für alle zehn Jahre vorgesehen (so bei Striker,
Materialy [wie Anm. 16], II, 236), in der endgültigen Fassung sollte das Landeskonzil

sogar alle fünf Jahre einberufen werden. De facto wurde es letztmals 1990, nach dem

Tod von Patriarch Pimen und zur Neuwahl eines Patriarchen - Aleksij II. (Graf von
Rüdiger, geb. 1927) - einberufen. Das für das Jahr 2000 angekündigte Millenniums-
Landeskonzil wurde abgesagt und durch ein Bischofskonzil ersetzt.

146 Ebd.

213



Gerd Stricker

zen, abblockt. Vorschläge, eine Delegation aus Paris nach Moskau zu
entsenden, um die hängigen Fragen zu diskutieren, wurden vom Patriarchat
nicht einmal beantwortet.

Einen Eindruck von den Spannungen innerhalb des Erzbistums vermittelt

die interne Diskussion um den Besuch von Patriarch Aleksij IL in
Paris am 374. Oktober 2007. Der Patriarch war vom Präsidenten der
Parlamentarischen Versammlung des Europarates, René van der Linden, nach

Strassburg eingeladen worden. Nachdem er seine politischen Verpflichtungen

absolviert hatte, folgte er einer Einladung der katholischen Bischöfe

nach Paris147. Dort nahm der Patriarch u.a. an einem Festgottesdienst in
der Kathedrale Notre-Dame teil, der von Kardinal Jean-Pierre Ricard
(gest. 28.1.2008) geleitet wurde. Zuvor hatte der Patriarch in der Kathedral-
kirche «Drei Hierarchen» (rue Pétel) der Eparchie «Korsun'» des
Moskauer Patriarchats eine Liturgie zelebriert. Erzbischof Gabriel hatte ihn

zwar nicht in die Aleksandr-Nevskij-Kathedrale des Erzbistums Paris/
Ökumenisches Patriarchat (rue Daru), jedoch zu einem Besuch im St.-

Sergius-Institut eingeladen. Doch liess der Patriarch ausrichten, dass er
aus Zeitmangel der Einladung nicht folgen könnte.

Wenn der Moskauer Patriarch die Einrichtungen des Erzbistums Paris/
Patriarchat Konstantinopel am 374. Oktober nicht besuchte, so handelte es

sich nicht unbedingt um einen Affront gegenüber dem Oberhaupt des
Erzbistums und Exarchats, Erzbischof Gabriel (De Vylder), wie das in einem
Teil der Patriarchats-kritischen Medien in Russland behauptet wurde148.

Einerseits war dieser Paris-Aufenthalt etwas improvisiert, zweitens bot,
wie erwähnt, der enge Zeitrahmen des Patriarchen wenig Spielraum, drittens

hatte Erzbischof Gabriel (De Vylder) den Patriarchen gar nicht in die

Aleksandr-Nevskij-Kathedrale eingeladen. Vielleicht wollte der Erzbischof

keinen Präzedenzfall schaffen. Denn angesichts der vielfältigen
Aktivitäten des Moskauer Patriarchats, dem Pariser russischen Erzbistum/
Ökumenisches Patriarchat Gotteshäuser fortzunehmen (Rom, Biarritz,
Nizza usw.), mag Erzbischof Gabriel befürchtet haben, dass Moskau aus
einer vom Patriarchen zelebrierten Liturgie in der Aleksandr-Nevskij-Kathedrale

russische Ansprüche ableiten oder konstruieren könnte. Erzpriester

Anatole Rakovitch, Vorsteher der Gemeinde an der Aleksandr-Nevskij -

147 Ausführlich dazu in: G2W 35 (12/2007) 4f.
148 Ebd.; vgl. www.portal.credo.ru (26.9. und 3.-5.10.2007); www.religare.ru

(3.10.2007); www.egliserusse.typepad.fr (14.10.2007).

214



Russische Orthodoxie in der Diaspora

Kathedrale, klagte im Informationsblatt der Gemeinde von April 200814y:

«Mir und vielen Gemeindgliedern hat es Kummer bereitet, dass unsere
[kirchliche] Obrigkeit es nicht für nötig gehalten hat, den Heiligsten
Patriarchen in unserer weltbekannten Kathedrale zu empfangen. Leider
haben wir auf meine und vieler Gemeindeglieder Bitten, den Patriarchen
bei uns zu empfangen, keine adäquate Antwort erhalten.» Er macht dem
Erzbischof also, mit Blick wohl auf Moskau-orientierte Gemeindeglieder,
einen Vorwurf daraus, dass er den Patriarchen nicht in Gebäuden seiner
Jurisdiktion empfangen hat.

Immerhin haben Patriarch Aleksij und Erzbischof Gabriel am 4. Oktober

gemeinsam eine Grosse Panichida, einen Totengottesdienst, zelebriert,
und zwar auf dem Rissischen Friedhof in Sainte-Geneviève des Bois bei
Paris (Dpt. Essonne). Der Friedhof wird von russischen Gemeinden aller
Jurisdiktionen genutzt; allerdings untersteht die Friedhofskapelle dem
Pariser Erzbistum150, ebenso die Verwaltung des Friedhofs. Das Kirchlein
konnte die vielen Russen gar nicht fassen, sodass die Hierarchen die
Panichida im Freien zelebrierten. Danach beteten beide in der Friedhofskirche

und sprachen, wie es heisst, entspannt miteinander151. In einer
Ansprache an den russischen Patriarchen erklärte Erzbischof Gabriel: «Dass

wir Sie hier empfangen, bedeutet nicht, dass unser Erzbistum stirbt...
Im Gegenteil: Unser Erzbistum ist ein lebendiger, gesunder Organismus

Während wir der grossen liturgischen Tradition der russischen Orthodoxie

treu verbunden bleiben, ist unsere Herde jedoch multi-ethnisch
geworden Der Terminus <Diaspora> ist für viele von uns unverständlich,

denn wir sind längst keine Diaspora mehr.»152

149 Prichodskij Listok/Bulletin Paroissial de la Cathédrale Saint Alexandre Nevsky,
avril 2008, S. 15; dieser Text des zweisprachigen Gemeindeblättchens ist auf Russisch

geschrieben.
150 In dieser Friedhofskirche sind alle Bischöfe des Pariser Erzbistums beigesetzt.
151 Dies geschah übrigens auf Deutsch: Die Vatersprache des Patriarchen, eines

geborenen Grafen Rüdiger mit väterlicherseits deutsch-baltischen Wurzeln, ist das

Deutsche, und Französisch spricht er nicht; Erzbischof Gabriel ist im Russischen nicht
so versiert, dafür spricht er sehr gut Deutsch.

152 G2W 35 (12/2007) 4 [vgl. zur theologischen Kritik des Begriffs «Diaspora»
Anastasios Kallis, Von Adam bis Zölibat. Taschenlexikon Orthodoxe Theologie,
Münster (Theophano) 2008, 75-77. Anm. d. Red.].

215



Gerd Stricker

2.4.3 Erklärung des Pariser Diözesanrates vom 12. Januar 2005

Im Folgenden wird die «Déclaration du Conseil de l'Archevêché» vom
12. Januar 2005 vollständig wiedergegeben, weil darin die heutige Lage
des Erzbistums klar zum Ausdruck kommt153.

Le Conseil de l'Archevêché, réuni le 12 janvier 2005, sous la présidence de

Son Eminence l'Archevêque Gabriel de Cornane, a été informé de la publication

des déclarations et décisions adoptées par le Saint-Synode du Patriarcat
de Moscou, lors de sa session du 24 décembre dernier, reprises et largement
diffusées par l'association OLTR154, concernant «les relations avec l'Exarchat
des paroisses orthodoxes de tradition russe en Europe Occidentale (Patriarcat
de Constantinople)» à la suite de la déclaration du Conseil diocésain de l'Exarchat

du 9 décembre 2004l5S.

Le Conseil constate, avec regret, que le Patriarcat de Moscou n'essaye pas de

comprendre la position de l'Archevêché, ni d'engager un dialogue avec

Mgr l'Archevêque Gabriel et son Conseil diocésain, pourtant légalement et

légitimement élus à la tête de l'Archevêché, mais qu'il préfère se fier aux «appels

oraux ou écrits de clercs et laïcs qui expriment leur regret et leur inquiétude

à propos de la position des dirigeants de l'Exarchat, qui, selon eux, non
seulement ne contribue pas au rapprochement avec l'Eglise orthodoxe russe,
mais s'exprime également dans un comportement malveillant envers ceux qui
désiraient un tel rapprochement». Les minutes du Saint-Synode mentionnent
à plusieurs reprises «les dirigeants» de l'Archevêché comme étant soi-disant
opposés à la volonté du peuple des fidèles, alors que leur action et leurs
décisions ne sont que l'expression de cette volonté. Le Conseil tient à rappeler que
c'est précisément suivant les dispositions du Concile de Moscou de 1917-1918

que Monseigneur Gabriel a été élu, à une majorité de plus des deux tiers des

voix, lors d'une Assemblée diocésaine clérico-laïque, composée des délégués
de l'ensemble des paroisses et communautés de l'Archevêché, élection qui a

ensuite été confirmée, suivant les statuts de l'Exarchat, par le saint-synode du

Patriarcat Œcuménique. Quant aux membres du Conseil de l'Archevêché, élus

ou réélus, lors du dernier renouvellement du Conseil, ils l'ont été presque tous,
là encore, à la majorité des deux-tiers, dès le premier tour.
Le Conseil estime regrettable que le Patriarcat de Moscou veuille continuer à

juger de la situation uniquement à travers le prisme réducteur d'une association

d'audience limitée, sans tenir compte de l'ensemble des sensibilités qui
se sont exprimées et continuent à s'exprimer, au sein de l'Archevêché, pour

153 Vgl. http://www.exarchat.org/spip.php7article67 (20.7.2008)
154 Es handelt sich um die «moskaufreundliche» Gruppierung «Orthodoxie Locale

de Tradition Russe» (OLTR), die auf einer eigenen Website ihren Standpunkt
verbreitet.

155 Vgl. http://www.exarchat.org.spip.php?article 48.

216



Russische Orthodoxie in der Diaspora

dire que la lettre patriarcale du 1er avril 2003156, reçue au moment où le siège
archiépiscopal était vacant, était pour le moins une maladresse et qu'elle ne

pouvait servir de base à une négociation.
Le Conseil s'étonne également que l'histoire complexe de l'Archevêché, en
général, et de ses relations avec l'Eglise de Russie, en particulier, soit présentée

de manière si schématique et édulcorée, sans tenir compte de l'évolution
historique, sociologique, culturelle et canonique de l'Archevêché. Les
circonstances politiques de 1931157, de 1946158 ou de 2003159 sont une chose,

l'ecclésiologie orthodoxe en est une autre.
Pour nous, l'ecclésiologie orthodoxe est et doit rester la même, au-delà des

fluctuations de l'Histoire et des Empires. C'est d'ailleurs en ce sens que
s'exprimait, en 1926, le métropolite de Nijni-Novgorod Serge (Stragorodskiï), le

futur patriarche de Moscou, à l'époque remplaçant du locum tenens du trône

patriarcal. Interrogé par certains évêques russes émigrés en Serbie quant au
bien-fondé de leur synode, le métropolite Serge n'avait-il pas alors souligné
que, plutôt que de créer une structure unifiée et centralisée pour l'ensemble de

la diaspora russe, il valait mieux «se soumettre à la volonté de Dieu [...] et

suivre les canons de l'Eglise»? N'avait-il pas alors indiqué que précisément la
seule voie juste à suivre pour les émigrés russes dans la dispersion consistait à

s'intégrer dans les Eglises orthodoxes territoriales des pays des Balkans où ils
se trouvaient tandis que pour ceux qui vivaient sur des territoires situés en
dehors des Eglises traditionnelles il ne voyait d'autre solution que de former
des Eglises locales «indépendantes», «dont les orthodoxes non russes
pourraient aussi devenir membres»? Cette réponse du métropolite Serge est de fait
la seule qui corresponde à l'ecclésiologie orthodoxe.
Il est un fait que l'Exarchat russe provisoire d'Europe occidentale, créé en
1931 par le Patriarcat Œcuménique à la demande du métropolite Euloge de

bienheureuse mémoire, a été supprimé par ce même Patriarcat en 1965, sur
l'insistance même du Patriarcat de Moscou et sans que l'Exarchat ait été
préalablement consulté. Depuis, l'Archevêché a suivi sa voie propre, avec un statut
d'autonomie particulier et provisoire dans la juridiction et sous la protection
du Patriarcat Œcuménique, rétablie par le Tomos patriarcal et synodal de 1971

et confirmée et élargie par le Tomos patriarcal et synodal de 1999160. Car do-

156 Der «Offene Brief» des russischen Patriarchen Aleksij II. vom 1. April 2003;

vgl. oben S.21 Of.
157 Metropolit Evlogij und sein Metropolitankreis Westeuropa wurden in den

Bestand des Ökumenischen Patriarchats aufgenommen.
158 Wiederaufnahme durch das Ökumenische Patriarchat nach dem Tode von

Metropolit Evlogij, der das Erzbistum im September 1945 dem Moskauer Patriarchat

unterstellt hatte.
159 Vgl. Anm. 156.
160 Vgl. http://www.exarchat.org/spip.php7article507.

217



Gerd Stricker

rénavant, si l'Archevêché continue à se reconnaître comme une structure
ecclésiale temporaire, ce n'est plus par rapport à un retour à la juridiction d'une
quelconque «Eglise-mère», mais par rapport au règlement global de l'organisation

ecclésiale de la «diaspora», comme nous l'expliquait le regretté archevêque

Georges d'Eudociade161, lors de l'Assemblée pastorale du 20 février
1981 : «Il y a cinquante ans, tout dans notre vie semblait n'être que provisoire.
L'existence de notre organisme ecclésial paraissait être temporaire et transitoire.

Nos fidèles étaient presque exclusivement des réfugiés qui pouvaient se

trouver le lendemain dans un autre endroit. C'est dans ces conditions que fut
érigé en 1931 un <exarchat provisoire). A l'inverse, depuis la lettre patriarcale
de 1971, il est dit clairement que la forme nouvelle de notre situation doit
rester valable jusqu'au moment où la question générale de la diaspora orthodoxe

<sera réglée conformément aux exigences de l'ordre canonique par le

saint et grand Concilo».
Affirmer que le défunt Archevêque Serge d'Eucarpie162, de bienheureuse
mémoire, aurait vu «l'avenir de l'Archevêché» «dans le rétablissement de l'unité
canonique avec le Patriarcat de Moscou» ne correspond pas à la réalité. Le
9 novembre 2000, Mgr Serge écrivait en effet à ce propos à S.S. le Patriarche
Alexis II, afin de réaffirmer la pérennité canonique et l'intégrité territoriale de

l'Archevêché, qui venait de se voir subtiliser une paroisse par le Patriarcat de

Moscou163, dans des conditions que personne n'a oubliées et qui avaient
profondément choqué Mgr Serge: «Notre existence sous l'omophore du patriarche

œcuménique durant 70 ans et l'enracinement dans les pays d'Europe
occidentale au cours de ces longues décennies a créé une situation tout à fait
nouvelle [par rapport à la période du métropolite Euloge]. Il ne peut plus être

question simplement d'un retour de notre Archevêché, qui depuis longtemps
déjà n'est plus constitué que de seuls Russes, et encore moins du départ de

quelques paroisses isolées, sous l'omophore du patriarche de Moscou: il nous
faut chercher ensemble, dans un esprit de compréhension mutuelle et d'amour,

161 Erzbischof Georgij (Tarassov, 1893-1988) von Eudocia, Erzbischof seit 1960.
162 Sergij (Konovaloff, 1941-2003) von Eukarpia, Erzbischof seit 1993.
163 Gemeint ist die Gemeinde an der Nikolaus-Kirche des Erzbistums in Rom, die

im Mai 2000 unter mysteriösen Umständen ans Moskauer Patriarchat überging, wobei
der Erzpriester Michel Ossorguine eine zweifelhafte Rolle gespielt hat. Erzbischof
Sergij (Konovaloff) suspendierte ihn auf der Stelle und richtete an Patriarch Aleksij
von Moskau ein Schreiben, in dem er das Vorgehen Moskaus beklagte. Eine direkte
Antwort erfolgte nicht. Nach einem halben Jahr - in Schreiben vom 6. November und
6. Dezember 2000 - wurde dem Erzbistum mitgeteilt, dass Moskau die St Nikolaus-
Gemeinde übernimmt und Erzpriester Michel Ossorguine, vom Erzbischof in Paris mit
einem Amtsverbot belegt, ihr Vorsteher sein wird; vgl. Messager Diocésain, N° 14,

2002, S. 7.

218



Russische Orthodoxie in der Diaspora

les voies vers une solution globale du problème de la diaspora orthodoxe en
Occident, sur une base d'autonomie, et en aucun cas revenir à l'affligeante
pratique de passage d'éléments individuels d'une juridiction à l'autre, ce qui
ne peut qu'envenimer les relations pacifiques entre les juridictions». «De plus,
ajoutait Mgr Serge, ces dernières années, on a trop souvent entendu dans

l'Église russe des voix (et parfois aussi vu des actions) allant contre cet esprit
de liberté qui constitue l'héritage inestimable de notre entité ecclésiale».
Il peut paraître tout à fait légitime que le Patriarcat de Moscou désire assurer

pour l'instant sa sollicitude pastorale à l'égard des citoyens russes qui ont
récemment quitté leur pays pour s'installer dans les pays d'Europe occidentale
ou séjournent provisoirement à l'étranger. Il possède pour ce faire ses propres
églises. Mais cette sollicitude pastorale peut également être assurée - et elle
l'est effectivement - par d'autres entités ecclésiales orthodoxes. Est-il besoin
de rappeler que l'Eglise orthodoxe est une, indépendamment des différentes
origines ethniques et des juridictions qui la constituent dans nos contrées, et

que notre objectif commun reste la réalisation visible de cette unité à travers
une structure hiérarchique localement unifiée?
Par contre, il est absolument injustifié de faire état de «blâmes sans
fondements» que nous aurions soi-disant adressés à des clercs et à des laïcs qui
«souhaiteraient un retour à des relations plus étroites avec l'Eglise mère orthodoxe

russe»: il s'agit là d'une information erronée, reçue sans avoir été vérifiée
et dépourvue du moindre exemple nominatif et précis. Il en est de même de la
mention d'interdits canoniques soi-disant appliqués à des clercs «en raison de

leur volonté de poursuivre la ligne de conduite indiquée par Son Eminence le

métropolite Euloge», une «ligne de conduite» adoptée dans des conditions
historiques précises en 1945164, soit il y a plus d'un demi-siècle, et dont le

métropolite Euloge de bienheureuse mémoire a amèrement regretté, dans les

mois qui suivirent, le caractère précipité et irréfléchi. On peut s'étonner par
ailleurs que le Saint-Synode ne fasse aucune mention de l'attitude adoptée en
1946 par le métropolite Vladimir (Tikhonitski)165 de bienheureuse mémoire et

qui a été suivie depuis maintenant près d'un demi-siècle par tous ses successeurs.

Le Conseil prend note, avec étonnement, de la décision du Patriarcat de Moscou

de ne pas tenir compte des mesures disciplinaires qui auraient été prises

ou qui seraient prises à rencontre de tel ou tel clerc ou laïc par l'autorité hié-

164 Vor seinem Tode (8. August 1946) hatte Metropolit Evlogij sein Erzbistum am
11. September 1945 dem Moskauer Patriarchat unterstellt, dies aber bald bereut (siehe
oben S. 205); 1947 nahm das Ökumenische Patriarchat das Erzbistum auf Wunsch der

Kirchenleitung und des Nachfolgers des Verstorbenen, Erzbischof Vladimir (Tiehonickij,

1873-1959), wieder in seine Jurisdiktion auf.
165 Vgl. Anm 163.

219



Gerd Strieker

rarchique de l'Archevêché (Minutes du Saint-Synode, n° 92, § 3) ainsi que de

sa décision de recevoir dans sa juridiction prêtres ou paroisses qui le souhaiteraient,

sans exiger de lettre de congés canonique de la part des prêtres dépendant

jusque-là de l'Archevêché (Minutes, n° 93). Le Conseil déplore ces
décisions qui vont à rencontre de l'esprit et de la lettre des saints canons, selon

lesquels aucun évêque n'a le droit de s'immiscer dans les affaires pastorales,
administratives et disciplinaires d'un diocèse autre que le sien (8e canon du

3econcile œcuménique), de même qu'aucune paroisse ne peut être retirée d'un
diocèse et être reçue dans la juridiction d'un autre évêque sans l'accord préalable

de l'évêque diocésain qui avait précédemment autorité sur elle (67e

canon du concile de Carthage).
Cette attitude à l'égard de l'Archevêché est d'autant plus déplaisante et

consternante que l'Archevêché, pour sa part, n'a jamais cherché à s'immiscer
dans les affaires de l'Eglise de Russie ni à la dénigrer, alors que la liberté de

sa hiérarchie était réduite à néant. Bien au contraire, l'Archevêché s'est
toujours efforcé de venir en aide à l'Eglise orthodoxe russe et à ses enfants persécutés

ou se trouvant dans le besoin: il l'a fait par sa prière - incessante - pour
la Russie souffrante et ses milliers de martyrs et confesseurs de la foi; il l'a fait
en diffusant toute l'information nécessaire sur les persécutions cruelles qui
frappaient l'Eglise du Christ; il l'a fait et le fait toujours, par le biais d'initiatives

collectives et individuelles, dues à ses clercs et à ses fidèles, en collaboration

avec toutes les forces vives de l'Orthodoxie dans nos pays (édition et

diffusion de livres religieux, émissions de catéchèse radiophoniques, secours
matériel et médical, etc.).
Il nous paraît donc évident qu'une mauvaise information du Patriarcat de Moscou

quant à la vie interne de l'Archevêché ainsi que la persistance d'une
lecture différente de l'histoire et des fondements canoniques de l'Archevêché et
de ses relations avec l'Eglise orthodoxe russe contribuent à l'accumulation de

malentendus et de tensions regrettables. Dans ces conditions, avec la bénédiction

de Son Eminence l'Archevêque Gabriel et après en avoir préalablement
informé Sa Sainteté le Patriarche Œcuménique, le Conseil de l'Archevêché se

propose de demander à Sa Sainteté le Patriarche de Moscou de bien vouloir
recevoir une délégation de l'Archevêché, afin qu'elle puisse lui présenter
personnellement le point de vue de l'Archevêché et étudier avec lui la situation
de l'Orthodoxie dans nos pays et de son organisation canonique, sous tous ses

aspects. Nous espérons que Sa Sainteté le Patriarche Alexis II aura à cœur de

bien vouloir recevoir les membres de cette délégation et engager avec eux un

dialogue juste et fraternel en vue de favoriser la «stabilité des saintes églises
de Dieu», la paix et la concorde du peuple des fidèles chrétiens orthodoxes
dans les pays d'Europe occidentale où le Seigneur nous a appelés à vivre.
Paris, le 12 janvier 2005
+ Gabriel, Archevêque de Cornane et Exarque du Patriarche œcuménique.
Les membres élus du Conseil de l'Archevêché: Archimandrite Job (Getcha),
Archiprêtre Eugène Czapiuk, Archiprêtre René Dorenlot, Archiprêtre Jean

220



Russische Orthodoxie in der Diaspora

Gueit et Archiprêtre Jean Roberti166, Mme Tatiana Chomcheff, MM. Ivan Che-
ret, Antoine Nivière, Michel Sollogoub, Pierre Sollogoub et Nikita Struve.

3. The Orthodox Church in America

Anders als in Europa bestand bereits vor den Emigrationswellen, die dem

Oktoberputsch von 1917 folgten, in Nordamerika ein Netz russischer
Einwanderergemeinden mit einer gewissen eparchialen Struktur und festen
Traditionen. Bereits seit 1734 hatte ein Däne in russischen Diensten, Vitus
Jonassen Bering, jene unwirtlichen Küstengebiete erforscht, die westlich
(Alaska) und östlich (Tschukotka/Russland) der nach ihm benannten
Bering-Strasse gelegen waren. Die nach offiziellen Angaben 1741 entdeckte
Halbinsel Alaska auf der amerikanischen Seite der Bering-Strasse ging in
den Besitz der «Russian American Company», einer russischen
Pelzhändlergesellschaft, über und wurde faktisch zu einem Teil des Russischen
Reiches. Die russischen Behörden richteten in Alaska Schulen für die Kinder

der russischen Kaufleute und Angestellten der «Company» und der
russischen Verwaltungsbeamten ein; zugleich gründeten sie Schulen für
die indigene Bevölkerung (Eskimos, Alëuten, Indianer usw.), die zugleich
ihrer Russifizierung und ihrer Christianisierung dienten.

Allerdings setzte eine systematische Missionierung der eingeborenen
Bevölkerung in Russisch-Alaska167 erst um 1793/94 ein: durch die
Russisch-Orthodoxe Kamtschatka- und Alaska-Mission168. Zwar schuf der

Heilige Synod in St. Petersburg 1799 ein Vikarbistum «Alaska und
Nordamerika» (das wohl der ostsibirischen Eparchie Irkutsk unterstellt war);
zum Sitz des Vikarbistums wurde der Ort Novo-Archangel'sk Sitka)

166 Erzpriester Alexis Rehbinder, gewähltes Mitglied des Diözesanrates, war kurz

zuvor auf eigenen Wunsch aus dem Gremium ausgeschieden, und Erzpriester Alexis
Struve, der dann nachrückte, war zum Zeitpunkt der Abfassung der Deklaration dem
Diözesanrat noch nicht förmlich inkorporiert [Der Sohn von A. Rehbinder, Séraphin
Rehbinder, ist Präsident der in Anm. 154 erwähnten association OLTR. Anm.d.Red.].

167 Eine ausführliche Darstellung der Anfänge der russischen Orthodoxie in Alaska

von den Anfängen bis 1917 bietet ein Sonderheft des Moskauer Patriarchats anlässlich
des Besuches von Patriach Aleksij II. im September 1993 in Nordamerika: Oficial'naja
chronika - 200 let Pravoslavija na amerikanskom kontenente, Moskva (Moskovskaja
Patriarchija) 1993; hier bes.: Episkop Sitkinskii i Aljaskinsku Grigorij (Afons-
kij), Istorija Russkoj Pravoslavnoj Cerkvi na Aljaske, cast' II, S. 1-20.

168 Metropolit Pitirim von Volokolamsk und Jurjev (Hg.), Die Russische

Orthodoxe Kirche (KW 19), Berlin (de Gruyter) 1988, 47-50.

221



Gerd Stricker

auf der Insel Kodiak bestimmt169. Doch Archimandrit Ioasaf (Balotov),
Leiter der Kamtschatka-Mission, der zu seiner Bischofsweihe nach Russland

gereist war, kam auf dem Rückweg bei einer Schiffskatastrophe ums
Leben. Danach war der Bischofssitz offenbar vierzig Jahre verwaist.
Trotzdem wurde die Mission unter der indigenen Bevölkerung weitergeführt.

Zu diesem Zweck liessen sich 1794 acht Mönche der russischen
Alaska-Mission auf der Insel Kodiak nieder170. Für das Jahr 1838 wird die
Zahl der indigenen Orthodoxen mit 10313 beziffert; um 1800 sollen es

mehr - ca. 12000 - gewesen sein171. Diese erheblichen Missionserfolge
sind zu Anfang vor allem dem 1970 heiliggesprochenen Mönch German

(gest. 1837) zu verdanken, der den grössten Teil seines Lebens der Alaska-
und der Kamtschatka-Mission gewidmet hatte. Er befand sich schon unter
jenen acht Missionieren, die 1794 auf der Insel Kodiak gelandet waren.

Gilt der hl. German als «Missionar Alaskas und der Alëuten» (die
«Orthodox Church in America» verehrt ihn als ihren Patron), so wurde der hl.

Innokentij172 zum «Apostel der Alëuten». Letzterer war 1823 als Priester

namens Ivan Veniaminov (aus Irkutsk) mit Frau und Kind nach Alaska

gegangen und hatte hier phonetisch ausgerichtete Schriftsysteme (auf der
Basis des kyrillischen Alphabets) für die Sprache der Alëuten und der

Tlingit-Indianer geschaffen, zudem die Liturgie und Ordnungen für sonstige

Gottesdienste sowie katechetische Bücher in ihre Sprachen übersetzt
und Schulen für sie gegründet173. Nach dem Tode seiner Gattin 1838 legte
er die Mönchsgelübde ab, wobei er den Mönchsnamen Innokentij annahm.

169 Die russisch-orthodoxe St.-Nikolaj-Kathedrale ist bis heute eine Sehenswürdigkeit

der Stadt Sitka.
170 Über die Bevölkerung auf der Halbinsel Alaska - allerdings schon in amerikanischer

Zeit (1880) - macht der «russische Brockhaus» folgende Angaben (sie seien

hier nur zur Orientierung genannt): Die Gesamtbevölkerung (damals bereits Amerika-
nisch-)Alaskas zählt 30 178 Personen, davon sind 392 Personen «Weisse» (Russen und
Amerikaner), 17488 Eskimos, 1960 Alëuten, 8655 Indianer und 1683 Metisen; vgl.
Enciklopediceskij slovar' (wie Anm. 49), Bd. I. S. 598.

171 Seide, Geschichte (wie Anm. 4), 194.
172 Ivan P. Barsukov, Innokentij, mitropolit Moskovskij i Kolomenskij - po ego

socinenijam, pis'mam i rasskazam sovreminnikov. Moskva (Sunod. Tip.) 1883; I. N.
Korsunskij, Innokentij. Mitropolit Moskovskij i Kolomenskij, Châr'kov 1898; Ar-
chim. Evlogij (Smirnov), Zizn' i apostol'skie trudy mitroplita Innokentija Veniami-
nova, in: ZMP 3/1975.

173 Pospielovsky. Church (wie Anm. 38). 279 mit Anm. 45.

222



Russische Orthodoxie in der Diaspora

1840 wurde er zum Bischof geweiht174 und zum Vorsteher des Vikarbistums

«Kamtschatka, Kurilen und Alëuten» mit Sitz in Novo-Archangelsk/
Sitka ernannt. Im Vorfeld seiner Bischofsweihe weilte er drei Jahre in
St. Petersburg, wo es ihm gelang, Kräfte zur Unterstützung seiner Mission
zu gewinnen. So rief er eine «Kommission für die Mission in Sibirien» ins
Leben, zu deren Arbeitsfeld auch Alaska gehören sollte. Als Bischof
organisierte er eine noch intensivere Missionstätigkeit. Er errichtete eine
Geistliche Schule, die auch Möglichkeiten der Priesterausbildung bot.
Sein besonderes Bestreben war es gewesen, einheimische Priester für
Ostsibirien/Kamtschatka, Alaska und seine Inselwelt heranzubilden. Als
Bischof von Kamtschatka bereiste Innokentij, 1850 zum Erzbischof erhoben,

27 Jahre lang Ostsibirien und Alaska. Auch als er Ende 1867 zum
Metropoliten von Moskau erhoben wurde, verfolgte und förderte er die

Entwicklungen in seinem alten Arbeitsfeld Ostsibirien-Alaska.
Nach dem Verkauf Alaskas an die USA 1867 (für 7,2 Mio. Dollar)

zogen zahlreiche Alaska-Russen nicht ins Russische Reich zurück,
sondern wanderten an der amerikanischen Westküste entlang nach Kanada
und in die USA ein. Innerhalb kurzer Zeit entstanden russische Siedlungen

oder russische Quartiere zunächst in den westlichen Grossstädten der
USA (z.T. auch Kanadas), ziemlich bald aber auch im Mittleren Westen

und sogar an der Ostküste. Mit den russischen Immigranten gelangte auch

die russische Orthodoxie in den Westen Nordamerikas. San Francisco
wurde zum unumstrittenen Zentrum der russischen Emigration und der
russischen Orthodoxie in den USA. Infolgedessen wurde der Bischofssitz
der nun kanonisch vollgültigen russisch-orthodoxen Eparchie «Alëuten
und Alaska» 1872 von Sitka/Alaska nach San Francisco verlegt.

Der russische Bischof in San Francisco war damals der einzige orthodoxe

Hierarch in ganz Nordamerika, sodass sich die Immigranten anderer

orthodoxer Völker - Griechen, Serben, auch Altorientalen - dem
russischen Bischof zu- oder sogar unterordneten. 1904 beschloss der Heilige
Synod in St. Petersburg, dem russischen Bischof in San Francisco nicht

nur einen Vikarbischof mit Sitz in Alaska zuzuordnen, sondern ihm auch

einen syrischen Bischof (Rafail [Halaweeny]) in New York/Brooklyn
beizugeben; 1908 erfolgte die Weihe eines Bischofs für die Albaner unter der

Petersburger Jurisdiktion. Bis zum Ersten Weltkrieg betreute der russische

174 Innokentij (Veniaminov, 1797-1879), seit 1867/68 bis an sein Lebensende

Metropolit von Moskau: vom Moskauer Patriarchat im Jahre 1970 kanonisiert.

223



Gerd Strieker

Bischof von San Francisco also eine multinationale Herde aus Osteuropa
und dem Balkan sowie aus dem Mittleren Osten (Libanon, Syrien, Palästina).

Eine besondere Stärkung erfuhr die neue (russisch-)orthodoxe Eparchie

um die Wende zum 20. Jahrhundert durch gewaltige Einwanderungsschübe

aus Europa, die an der Ostküste Nordamerikas landeten. In den

Jahren 1890 bis 1905 hatten griechisch-katholische (unierte) Karpato-
Ukrainer und Galizier auf der Suche nach Arbeit zu Hunderttausenden
ihre (habsburgische) Heimat verlassen; im Zufluchtsland gründeten ihre
Geistlichen eine eigene Kirchenorganisation175, für die sie im Rahmen der

römisch-katholischen Kirche einen klaren autonomen jurisdiktioneilen
Status anstrebten. Die römisch-katholischen Bischöfe in Nordamerika
jedoch wiesen die Unierten zurück, deren byzantinischer Ritus sie gar zu
fremd anmutete. Infolgedessen sind zwischen 1891 und dem Ersten Weltkrieg

etwa 90000176 bis dahin griechisch-katholische Karpato-Ukrainer
und Galizier in Amerika zur Orthodoxie konvertiert und haben sich dem

russisch-orthodoxen Bischof in Amerika unterstellt177 Zudem sind
zwischen 1904 und 1910 zahlreiche orthodoxe Weissrussen in die USA und
nach Kanada eingewandert178. Mit der verstärkten Immigration aus Europa

verlagerte sich das statistische Schwergewicht der russisch-orthodoxen

Eparchie mit ihren starken nichtrussischen Elementen deutlich nach
Osten.

Dem trug der Heilige Synod der Russischen Kirche in St. Petersburg

Rechnung, indem er den Sitz des leitenden Bischofs der russischen Eparchie

in Amerika, die 1900 in «Griechisch-Orthodoxe Kirche von Alaska
und Nordamerika» umbenannt worden war, nach New York verlegte.
Bischof Tichon (Bellavin, 1865-1925), der 1917 zum ersten russischen
Patriarchen seit 1700 gewählt werden sollte (und jetzt kanonisiert ist), wirkte
von 1898 bis 1907 als (Erz-)Bischof in Amerika. Er war es, der den Heiligen

Synod in St. Petersburg veranlasste, den Sitz der Eparchie von San

175 Hans-Dieter Döpmann, Die Orthodoxen Kirchen. Berlin (VAU) 1991, 102.
176 Pospielovsky, Church (wie Anm. 38), 280.
177 In den 1930er Jahren kam es in Nordamerika noch einmal zum Übertritt einer

erheblichen Gruppe von griechisch-katholischen unierten Karpato-Ukrainern, vgl.
Pospielovsky, a.a.O., 281.

178 Peter Plank, Die geschichtliche Entwicklung der orthodoxen Kirchen im
Südosten und Osten Europas, in: HOK I. Düsseldorf (Patmos) 1984, 133-208, hier
195.

224



Russische Orthodoxie in der Diaspora

Francisco an die Ostküste, nach New York179, zu verlegen. 1905 war der

«Umzug» abgeschlossen, und Erzbischof Tichon bezog das neue Eparchi -

alzentrum am New Yorker Central Park (97. Strasse), wo die russische
St.-Nikolaus-Kathedrale zum imposanten Zeichen russischer Präsenz in
Amerika wurde.

Auf amerikanischem Boden wurden nun orthodoxe Bischöfe geweiht,
das Tichon-Kloster in South Canaan/PA (1905) und Priesterseminare in
Sitka und in Minneapolis gegründet. Orthodoxe Zeitschriften erschienen
in Russisch, Serbisch, Englisch, Arabisch und Ukrainisch. In Kanada wurde

zur effektiven Betreuung der Orthodoxen eine «Mission» gegründet.
Erzbischof Tichon regte sogar die vollständige Übersetzung der wichtigsten

orthodoxen Gottesdienstordnungen ins Englische an, und bereits um
1900 weiss man von einer Vielzahl von Gemeinden, die die Liturgie in

englischer Sprache feierten180. Tichon ging auf dem Wege der «Inkulturation»

seiner Kirche noch weiter: 1905/06 machte er einen Vorstoss in
St. Petersburg, seiner Eparchie «Alaska und Nordamerika», wenn nicht
die volle Eigenständigkeit (Autokephalie), so doch die administrative
«Autonomie» zuzugestehen, ihr die Einführung des Gregorianischen
Kalenders zu gestatten und nach Bedarf offiziell das Englische als Gottes-

dienstsprache zu verwenden181. Schon er schlug dem Heiligen Synod vor,
diese wachsende Kirche «Orthodox Church in America» zu nennen.
Offenkundig ist seinen Vorstössen der Erfolg versagt geblieben.

1907 berief Erzbischof Tichon eine erste orthodoxe Synode auf
amerikanischem Boden ein, die Geistliche und Laien versammelte und ein
«kanonisch korrektes System einer synodalen Kirchenverwaltung»182
ausarbeitete: Es bildete die Grundlage für eine tiefgreifende Demokratisierung
der «russischen» orthodoxen Kirche in Amerika. 1914 zählte die Eparchie

179 GrafA.A. Sollogub (Hg.). Russkaja Pravoslavnaja Cerkov' Zagranicej 1918-
1968. Jerusalem (Russische Geistliche Mission)/New York 1968. Die Spalten 477-861
behandeln die russisch-orthodoxen Gemeinden in Nordamerika, allerdings überwiegend

die der Auslandskirche.
18(1 Pospielovsky. Church (wie Anm. 38), 280f.
181 Jahrbuch der Orthodoxie. Schematismus 1976/77. hg. von Alex Proc. o.O.

1977, S. 166.
182 Vgl. Pospielovsky. Church (wie Anm. 38). 281 : «... a canonical correct system

of conciliar church administration - ten years earlier to its reestablishment in Russia»

(gemeint ist hier das grosse Konzil der Russischen Orthodoxen Kirche von 1917/18).

225



Gerd Stricker

72 Gemeinden; dass - wie behauptet183 - ihre Zahl bis 1917 tatsächlich auf
117 Gemeinden angewachsen war, klingt eher unwahrscheinlich.

Die russisch-orthodoxen Hoffnungen, sich in Amerika als orthodoxe
Vormacht etablieren zu können, was bisher ja mühelos praktiziert worden

war, zerschlugen sich im Ersten Weltkrieg: 1914 wurden eine antiocheni-
sche und 1918 (bzw. 1921) eine griechische Eparchie errichtet. Die
russischen Bischöfe konnten - allein schon aus sprachlichen Gründen - die
multi-ethnischen Einwandererströme seelsorgerlich nicht mehr genügend
differenziert und individuell betreuen. Und die Einwanderer wünschten
sich gerade in der Ferne Abbilder ihrer eigenen Heimatkirchen, nicht aber
russische Bevormundung. Damit war der russische Traum von einer
einzigen orthodoxen Kirche in Nordamerika (unter russischer Führung)
ausgeträumt184.

3.1 Russisch-orthodoxe Diaspora in Amerika nach 1917

Der Oktoberputsch der Bolschewiki von 1917 erschütterte auch das kirchliche

Leben der orthodoxen Russen in Amerika - einerseits, weil nun die
erheblichen finanziellen Subsidien aus Russland (1916: 550000 Rubel185)

ausblieben, andererseits weil die «Erneuerer»-Bewegung186 in Nordamerika

grossen Einfluss gewann und Spaltungen verursachte. Bei den
«Erneuerern» (obnovlency) handelte es sich um eine (links-)radikale
Gruppierung am Rande der Russischen Kirche, die eine weitgehende
Liberalisierung, vor allem Vereinfachung und Verkürzung der Liturgie, die
russische anstelle der kirchenslawischen Sprache in der Liturgie, z.T.

Abschaffung des Mönchtums, verheiratete Bischöfe u.a.m. forderte187. Die
Gruppe diente sich, um wirksam gegen die von ihnen als reaktionär-konservativ

abgelehnte Patriarchatskirche vorgehen zu können, den Bolschewiki

an, indem sie Patriarch Tichon und seine Kirchenleitung
«konterrevolutionärer Bestrebungen» bezichtigte. Tatsächlich erhielten sie die
erhoffte Unterstützung von den Bolschewiki: Sie wurden mit Privilegien
ausgestattet - und schliesslich von den Bolschewiki unterwandert. Deren

183 Seide. Geschichte (wie Anm. 4). 196.
184 Plank. Entwicklung (wie Anm. 178), 196.
185 Pospielovsky, Church (wie Anm. 38), 283.
186 Hauptmann/Stricker. Kirche (wie Anm. 16), 676-691 (Dokumente zu den

«Erneuerern»); Stricker, Religion (wie Anm. 57). 86-88.
187 Si ricker, a.a.O., 87f.

226



Russische Orthodoxie in der Diaspora

allererstes Interesse bestand darin, die bis Mitte der 1920er-Jahre noch
immer mächtige Patriarchatskirche zu spalten und zu entmachten188. Die
Russische Orthodoxe Kirche war die einzige ideologische Gegenkraft, die
die Bolschewiki wirklich fürchteten. Deshalb unterstützten diese die
linksradikale Abspaltung von der Kirche. Die «Erneuerer» erreichten es mit
Lenins Hilfe, dass Patriarch Tichon (Bellavin) für ein Jahr (1922/23) unter
Hausarrest gestellt wurde189, woraufhin das nunmehr führungslose
Moskauer Patriarchat jegliche Orientierung verlor. Als die Bolschewiki den
«Erneuerern» auch noch die grössten und bedeutendsten Gotteshäuser in
Sowjetrussland zuwiesen, war das Kirchenvolk kurzzeitig irritiert. Die
Gläubigen haben diese Manöver aber meistenteils bald durchschaut. Die
«Erneuerer»-Bischöfe und -priester erschienen in ihrer Masse als Karrieristen,

die mit den Bolschewiki liebäugelten; ihre Reden und Predigten
erwiesen sich oft als hohle Phrasen, ihnen fehlte der tiefe Glaube. Um
1923/24 wandte sich das russische Kirchenvolk wieder der rechtmässigen
Patriarchatskirche zu, woraufhin die Bolschewiki die «Erneuerer» fallen
liessen. Nun setzten die Sowjets auf die Patriarchatskirche, die sie in den

folgenden 60 Jahren für ihre Zwecke instrumentalisierten. Die letzten
Reste der «Erneuerer» sind der Stalinschen Religionsvernichtung im Zuge
der Grossen Säuberungen (1936-1938) zum Opfer gefallen.

Im Gefolge der russischen Massenimmigration nach dem bolschewistischen

Oktoberputsch von 1917 tauchten mit den orthodoxen Gläubigen
auch «Erneuerer» in Amerika auf, und sie beunruhigten das Gemeindeleben

erheblich und verunsicherten Geistlichkeit und Laien190. 1924 sollen
die «Erneuerer» ca. 115 russische Gemeinden für sich gewonnen haben191;

sogar von der New Yorker St.-Nikolaus-Kathedrale hatten sie Besitz
ergriffen192. Unter chaotischen Umständen verkauften sie orthodoxe Besitz-

188 Hauptmann/Stricker, Kirche (wie Anm. 16), 669-690.
189Vom9.Mai 1922 bis 16. Juni 1923. Der Patriarch wurde wieder auf freien Fuss

gesetzt, nachdem er eine «Reueerklärung» unterschrieben hatte, die in den Worten

gipfelte: «Von nun an bin ich kein Feind der Sowjetmacht mehr!»; vgl. Hauptmann/
Stricker, a.a.O.. 694f.

190 Es trug nicht unwesentlich zur Verunsicherung bei, dass anfangs sogar das

Ökumenische Patriarchat Konstantinopel die «Erneuerer» als die einzig kanonische

orthodoxe Kirche in der Sowjetunion anerkannte.
191 Durch die Flüchtlingsströme war die Zahl der russisch-orthodoxen Gemeinden

in den USA und Kanada bis 1924 auf ca. 300 angewachsen; vgl. Seide, Geschichte

(wie Anm. 4), 198.
192 Pospielovsky, Church (wie Anm. 38), 283, Anm. 48.

227



Gerd Stricker

turner, und Ausbildungsstätten wurden geschlossen. Die russische

Massenimmigration trug zudem nationale Spannungen in die etablierten
Gemeinden, die eher auf Integration und «Amerikanisierung» bedacht

waren.
Als sich 1921 im serbischen Karlowitz die ROKA etablierte, hatte

Metropolit Piaton (Rozdestvenskij, 1866-1934)193 von Cherson und Odessa,
der 1919 die Räterepublik verlassen hatte, zu ihren Gründern gehört. Der
3. All-Amerikanische Kongress (sobor) in Pittsburgh im Jahre 1922 wählte

ihn (unter ausdrücklicher Zustimmung des Moskauer Patriarchen
Tichon) zum Metropoliten von Amerika und Kanada: Er hatte der amerikanischen

Eparchie bereits 1907 bis 1914 vorgestanden und kannte die heikle

Lage. Den Sowjets hingegen war Piaton ein Dorn im Auge, weil er noch
als Metropolit in Odessa entschieden und erfolgreich gegen die Bolschewiki

aufgetreten war, aber auch deshalb, weil er die von den Sowjets
favorisierten «Erneuerer» in Amerika - und ihren verheirateten «Metropoliten»

Ivan Kedrovskij - energisch bekämpfte194. Nachdem Metropolit Piaton

1924 die Unabhängigkeit der amerikanischen Eparchie vom Patriarchat

Moskau erklärt hatte («bis in der UdSSR wieder normale Beziehungen

zwischen Staat und Kirche eingetreten sind»), versuchte die sowjetische

Geheimpolizei GPU, z.T. über Kleriker des Moskauer Patriarchats,

Metropolit Piaton als «unkanonisch» hinzustellen und auf seine Abwahl
hinzuwirken. Auf den Druck der Bolschewiki hin sah sich Patriarch
Tichon genötigt, am 16. Januar 1924 einen Ukaz zu unterzeichnen, mit dem

er Metropolit Piaton «wegen konterrevolutionärer Akte gegen die

Sowjetmacht»195 als Leiter der «Metropolie» in Nordamerika absetzte.

Die Lage von Metropolit Piaton wurde noch schwieriger dadurch, dass

nun auch die ROKA gegen ihn zu arbeiten begann: In Karlowitz erhob man

gegen Piaton schwere Vorwürfe, er fördere Verselbständigungstendenzen
in seiner «Metropolie» (wie diese russische Eparchie in Nordamerika häufig,

manchmal noch heute, genannt wird). Er sei ein «Usurpator» kirchlicher

Macht196. Dass dies nicht ganz aus der Luft gegriffen war, zeigte der
4. All-Amerikanische Kongress von 1924 in Detroit: Dort war es um den

Status der «Metropolie» gegangen, nämlich ob sie als «Amerikanisch-Or-

193 Seide, Geschichte (wie Anm. 4), 422f.
194 Pospielovsky, Church (wie Anm. 38), 285.
195 Seide, Geschichte (wie Anm. 4), 199.
196 Pospielovsky. Church (wie Anm. 38). 286.

228



Russische Orthodoxie in der Diaspora

thodoxe Kirche» den Status der Eigenständigkeit (Autokephalie) anstreben,

sich also von der ROKA-Synode in Karlowitz trennen sollte. Die
grosse Mehrheit der Gemeinden sprach sich dafür aus197. Mit diesen
Beschlüssen «im Gepäck» reiste Metropolit Piaton 1926 zur Bischofssynode
nach Karlowitz: Sie bestärkten ihn darin, zur Karlowitzer ROKA auf
Distanz zu gehen, die ihn und seine «Metropolie» an der «kurzen Leine»
führen wollte.

So folgte er dem Beispiel von Metropolit Evlogij in Paris, als dieser
sich auf der Bischofssynode 1926 in Karlowitz von der Auslandskirche
lossagte: Beide entzogen sich so der weiteren Bevormundung durch die
ROKA198, die in Serbien unter völlig anderen (nämlich orthodox-provinziellen,

den Russen wohlvertrauten) Umständen lebte als die russischen

Emigrantengemeinden Mittel- und Westeuropas sowie Nordamerikas, die
in einer katholisch-evangelisch geprägten Welt ihren Weg suchen mussten.

Beide Metropoliten, Evlogij und Piaton, wurden nach ihrer Trennung
von der ROKA-Führung mit Zelebrierverbot belegt; die Sakramentsgemeinschaft

wurde aufgehoben, was aber den privaten - zuweilen auch den

offiziellen - Umgang miteinander befreundeter Bischöfe in den verschiedenen

Lagern keineswegs behinderte199.

Als Metropolit Piaton die Trennung von Karlowitz vollzogen hatte,
hielten ihm fast alle seine Bischöfe200 und etwa 90% aller Gläubigen201 die
Treue. Noch 1924 hatte er den Synod in Karlowitz gebeten, ihm zur
Unterstützung einen weiteren Bischof nach Amerika zu schicken; dieser traf
noch im gleichen Jahr in der Person von Bischof Apollinarij202 in New

197 Seide, Geschichte (wie Anm. 4), 1981'.: Von den «ca. 220» Gemeinden der

«Metropolie» hätten 164 dafür gestimmt (an anderen Stellen wird die Zahl der
Gemeinden der «Metropolie» um 1925 mit ca. 300 bzw. ca. 250 beziffert).

198 Stricker, Kanonisierung (wie Anm. 17), 109.
199 [Evlogii], Vospominanija (wie Anm. 19), 637.
200 Pospielovsky, Church (wie Anm. 38), 289. 1926 stand Metropolit Piaton in

Nordamerika Bischöfen in folgenden Städten bzw. Regionen vor: Kanada, San

Francisco, Philadelphia, Chicago und Alaska; ein Bischof diente den Gemeinden der Kar-

pato-Ukrainer, ein Bischof denen der Syro-Araber; vgl. Seide. Geschichte (wie
Anm. 4), 199.

201 Seide, a.a.O.. 200.
202 Seide, a.a.O.. 297f.: Bischof Apollinarij (Kosevoj, 1874-1933), 1917 noch in

Russland zum Vikarbischof in der Eparchie Kursk geweiht, 1919 Bischof von Belgorod.

229



Gerd Stricker

York ein203. Piaton schickte ihn zunächst als Vikarbischof ins kanadische

Winnipeg, versetzte ihn aber bald als Eparchialbischof nach San Francisco.

Als sich Metropolit Piaton 1926 von der ROKA trennte, hielt Bischof
Apolinarij jedoch - als einziger Bischof von Metropolit Piaton - an dieser
fest.

Indem Apollinarij den Bruch der amerikanischen «Metropolie» unter
Führung von Metropolit Piaton mit dem Synod der ROKA nicht mitvollzog,

«rettete [er] die Position der Auslandskirche in Nordamerika», so das

Urteil der ROKA204. BischofApollinarij wurde 1927 vom Synod in Karlowitz

beauftragt, in Konkurrenz zur «Metropolie» neue Strukturen der
ROKA in Nordamerika aufzubauen. 1929 wurde er von der ROKA zum
«Erzbischof von Nordamerika und Kanada» erhoben. Auch er errichtete
seine Residenz in New York - in der Bronx (Kreuzerhöhungs-Kathedrale).
Spaltung war also vorprogrammiert. Bischof Apollinarij gründete
zunächst drei Vikarbistümer (San Francisco, Montreal und Detroit); zudem
betreute ein «Bischof von Säo Paulo und Brasilien» neue ROKA-Gemein-
den in Südamerika. 1935 unterstanden ihm die Bistümer Ostamerika/New
York, Westamerika und Kanada/Edmonton. Als Erzbischof Apollinarij
1933 starb, hatte sich die Zahl der ca. zehn Gemeinden, die 1926 den

Bruch mit Karlowitz nicht mitvollzogen hatten, auf ca. 60 erhöht; 1935

sollen es gegen 80 gewesen sein, die sich zur ROKA hielten. Das waren
nicht nur neu gegründete Gemeinden, sondern auch solche, die von der

«Metropolie» zur ROKA übergegangen waren. Von Bedeutung sollte 1930

die Gründung des Dreifaltigkeitsklosters in Jordanville/NY werden205, das

heute das geistliche Zentrum der Russischen Auslandskirche/ROKA bildet

und deren Priesterseminar beherbergt.
Auch Metropolit Sergij (Stragorodskij) in Moskau, Stellvertretender

Patriarchatsverweser und von den Bolschewiki anerkannter faktischer
Vorsteher des Moskauer Patriarchats, hatte 1927 Metropolit Piaton
amtsenthoben, weil dieser von sich aus die Verbindung zu Moskau abgebrochen

hatte. 1933 suspendierte Metropolit Sergij den amerikanischen Met-

203 1922-1924 hatte Apollinarij an der russischen Geistlichen Mission in Jerusalem

gewirkt.
204 So formuliert es Gernot Seide, der Historiker der Auslandskirche, in seiner

«Geschichte» (wie Anm. 4), 198.
205 Seide. a.a.O., 201.

230



Russische Orthodoxie in der Diaspora

ropolitankreis in aller Form. Er ersetzte Piaton durch eine schillernde206,
der GPU offenkundig genehmen Gestalt: ErzbischofVeniamin (Fedcenko),
dem sich aber nur wenige Gemeinden in Nordamerika anschlössen. Allerdings

gelang es ihm, die meisten der Gemeinden, die sich den Sowjetnahen

«Erneuerern» angeschlossen hatten, für das Moskauer Patriarchat
zu gewinnen, nachdem die Bolschewiki sie fallen gelassen hatten.
Erzbischof (später: Metropolit) Veniamins Eparchie wurde vom Patriarchat
zum «Exarchat» des Moskauer Patriarchats aufgewertet. Nach der Absetzung

von Metropolit Piaton durch die Moskauer Kirchenleitung wechselten

einige seiner Gemeinden zur ROKA - die allermeisten Gemeinden

jedoch, etwa 300 an der Zahl, ignorierten den Moskauer Ukaz und blieben
bei Metropolit Piaton207.

Für die Zeit um und nach 1935 bleibt nur festzuhalten, dass unter den

orthodoxen Gemeinden russischer Provenienz in den USA und Kanada
ein beispielloses jurisdiktionelles Chaos herrschte. Ebenso vielfältig und
unübersichtlich ist die Bezeichnung der Kirchen und der Sitz ihrer Bistümer.

Die statistisch bedeutendste Kirche war auf jeden Fall die «Metropolie»,

der Metropolit Piaton (Rozdestvenskij) vorstand; an statistischer
Grösse folgten die mehr als 60 Gemeinden der Karlowitzer ROKA unter
Erzbischof Apollinarij (Kosevoj), die kleinste Jurisdiktion bildete das

Moskauer «Exarchat» unter Erzbischof Veniamin (Fedcenko).
Nach dem Tod von Metropolit Piaton (1934) bestätigte im gleichen

Jahr die Synode von Cleveland Piatons Kurs eines - provisorisch -
weitestgehend autonomen Metropolitankreises und wählte in eigener
Machtvollkommenheit ein neues Oberhaupt der «Metropolie»208: den bisherigen
Bischof von Chicago Feofil/Theophilus (Paskovskij, 1874-1950)209.
Charakteristisch für ihn war sein Bemühen, die zerstrittenen russisch-orthodoxen

Gruppierungen in Nordamerika wieder zusammenzuführen. Bereits

206 Johannes Chrysostomus [Bartusevic], Kirchengeschichte Russlands der

neuesten Zeit [3 Bände], München (Pustet) Band I (1965). 230: Band III (1968). 104.

113ff. 178. 183ff. 191.
207 Pospielovsky, Church (wie Anm. 38), 289f.
21,8 Die «Metropolie» umfasste 1934 zehn Bistümer: Westamerika/Seattle.

Philadelphia (für die Karpato-Ukrainer), Ostamerika/Jersey City. Detroit/Cleveland, Alas-
ka/Alëuten, Chicago/Minneapolis, Westkanada/Calgary, Ostkanada, Pittsburg/West-
Virginia, Boston.

209 Er war schon 1895 in die USA emigriert; 1922 unter Metropolit Piaton. damals

ROKA. zum Bischof geweiht und zum Oberhirten für Chicago gewählt: vgl. Seide,
Geschichte (wie Anm. 4). 403f.

231



Gerd Stricker

Metropolit Piaton hatte vor seinem Tode zur Versöhnung zwischen ROKA
und «Metropolie» aufgerufen: Er sei bereit, sich dem Synod in Karlowitz
wieder zu unterstellen, wenn ihm dieser Titel und Rechte eines «Metropoliten

von ganz Amerika und Kanada» zuerkenne - dahinter verbarg sich
die alte Forderung nach weitestgehender administrativer Unabhängigkeit
der «Metropolie» von der ROKA bei gleichzeitiger eucharistischer
Gemeinschaft210. Metropolit Piatons Nachfolger brauchte nur daran
anzuknüpfen. Vereinigungsverhandlungen wurden seit 1935 geführt, wobei
der neue Metropolit Theophilus schliesslich die Vorstellungen seines

Vorgängers durchsetzen konnte.
Der 6. All-Amerikanische Kongress vom 5. bis 8. Oktober 1937 in

New York bestätigte, wenn auch nur mit knapper Mehrheit, die
Wiedervereinigung von «Metropolie» undROKA2[[. Die vereinigte Kirche zählte
350 Gemeinden mit einer halben Million Gläubigen.212 Die von der neuen

grossen Metropolie «Ganz Amerika und Kanada» angestrebte Autonomie
wurde vom Heiligen Synod in Karlowitz aber nie ausdrücklich bestätigt.
Die Vereinigung verminderte allerdings die recht massiven Spannungen
zwischen den bisherigen ROKA-Gemeinden und -Bischöfen in Amerika
und zwischen Gemeinden und Geistlichkeit der alten «Metropolie» nur
bis zum gewissen Grade213. Immerhin waren die tiefsten Gräben 1937

zunächst einmal überbrückt. Die Vereinigung wurde von der Geistlichkeit
und von den Gemeinden beider Gruppierungen festlich begangen.

Während des Zweiten Weltkrieges konnte von Amerika kaum Verbindung

nach Serbien hergestellt und gehalten werden. Nachdem die USA in
den Krieg eingetreten und damit im Kampf gegen Hitler-Deutschland zu
Alliierten der Sowjetunion geworden waren, gelangten Nachrichten über
die jüngsten - erfreulichen - Entwicklungen im kirchlichen Leben der

Sowjetunion nach Amerika, die Sympathie auslösten. Für die orthodoxen
Amerika-Russen war die Änderung von Stalins Kirchenpolitik seit 4.
September 1943 von allerhöchstem Interesse: erstens die Anerkennung der
Existenz der Russischen Orthodoxen Kirche durch Stalin und zweitens
dessen Zugeständnis, dass das Moskauer Patriarchat jetzt den Metropoliten

Sergij (Stragorodskij), der seit 1927 auf Geheiss Stalins nur als Stell-

210 Seide, a.a.O.. 202.
211 Chrysostomus, Kirchengeschichte (wie Anm. 206), III, 181 ff.
212 Seide, Geschichte (wie Anm. 4), 203.
213 Pospielovsky, Church (wie Anm. 38), 291f.

232



Russische Orthodoxie in der Diaspora

vertretender Patriarchatsverweser fungieren durfte, zum Oberhaupt der
Kirche wählen konnte.

Nun brachen in Amerika die alten Gegensätze wieder auf: Während die
ROKA und ihre Bischöfe in Amerika die Wahl des Moskauer Metropoliten

Sergij zum Patriarchen a priori als unkanonisch bezeichneten und
diese nicht anerkannten, forderte die Bischofssynode der vereinigten
nordamerikanischen Metropolie (26727. Oktober 1943) Metropolit Theo-
philus, ihr Oberhaupt, dazu auf, in der Liturgie gemeinsam mit dem Oberhaupt

der ROKA in Karlowitz, Metropolit Anastasij (Gribanovskij,
1873-1965), auch den Patriarchen Sergij von Moskau zu kommemorieren

- also das Patriarchat Moskau wieder anzuerkennen214. Ein amerikanisches

Bischofskonzil beschloss dann im Mai 1945, das Ziel grösstmögli-
cher Autonomie innerhalb des Moskauer Patriarchats zurückzustellen und
es eher beim Status quo zu belassen und freundliche Kontakte zur Karlowitzer

Synode, die mittlerweile in München residierte, zu pflegen215.

3.2 Orthodoxe Russen in Nordamerika 1945-1970: «Orthodox Church
in America»

Auch der 7. All-Amerikanische Kongress von Cleveland, der vom 26. bis
29. November 1946 tagte und sehr stark vom Laienelement bestimmt war,
beschloss mit grosser Mehrheit (gegen die Stimmen der Bischöfe), den

nach dem Tode von Patriarch Sergij gewählten Patriarchen Aleksij von
Moskau und ganz Russland216 als geistliches Oberhaupt anzuerkennen -
nicht jedoch den Heiligen Synod in Moskau als administrative Spitze217.

In Konsequenz der Hinwendung zum Moskauer Patriarchat beschloss der

Kongress von Cleveland, die administrative Unterordnung unter die
nunmehr in München residierende Karlowitzer Synode der ROKA zu lösen218.

Die Beschlüsse vom November 1946 hatten das endgültige Auseinanderbrechen

der beiden erst 1937 vereinigten russisch-orthodoxen Kirchen zur
Folge. Die vier Bischöfe der Karlowitzer Richtung, die 1937 in den Heili-

214 Chrysostomus. Kirchengeschichte (wie Anm. 206). III, 183.
215 Pospielovsky, Church (wie Anm. 38). 293.
216 Der erst am 8. September 1943 zum Patriarchen gewählte Sergij (Stragorodskij,

geb. 1867) starb bereits am 15. Mai 1944. Am 2. Februar 1945 wurde Metropolit Aleksij

(Simanskij, 1877-1970) zu seinem Nachfolger bestimmt.
217 Döpmann. Kirchen (wie Anm. 175), 102.
218 Pospielovsky. Church (wie Anm. 38). 296f.

233



Gerd Stricker

gen Synod der vereinigten «Metropolie» integriert worden waren, riefen

- mit ca. 40 Gemeinden - wieder ihre eigene Jurisdiktion ins Leben; zwei
Hierarchen der strengen Moskauer Richtung sowie einige Priester
unterstellten sich direkt dem Patriarchat Moskau (bis 1947 schlössen sich fast
50 russische Gemeinden dem amerikanischen Exarchat der Moskauer
Kirche an). Die Lage der Gemeinden russischer Provenienz auf
russischem Boden wurde so noch unübersichtlicher.

Vier Bischöfe aber, denen sich Metropolit Theophilus/Feofil
(Paskovskij) anschloss, und die Mehrzahl der Laien suchten eine eher
formale Anbindung an das Moskauer Patriarchat im Sinne einer
uneingeschränkten administrativen Autonomie der «Metropolie» im Rahmen des

Moskauer Patriarchats. Im Auftrag des Kongresses von Cleveland telegrafierte

Metropolit Theophilus dem Patriarchen Aleksij I. in Moskau, dass

der All-Amerikanische Kongress der «Metropolie»219 beschlossen habe,
den Moskauer Patriarchen zu bitten, diese Kirche als vollkommen autonome

Kirche in den Bestand des Moskauer Patriarchats aufzunehmen220. Der
Patriarch antwortete gleichentags («Heute erhielt ich Ihr Telegramm»): Er
habe prinzipiell keine Einwände gegen die Autonomie. Er werde Metropolit

Grigorij von Leningrad221 mit besonderen Vollmachten ausgestattet
nach Amerika schicken, und dieser werde im Auftrag des Patriarchen
zusammen mit Metropolit Theophilus das Procedere der Unterstellung der

«Metropolie» festlegen. Vermutlich war man in Moskau davon ausgegangen,

dass man die Amerikaner von der Idee der «Autonomie» schon werde

abbringen können oder dass die Macht des Faktischen gegen die
«Autonomie» arbeiten werde.

Metropolit Theophilus scheint aber von der - wenn auch nur indirekten

- Unterstellung seiner «Metropolie» unter Moskau nicht sehr angetan
gewesen zu sein bzw. Zweifel gehegt zu haben, inwieweit das Moskauer
Patriarchat eine echte «Autonomie» gewähren werde. Man hat den
Eindruck, dass er die Beschlüsse von Cleveland eher zögerlich umgesetzt hat.

Auch liess insgesamt der Drang zu Moskau hin mit dem schnellen Abflauen

der Stalin-Euphorie bald nach Kriegsende deutlich nach. Als Metropo-

219 Ihr offizieller Name war bis 1970 «Russische Orthodoxe Griechische Katholische

Kirche von Nordamerika»; das Datum ist unklar; wohl im Frühjahr 1947.
220 Chrysostomus, Kirchengeschichte (wie Anm. 206), III, 191 (hier der Text des

Schreibens).
221 Metropolit Grigorij (Cukov, 1870-1955). ein Hierarch, den Patriarch Aleksij I.

nach 1945 bis Anfang der 50er Jahre mit vielen heiklen Auslandsmissionen betraute.

234



Russische Orthodoxie in der Diaspora

lit Grigorij von Leningrad am 17. Juli 1947 in die USA kam, bat er
Metropolit Theopilus bereits am nächsten Tag um eine Zusammenkunft. Am
28. Juli schickte Grigorij Metropolit Theophilus ein Telegramm, er möge
den Empfang des Briefes vom 18. Juli bestätigen. Theophilos antwortete
nicht. Vielmehr schickte er Mitte August einen seiner Bischöfe mit
Präzisierungen der Beschlüsse von Cleveland 1946 zu dem Moskauer
Unterhändler222. In der Erklärung wurde klargestellt, dass man lediglich eine

geistliche Anerkennung des Patriarchen von Moskau, aber keinerlei
Einflussnahme des Heiligen Synods dulden werde. So wollte die «Metropolie»

zum Beispiel weiterhin ihr Oberhaupt und ihre Bischöfe frei wählen
und die Wahl dem Synod in Moskau lediglich im Nachhinein zur Kenntnis
bringen223. Metropolit Grigorij wies in einem Schreiben (14. August) dieses

Ansinnen zurück: Die «Metropolie» wünsche offenbar keine
«Autonomie», sondern die «Autokephalie», dazu bestehe aber gar kein Anlass.

Metropolit Theophilus spürte nun wohl deutlich, dass Moskau letztlich
doch eine rigorose Kontrolle und Instrumentalisierung der amerikanischen
Kirche anstrebte224. Und so beantwortete er auch dieses Schreiben nicht.

Metropolit Grigorij vom Moskauer Patriarchat versuchte dann noch einige
Monate lang, über die Gemeinden Druck auf Theophilos auszuüben, doch
ohne Erfolg. Die Gemeinden folgten der Linie ihres Metropoliten. Die
Amtsenthebung, die das Moskauer Patriarchat zu Beginn der von
Theophilos angekündigten Vereinigungsverhandlungen (Anfang 1947)
provisorisch aufgehoben hatte, wurde wieder in Kraft gesetzt, den amerikanischen

Bischöfen mit dem Kirchengericht gedroht225. Damit waren die

Beziehungen zum Moskauer Patriarchat abgebrochen. Seitdem wuchs die

«Metropolie» in die Rolle einer autokephalen orthodoxen amerikanischen
Nationalkirche hinein. Der geistliche Nachwuchs, in Amerika geboren
und englischsprachig, empfing seine theologische Ausbildung in amerikanischen

orthodoxen Priesterseminaren.
Erst das ab 1965 amtierende Oberhaupt der nordamerikanischen

«Metropolie», Metropolit Irinej (Bekish, 1892-1976), nahm wieder Beziehungen

zum Moskauer Patriarchat auf. In mehrjährigen Verhandlungen erzielte

er schliesslich das schon so lange erwünschte Resultat: Moskau entliess

222 Diese Präzisierungen waren in der Sitzung des amerikanischen Metropolitan-
bezirks am 7. August 1947 beschlossen worden.

223 Chrysostomus, Kirchengeschichte (wie Anm. 206), III, 192f.
224 Pospielovsky, Church (wie Anm. 38), 298.
225 Beschluss des Hl. Synods in Moskau, in: ZMP (1/1948), 19-24.

235



Gerd Stricker

die «Russische Orthodoxe Griechische Katholische Kirche in Amerika»
1970 in die Autokephalie, also in die kanonische Eigenständigkeit. Der
formale Weg dazu war etwas umständlich: Die «Metropolie» unterstellte
sich zunächst einmal proforma dem Moskauer Patriarchat, woraufhin das

Patriarchat die «Metropolie» aus seiner Jurisdiktion entliess und ihr am
10. April 1970 die Autokephalie zusprach. Damit legte die alte «Metropolie»

ihren umständlichen Namen ab und nennt sich seitdem «Orthodox
Church in America» (abgekürzt OCA)226. Der Moskauer Heilige Synod
empfahl seinen Gemeinden in Nordamerika, die in einem «Exarchat Nord-
und Südamerika» zusammengefasst waren, sich der OCA zu unterstellen.
Dem ist aber offenkundig nur ein Teil der Patriarchatsgemeinden
nachgekommen. Denn ein Vikarbischof des Patriarchen (mit wechselnden Titeln
wie «von Ladoga», «von Serpuchov», «von Zaraj», «von Kasira») mit Sitz
in New York betreut bis heute die Patriarchatsgemeinden in Nordamerika227.

Man hat sich gefragt, warum das Moskauer Patriarchat 1970 der

«Metropolie» plötzlich ohne erkennbare Vorbedingungen das grösstmögliche
Zugeständnis, eben die Autokephalie, gewährt hat. Eine Antwort lautete:
Das sei im Kalten Krieg - dieser ist hier immer mitzubedenken! - die

einzige Möglichkeit für das Patriarchat gewesen, «schwesterkirchliche»

Beziehungen zur bedeutendsten orthodoxen Kirche mit russischen Wurzeln

in Amerika, der «Metropolie», aufzubauen und auf diesem Wege

Sympathien unter den Christen in Amerika zu gewinnen. Eine andere,

vielleicht plausiblere Vermutung ist: Moskau habe durch eine Unterstützung

der «Metropolie» einem weiteren Vordringen der ROKA in
Nordamerika entgegenwirken wollen228. Schliesslich mag seitens der «Metropolie»

wohl auch der Gedanke eine Rolle gespielt haben, dass man durch
die Autokephalie vor Ambitionen des Ökumenischen Patriarchats
Konstantinopel, die «Metropolie» zu vereinnahmen, geschützt wäre.

Der nicht national-spezifische Name «Orthodox Church in America»
war schon damals Programm: Metropolit Irinej mochte mit der Autoke-

226 döpmann, Kirchen (wie Anm. 175), 102.
227 Vgl. z.B. ORTHODOXIA 2002. Regensburg (Ostkirchliches Institut), 2002,

124: Bischof Mark (Petrovcy) von Kasira. Vikarbischof des Patriarchen («Administrator
of Patriarchal parishes of the Russian Orthodox Church in Canada»); 126: Bischof

Merkurij (Ivanov) von Zaraj. Vikarbischof des Patriarchen («Administrator of Patriarchal

parishes of the Russian Orthodox Church in USA»).
228 Stricker. Kanonisierung (wie Anm. 17). 109.

236



Russische Orthodoxie in der Diaspora

phalie die Hoffnung verbunden haben, dass mit der Zeit auch die
andersnationalen orthodoxen Gruppierungen - möglicherweise sogar die statistisch

viel stärkeren Griechen - in die OCA integriert werden können229.

Dieser Traum erfüllte sich aber nicht. Der Grund liegt sicher darin, dass

die Verleihung der Autokephalie an die «Metropolie», also die «Russian
Orthodox Greek Catholic Church of America», durch das Moskauer
Patriarchat (als Mutterkirche der amerikanischen «Metropolie») nur von den
orthodoxen Kirchen in den kommunistischen resp. sozialistischen Ländern

anerkannt wurde. Alle anderen orthodoxe Kirchen, allen voran das
Ökumenische Patriarchat in Konstantinopel, erkennen bis heute die Auto-
kephalie-Erklärung von 1970 nicht an. Das hat u.a. damit zu tun, dass das

Procedere einer Entlassung orthodoxer Teilkirchen in die Unabhängigkeit
in der Gesamtorthodoxie nach wie vor ungeklärt ist und auf dem seit fast
einem halben Jahrhundert in Vorbereitung befindlichen pan-orthodoxen
«Heiligen und Grossen Konzil» gelöst werden soll230.

Der «Metropolie» und der daraus hervorgegangenen OCA haben sich

vor allem nach dem Zweiten Weltkrieg Gemeinden auch nicht-russischer
Provenienz, nicht zuletzt Anglo-Amerikaner, angeschlossen. Im Jahre

2003 zählte die OCA 13 Eparchien231 (darunter je eine für die 85 rumänischen,

die 19 bulgarischen und die 13 albanischen Gemeinden) sowie ein
kleines «Exarchat Mexiko» mit fünf Gemeinden sowie einige Gemeinden
in Australien. Insgesamt zählt die OCA ca. 650 Gemeinden232. Die Kirche
ist heute weitgehend englischsprachig233; ihre Glieder sind in der Regel
Amerikaner, die russische Wurzeln haben. Die Gemeinden werden von
etwa 1000 Priestern und 140 Diakonen betreut - das sind erstaunlich hohe

Zahlen. Fast 20 Militärkapläne weist die Priesterliste auf sowie 73 Geist-

229 Stricker, a.a.O.. 109.
230 Man denke etwa an die eigenmächtige Abspaltung der Orthodoxen Kirche in

Makedonien von der serbischen Mutterkirche 1958 sowie an die angestrebte Autokephalie

der ukrainischen Orthodoxie - ein Streitpunkt zwischen Moskauer und
Ökumenischem Patriarchat; vgl. Gerd Stricker, In heikler Mission. Papst Johannes Paul II.
in der Ukraine, in: G2W 29 (9/2001), 12-17.

231 The OCA 2003 Sourcebook and Church Directory, Wayne NJ, 2003 (künftig:
Sourcebook), S. 3 und 59-170; Service Orthodoxe de Presse (=SOP) 268 (5/2002),
13.

232 Sourcebook (wie Anm. 231). 59-170.
233 90% der Gottesdienste in der OCA werden in englischer Sprache gefeiert (zum

Vergleich: in den griechischen Gemeinden nur 50%); 60% der Eheschliessungen in der

OCA sind konfessionelle und ethnische Mischehen, vgl. SOP 268 (5/2002), 15.

237



Gerd Stricker

liehe im Mönchstand234. Die Kirche verfügt über drei theologische
Ausbildungsstätten - das bekannte «St. Vladimir's Orthodox Theological
Seminary» in Crestwood NY (gegründet 1938), «St. Tikhon's Orthodox
Theological Seminary» in South Canaan PA (1937) und das «St. Herman
Orthodox Seminary» in Kodiak AK (1972). Ebenfalls in South Canaan/PA
befindet sich das 1905 mit dem Segen von Erzbischof Tichon (Bellavin),
dem späteren Patriarchen, gegründete Tichon-Kloster. Insgesamt stehen
25 - meist kleinere - monastische Gemeinschaften und Einsiedeleien
(Skites) für Mönche und Nonnen unter der Jurisdiktion der OCA235. Viele
Eparchien haben ihr eigenes Presseorgan236. «The Orthodox Church» ist
die offizielle Zeitung der OCA und erscheint alle zwei Monate. Neben

regionalen Kirchenzeitungen haben manche Eparchien, ja sogar einzelne
Gemeinden, hochinformative Internet-Auftritte237.

Die Kirche zählt nach eigenen Angaben «knapp eine Million Glieder
in den USA, Kanada und in Mexiko»238. Jüngeren Untersuchungen von
Alexej Krindtac (Moskau) zufolge239 hat die OCA lediglich 115 000 Glieder.

Er weist die von der Kirche genannte «knapp eine Million» Kirchenglieder

zurück - diese Zahl schliesse auch die noch im weitesten Umfeld
der Kirche befindlichen Amerikaner russischer Herkunft ein, die jedoch
zum überwiegenden Teil mit der Kirche nichts mehr zu tun haben: «La
surestimation statistique des communautés orthodoxes serait due à la
tendance des analystes à assimiler tout membre d'un groupe ethnique à

l'Eglise correspondante, même après des changements d'appartenance
religieuse, souvent intervenus à la deuxième ou troisième génération»240.
Die von Krindtac genannten 115 000 Personen seien die wirklich
«praktizierenden» Glieder der OCA. Allerdings habe die rassische Emigrationswelle

der 1990er Jahre auch der OCA starke Personengruppen zugeführt,
die eine klare Rückwendung zu den rassischen Wurzeln fordern - im
Gegensatz zu den Nachfolgegenerationen dereinstigen Einwanderer, die sich

integrieren wollen und auf eine Amerikanisierung der Gemeinden und der

Gottesdienstsprache dringen.

234 Sourcebook (wie Anm. 231). 178-208; bet SOP 268 (5/2002). 13 (600 Priester).

235 Sourcebook (wie Anm. 231). 48.
236 A.a.O.. 55f.
237 Z.B. http://www.3saints.com/nn.html.
238 SOP 268 (5/2002). 13.
239 SOP 270 (7-8/2002). 14-16.
24(1 A.a.O.. 15.

238



Russische Orthodoxie in der Diaspora

Am 2. April 2002 hatte das bisherige Oberhaupt der OCA, Metropolit
Theodosius/Feodosij (Lazor), vollkommen überraschend den Heiligen
Synod seiner Kirche darum gebeten, in den Ruhestand versetzt zu werden.
Er hatte seit 1977 der Kirche als Nachfolger von Metropolit Irinej (Bekish,
1892-1976) vorgestanden. Auf dem 13. All-Amerikanischen Konzil
(council) in Orlando FL wurde am 22. Juli 2002 zum neuen Oberhaupt der
OCA - als «Erzbischof von Washington und Metropolit von ganz Amerika
und Kanada» - Erzbischof Herman/German (Svajko, geb. 1932) von
Philadelphia gewählt; die Inthronisierung erfolgte am 8. September 2002.
Ende 2007 wurden die derzeit zwölf Diözesen der OCA und das Exarchat
Mexiko von neun Eparchialbischöfen und zwei Vikarbischöfen geleitet;
fünf Hierarchen lebten im Ruhestand. Die Autorität von Metropolit German

hat womöglich darunter gelitten, dass ein sich über zwei Jahre (2005-
2007) hinziehender Finanzskandal nicht schneller geklärt worden ist. Der
Schatzmeister der Kirche hatte Millionen von Dollars an Spendengeldern
veruntreut. Bei den Untersuchungen hatte sich ergeben, dass die Kontrolle

der Finanzverwaltung lückenhaft ist. Vor diesem Hintergrund wurden
kirchliche Angestellte entlassen und geistliche Amtsträger suspendiert241.

Die «Metropolie» bzw. die «Orthodox Church in America» verfocht
immer - im Gegensatz zur ROKA - eine kirchlich liberale und ökumenische

Linie, wie sie auch das Pariser russische Erzbistum vertritt. Seit dem

Zweiten Weltkrieg hat sich daher eine immer engere Zusammenarbeit
zwischen beiden Kirchen entwickelt. So lehrten und lehren manche
Dozenten wechselweise am St. Vladimir's Seminary in Crestwood NY und

am St.-Sergius-Institut in Paris; am bekanntesten sind wohl die (schon

erwähnten) verstorbenen Repräsentanten einer ökumenisch fundierten
orthodoxen Theologie: die (rassisch-)orthodoxen Erzpriester Baron Johannes

von Meyendorff (John Meyendorff) und Alexander Schmemann.

Gerd Stricker (geb. 1941 bei Breslau/Schlesien, heute Polen), Dr. phil.
Studium der Geschichte Osteuropas und der Slawistik in Marburg. Wien.

Saarbrücken und Münster; 1978-1987 Wissenschaftlicher Assistent am
Ostkirchen-Institut der Evangelisch-Theologischen Fakultät der Universität
Münster/Westf; seit 1987 Redaktor der Zeitschrift «G2W - Ökumenisches Forum

Jür Religion und Gesellschaft in Ost und West» (Zürich), seit 2004 Chefredaktor.

Arbeitsschwerpunkte: Geschichte und Konfessionskunde der (orthodoxen,
katholischen, lutherischen und neo-protestantischen) Kirchen im Russischen

241 Vgl. http://en.wikipedia.org/wiki/Orthodox_Church_in_America (5.12.2007).

239



Gerd Stricker

Reich, der Sowjetunion und den GUS-Staaten: Geschichte und Kirchengeschichte

der deutschsprachigen Minderheit im Russischen Reich und in der
Sowjetunion.

Adresse: Johannisburgstrasse 16, CH-8700 Küsnacht, Schweiz. E-Mail:
redaktion.g2w@ bluewin. ch.

English Summary

The second installment of this overview of the history of Russian Orthodox outside
Russia devotes a first major chapter to the Archdiocese of Russian Parishes in Western

Europe with its centre in Paris, founded in the mid 1920s in the aftermath of the
Bolshevist revolution. Its history is marked by a repeatedly difficult canonical position
vis-à-vis the Moscow Patriarchate on the one hand and the (anti-soviet) Russian
Orthodox Church Outside Russia (ROCOR) on the other, since most of the time it has

been (and still is) canonically attached to the Ecumenical Patriarchate. It remains to be

seen how the union of the two Russian bodies will have an impact on the Archdiocese.
In recent times, there is a certain clash of cultural affection between so-called new
Russians and other Orthodox faithful (of multiethnic origin) who are much more rooted

in their social and religious surroundings. The Archdiocese (with its Theological
Institute St. Sergius and the journal 'Vestnik' (Messenger) has greatly contributed to a

deepened understanding of Orthodoxy for the Western ecumenical world.
A second chapter presents the history of Russian Orthodoxy in North America. Its

beginnings date from missionary activities in the late 18th century in Alaska, which
originally belonged to the Russian Empire. Emigrants and later refugees caused to
Russian Orthodox presence to extend to the East of" the US. After World War I there

was a continuous strife between tendencies to follow the conservative stance of
ROCOR or to adapt a model of Church life more in agreement with the vision and

principles of the Council of Moscow 1917-18. This was the case in the Russian
Orthodox Greek Catholic Church in America (usually called the 'Metropolia'), which
is now the 'Orthodox Church in America' (OCA): it was (unilaterally) granted auto-
cephaly by the Moscow Patriarchate in 1970.

Schluss folgt.

240


	Russische Orthodoxie in der Diaspora [Fortsetzung]

