Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 98 (2008)

Heft: 3

Artikel: Russische Orthodoxie in der Diaspora [Fortsetzung]
Autor: Stricker, Gerd

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405042

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-405042
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Russische Orthodoxie in der Diaspora®

Gerd Stricker

2. L’Archevéché des paroisses russes en Europe Occidentale —
Exarchat du Patriarchat (Ecuménique

Paris galt, nachdem die emigrierten Russen aus dem von politischen und
wirtschaftlichen Krisen geschiittelten Berlin nach Frankreich, namentlich
nach Paris, weitergezogen waren, als die «Hauptstadt der russischen Emi-
gration». Die Zahl russischer Emigranten in Frankreich betrug in der Zwi-
schenkriegszeit 120000130000 Personen. Fiir den Grossraum Paris gibt
es zwel unterschiedliche Angaben, die sich auf das Jahr 1932 beziehen:
41000 bzw. 52000 Russen’®. Beide Zahlen sind gleichermassen beeindru-
ckend. Das reiche, vielseitige kulturelle Leben der russischen Emigration
in Paris endete praktisch mit dem Zweiten Weltkrieg und ist heute Legen-
de. Literarische Veranstaltungen, Vortriige, Dichterlesungen, die berithmten
«russischen Ballette», Ausstellungen, kleine Museen, Theaterauftiihrun-
gen, Konzerte wurden von Emigranten organisiert, Kliniken, Kinderheime,
Sanatorien und Altenheime eingerichtet. Tausende von Biichern und Zeit-
schriften wurden ediert. Den Emigranten gaben diese Aktivititen Zusam-
menhalt und gewohnten sie an ihre neue Umwelt. Andererseits lernten die
Franzosen, an die sich viele der kulturellen Veranstaltungen (etwa zur rus-
sischen Literatur, Musik usw.) richteten, wichtige Aspekte der russischen
Kultur kennen. Referenten wie der Poet Georgij Abramovi¢, die Philo-
sophen Nikolaj A. Berdjajev und Boris P. VySeslavcev, die Professoren
Nikolaj K. Kul’man und Valentin N. Speranskij, Schriftsteller wie Dimitrij
S. Merezkovskij, Zinaida N. Gippius (Sinaida Hippius), Aleksandr I. Kup-
rin, Mark L. Slonim, Boris K. Zajcev, der Nobelpreistriger von 1933, Ivan
A. Bunin, und andere eilten von Veranstaltung zu Veranstaltung, um ihre
«Mission» zu erfiillen. Eine ganze Reihe von Komitees, Clubs, Verbinden
und Gesellschaften entstand in Paris und in ganz Frankreich — und eben
auch viele russisch-orthodoxe Gemeinden, die sich in alten Geméiuern,
kleinen Gebiuden, ja sogar Garagen ihre Gottesdienststétten einrichteten.

* Der erste Teil dieser Arbeit erschien in: IKZ 98 (2008) 97-121.

76 ROBERT HARALD JOHNSTON, Paris — die Hauptstadt der russischen Diaspora, in:
Karl Schlogel, Der grosse Exodus. Die russische Emigration und ihre Zentren 1917 bis
1941, Miinchen (Beck) 1994, 260-278, hier 263.

IKZ 98 (2008) Seiten 191-240 191



Gerd Stricker

Der russischen Emigration zwischen den Weltkriegen kommt das nicht
hoch genug zu veranschlagende Verdienst zu, den Westen mit den lebendi-
gen Schitzen der ostkirchlichen Tradition bekanntgemacht zu haben (siehe
unten). Damit hat sie eine wichtige 6kumenische Aufgabe erfiillt.

Nicht nur die dezidiert antibolschewistische Ausrichtung und die straff
monarchistische Linie, sondern auch die massiven Zentralisierungs- und
Kontrollbestrebungen der Leitung der ROKA unter Metropolit Antonij
(Chrapovickij) in Karlowitz (Sremski Karlovci/Serbien) hatten den Wi-
derstand einiger Auslandsbischofe”’ gereizt — insbesondere des Metropo-
liten Evlogij (Georgievskij, 1868—194678) in Paris, Oberhaupt der russi-
schen Gemeinden in West- und Mitteleuropa. Dieser (damals noch Erz-
bischof) war mit Dekret Nr. 423 vom 8. April 1921 vom Metropoliten von
Petrograd/St. Petersburg’, der traditionsgemiss die russisch-orthodoxe
Diaspora betreute, beauftragt worden, diese Aufgabe zu libernehmen, da
das von der Sowjetunion aus derzeit nicht moglich sei. Patriarch Tichon
(Bellavin, 1865—1925; Patriarch seit 1917) von Moskau hat dieses Dekret
inhaltlich ausdriicklich bestitigt (Dekret Nr. 349 vom 5. Mirz 1922) und
Erzbischof Evlogij zum Metropoliten erhoben (Dekret Nr. 64 vom 30. April
1922). Damit hitte eigentlich die Fiihrung der russischen Gemeinden im
Ausland dem Pariser Metropoliten Evlogij zugestanden®’. Doch hatte die-
ser auf eine Fiihrungsrolle verzichtet und sich Metropolit Antonij unterge-
ordnet, der ganz offensichtlich die stirkere Personlichkeit darstellte und
den Evlogij personlich hoch verehrte; zudem besass Metropolit Antonij
das grosste Charisma in der russischen Diaspora®!. In der Auslandskirche

71 STRICKER, Kanonisierung (wie Anm. 17), 102-104. 108f.

78 Vor seiner Emigration im Jahr 1919 war er (seit 1905) Bischof von Cholm und
Lublin in Polen, dann (seit 1914) Erzbischof von Wolhynien und Schitomir (Volyn™ i
Zytomir) in der Westukraine.

79 Metropolit Venjamin (Kazanskij, geb. 1874) wurde nach einem Schauprozess in
Petrograd in der Nacht vom 12. auf den 13. August 1922 erschossen, weil er sich ge-
weigert hatte, den sowjetischen Konfiszierungskomitees geweihte liturgische Geriite
auszuhindigen; vgl. Anm. 18. Er wurde nach der politischen « Wende» vom Moskauer
Patriarchat kanonisiert.

80 HAUPTMANN/STRICKER, Kirche (wie Anm. 16), 646-648.

81 Metropolit Antonij (Chrapovickij; 1863—-1936), seit 1921/23 Oberhaupt der
Auslandskirche). Sein Charisma beruhte u.a. darauf, dass ihm (dem damaligen Metro-
politen von Kiew) auf dem Grossen Landeskonzil der Russischen Kirche von 1917/18
bei der Wahl von Kandidaten fiir das Patriarchenamt die allermeisten Stimmen gege-
ben worden waren. Der dann durch das Los bestimmte Patriarch Tichon hingegen
hatte unter den drei Kandidaten die wenigsten Stimmen erhalten.

192



Russische Orthodoxie in der Diaspora

hatte sich aus praktischen Griinden fast automatisch eine Gliederung in
verschiedene Metropolitankreise ergeben: die Diaspora im orthodoxen
Umfeld auf dem Balkan, dann der Ferne Osten (Mandschurei mit Harbin
als Zentrum), Mittel- und Westeuropa sowie Nordamerika.

Metropolit Evlogij hatte Ende 1922 seinen Sitz von Berlin nach Paris
verlegt. Damit folgte er der Masse russischer Emigranten, die aus dem
wirtschaftlich darniederliegenden Deutschland nach Westen weiterwan-
derten. Die einstige russische Botschaftskirche Aleksandr-Nevskij in der
Rue Daru bestimmte er zu seiner Kathedrale. Evlogij leitete von Paris
aus den Metropolitankreis Mittel- und Westeuropa, der Frankreich, das
Deutsche Reich, Grossbritannien, die Benelux-Staaten, Tschechoslowa-
kei, Italien, Skandinavien und auch die Schweiz umfasste$?; die meisten
seiner Gemeinden befanden sich allerdings in Frankreich und Deutsch-
land. Massgebliche russisch-orthodoxe Kreise in Frankreich sahen die
Emigration nicht nur negativ als Schicksalsschlag, der ihnen alles genom-
men hatte, sondern auch als Chance, die Beschliisse des Landeskonzils
von 1917/188%3 umzusetzen, namlich als Chance, einen radikalen Neuauf-
bau der Emigrationskirche nach den Beschliissen dieses Landeskonzils zu
wagen — von unten her nach synodalen Grundsitzen. Russisch-orthodoxe
Intellektuelle empfanden die Emigration als Chance, hier kirchliches Le-
ben frei vom Pomp und von der Verknocherung der Zarenzeit zu entfalten
und so die urspriingliche Vorstellung von «Kirche» wieder zu entdecken
und neu zu beleben. Damit traten sie in Gegensatz zu den russischen Emi-
grationszentren vor allem in Serbien, wo gerade dem (dusserlich) prunk-
vollen kirchlichen Leben der Zarenzeit nachgetrauert wurde.

Als in Metropolit Evlogijs Augen der Kurs der Russischen Orthodoxen
Kirche im Ausland (ROKA) mit ihrem Leitungszentrum im serbischen
Karlowitz/Sremski Karlovei politisch immer problematischer und theolo-
gisch immer enger und konservativer wurde und als schliesslich bei der
ROKA-Fiihrung in Karlowitz iiberall zentralistische Tendenzen spiirbar
wurden, forderte Evlogij zundchst eine dezentralisierte Verwaltung der
Auslandskirche®4. Die erwiihnte Gliederung der ROKA in vier Metropoli-
tankreise ging auf diese seine Initiative zuriick. Als der Bischofssynod in
Karlowitz jedoch den Vorstellungen Evlogijs von einer faktischen Auto-

82 [EvioGu], Vospominanija (wie Anm. 19), 453-470.
83 ScHuLz, Landeskonzil (wie Anm. 15).
8 STRICKER, Kanonisierung (wie Anm. 17), 103.

193



Gerd Stricker

nomie seines Metropolitankreises nicht zu folgen gewillt war, 10ste er
1926 aus eigener Vollmacht seine Gemeinden aus der Struktur der ROKA
heraus.

Viele Entwicklungen gerade innerhalb der russisch(-orthodox)en Dia-
spora sind heute nur schwer nachvollziehbar. Die russische Emigration,
darunter auch die kirchlichen Wiirdentridger, Geistlichen und Laien, waren
entwurzelt, verarmt, von Sehnsucht nach der Heimat und von Hass auf die
Bolschewiki verzehrt. Es gab keine gewachsenen Strukturen, keine von
Traditionen bestimmte Autoritdten. Alles musste sich erst herausbilden
und Gestalt annehmen. So ist die Geschichte der russischen Orthodoxie in
der Diaspora insbesondere wihrend der Zwischenkriegszeit in einem kaum
vorstellbaren Ausmass das Ergebnis personlicher Beziehungen der mass-
geblichen Hierarchen zueinander: bestimmt von Freundschaften und Anti-
pathien, von Ehrgeiz oder aber Scheu, von gegensitzlichen theologischen
und politischen Positionen und Ambitionen. Auch spielte die Herkunft ei-
ne wichtige Rolle®. So war die Entscheidung des Metropoliten Evlogij,
sich von der Kirchenleitung in Karlowitz zu trennen, im Grunde genom-
men zuallererst das Resultat einer tiefgreifenden personlichen und menta-
len Entfremdung, vielleicht sogar Enttduschung gegeniiber dem einst so
hoch verehrten Metropoliten Antonij, dem Oberhaupt der ROKA.

Diese Entfremdung beruhte ganz gewiss in starkem Masse darauf, dass
die Fiihrung der Auslandskirche, und damit auch ihr Oberhaupt Metro-
polit Antonij, in Serbien in einem vertrauten orthodox-volkskirchlichen
Umfeld lebte, wie man es aus der Heimat kannte. Zur orthodoxen Grund-
befindlichkeit gehorte da — wie natiirlich auch im zaristischen Russland —
a priori eine feindselige Haltung gegeniiber dem lateinischen Westen,
ndmlich gegeniiber den schismatischen Katholiken und den protestanti-
schen Hiretikern. Metropolit Evlogij hingegen musste sich in extreme
kirchliche Diasporabedingungen fiigen: mitten unter Katholiken und Pro-
testanten, auf deren Hilfe er angewiesen war. In seinem Metropolitankreis
standen seine Glidubigen einer Vielzahl westeuropédischer Nationalititen
gegeniiber; hier gab es aber auch orthodoxe Bulgaren und Rumiinen.

% Von Bedeutung war, ob jemand den traditionellen geistlichen Dynastien ange-
horte, die sich iiber Jahrhunderte in Russland gebildet hatten, als die russische Geist-
lichkeit dort einen eigenen abgeschlossenen sozialen Stand gebildet hatte; vgl. ERiCH
BrynNER, Der geistliche Stand in Russland. Sozialgeschichtliche Untersuchungen zu
Episkopat und Gemeindegeistlichkeit der russischen orthodoxen Kirche im 18. Jh.
(KO.M 16), Gottingen (V&R) 1982.

194



Russische Orthodoxie in der Diaspora

Als zumeist mittellose Emigranten waren die Russen auf das Wohlwol-
len der Menschen in den gastgebenden Lindern angewiesen. In besonde-
rer Weise galt das fiir die orthodoxen Russen, denen buchstiblich alles
fehlte, was notwendig war fiir den Aufbau und Erhalt kirchlicher Einrich-
tungen, die das Praktizieren gewisser Grundformen liturgischen Lebens
gewihrleisteten (z.B. Gottesdienstriume). Sichergestellt war nicht einmal
eine wenigstens minimale Entlohnung der wenigen Geistlichen, die durch
rastloses Umbherreisen die Heimatlosen in den Emigrantenzentren durch
Gottesdienste und geistlichen Zuspruch zu stirken versuchten. Viele Pries-
ter der russischen Emigration mussten sich ihren Lebensunterhalt in
«Brotberufen» verdienen, wobei die Priestergattinnen durch eigene Be-
rufstétigkeit dazu beitrugen, dass die Priester ihrer geistlichen Berufung
folgen konnten.

Den orthodoxen Russen wurde — zieht man die erschwerten Bedingun-
gen der Nachkriegszeit und der Weltwirtschaftskrise in Betracht — von
Protestanten und Katholiken in vielfdltiger Weise Hilfe zuteil, die von den
Russen mit Dankbarkeit angenommen wurde. Mit der Zeit wuchs bei ih-
nen Respekt vor den Christen im Westen, fiir die sie in der Heimat oft nur
Verachtung iibriggehabt hatten. Die orthodoxen Russen waren aber nicht
nur Nehmende. Metropolit Evlogij war es stets ein besonderes Anliegen,
die neuen westlichen Nachbarkirchen mit den Schitzen der Orthodoxie
vertraut zu machen. Und zahlreiche katholische und evangelische Ge-
meinden Offneten sich der ihnen fremden Spiritualitit der Ostkirche;
vielerorts konnte man von einer geradezu euphorischen Begeisterung fiir
alles Orthodoxe sprechen. Oft entwickelten sich daraus enge stabile Be-
ziehungen. In Grossbritannien beispielsweise griindeten Kreise, die sich
von der orthodoxen Spiritualitidt eine Befruchtung der Anglikanischen
Kirche erhofften, die anglikanisch-russisch-orthodoxe «Fellowship of
St. Alban and St. Sergius»3¢, die bis heute existiert.

Ohne die Offenheit des Metropoliten Evlogij, mit der er auf die christ-
lichen Nachbarn im Westen zugegangen ist, wiren diese wechselseitigen
Anniherungen nicht moglich gewesen. Es verwundert gar nicht, dass aus
diesem tiber weite Strecken liebevollen, zumindest freundschaftlichen
Miteinander der westkirchlichen Gastlinder und der ostkirchlichen Zu-
wanderer bei Metropolit Evlogij selbst und bei einem grossen Teil seiner
«Herde» eine positive — modern ausgedriickt: 6kumenische — Einstellung

86 Russisch: «Sodruzestvo sv. Mucenika Albanija i propod. Sergija RadoneZsko-
go».

195



Gerd Stricker

zu den neuen Nachbarn erwuchs. Damit geriet er allerdings in noch schiir-
feren Gegensatz zu seinen Mit-Bischofen in Karlowitz.

2.1 Das «Institut de Théologie Orthodoxe St-Serge» in Paris in der
Zwischenkriegszeit

Die ROKA-Bischofskollegen von Metropolit Evlogij waren besonders er-
bittert, als dieser 1925 ausgerechnet im lateinischen Westen ein russisch-
orthodoxes Priesterseminar aufbaute: das «St. Sergius-Institut» in Paris®’.
Diesen Weg, das driingende Problem des Priesternachwuchses zu 10sen,
missbilligte die Kirchenleitung in Karlowitz ganz entschieden: Nicht nur,
dass es im schismatischen Westen angesiedelt war — dariiber hinaus wurde
das von Metropolit Evlogij geschaffene Priesterseminar von nicht-ortho-
doxen, namentlich anglikanischen Kirchenkreisen mitfinanziert; die rus-
sische Emigration wiire nie zur Finanzierung einer solchen Institution in
der Lage gewesen. So wurde die Startfinanzierung von St-Serge wesent-
lich aus Mitteln des «Young Men’s Christian Association» (YMCA) be-
stritten. Die wirtschaftliche Situation des Instituts charakterisierte der
Metropolit so: «Die 6konomische Basis des ... Instituts ist unklar. ... Es
lebt allein von Spenden. Bisher haben uns unterstiitzt: Anglikaner, Ameri-
kaner und die russische Emigration.» Die Gehiilter der Professoren muss-
ten mit zunehmender Verarmung der Emigration auf ein «Minimum»#3
beschrinkt werden. Und auch sonst herrschte am Institut dusserste Ar-
mut,

Als theologisch zu liberal und 6kumenisch zu offen empfand die Kir-
chenleitung in Karlowitz einige Dozenten des Pariser Instituts, die von der
ROKA meist vehement abgelehnt wurden. Die Liste des Lehrkorpers
weist ausser Erzpriester Sergij Bulgakov weitere klangvolle Namen auf:
Antonij V. KartaSeév fiir das Fach Kirchengeschichte, Erzpriester Georgij
Florovskij fiir Patrologie, Bischof Kassian (Bezobrazov) fiir Neues Testa-
ment, Erzpriester Vasilij V. Zen’kovskij fiir Philosophie, Georgij P. Fedo-
tov fiir Westliche Bekenntnisse und Hagiologie, Priester Nikolaj N.
Afanas’ev fiir Kirchenrecht, Ivan N. II'in fiir Liturgik und Philosophie,
Archimandrit Kiprian (Kern) Pastoraltheologie. Indirekt in das geistige
Umfeld von St-Serge gehorte auch der einstmalige Moskauer Professor

87 [EvLoGu ], Vospominanija (wie Anm. 19), 446-453, bes. 447.
8 A.a.0., 452f.

196



Russische Orthodoxie in der Diaspora

Nikolaj Berdjaev (1874-1948). Nach seiner Abkehr vom Marxismus war
er aus der Sowjetunion ausgewiesen worden, hatte sich 1924 in Paris
niedergelassen und hier eine «Religionsphilosophische Akademie» ge-
griindet.

Metropolit Evlogij vermutet den wahren Grund fiir die Ablehnung sei-
nes Instituts durch die Karlowitzer ROKA-Synode: «Die Professoren un-
seres Theologischen Instituts beschrianken sich nicht allein auf ihre Lehr-
titigkeit, sondern arbeiten gleichzeitig in der Okumenischen Bewegung
mit.»8% Die Werke des beriihmtesten Dozenten, des Erzpriesters Sergij
Bulgakov, gelten in der ROKA noch heute weithin als hiretisch, und auch
im Moskauer Patriarchat stossen sie meist noch immer auf Ablehnung. Ein
besonderes Entgegenkommen von englischer Seite war das Angebot an
Absolventen des Pariser Instituts, ihre Studien mit englischen Stipendien
an der Universitit Oxford fortzufiihren. Von den 133 Studenten, die das
Institut zwischen 1925 und 1936 absolviert hatten, liessen sich 52 zu
Priestern weithen.

1935 war es, wie bereits erwihnt, zu einer kurzen Anniherung der
Karlowitzer Kirchenleitung mit Metropolit Evlogij gekommen. Das Ober-
haupt der Serbischen Orthodoxen Kirche, Patriarch Varnava, versuchte
zwischen beiden Gruppen zu vermitteln. Er lud die Leiter der auslandsrus-
sischen Metropolitankreise zu sich ein: den Metropoliten Anastasij (Gri-
banovskij, 1873—-1965), das Oberhaupt der ROKA nach dem Tode von
Metropolit Antonij und Reprisentant des Metropolitankreises Balkan; den
Metropoliten Feofil (Paskovskij, 1874—1950)°! von Amerika; den Vorste-
her des Metropolitankreises Fernost, Bischof Dimitrij (Voznesenskij,
[871-1947) von Hajlar, sowie Metropolit Evlogij von (West-)Europa®:.
Die Stimmung war entspannt und freudig. Als jedoch die konkreten Dis-
kussionen iiber den kiinftigen Weg und die Zielsetzungen der Russischen
Kirche in der Diaspora begannen, brachen die bekannten Feindseligkeiten
und Auseinandersetzungen wieder auf: Der Vermittlungsversuch des ser-
bischen Patriarchen Varnava blieb Episode.

9 A..0.,451.
90 A.a.0., 452.
91 Nachfolger des 1934 verstorbenen Oberhauptes der amerikanischen Gemein-

den, Metropolit Platon.
22 [EvLoG], Vospominanija (wie Anm. 19), 634-638.

197



Gerd Stricker

2.2 «Der Bote der christlichen (Studenten-)Bewegung»

Metropolit Evlogij war auch beeindruckt von der Idee des christlichen
Pfadfindertums — vom YMCA, deren Verwirklichung in seinen Gemein-
den er unterstiitzte. Den Kontakt des YMCA zu den russischen Emigran-
ten hatte Dr. John Raleigh Mott, ein Methodist, der damalige Prisident des
YMCA, personlich vermittelt?}. Der YMCA stellte Metropolit Evlogij er-
hebliche Mittel zur Verfiigung. An diese intensive Beziehung erinnert
noch heute der massgebliche russische Verlag in Paris: «YMCA-Press».
Auch russisch(-orthodox)e Studenten in Paris und andernorts hatten sich
der YMCA-Idee verschrieben und nannten ihren 1925 gegriindeten Zirkel
«Russische christliche Studentenbewegung» und das Organ, worin sie
sichartikulierten«BotederChristlichenRussischenStudentenbewegung»+
Als die einstigen Studenten idltere Herren waren, haben sie das Wort «Stu-
denten-/studenceskij» aus dem Namen der Zeitschrift gestrichen.

Das «St.-Sergius-Institut» in Paris stellte und stellt bis heute das Herz
des «Boten» dar, der auch den Nebentitel «LLe Messager» fiihrt®. Dieser
wurde zunidchst herausgegeben von Nikolaj Sernov (1898-1929), Theolo-
ge und Kirchenhistoriker mit grosser okumenischer Weite. Nach seiner
Berufung auf eine Professur nach Oxford um 1927 iibernahm Georgij
Fedotov (1886-1951), ein Spezialist fiir Medidvistik und russische Kir-
chengeschichte, die Redaktion. 1935 bis 1939 erschien der «Bote» in ver-
schiedenen baltischen Stddten. Nach dem Krieg ist der «Bote» wieder
nach Paris zuriickgekehrt und wird seit 1952 von Prof. Dr. Nikita Struve
herausgegeben und redigiert. Die Zeitschrift verstand sich als Sprachrohr
des «wahren» Russlands; d.h. alles, was in der Sowjetunion nicht gedruckt
werden durfte, hatte seinen Platz im «Boten». Boris Pasternak, Aleksandr
Blok, Anna Achmatova, Maria Cvetaeva ... — die Liste der Autorinnen und
Autoren liesse sich beliebig fortsetzen. Im «Boten» erschienen erstmals
Kapitel aus Aleksandr SolZenicyns «Archipel GULag», Gedichte und Er-
zihlungen von Valam Salamov, friih schon Gedichte des Nobelpreistri-
gers fiir Literatur 1987, losif Brodskij.

Auf theologischer und philosophischer Seite gehorten z.B. Vladimir
Lossky, Semén Frank, Olivier Clément und andere zum Autorenteam;

93 1946 hat Mott den Friedensnobelpreis erhalten.

% «Vestnik russkogo christianskogo [studenceskogo] dviZenija — Le Messager».

% Zum folgenden vgl. Vestnik/Messager, Nr. 190, I/II, 2005; Olga Stieger/Gerd
Stricker, Paris: 80 Jahre orthodoxer «Bote», in: G2W 35 (1/2007) 24f.

198



Russische Orthodoxie in der Diaspora

auch so prominente Theologen wie die Erzpriester Johannes v. Meyen-
dorff und Alexander Schmemann haben im «Boten» publiziert. Unter
Pseudonym erschienen auch Werke des 1989 in Moskau ermordeten Erz-
priesters Alexander Men’. Die Auseinandersetzung mit dem Marxismus
war ein zentrales Anliegen der Zeitschrift. Die Redaktion erhielt aus der
UdSSR immer wieder hochbrisantes Material zur geknechteten Lage der
Orthodoxen Kirche dort, die im «Boten» sofort abgedruckt wurden — so
Beitridge von kirchlichen Dissidenten wie den Priestern Nikolaj ESliman
(Aschlimann) und Gleb Jakunin (1965), die Fundamentalkritik von Erzbi-
schof Ermogen (Golubov) von 1967, den geheimen Rechenschaftsbericht
des Stv. Vorsitzenden des «Rates fiir religiose Angelegenheiten beim Mi-
nisterrat der UdSSR», Vasilij Furov, zum Jahre 1974% u.a.m. Berichte
tiber Andrej Sacharov und Werke von ihm und anderen Dissidenten, im
Pariser «Boten» publiziert, garantierten ihnen die Aufmerksamkeit des
Westens.

Zum 80-jihrigen Bestehen des «Vestnik/Messager» schrieb Herausge-
ber Nikita Struve im Jahre 2005: «Der <Bote> ruht auf dem Evangelium
und auf der als lebendiger Organismus verstandenen Kirche ... Ein sol-
ches Verstindnis beruht auf orthodoxer Tradition ... und geht aut Aleksan-
dr Chomjakov (1804-1860), den Begriinder der modernen russischen Ek-
klesiologie (sobornost’), und auf Aleksandr Buchare’v (1822-1871) sowie
auf Vladimir Solov’€v zurtick. Dieses Bewusstsein blieb in der russischen
Emigration bewahrt, und der <Bote> ruft auf, es zu bewahren. Einerseits
pflegt er enge, lebendige Kontakte zu den unmittelbaren Wurzeln Russ-
lands, andererseits stiitzt er sich auf das Beste des christlichen und kultu-
rellen Erbes im Westen Europas.»®’

2.3 Auf der Suche nach einem kanonischen Dach

Um seine Isolation innerhalb der Orthodoxie zu iiberwinden, in die Met-
ropolit Evlogij 1926, nach der Trennung von der ROKA, geraten war, und
um wieder eine kanonische Basis zu erlangen, unterstellte er sich und

% Erschienen in: Vestnik/Messager 130 (1979) 275-344; 131 (1930) 362-372;
deutsch in: G2W 8 (11/1980) 1-27: 8 (12/1980) 25-53 (auch als Sonderheft von
G2W).

7 Vestnik/Messager, Nr. 190 (1-2/2005) 12-18 (Interview mit Nikita Struve,
8. 1615

199



Gerd Stricker

seinen Metropolitankreis im Jahre 1927 dem Moskauer Patriarchat®®. Dort
wurde er freudig aufgenommen. Bald ereilte ihn aber — wie alle russischen
Geistlichen im Ausland — eine Aufforderung des provisorischen Ober-
haupts der ROK, des Stv. Patriarchatsverwesers Metropolit Sergij
(Stragorodskij)®, eine personliche, schriftliche Loyalititserkldrung zu
Gunsten der Sowjetmacht abzugeben. In der umstrittenen «Deklaration»
des Metropoliten Sergij vom 29. Juli 1927 heisst es dazu: «...haben wir
von der Auslandsgeistlichkeit eine schriftliche Erkldarung verlangt, in der
sie sich in ihrer gesamten offentlichen Tétigkeit zu uneingeschrénkter Lo-
yalitiit gegeniiber der Sowjetregierung verpflichtet» 00, Metropolit Evlogij
wies dieses Ansinnen entschieden zuriick und gab die eingeforderte Loya-
litdtserkldarung nicht ab («Wir sind hier doch keine Sowjetbiirger!»). Zwar
waren die Beziehungen des Metropoliten Evlogij zum Moskauer Patriar-
chat in der Folge angespannt, aber sie bestanden fort, obgleich sich der
Metropolit auch sonst nicht auf die sowjetische Linie festlegen liess. Als
er jedoch im Friihjahr 1930 einer Einladung des Erzbischofs von Canter-

% Diese und die folgenden Ereignisse bis zum Jahre 1938 beschreibt Evlogij in
seinen «Vospominanija» (wie Anm. 19) im Kapitel «Cerkovnaja smuta», S. 603-648;
hier speziell ab S. 615. [Vgl. jetzt auch NicorLas Ross, La rupture entre le métropolite
Euloge et le métropolite Serge, vue de la rue Daru (1927-1931), in: Istina 52 (2008)
76-100. Es sei noch auf die kiirzlich erschienene franzoésische Ubersetzung der in
Anm. 19 erwihnten Lebenserinnerungen des Metropoliten Evlogij verwiesen: Le
Chemin de ma vie. Mémoires du Métropolite Euloge, rédigés d’apres ses récits par
T. Manoukhina, traduit du russe par le P. Pierre Tschesnakoff, Paris (Presses Saint-
Serge) 2005. Anm. d. Red.]

9 Metropolit Sergij (Stragorodskij, 1867—-1944): Nach dem Tod von Patriarch Ti-
chon (7. April 1925) gestatteten die Bolschewiki keine Neuwahl. Die von Patriarch
Tichon als mogliche Nachfolger bestimmten Metropoliten Kirill (Smirnov) von Ka-
zan’ und Metropolit Agafangel’ (PreobraZenskij) von Jaroslavl” wurden verhaftet resp.
verbannt; der vom Patriarchen zuletzt Genannte, Metropolit Petr (Poljanski) von
Kruticy, wurde nach wenigen Wochen seines Wirkens als Patriarchatsverweser Ende
1925 verhaftet. Dieser hatte zuvor als seinen Stellvertreter Metropolit Sergij (Strago-
rodskij) von NiZnij Novgorod benannt, der zwar Ende 1926 die Funktion eines «Stell-
vertretenden Patriarchatsverwesers» tibernahm, aber im Mérz 1927 verhaftet und erst
im Juni 1927 freigelassen wurde. Nun erlangte er die staatliche Anerkennung — und
erliess nach wenigen Wochen, am 27. Juli 1927, seine «Deklaration», in der er seine
Kirche und ihre Bischofe und Priester zur Loyalitéit der Sowjetmacht gegeniiber auf-
rief. 1943, kurz vor seinem Tode, gestattete Stalin im Zuge seiner neuen Kirchenpolitik
die Wahl Sergijs zum Patriarchen.

100 HAUPTMANN/STRICKER Kirche (wie Anm. 16), 726729 (mit dem fast unge-
kiirzten Text der «Deklaration»).

200



Russische Orthodoxie in der Diaspora

bury, Cosmo Gordon Lang, nach England folgte und an einer 6ffentlichen
Gebetsveranstaltung zu Gunsten der verfolgten Christen in der Sowjetuni-
on teilnahm, wurde das in Moskau als «antisowjetische» und «antirevo-
lutionire» 19! Solidarititsaktion bezeichnet: Metropolit Sergij sandte Evlo-
gij einen emporten Brief — in der Folge wurde Metropolit Evlogij durch
den Stv. Patriarchatsverweser seines Amtes als Oberhaupt des Metropoli-
tankreises Westeuropa enthoben!2, Im Westen hatte diese Amtsenthebung
allerdings keine Wirkung, sah man doch darin lediglich das Diktat Stalins.
Fast der gesamte Klerus hielt Metropolit Evlogij die Treue. Das Patriar-
chat Moskau war daher nicht in der Lage, die Installierung eines ihm ge-
nehmeren Hierarchen in Paris durchzusetzen!'%3. So konnte sich Metropolit
Evlogij problemlos an Patriarch Photios von Konstantinopel wenden mit
der Bitte, ihn und seinen Metropolitankreis in das Okumenische Patriar-
chat Konstantinopel aufzunehmen. Der Tomos mit dem positiven Bescheid
aus Istanbul tragt das Datum des 17. Februar 1931104,

Es wurde bereits geschildert, dass alle Gemeinden in Deutschland, die
Metropolit Evlogij unterstanden hatten, infolge oft undurchschaubarer
Manipulationen!® seit 1935 in die Jurisdiktion der ROKA {iberfiihrt wor-
den sind!'%¢, was kaum ohne Unterstiitzung durch nationalsozialistische
Behorden!?? vorstellbar ist!%8. Als Gegenspieler des Metropoliten ent-
puppte sich sein einstiger Vikar, Bischof Tichon (Ljas¢enko, 1875-1945),
der nach Evlogijs Trennung von der ROKA in der Karlowitzer Jurisdik-

101 Als «antisowjetisch» jedenfalls wurden die Aktionen des Metropoliten durch
die Moskauer Kirchenleitung unter Metropolit Sergij (Stragorodskij) interpretiert; vgl.
STRICKER, Kanonisierung (wie Anm. 17), 106 mit Anm. 42.

102 A.a.0., 108f.

103 Der HI. Synod in Moskau hat Metropolit Evlogij am 30. Dezember 1930 durch
den Metropoliten Elevferij (Bogojavlenskij, 1870-1940) von Litauen ersetzt, der aber
vermutlich nie nach Westeuropa gelangt ist.

14 [EvLoc], Vospominanija (wie Anm. 19), 625-627 (mit dem Wortlaut des To-
mos).

105 A.a.0., 645-648.

106 MicHalL Por’sku, Kanoniceskoe poloZenie vysSej cerkovnoj vlasti v SSSR 1
zagranicej, Jordanville NY, 1948, 136ft.; die Begriindung lautete, der Metropoli-
tankreis des Metropoliten Evlogij sei viel zu gross. Vgl. auch IRINARCH STRATONOV,
Russkaja cerkovnaja smuta 1921-1931 gg., Berlin (Parabola) 1932, 158f.

107 [EvLoGu], Vospominanija (wie Anm. 19), 645-648. Hier schildert er die Vor-
ginge in Deutschland aus seiner Sicht.

108 Siehe oben S. 107-109.

201



Gerd Stricker

tion verblieb und in Deutschland fiir sie Parallelstrukturen aufbaute, um
Evlogijs Position zu schwichen. Dazu gehorte auch die bei den
Nationalsozialisten besonders wirksame Unterstellung, Metropolit Evlo-
gij stehe «in unbedingter Abhdngigkeit von frankophilen und freimaureri-
schen Kreisen» — im Gegensatz zu Bischof Tichon, der in den langen
Jahren seines Wirkens in Deutschland «immer den besten Eindruck hin-
terlassen» habe, «loyal gegeniiber den deutschen Behorden» sei und «sei-
ner Kirche einen streng deutschfreundlichen Charakter verliehen» habe!%?.
Bischof Tichon wurde 1935 von den NS-Behorden — anstelle von Metro-
polit Evlogij — als Oberhaupt der Russischen Orthodoxen Kirche in
Deutschland anerkannt und der Auslandskirche die Rechte einer juristi-
schen Person zugestanden. Ein gewisser Exgeneral Biskupskij, der als
Reprisentant der russischen Emigration in Deutschland figurierte und
beste Verbindungen zu den deutschen Behorden pflegte, habe es — wie
auch immer — bewirkt, dass die NS-Behorden nunmehr den Karlowitzer
Bischof Tichon wirkungsvoll unterstiitzten!'19.

Vermutlich mit Bezug auf das Jahr 1938 klagte Metropolit Evlogij, die
Gemeinden in Wiesbaden, Darmstadt, Bad Ems, Baden-Baden, Stuttgart
und Leipzig!!! seien bereits mit allem Besitz an die ROKA iibergegangen.
Er verfiige in Deutschland nur noch iiber drei Gemeinden in Berlin, Dres-
den und Eckertsdorf in Ostpreussen!!?. Evlogijs Gemeinden in Baden-
Baden, Berlin I und II, Breslau, Darmstadt, Dresden, Diisseldorf, Bad
Ems, Hamburg, Leipzig, Miinchen, Prag, Stuttgart und Wien sowie die
Gottesdienststationen in Bad Homburg, Grébersdorf, Franzensbad, Graz,
Karlsbad, Bad Kissingen, Marienbad, Neuheim und Weimar!!* waren
1938 bereits «umgepolt». Priester, die Metropolit Evlogij treu blieben,

109 GAEDE, Kirche (wie Anm. 39), 168 (Hervorhebungen bei der Autorin).

10 [EvrLocu], Vospominanija (wie Anm. 19), 645-648; vgl. GAEDE, a.a.0., 163—
195, hier 172.

H1ALa.O. 646.

112 Ebd. GAEDE, Kirche (wie Anm. 39), 166, bezeichnet die drei bei Evlogij ver-
bliebenen Gemeinden so: Berlin II, Prag II und Oederwalde-Ost. Eckertsdorf (poln.
Wojnowo), ostlich von Ortelsburg/Szczytno, ist wegen ihrer Gemeinde priesterloser
Altglaubiger («Philipponen») bekannt, die aus dem Russischen Reich dorthin geflohen
waren; vgl. STRICKER, Altgliubigentum (wie Anm. 12), 201-220. In Eckertsdorf hat-
ten sich nach 1917 auch russisch-orthodoxe Emigranten niedergelassen, die zunéchst
Paris unterstanden. Heute unterhilt die Polnische Orthodoxe Kirche dort ein Kloster,
wihrend das Altgldaubigenkloster praktisch nur noch ein Museum ist.

13 Die Gemeinden verzeichnet GAEDE, a.a.0O., 294f.

202



Russische Orthodoxie in der Diaspora

machten Bekanntschaft mit der Gestapo; manche wurden aus Deutschland
ausgewiesen'!. (Nach Kriegsende konnte die Pariser Jurisdiktion in
Deutschland lange nicht wieder richtig Fuss fassen!!3.)

Die Besetzung (Nord-)Frankreichs durch Nazi-Deutschland (seit dem
22. Juni 1940) hat das kirchliche Leben in den Gemeinden von Metropolit
Evlogij gefihrdet, aber nicht grundsétzlich unmdéglich gemacht. Nicht we-
nige orthodoxe Russen schlossen sich der Résistance an oder waren ander-
weitig am Widerstand beteiligt. Das Okumenische Patriarchat Konstanti-
nopel hat auf Betreiben von Erzbischof Gabriel (De Vylder, geb. 1946),
Paris, vier russisch-orthodoxe Christen kanonisiert (Tomos vom 11. Feb-
ruar 2004), die im franzosischen Widerstand gegen die Deutschen betei-
ligt waren und deshalb im Februar 1943 verhaftet und in verschiedenen
KZ umgekommen sind. Da ist vor allem die Nonne Marija'!¢ (Skobcova,
geb. 1891, umgebracht in den Gaskammern des Frauen-KZ Ravensbriick
am 31. Mirz 1945) und ihr Sohn, der Lektor Jurij Skobcov (geb. 1921,
umgekommen im KZ Dora am 6. Februar 1944), zu nennen; in der Wider-
standsgruppe, der Mutter und Sohn Skobcov angehorten, war auch Pries-
ter Dmitrij Klepinin (geb. 1904, umgekommen im KZ Dora am 9. Februar
1944) titig gewesen'!7. Im Rahmen und im Schutz ihrer karitativen Akti-
vititen («L’ Action Orthodoxe») hatten Mutter Marija und Priester Klepi-
nin zahlreiche Juden gerettet und entflohene sowjetische Kriegsgefangene
versteckt. Beide wurden sie von Israel in die Schar der «Gerechten unter
den Volkern» eingereiht. 1935 bereits hatte Mutter Marija in der Rue
Lourmel ein Hospiz fiir Obachlose — sprich: fiir Clochards — gegriindet
und sich ihrer angenommen (eine Gedenktafel an der Hauswand erinnert
daran). Eng mit ihr hatte auch der Jude Elija Fondaminskij (geb. 1880, im
KZ Compiégne orthodox getauft und am 19. November 1942 im KZ
Auschwitz ermordet) zusammengearbeitet. Auch er wurde heiliggespro-
chen. Glieder verschiedener russischer Adelsfamilien haben sich ebenfalls
am franzosischen Widerstand beteiligt, z.B. verschiedene Obolenskijs.

14 A.a.0., 180f.

115 Eine komplette Liste der russisch-orthodoxen Gemeinden in Deutschland und
ihrer jurisdiktionellen Zugehorigkeit bei GAEDE, a.a.0., 166.

116 Protoerej SERGI) GAKKEL' (Hackel), Mat” Marija (1891-1945), Paris (YMCA-
Press) 1980; vgl. englisch: Sergei Hackel, Pearl of Great Price: The Life of Mother
Maria Skobtsova 1891-1945, rev. edition, London (DLT) 1982.

117 Vgl. NikoLas THoN, Neue Heilige der Orthodoxie in Westeuropa, vgl. http://
kokid.de/kirchl%20leben/mart-029.htm (06.12.2007).

203



Gerd Stricker

Nach dem Zweiten Weltkrieg, der die Zerschlagung des Faschismus
gebracht hatte, wurden breite Teile der russischen Emigration von einer
heute unbegreiflichen Stalin-Euphorie erfasst, den viele Russen als den
eigentlichen Sieger des Krieges feierten. Andererseits wuchs in Paris die
Selbstmordrate unter Russen sprunghaft an, die befiirchteten, Frankreich
werde sie im Zeichen der Waffenbriiderschaft mit der UdSSR nun an die
Sowjetunion ausliefern. Der 77-jidhrige Metropolit Evlogij war damals
praktisch vollig taub und auf Grund dessen sehr isoliert. Im Jahre 1944
hatte er in verschiedenen Schreiben an den Moskauer Heiligen Synod
beteuert, dass er sich und sein Erzbistum Paris gern Moskau unterstellen
wiirde. Doch benotige er dazu einen Tomos aus Konstantinopel, worin
sein Pariser Erzbistum aus der Jurisdiktion des Okumenischen Patriar-
chats entlassen wird. Schliesslich wurde ihm vom Heiligen Synod in Mos-
kau mitgeteilt, dass der Tomos aus dem Okumenischen Patriarchat iiber
die Entlassung des Erzbistums Paris in Moskau eingegangen sei (was gar
nicht stimmte). Am 18. Februar 1945 bat Metropolit Evlogij offiziell dar-
um, wieder in die Jurisdiktion des Moskauer Patriarchats aufgenommen
zu werden, welchem Wunsch am 11. September 1945 entsprochen wurde.
Teile der russisch-orthodoxen Diaspora liessen sich zudem von der ver-
besserten Lage des Moskauer Patriarchats in der Sowjetunion beeindru-
cken: Am 4. September 1943 hatte Stalin die letzten dre1 — aus Alibi-
Griinden — noch nicht verhafteten Metropoliten im Kreml empfangen, was
einer offiziellen Anerkennung der Russischen Kirche gleichkam!!8 — die
Ara der «konzessionierten Kirche» im Sowjetstaat begann, in der die Kir-
che allerdings keineswegs vor weiteren tiefgreifenden Verfolgungen ge-
schiitzt war!19.

Im September 1945 war Metropolit Evlogij also wieder ins Moskauer
Patriarchat aufgenommen worden. Indes zeigte sich bald, dass Stalin, oh-

18 Patriarchatsverweser Metropolit Sergij (Stragorodskij), Metropolit Aleksij
(Simanskij) von Leningrad und Metropolit Nikolaj (Jarusevi¢) von Kiew; vgl. HAUPT-
MANN/STRICKER, Kirche (wie Anm. 16), 758ff.

119 Es sei an die Kirchenverfolgungen unter dem Staats- und KP-Fiihrer Nikita
Chruscev (1958-1964) erinnert, unter dessen Regiment der Bestand der Russischen
Kirche von 14500 auf 7500 Gemeinden, die Zahl der Kloster von 69 auf 17 und die
Zahl der Seminare von acht auf drei herabgedriickt worden war — vgl. STRIKER, Mate-
rialy (wie Anm. 16), I, 51. Die hier und anderswo genannte Zahl russisch-orthodoxer
Gemeinden fiir 1958 (22 000) wurde spéter korrigiert: Die Hochstzahl nach dem Krie-
ge habe 1948 bestanden, und zwar ca. 14 500.

204



Russische Orthodoxie in der Diaspora

ne den die Aufnahme Evlogijs ins Moskauer Patriarchat nicht hitte voll-
zogen werden konnen, mit der Einverleibung des Pariser Erzbistums sehr
konkrete politische Vorstellungen verband und zu ihrer Umsetzung das
Patriarchat instrumentalisierte und zu unterwandern suchte!20, Das blieb
auch dem sterbenden Metropoliten Evlogij nicht verborgen. Verbiirgt sind
seine Worte auf dem Sterbebett: «Je me suis hdté, on m’a trompé, j’ai co-
mis une erreur.» Die Pariser Kirchenleitung (der Didzesanrat) sah dies
noch deutlicher. Nach dem Ableben von Metropolit Evlogij am 8. August
1946 machte der Pariser Didzesanrat unter der Leitung von Metropolit
Evlogijs Nachfolger, Erzbischof Vladimir (Tichonickij, 1873-1959), die
Unterstellung unter das Moskauer Patriarchat sofort riickgidngig und be-
gab sich wieder unter das Dach des Patriarchats Konstantinopel.

Was Metropolit Evlogij mit seinen Mitarbeitern trotz aller Armut, trotz
der wirtschaftlich instabilen Zwischenkriegszeit an russisch-orthodoxer
Infrastruktur in Mittel- und Westeuropa aufgebaut hat, ist beachtlich. Um
1930 zihlte die Pariser Jurisdiktion 62 Gemeinden!?! (wobei der Begriff
«Gemeinde»!22 hier schwer fassbar ist, oftmals weit greift und offenbar
sowohl grosse Gemeinden mit Filialgemeinden als auch kleinere Gruppen
umfasst): 43 Gemeinden in Frankreich, fiinf in Belgien, vier in Deutsch-
land (mit weiteren bedeutenden Filialen), je zwei in der Tschechoslowakei
und in Italien und je eine in den Niederlanden, der Schweiz, in Schweden,
Ruminien, Ddnemark und Norwegen. Die ROKA hat nach Evlogijs Tren-
nung von der Auslandskirche bald Parallelstrukturen aufgebaut: Der neue
ROKA-Erzbischof fiir Westeuropa, Serafim (Lade, 1883-1950), soll
schliesslich iiber 31 Gemeinden geboten haben!?’. Das statistische Ver-
hiltnis der Gemeinden von Metropolit Evlogij zu denen der Auslandskir-
che in Europa hiitte bis zum Zweiten Weltkrieg die Relation 2:1 ge-
habt!24.

120 [EvLocu], Vospominanija (wie Anm. 19), 669-676; die Herausgeberin der
Memoiren, T. Manuchina, berichtet ausfiihrlich dariiber.

121 SEIDE, Geschichte (wie Anm. 4), 665.

122 Letzte Klarheit tiber Ort und Zahl und iiberhaupt den Begrift «Prichod»
(deutsch: Gemeinde) ist nicht zu gewinnen; vgl. oben (S.202f. mit Anm. 115) die Aut-
zdhlung russisch-orthodoxer Gemeinden in Deutschland und der Tschechoslowakei.

123 SEIDE, Geschichte (wie Anm. 4), 54, zihlt 17 Gemeinden in Frankreich, vier in
der Schweiz, je zwei in Osterreich, Ttalien, Luxemburg und Grossbritannien und eine
in Ungarn und Belgien. Da die Auslandskirche im Deutschen Reich ein eigenes Bistum
aufbaute, scheinen die hier wohl insgesamt zehn russischen Gemeinden nicht auf.

124 Ebd.

205



Gerd Stricker

2.4 Russisches Erzbistum Paris/Konstantinopel und das Moskauer Patri-
archat

Auf Druck des Patriarchats Moskau hatte das Okumenische Patriarchat im
Jahre 1965 die «Archevéché des paroisses orthodoxes russes en Europa
occidentale (Exarcat russe en Europa occidentale du Patriarchat (Ecumé-
nique)» aus seiner Jurisdiktion entlassen: «... I’Exarchat russe provisoire
de’Europe occidentale ... a été supprimé par ce méme [= (Ecuménique]
Patriarchat 1965, sur I'instance méme du Patriarcat Moscou et sans que
I’Exarchat ait été préalablement consulté» 123, Als die «Pariser Russen» es
aber iiber Jahre ablehnten, sich der Russischen Orthodoxen Kirche einzu-
gliedern, nahm sie der Okumenische Patriarch Athenagoras I. in Konstan-
tinopel 1971 erneut unter seinen kanonischen Schutz, und zwar unter ei-
nem «Statut d’autonomie particuliere et provisoire» 26, 1999 wurde dieser
Status bestiitigt und erweitert («rétablie ... et confirmée et élargie»): Das
Erzbistum wurde zu einem — nicht mehr provisorischen — Exarchat aufge-
wertet: «L'Exarchat Russe en Europa Occidentale du Patriarchat (Ecumé-
nique». Das ist grundsitzlich der jurisdiktionelle Status des Pariser russi-
schen Erzbistums bis heute!?’.

Zum Pariser (russisch-)orthodoxen Erzbistum/Patriarchat Konstanti-
nopel lagen Anfang 2008 folgende statistische Angaben vor: 85 Gemein-
den in Mittel- und Westeuropa sowie die 19 neuen Gemeinden und
«Eucharistischen Kommunititen»'?% im Vikarbistum Grossbritannien und
Irland (siehe unten); ein Nonnenkloster in Bussy-en-Othe (24 Nonnen)
und ein Monchs- und Nonnenkloster in St. Mars-en Loquenay/Le Mans.
Dariiber hinaus leben insgesamt fiinf Monche in Frankreich, Italien
und Norwegen und verschiedene Nonnen in den Niederlanden, der
Schweiz, Frankreich und Schweden privat; ihre Wohnungen haben
den Status von «skites»!?. Der 2003 verstorbene Erzbischof Sergij

125 «Déclaration du Conseil de I’ Archevéché »vom 12. Januar 2005; vgl. die Uber-
setzung des Textes im Abschnitt 2.4.3.

126 Ebd.

127 STRICKER, Kanonisierung (wie Anm. 17), 108f.

128 « Communautés eucharistiques» sind Gemeinden im Aufbau mit bis zu 20 Glie-
dern. Im Gegensatz zu den «paroisses» haben die Kommunitiiten noch kein Statut,
zahlen keine Beitrdge an das Bistum und entsenden keine Delegierten in die Ditzesan-
versammlung.

129 Mere MARTHE (SmiTs), Russisch-Orthodoxe Erzdidzese/Exarchat Westeuropa
(Patriarchat Konstantinopel) zihlt 85 Gemeinden, in: G2W 36 (2/2008) 3.

206



Russische Orthodoxie in der Diaspora

(Konovaloff)!30, Vorsteher des Erzbistums von 1993 bis 2003, hatte 2002
noch folgende, iiber die Daten von 2008 hinausgehende Angaben ge-
macht'?!: Die Gesamtzahl der praktizierenden Glidubigen bezifferte er il-
lusionslos mit 25000 bis 30000. Er sprach damals von 72 Gemeinden —
davon 43 in Frankreich, sieben in Schweden, fiinf in Belgien, vier in den
Niederlanden, vier in Spanien, von je drei in Norwegen und in [talien und
von je einer Gemeinde in Didnemark und in Deutschland!3? (hier sind zwei
neue Gemeinden im Entstehen). Dem amtierenden Erzbischof stehen
meist zwel (Vikar-)Bischofe zur Seite. Im Jahre 2002 betrug die Zahl der
Monchspriester, Protopresbyter, Erzpriester und Priester 59, die Zahl der
Monchsdiakone, Protodiakone und Diakone lag bei zwolf. — Ein Problem
des Erzbistums mit seiner Einbettung im westlichen Christentum besteht
darin, dass es — trotz kleinerer monastischer Gemeinschaften — nicht zur
Entfaltung eines statistisch bedeutsamen Monchtums gekommen ist. So
gestaltet sich die Wahl von Bischofen stets schwierig, weil nur wenige
Monche zur Verfiigung stehen, die —etwa von ihrer theologischen Bildung
her — fiir das Bischofsamt die nétigen Voraussetzungen mitbringen.
Unter Erzbischof Georgij (Tarassov, 1960-1988) hat die Fiihrung des
Erzbistums eine bis heute giiltige Regelung beschlossen: Jede Gemeinde
entscheidet ganz fiir sich und nach ihren Bediirfnissen pragmatisch, in
welcher Sprache und nach welchem Ritus sie ihr gottesdienstliches Leben
gestalten mochte. Dabei gibt es zwei dominierende Varianten des gottes-
dienstlichen Lebens: Es wird nach dem «alten» (Julianischen) Kalender
gestaltet und in russisch-kirchenslawischer Sprache zelebriert — oder aber
nach dem «neuen» (Gregorianischen) Kalender'3? mit den liturgischen

130 Erzbischof Sergij (Konovalov) von Eukarpia (geb. 1941, Priesterweihe 1980,
Monchsgeliibde 1990, Bischofsweihe 1993).

131 Personliche Mitteilungen, 15. Oktober 2002.

132 Neben der alten, Paris unterstehenden Gemeinde in Diisseldorf ist mittlerweile
eine neue in Stuttgart hinzugetreten, und in Albstadt (Stidwest-Alb) besteht jetzt eine
wachsende Eucharistische Kommunitiit.

133 Das Okumenische Patriarchat wie auch die Mehrheit der orthodoxen autoke-
phalen und autonomen Kirchen gestalten seit 1923 (oder spiiter) ihr Leben nach dem
westlichen Gregorianischen, dem sog. «neuen» Kalender. Dies fiihrte zu schismati-
schen Gruppierungen der ultrakonservativen «Altkalendarier». Den «alten» Kalender
hingegen befolgen die Patriarchate von Jerusalem, Russland, Serbien und die Kloster
auf dem Athos. Mit Ausnahme der Finnischen Orthodoxen Kirche orientieren sich aber
alle orthodoxen Kirchen fiir die Datierung von Ostern bzw. des Osterfestkreises — Vor-
fastenzeit, Grosses Fasten, Karwoche, Ostern, Himmelfahrt, Pfingsten — am Juliani-
schen Kalender.

207



Gerd Stricker

Teilen in den jeweiligen Landessprachen. Werden Gottesdienste und Li-
turgien in einer Landessprache (Franzosisch, Niederldndisch, Deutsch,
Schwedisch usw.) gefeiert, werden Evangelium, Apostellesung und Pre-
digt nur dann in Russisch-Kirchenslawisch vorgetragen, wenn mehrere
Russen anwesend sind.

In grosseren Stddten, wo das Erzbistum auch iiber bedeutende Ge-
meinden verfiigt, sind «russische» Gemeinden hidufiger anzutreffen (z.B.
in Paris, in Liittich und Stockholm). In der Provinz hingegen, wo die
Gemeinden in der Regel kleiner sind, findet sich haufiger die landessprach-
liche Variante. Ein interessantes Beispiel ist die Kathedrale des Erzbi-
schofs in Paris (rue Daru), die Aleksandr-Nevskij-Kirche: In der Hauptkir-
che finden sich jene Gemeindeglieder zusammen, die das gottesdienstliche
Leben in Kirchenslawisch und nach dem alten Kalender gestalten, wohin-
gegen 1n der darunterliegenden Krypta nach der franzosischen Variante
und nach dem neuen Kalender (aber nach dem alten Osterfestkreis) gefei-
ert wird.

2.4.1 Das «Institut de Théologie Orthodoxe St-Serge» in Paris seit den
1990er-Jahren

Die innere Lage des Erzbistums ist in den letzten zwei Jahrzehnten immer
schwieriger geworden. An allen Stellen macht sich ein bedenklicher Man-
gel an Funktionstriagern bemerkbar, tiberall fehlt es an Geld. Nur mit den
allergrossten Schwierigkeiten kann beispielsweise das Pariser St.-Sergius-
Institut am Leben erhalten werden: Trotz erheblicher finanzieller Unter-
stiitzung durch die Okumene ist bei steigenden Lebenshaltungskosten die
Zukunft des Instituts ungewiss. Die Lehrveranstaltungen miissen einer-
seits wegen der sinkenden Russischkenntnisse der Studierenden, anderer-
seits wegen der staatlichen Anerkennung der Diplome fast durchgingig in
franzosischer Sprache abgehalten werden. Bei den Studenten wird nur
noch eine passive Kenntnis des Russischen vorausgesetzt; Kenntnisse des
Kirchenslawischen, der Liturgiesprache der orthodoxen Slawen, bringen
nur wenige Studenten mit. Das mag sich mit der Zunahme von Studenten
aus Russland, Serbien, Bulgarien und auch Ruminien wieder @ndern. Eine
ganz wichtiger Zweig der Arbeit des Instituts ist die Abteilung fiir Fern-
studium: Fernkurse haben zuweilen mehr als 100 Personen gleichzeitig
belegt.

Bisher gehort das St.-Sergius-Institut zu 97% dem Erzbistum. Die zum
Erhalt des Instituts und die fiir die Gehilter der Dozenten und Angestellten

208



Russische Orthodoxie in der Diaspora

notwendigen Gelder stellen eine kolossale Belastung dar. In der Diskus-
sion ist nun ein neues Modell der Tragerschaft, das den Etat des Erzbis-
tums entlasten soll: 25% des Instituts sollen von einer zu griindenden Stif-
tung libernommen werden, fiir die bereits die notwendigen Gelder gesam-
melt werden. Auch der franzosische Staat wire an der Stiftung beteiligt.
Allerdings ist das Modell im Institut selbst, vor allem unter den Professo-
ren, umstritten. Sie fiirchten, der Stiftungsrat als Kontrollinstanz konnte
sie in ithren Freiheiten einschrinken. Allgemein erhofft man sich durch
diese Konstruktion eine grossere Transparenz der Arbeit des Instituts und
eine neutralisierende Wirkung im Widerstreit der Interessen einzelner Do-
zenten. Schliesslich ist mit der Griindung dieser Stiftung mit Staatsbetei-
ligung auch die Hoffnung verbunden, dass die vom Moskauer Patriarchat
angekiindigte Griindung einer orthodoxen Konkurrenzhochschule nicht
zustande kommt!34. 91 Jahre nach dem Oktoberputsch von 1917, 82 Jahre
nach Griindung des Instituts ist nun schon die dritte Emigranten-Genera-
tion fest in die franzdsische Umwelt integriert — auch die meisten Studen-
ten am St.-Sergius Institut.

2.4.2 Moskauer Ambitionen und Spaltungstendenzen im Erzbistum

Im Pariser Erzbistum/Patriarchat Konstantinopel mit seinen russischen
Wurzeln sind — wie im britischen Bistum SuroZ (siehe unten) — seit 2002
evidente Spaltungstendenzen erkennbar. Grund dafiir sind nicht allein die
zahlreichen «neuen Russen». Sondern es gibt im Erzbistum auch eine
kleine Zahl von Kirchengliedern der alten Emigration, die — vom friiheren
Prasidenten Vladimir Putin hofiert!35 — intensive wirtschaftliche, kulturel-
le und nicht zuletzt kirchliche Kontakte nach Russland aufgenommen ha-
ben. Insider sprechen von einer «lautstarken Minderheit», die fiir eine
Unterstellung des Erzbistums unter das Moskauer Patriarchat agiert. Da-
bei beseelt diese aber nicht der Gedanke einer direkten Unterordnung des
Erzbistums Paris unter Moskau, also eine Art Eingliederung in die beste-
hende Eparchie «Korsun’» des Moskauer Patriarchats (fiir Frankreich, die
Schweiz und Italien), das ebenfalls seinen Sitz in Paris hat und dem der

134 Miindliche Mitteilungen von Sommer 2008.

135 Exprisident Vladimir Putin pflegte, wenn er nach Frankreich fuhr, markanten
Vertretern der Moskau-Fraktion im Erzbistum Paris/Okumenisches Patriarchat sog.
«Ehrenpiisse» zu liberreichen.

209



Gerd Stricker

Moskauer Erzbischof Innokentij (Vasil’ev, geb. 1947) vorsteht. Vielmehr
wiinscht sich die kleine «Moskau-Fraktion» im Erzbistum einen autono-
men Status im Rahmen des Moskauer Patriarchats, wie ein solcher der
Russisch-Orthodoxen Auslandskirche (ROKA) bei der Vereinigung am
17. Mai 2007 zugestanden worden ist. Ermutigt hat sie besonders der um-
strittene «Offene Brief» des Moskauer Patriarchen Aleksij vom 1. April
2003, in dem dieser die Bischofe von orthodoxen Eparchien mit Gemein-
den russischer Provenienz in Westeuropa aufgefordert hatte, sich zu einem
autonomen, aber Moskau unterstehenden «Metropolitankreis Westeuro-
pa» zusammenzuschliessen: die russisch-stimmigen Gemeinden der ver-
schiedenen Jurisdiktionen des Moskauer Patriarchats selbst, der ROKA
sowie des Erzbistums Paris/Konstantinopel'3. Nach heissen, z.T. emp0or-
ten Diskussionen (Tenor: Das Patriarchat Moskau zeige nun unverhohlen
seine Expansionsabsichten) geriet das Projekt «Metropolitankreis West-
europa» — vor dem Hintergrund der Ereignisse im Bistum «Suroz» (siehe
unten) und der Vereinigung von Moskauer Patriarchat und ROKA — wie-
der in Vergessenheit.

Die «Moskau-Fraktion» im Erzbistum wiinscht sich einen autonomen
Status, wie sie ihn unter dem Dach des Okumenischen Patriarchats lingst
besitzt, aber sie wiinscht sich diese Autonomie vom Moskauer Patriarchat.
Hingegen lehnt auch sie eine direkte Unterstellung unter Moskau ab. Erz-
bischof Innokentij von Korsun’ ist vielfach in Aktivititen des Moskauer
Patriarchats gegen das Erzbistum involviert, z.B. in die erwidhnten Intrigen
um die Uberschreibung der russischen Kirche zu Biarritz an das Moskau-
er Patriarchat!37: Seit dem Jahre 2000 hat die orthodoxe Gemeinde russi-
scher Provenienz in Biarritz (Erzbistum Paris) um thre Kirche zu kidmp-
fen: Durch «Unterwanderung» von Neu-Immigranten und «Tricks» bei
Kirchenvorstandswahlen!*® wurde die alte Gemeindeleitung ausgebootet;

136 Erzpriester SERGL HACKEL, Auf Biegen und Brechen, in: G2W 31 (6/2003)
26-28; GERD STRICKER, Moskaus «Metropolitankreis Westeuropa», in: G2W 31
(6/2003) 2-25.

137 0OLGA STIEGER/GERD STRICKER, « Wir sind tiber Moskau erbittert», in: G2W 33
(9/2005) 22f.; GErRD STRICKER, Moskauer Patriarchat und russische Diaspora, in:
G2W 34 (7-8/2006) 34f.

138 Der Moskau-gesonnene Priester Georgij Monzo$/Monjoch liess z.B. zu Ge-
meindewahlen Ukrainer aus Spanien mit Bussen nach Biarritz transportieren, die dann
im Sinne seiner Moskauer Ambitionen abstimmten; vgl. G2W 33 (6/2005) 4 (Moskaus
unzimperliche Methoden).

210



Russische Orthodoxie in der Diaspora

und infolge von Prozessen, die die «Moskau-Fraktion» innerhalb der Ge-
meinde bei franzdsischen Gerichten angestrengt hat, wurde die Kirche
von einer gerichtlichen Instanz dem Erzbistum Paris, von der nichsten
Instanz dem Patriarchat Moskau und von der dritten Instanz nun endgiiltig
Paris zugesprochen. Nun miissen Erzbistum und die Gemeinde jene
1,5 Mio. Euro autbringen, die das Moskauer Patriarchat zur Generalreno-
vierung der dringendst reparaturbediirftigen orthodoxen Kirche in Biarritz
zugesichert hatte'3%. Ahnliche Vorgiinge wurden aus Nizza bekannt!40,

Am 1. Mai 2003 wurde mit zwei Dritteln aller Stimmen ein «Westler»,
der Flame Gabriel (De Vylder, geb. 1946), zum Nachfolger des am 22. Ja-
nuar 2003 verstorbenen Erzbischofs Sergij (Konovaloff) gewiihlt'4!, aber
der Vorgang war schon damals von innerkirchlichen Spannungen beglei-
tet. Der Moskauer Patriarch Aleksij II. hatte am 1. April 2003 seinen er-
wihnten umstrittenen «Offenen Brief an die russisch-orthodoxen Hierar-
chen in Westeuropa» 42 veroffentlicht — zu einem Zeitpunkt also, als nach
dem Tod von Erzbischof Sergij das Pariser Erzbistum Paris/Okumenisches
Patriarchat fiihrungslos war. Zweifellos wollte das Moskauer Patriarchat
mit dem «Offenen Brief» die «Moskau-Fraktion» im Erzbistum stirken
und so auf die Wahl des neuen Erzbischofs in Paris Einfluss nehmen.
Moskau-orientierte Alt-Emigranten und «neue Russen» versuchten, die
Bischofswahl auf das Jahresende zu verschieben, damit nach dem «Offe-
nen Brief» des Moskauer Patriarchen und mit Druck aus Moskau viel-
leicht ein Bischof aus Moskau zum Oberhaupt des Erzbistums Moskau
gewiihlt wiirde.

Das Pariser Erzbistum des Okumenischen Patriarchats russischer Pro-
venienz durchlebt gegenwirtig die vielleicht heftigsten inneren Spannun-
gen in seiner iiber 80-jdhrigen Geschichte!4}. Wie im britischen Bistum

139 Ebd.; Service Orthodoxe de Presse (=SOP) 295 (2/2005), 14; www.religion.
ng.ru (16.2.2005).

140 G2W 35 (3/2007) 5 (Russland streckt seine Hand nach der Kathedrale von
Nizza aus). Hier liegt das Problem darin, dass Zar Nikolaj II. der Gemeinde in Nizza
1907 zwar ein Grundstiick geschenkt hatte, aut dem die Gemeinde eine Kirche bauen
konnte — dass nach 99 Jahren das Grundstiick wieder an den russischen Staat fallen
sollte. An dieser Stelle hakt die «Russlindische Foderation» ein.

141 Dazu G2W 31 (12/2003) 6 (Nachruf auf Erzbischof Sergij); G2W 31 (6/2003)
3f. (Wahl des neuen Erzbischof’s).

142 Text auf Deutsch in: G2W 31 (6/2003) 20f.

143 GERD STRICKER, Orthodoxie ohne nationale Ambitionen, in: G2W 33 (9/2005)
20f.

211



Gerd Stricker

«Suroz» haben sich Generationen russisch-orthodoxer Emigranten in ih-
ren europidischen Gastlindern, namentlich in Frankreich, inkulturiert. Sie
wollten von Anfang an den katholischen und evangelischen Schwesterkir-
chen Partner sein. Die orthodoxen Emigranten hatten von den westlichen
Mitchristen viel empfangen und umgekehrt diese mit den Schiitzen der
Orthodoxie bekannt gemacht. Nun aber lassen die Russischkenntnisse der
nachgewachsenen Generationen deutlich nach; der geistliche Mitvollzug
der kirchenslawischen Liturgie und ein Mitwirken an einem russisch-
sprachigen Gemeindeleben wird den Gliedern der z.T. bereits vierten
Immigranten-Generation immer schwerer. Hinzu kommt, dass — @hnlich
wie in Grossbritannien und Irland — auch viele Mittel- und Westeuropéer
zur Orthodoxie konvertiert sind und am gottesdienstlichen Leben der rus-
sischen Gemeinden teilhaben mochten, was fiir sie wegen ihrer schwa-
chen Russisch- und Kirchenslawisch-Kenntnisse aber schwierig ist. Das
Problem des Pariser Erzbistums besteht darin, die berechtigten Interessen
derer zu beriicksichtigen, die am russischen Viitererbe hingen und rus-
sisch-kirchenslawische Gottesdienste feiern wollen, andererseits die be-
rechtigten Interessen derer zu wahren, die als Nichtrussen auch auf landes-
sprachliche Gottesdienstformen Anspruch haben.

Vor iiber zwei Jahrzehnten wurde, wie erwiihnt, ein Kompromiss ge-
funden. Dieser ist nun aber in Frage gestellt, seitdem nach der politischen
«Wende» Hunderttausende «neue» Russen ins Ausland gestrémt sind und
ein Teil von ihnen orthodoxe Gottesdienststidtten besucht. Die «Moskau-
Fraktion» im Erzbistum benutzt die Neu-Immigranten, um der Forderung
nach einer Unterstellung unter das Moskauer Patriarchat Nachdruck zu
verleihen. Die iiberwiiltigende Mehrheit im Erzbistum jedoch wiinscht
einen Verbleib beim Okumenischen Patriarchat. Sie fiirchtet den iiberbor-
denden grossrussischen Nationalismus, der ihre 6kumenisch gesonnenen,
kosmopolitischen und im Westen «inkulturierten» Gemeinden zu re-russi-
fizieren sucht'#. In Paris fiirchtet man den riicksichtlosen Hierarchismus
im Moskauer Patriarchat, der die synodalen Strukturen mit der damit ver-
bundenen Stdrkung des Laienelements im Erzbistum bald zerstoren wiir-
de. In Paris verweist man immer wieder darauf, dass die Beschliisse des
Grossen Landeskonzils 1917/18 in Moskau allein im Erzbistum Paris/
Okumenisches Patriarchat mit seinen russischen Wurzeln verwirklicht

144 «Déclaration du Conseille de I’ Archevéché» vom 12. Januar 2005, nachfolgend
abgedruckt.

212



Russische Orthodoxie in der Diaspora

worden sind: In Paris werden die Bischofe gewiihlt — sogar unter Beteili-
gung minnlicher und weiblicher Laienvertreter! Dagegen wurde in Mos-
kau mittlerweile die letzten Mitwirkungsmoglichkeiten der Laien auf
hochster Ebene faktisch eliminiert: Im Statut der Russisch-Orthodoxen
Kirche vom Jahre 2000 ist das oberste Gremium, das Landeskonzil mit
seiner dominierenden Beteiligung der Laien, nur noch am Rande er-
wihnt!'%. Der Patriarch wird kiinftig auch nicht mehr vom Landeskonzil,
also nicht mehr von Geistlichen und Laien, sondern nur noch vom Bi-
schofskonzil gewdhlt.

In Paris fiirchtet man, dass es dem Moskauer Patriarchat nur um Macht-
positionen gehe: Uberall dort, wo Moskau — Staat und Kirche — einen
Tropfen russischen Blutes witterten, wiirden von Russland aus Anspriiche
erhoben und mit allen verfiigbaren Machtmitteln durchgesetzt. Die Fiih-
rung des Erzbistums weist darauf hin'4, dass das Moskauer Patriarchat in
Westeuropa, in Frankreich und namentlich in Paris Kirchen und Institutio-
nen besitzt, wo jeder, der das wiinscht, ein gottesdienstliches Leben nach
streng russisch-orthodoxem Ritus vorfindet und die im Patriarchat Mos-
kau herrschende kirchliche Mentalitit erleben kann. Dass es dem Moskau-
er Patriarchat um Machtpositionen gehe, zeigen auch jlingste Verlautba-
rungen, wonach Moskau in Paris den Bau einer méchtigen Kathedrale des
Moskauer Patriarchats und, wie schon erwihnt, die Errichtung einer Or-
thodoxen Theologischen Hochschule erwigt. Diese soll dem renommier-
ten St.-Sergius-Institut des Erzbistums mit seiner westlich-orthodoxen
Theologie vermutlich Konkurrenz machen und es letztlich zum Erliegen
bringen. Dass das Patriarchat Moskau an geschwisterlichen Beziehungen
nicht interessiert ist, zeige sich daran, dass Moskau alle Versuche von
Erzbischof Gabriel und seinem Diézesanrat, einen Dialog in Gang zu set-

145 Statut der Russischen Orthodoxen Kirche aus dem Jahre 2000: In Abs. 2 § 2
heisst es, dass das Landeskonzil nur ausnahmsweise einberufen wird; daran pflegten
der Episkopat insgesamt sowie Repriisentanten der Priesterschaft und der Laien aus
allen Eparchien sowie Monche und Nonnen aus allen Klostern der Kirche teilzuneh-
men. Im Entwurf des Statuts der Russischen Orthodoxen Kirche von 1988 (Abs. 2 § 2)
war die Einberufung des Landeskongzils fiir alle zen Jahre vorgesehen (so bei STRIKER,
Materialy [wie Anm. 16], I, 236), in der endgiiltigen Fassung sollte das Landeskonzil
sogar alle fiinf Jahre einberufen werden. De facto wurde es letztmals 1990, nach dem
Tod von Patriarch Pimen und zur Neuwahl eines Patriarchen — Aleksij II. (Graf von
Riidiger, geb. 1927) — einberufen. Das fiir das Jahr 2000 angekiindigte Millenniums-
Landeskonzil wurde abgesagt und durch ein Bischofskonzil ersetzt.

146 Ebd.

213



Gerd Stricker

zen, abblockt. Vorschlige, eine Delegation aus Paris nach Moskau zu ent-
senden, um die hdngigen Fragen zu diskutieren, wurden vom Patriarchat
nicht einmal beantwortet.

Einen Eindruck von den Spannungen innerhalb des Erzbistums vermit-
telt die interne Diskussion um den Besuch von Patriarch Aleksij II. in
Paris am 3./4. Oktober 2007. Der Patriarch war vom Prisidenten der Par-
lamentarischen Versammlung des Europarates, René van der Linden, nach
Strassburg eingeladen worden. Nachdem er seine politischen Verpflich-
tungen absolviert hatte, folgte er einer Einladung der katholischen Bischo-
fe nach Paris'#’. Dort nahm der Patriarch u.a. an einem Festgottesdienst in
der Kathedrale Notre-Dame teil, der von Kardinal Jean-Pierre Ricard
(gest. 28.1.2008) geleitet wurde. Zuvor hatte der Patriarch in der Kathedral-
kirche «Drei Hierarchen» (rue Pétel) der Eparchie «Korsun’» des Mos-
kauer Patriarchats eine Liturgie zelebriert. Erzbischof Gabriel hatte ihn
zwar nicht 1n die Aleksandr-Nevskij-Kathedrale des Erzbistums Paris/
Okumenisches Patriarchat (rue Daru), jedoch zu einem Besuch im St.-
Sergius-Institut eingeladen. Doch liess der Patriarch ausrichten, dass er
aus Zeitmangel der Einladung nicht folgen konnte.

Wenn der Moskauer Patriarch die Einrichtungen des Erzbistums Paris/
Patriarchat Konstantinopel am 3./4. Oktober nicht besuchte, so handelte es
sich nicht unbedingt um einen Affront gegeniiber dem Oberhaupt des Erz-
bistums und Exarchats, Erzbischof Gabriel (De Vylder), wie das in einem
Teil der Patriarchats-kritischen Medien in Russland behauptet wurde!48,
Einerseits war dieser Paris-Aufenthalt etwas improvisiert, zweitens bot,
wie erwahnt, der enge Zeitrahmen des Patriarchen wenig Spielraum, drit-
tens hatte Erzbischof Gabriel (De Vylder) den Patriarchen gar nicht in die
Aleksandr-Nevskij-Kathedrale eingeladen. Vielleicht wollte der Erzbi-
schof keinen Prizedenzfall schaffen. Denn angesichts der vielfiltigen Ak-
tivititen des Moskauer Patriarchats, dem Pariser russischen Erzbistum/
Okumenisches Patriarchat Gotteshiuser fortzunehmen (Rom, Biarritz,
Nizza usw.), mag Erzbischof Gabriel befiirchtet haben, dass Moskau aus
einer vom Patriarchen zelebrierten Liturgie in der Aleksandr-Nevskij-Ka-
thedrale russische Anspriiche ableiten oder konstruieren konnte. Erzpries-
ter Anatole Rakovitch, Vorsteher der Gemeinde an der Aleksandr-Nevskij-

147 Ausfiihrlich dazu in: G2W 35 (12/2007) 4f.
148 Ebd.; vgl. www.portal.credo.ru (26.9. und 3.-5.10.2007); www.religare.ru
(3.10.2007); www.egliserusse.typepad.fr (14.10.2007).

214



Russische Orthodoxie in der Diaspora

Kathedrale, klagte im Informationsblatt der Gemeinde von April 200849
«Mir und vielen Gemeindgliedern hat es Kummer bereitet, dass unsere
[kirchliche] Obrigkeit es nicht fiir notig gehalten hat, den Heiligsten Pat-
riarchen in unserer weltbekannten ... Kathedrale zu empfangen. Leider
haben wir auf meine und vieler Gemeindeglieder Bitten, den Patriarchen
bei uns zu empfangen, keine addquate Antwort erhalten.» Er macht dem
Erzbischof also, mit Blick wohl auf Moskau-orientierte Gemeindeglieder,
einen Vorwurf daraus, dass er den Patriarchen nicht in Gebéduden seiner
Jurisdiktion empfangen hat.

Immerhin haben Patriarch Aleksij und Erzbischof Gabriel am 4. Okto-
ber gemeinsam eine Grosse Panichida, einen Totengottesdienst, zelebriert,
und zwar auf dem russischen Friedhof in Sainte-Geneviéve des Bois bei
Paris (Dpt. Essonne). Der Friedhof wird von russischen Gemeinden aller
Jurisdiktionen genutzt; allerdings untersteht die Friedhofskapelle dem
Pariser Erzbistum!3°, ebenso die Verwaltung des Friedhofs. Das Kirchlein
konnte die vielen Russen gar nicht fassen, sodass die Hierarchen die
Panichida im Freien zelebrierten. Danach beteten beide in der Friedhofs-
kirche und sprachen, wie es heisst, entspannt miteinander'>!. In einer An-
sprache an den russischen Patriarchen erklirte Erzbischof Gabriel: «Dass
wir Sie hier ... empfangen, bedeutet nicht, dass unser Erzbistum stirbt ...
Im Gegenteil: Unser Erzbistum ist ein lebendiger, gesunder Organismus
... Wiihrend wir der grossen liturgischen Tradition der russischen Ortho-
doxie treu verbunden bleiben, ... ist unsere Herde jedoch multi-ethnisch
geworden ... Der Terminus <Diaspora> ist fiir viele von uns unverstdnd-
lich, denn wir sind lingst keine Diaspora mehr.» 152

149 Prichodskij Listok/Bulletin Paroissial de la Cathédrale Saint Alexandre Nevsky,
avril 2008, S. 15; dieser Text des zweisprachigen Gemeindeblittchens ist auf Russisch
geschrieben.

150 In dieser Friedhofskirche sind alle Bischofe des Pariser Erzbistums beigesetzt.

151 Dies geschah iibrigens auf Deutsch: Die Vatersprache des Patriarchen, eines
geborenen Grafen Riidiger mit viterlicherseits deutsch-baltischen Wurzeln, ist das
Deutsche, und Franzosisch spricht er nicht; Erzbischof Gabriel ist im Russischen nicht
so versiert, dafiir spricht er sehr gut Deutsch.

152 G2W 35 (12/2007) 4 [vgl. zur theologischen Kritik des Begriffs «Diaspora»
ANASTASIOS KALLIS, Von Adam bis Zolibat. Taschenlexikon Orthodoxe Theologie,
Miinster (Theophano) 2008, 75-77. Anm. d. Red.].

215



Gerd Stricker

2.4.3 Erkldrung des Pariser Diozesanrates vom 12. Januar 2005

Im Folgenden wird die «Déclaration du Conseil de I’ Archevéché» vom
12. Januar 2005 vollstindig wiedergegeben, weil darin die heutige Lage
des Erzbistums klar zum Ausdruck kommt!'3.

Le Conseil de I’ Archevéché, réuni le 12 janvier 2005, sous la présidence de
Son Eminence I’ Archevéque Gabriel de Comane, a été informé de la publica-
tion des déclarations et décisions adoptées par le Saint-Synode du Patriarcat
de Moscou, lors de sa session du 24 décembre dernier, reprises et largement
diffusées par I’association OLTR !>, concernant «les relations avec I’ Exarchat
des paroisses orthodoxes de tradition russe en Europe Occidentale (Patriarcat
de Constantinople)» a la suite de la déclaration du Conseil diocésain de I’Exar-
chat du 9 décembre 2004155,

Le Conseil constate, avec regret, que le Patriarcat de Moscou n’essaye pas de
comprendre la position de I’Archevéché, ni d’engager un dialogue avec
Mgr I’ Archevéque Gabriel et son Conseil diocésain, pourtant Iégalement et
légitimement €lus a la téte de I’ Archevéché, mais qu’il préfere se fier aux «ap-
pels oraux ou écrits de clercs et laics qui expriment leur regret et leur inquié-
tude a propos de la position des dirigeants de 1’Exarchat, qui, selon eux, non
seulement ne contribue pas au rapprochement avec I’Eglise orthodoxe russe,
mais s exprime également dans un comportement malveillant envers ceux qui
désiraient un tel rapprochement». Les minutes du Saint-Synode mentionnent
a plusieurs reprises «les dirigeants» de I’ Archevéché comme étant soi-disant
oppos€s a la volonté du peuple des fideles, alors que leur action et leurs déci-
sions ne sont que 1’expression de cette volonté. Le Conseil tient a rappeler que
c’est précis€ment suivant les dispositions du Concile de Moscou de 1917-1918
que Monseigneur Gabriel a été €lu, a une majorité de plus des deux tiers des
voix, lors d’une Assemblée diocésaine clérico-laique, composée des délégues
de I’ensemble des paroisses et communautés de I’ Archevéché, élection qui a
ensuite été confirmée, suivant les statuts de 1’Exarchat, par le saint-synode du
Patriarcat (Ecuménique. Quant aux membres du Conseil de I’ Archevéché, €lus
ou ré€lus, lors du dernier renouvellement du Conseil, 1ls I’ ont €t€ presque tous,
la encore, a la majorité des deux-tiers, des le premier tour.

Le Conseil estime regrettable que le Patriarcat de Moscou veuille continuer a
juger de la situation uniquement a travers le prisme réducteur d’une associa-
tion d’audience limitée, sans tenir compte de I’ensemble des sensibilités qui
se sont exprimées et continuent a s’exprimer, au sein de I’ Archevéché, pour

133 Vgl. http://www.exarchat.org/spip.php?article67 (20.7.2008)

154 Es handelt sich um die «moskaufreundliche» Gruppierung «Orthodoxie Locale
de Tradition Russe» (OLTR), die auf einer eigenen Website ihren Standpunkt ver-
breitet.

135 Vgl. http://www.exarchat.org.spip.php?article 48.

216



Russische Orthodoxie in der Diaspora

dire que la lettre patriarcale du 1¢ avril 2003139, regue au moment ot le siege
archiépiscopal était vacant, €tait pour le moins une maladresse et qu’elle ne
pouvait servir de base a une négociation.

Le Conseil s’étonne également que I’histoire complexe de 1’ Archevéché, en
géncral, et de ses relations avec I’Eglise de Russie, en particulier, soit présen-
tée de maniére si schématique et édulcorée, sans tenir compte de 1’évolution
historique, sociologique, culturelle et canonique de I’ Archevéché. Les cir-
constances politiques de 1931157, de 1946158 ou de 2003!5% sont une chose,
I’ecclésiologie orthodoxe en est une autre.

Pour nous, I’ecclésiologie orthodoxe est et doit rester la méme, au-dela des
fluctuations de I’Histoire et des Empires. C’est d’ailleurs en ce sens que s’ex-
primait, en 1926, le métropolite de Nijni-Novgorod Serge (Stragorodskii), le
futur patriarche de Moscou, a I’époque remplacant du locum tenens du trone
patriarcal. Interrogé par certains évéques russes émigrés en Serbie quant au
bien-fondé de leur synode, le métropolite Serge n’avait-il pas alors souligné
que, plutdt que de créer une structure unifiée et centralisée pour I’ensemble de
la diaspora russe, il valait mieux «se soumettre a la volonté de Dieu [...] et
suivre les canons de I’Eglise»? N avait-il pas alors indiqué que précisément la
seule voie juste a suivre pour les émigrés russes dans la dispersion consistait a
s’intégrer dans les Eglises orthodoxes territoriales des pays des Balkans ol ils
se trouvaient tandis que pour ceux qui vivaient sur des territoires situ€s en
dehors des Eglises traditionnelles il ne voyait d’autre solution que de former
des Eglises locales «indépendantes», «dont les orthodoxes non russes pour-
raient aussi devenir membres»? Cette réponse du métropolite Serge est de fait
la seule qui corresponde a I’ecclésiologie orthodoxe.

I1 est un fait que I’Exarchat russe provisoire d’Europe occidentale, créé en
1931 par le Patriarcat (Ecuménique & la demande du métropolite Euloge de
bienheureuse mémoire, a été supprimé par ce méme Patriarcat en 1965, sur
I'insistance méme du Patriarcat de Moscou et sans que I’ Exarchat ait ét€ préa-
lablement consulté. Depuis, I’ Archevéché a suivi sa voie propre, avec un statut
d’autonomie particulier et provisoire dans la juridiction et sous la protection
du Patriarcat (Ecuménique, rétablie par le Tomos patriarcal et synodal de 1971
et confirmée et élargie par le Tomos patriarcal et synodal de 19990, Car do-

156 Der «Offene Brief» des russischen Patriarchen Aleksij II. vom 1. April 2003;

vgl. oben S.210f.

157 Metropolit Evlogij und sein Metropolitankreis Westeuropa wurden in den Be-

stand des Okumenischen Patriarchats aufgenommen.

158 Wiederaufnahme durch das Okumenische Patriarchat nach dem Tode von Me-

tropolit Evlogij, der das Erzbistum im September 1945 dem Moskauer Patriarchat
unterstellt hatte.

39 Vgl. Anm. 156.
160 Vo], http://www.exarchat.org/spip.php?article507.

217



Gerd Stricker

rénavant, si I’ Archevéché continue a se reconnaitre comme une structure ec-
clésiale temporaire, ce n’est plus par rapport a un retour a la juridiction d’une
quelconque «Eglise-mére», mais par rapport au reglement global de I’organi-
sation ecclésiale de la «diaspora», comme nous 1’expliquait le regretté arche-
véque Georges d’Eudociade!®!, lors de 1’ Assemblée pastorale du 20 février
1981: «Il y a cinquante ans, tout dans notre vie semblait n’étre que provisoire.
L’existence de notre organisme ecclésial paraissait étre temporaire et transi-
toire. Nos fideles étaient presque exclusivement des réfugiés qui pouvaient se
trouver le lendemain dans un autre endroit. C’est dans ces conditions que fut
érigé en 1931 un <exarchat provisoire>. A I'inverse, depuis la lettre patriarcale
de 1971, il est dit clairement que la forme nouvelle de notre situation doit
rester valable jusqu’au moment ou la question générale de la diaspora ortho-
doxe «sera réglée conformément aux exigences de 1’ordre canonique par le
saint et grand Concile>».

Affirmer que le défunt Archevéque Serge d’Eucarpie'®?, de bienheureuse mé-
moire, aurait vu «1’avenir de I’ Archevéché» «dans le rétablissement de 1’ unité
canonique avec le Patriarcat de Moscou» ne correspond pas a la réalité. Le
9 novembre 2000, Mgr Serge écrivait en effet a ce propos a S.S. le Patriarche
Alexis II, afin de réaffirmer la pérennité canonique et I'intégrité territoriale de
I’ Archevéché, qui venait de se voir subtiliser une paroisse par le Patriarcat de
Moscou'®3, dans des conditions que personne n’a oubli€es et qui avaient pro-
fondément choqué Mgr Serge: «Notre existence sous I’omophore du patriar-
che cecuménique durant 70 ans et I’enracinement dans les pays d’Europe oc-
cidentale au cours de ces longues décennies a créé une situation tout a fait
nouvelle [par rapport a la période du métropolite Euloge]. Il ne peut plus étre
question simplement d’un retour de notre Archevéché, qui depuis longtemps
déja n’est plus constitué que de seuls Russes, et encore moins du départ de
quelques paroisses isolées, sous I’omophore du patriarche de Moscou: il nous
faut chercher ensemble, dans un esprit de compréhension mutuelle et d’amour,

161 Erzbischof Georgij (Tarassov, 1893—1988) von Eudocia, Erzbischof seit 1960.

162 Sergij (Konovaloff, 1941-2003) von Eukarpia, Erzbischof seit 1993.

163 Gemeint ist die Gemeinde an der Nikolaus-Kirche des Erzbistums in Rom, die
im Mai 2000 unter mysteriosen Umstédnden ans Moskauer Patriarchat iiberging, wobei
der Erzpriester Michel Ossorguine eine zweifelhafte Rolle gespielt hat. Erzbischof
Sergij (Konovaloff) suspendierte ihn auf der Stelle und richtete an Patriarch Aleksij
von Moskau ein Schreiben, in dem er das Vorgehen Moskaus beklagte. Eine direkte
Antwort erfolgte nicht. Nach einem halben Jahr — in Schreiben vom 6. November und
6. Dezember 2000 — wurde dem Erzbistum mitgeteilt, dass Moskau die St Nikolaus-
Gemeinde tibernimmt und Erzpriester Michel Ossorguine, vom Erzbischof in Paris mit
einem Amtsverbot belegt, ihr Vorsteher sein wird; vgl. Messager Diocésain, N° 14,
2002, S.7.

218



Russische Orthodoxie in der Diaspora

les voies vers une solution globale du probleme de la diaspora orthodoxe en
Occident, sur une base d’autonomie, et en aucun cas revenir a |’affligeante
pratique de passage d’éléments individuels d’une juridiction a I’autre, ce qui
ne peut qu’envenimer les relations pacifiques entre les juridictions». «De plus,
ajoutait Mgr Serge, ces dernieres années, on a trop souvent entendu dans
I’Eglise russe des voix (et parfois aussi vu des actions) allant contre cet esprit
de liberté qui constitue I’héritage inestimable de notre entité ecclésiale».

I peut paraitre tout a fait légitime que le Patriarcat de Moscou désire assurer
pour I'instant sa sollicitude pastorale a I’égard des citoyens russes qui ont ré-
cemment quitté leur pays pour s’installer dans les pays d’Europe occidentale
ou s€journent provisoirement a I’étranger. Il possede pour ce faire ses propres
églises. Mais cette sollicitude pastorale peut également étre assurée — et elle
I’est effectivement — par d’autres entités ecclésiales orthodoxes. Est-il besoin
de rappeler que I’Eglise orthodoxe est une, indépendamment des différentes
origines ethniques et des juridictions qui la constituent dans nos contrées, et
que notre objectif commun reste la réalisation visible de cette unité a travers
une structure hiérarchique localement unifiée?

Par contre, il est absolument injustifié de faire état de «bldmes sans fonde-
ments» que nous aurions soi-disant adressés a des clercs et a des laics qui
«souhaiteraient un retour a des relations plus étroites avec I’Eglise mere ortho-
doxe russe»: il s’agit 1a d’une information erronée, regue sans avoir été vérifiée
et dépourvue du moindre exemple nominatif et précis. Il en est de méme de la
mention d’interdits canoniques soi-disant appliqués a des clercs «en raison de
leur volonté de poursuivre la ligne de conduite indiquée par Son Eminence le
métropolite Euloge», une «ligne de conduite» adoptée dans des conditions
historiques précises en 1945104 soit il y a plus d’un demi-siecle, et dont le
métropolite Euloge de bienheureuse mémoire a amerement regretté, dans les
mois qui suivirent, le caractere précipité et irréfléchi. On peut s’étonner par
ailleurs que le Saint-Synode ne fasse aucune mention de I’attitude adoptée en
1946 par le métropolite Vladimir (Tikhonitski)'> de bienheureuse mémoire et
qui a été suivie depuis maintenant pres d’un demi-sieécle par tous ses succes-
seurs.

Le Conseil prend note, avec étonnement, de la décision du Patriarcat de Mos-
cou de ne pas tenir compte des mesures disciplinaires qui auraient €t€ prises
ou qui seraient prises a I’encontre de tel ou tel clerc ou laic par I’autorité hié-

164 Vor seinem Tode (8. August 1946) hatte Metropolit Evlogij sein Erzbistum am

11. September 1945 dem Moskauer Patriarchat unterstellt, dies aber bald bereut (siche
oben S. 205):1947 nahm das Okumenische Patriarchat das Erzbistum auf Wunsch der
Kirchenleitung und des Nachfolgers des Verstorbenen, Erzbischof Vladimir (Tichoni-
ckij, 1873-1959), wieder in seine Jurisdiktion auf.

165Vgl. Anm 163.

219



Gerd Stricker

rarchique de I’ Archevéché (Minutes du Saint-Synode, n°® 92, § 3) ainsi que de
sa décision de recevoir dans sa juridiction prétres ou paroisses qui le souhaite-
raient, sans exiger de lettre de congés canonique de la part des prétres dépen-
dant jusque-la de I’ Archevéché (Minutes, n° 93). Le Conseil déplore ces déci-
sions qui vont a I’encontre de I’esprit et de la lettre des saints canons, selon
lesquels aucun évéque n’a le droit de s’immiscer dans les affaires pastorales,
administratives et disciplinaires d’un diocese autre que le sien (8¢ canon du
3econcile cecuménique), de méme qu’aucune paroisse ne peut étre retirée d’un
diocese et étre recue dans la juridiction d’un autre évéque sans 1’accord préa-
lable de I'évéque diocésain qui avait précédemment autorité sur elle (67¢ ca-
non du concile de Carthage).

Cette attitude a 1’égard de I’ Archevéché est d’autant plus déplaisante et
consternante que I’ Archevéché, pour sa part, n’a jamais cherché a s’immiscer
dans les affaires de I’Eglise de Russie ni a la dénigrer, alors que la liberté de
sa hiérarchie était réduite a néant. Bien au contraire, 1’ Archevéché s’est tou-
jours efforcé de venir en aide a I’Eglise orthodoxe russe et a ses enfants persé-
cutés ou se trouvant dans le besoin: il I’a fait par sa priere — incessante — pour
la Russie souffrante et ses milliers de martyrs et confesseurs de la foi; il I’a fait
en diffusant toute I'information nécessaire sur les persécutions cruelles qui
frappaient I’Eglise du Christ; il I’a fait et le fait toujours, par le biais d’initia-
tives collectives et individuelles, dues a ses clercs et a ses fideles, en collabo-
ration avec toutes les forces vives de 1’Orthodoxie dans nos pays (édition et
diffusion de livres religieux, €émissions de catéchese radiophoniques, secours
matériel et médical, etc.).

Il nous parait donc évident qu’une mauvaise information du Patriarcat de Mos-
cou quant a la vie interne de I’ Archevéché ainsi que la persistance d’une lec-
ture différente de I’histoire et des fondements canoniques de I’ Archevéché et
de ses relations avec 1’Eglise orthodoxe russe contribuent a I’accumulation de
malentendus et de tensions regrettables. Dans ces conditions, avec la bénédic-
tion de Son Eminence I’ Archevéque Gabriel et aprés en avoir préalablement
informé Sa Sainteté le Patriarche (Ecuménique, le Conseil de I’ Archevéché se
propose de demander a Sa Sainteté le Patriarche de Moscou de bien vouloir
recevoir une délégation de I’ Archevéché, afin qu’elle puisse lui présenter per-
sonnellement le point de vue de I’ Archevéché et étudier avec lui la situation
de I’Orthodoxie dans nos pays et de son organisation canonique, sous tous ses
aspects. Nous espérons que Sa Sainteté le Patriarche Alexis IT aura a ceeur de
bien vouloir recevoir les membres de cette délégation et engager avec eux un
dialogue juste et fraternel en vue de favoriser la «stabilité des saintes églises
de Dieu», la paix et la concorde du peuple des fideles chrétiens orthodoxes
dans les pays d’Europe occidentale ol le Seigneur nous a appelés a vivre.
Paris, le 12 janvier 2005

+ Gabriel, Archevéque de Comane et Exarque du Patriarche cecuménique.
Les membres €lus du Conseil de 1’ Archevéché: Archimandrite Job (Getcha),
Archiprétre Eugeéne Czapiuk, Archiprétre René Dorenlot, Archiprétre Jean

220



Russische Orthodoxie in der Diaspora

Gueit et Archiprétre Jean Roberti!06, Mme Tatiana Chomcheff, MM. Ivan Che-
ret, Antoine Niviere, Michel Sollogoub, Pierre Sollogoub et Nikita Struve.

3. The Orthodox Church in America

Anders als in Europa bestand bereits vor den Emigrationswellen, die dem
Oktoberputsch von 1917 folgten, in Nordamerika ein Netz russischer Ein-
wanderergemeinden mit einer gewissen eparchialen Struktur und festen
Traditionen. Bereits seit 1734 hatte ein Dine in russischen Diensten, Vitus
Jonassen Bering, jene unwirtlichen Kiistengebiete erforscht, die westlich
(Alaska) und 6stlich (Tschukotka/Russland) der nach ihm benannten Be-
ring-Strasse gelegen waren. Die nach offiziellen Angaben 1741 entdeckte
Halbinsel Alaska auf der amerikanischen Seite der Bering-Strasse ging in
den Besitz der «Russian American Company», einer russischen Pelzhénd-
lergesellschaft, iber und wurde faktisch zu einem Teil des Russischen
Reiches. Die russischen Behorden richteten in Alaska Schulen fiir die Kin-
der der russischen Kaufleute und Angestellten der «Company» und der
russischen Verwaltungsbeamten ein; zugleich griindeten sie Schulen fiir
die indigene Bevolkerung (Eskimos, Aléuten, Indianer usw.), die zugleich
threr Russifizierung und ihrer Christianisierung dienten.

Allerdings setzte eine systematische Missionierung der eingeborenen
Bevolkerung in Russisch-Alaskal!¢” erst um 1793/94 ein: durch die Rus-
sisch-Orthodoxe Kamtschatka- und Alaska-Mission!®8. Zwar schuf der
Heilige Synod in St. Petersburg 1799 ein Vikarbistum «Alaska und Nord-
amerika» (das wohl der ostsibirischen Eparchie Irkutsk unterstellt war);
zum Sitz des Vikarbistums wurde der Ort Novo-Archangel’sk (= Sitka)

166 Erzpriester Alexis Rehbinder, gewihltes Mitglied des Didzesanrates, war kurz
zuvor auf eigenen Wunsch aus dem Gremium ausgeschieden, und Erzpriester Alexis
Struve, der dann nachriickte, war zum Zeitpunkt der Abfassung der Deklaration dem
Diozesanrat noch nicht formlich inkorporiert [Der Sohn von A. Rehbinder, Séraphin
Rehbinder, ist Prasident der in Anm. 154 erwidhnten association OLTR. Anm.d. Red.].

167 Eine ausfiihrliche Darstellung der Anfinge der russischen Orthodoxie in Alaska
von den Anfingen bis 1917 bietet ein Sonderheft des Moskauer Patriarchats anlédsslich
des Besuches von Patriach Aleksij II. im September 1993 in Nordamerika: Oficial’naja
chronika — 200 let Pravoslavija na amerikanskom kontenente, Moskva (Moskovskaja
Patriarchija) 1993; hier bes.: EPISKOP SITKINSKIJ I ALJASKINSKI) GRIGORI (AFONS-
K11), Istorija Russkoj Pravoslavnoj Cerkvi na Aljaske, ast’ II, S. 1-20.

168 METROPOLIT PITIRIM VON VOoLOKOLAMSK UND JURIEV (Hg.), Die Russische
Orthodoxe Kirche (KW 19), Berlin (de Gruyter)1988, 47-50.

221



Gerd Stricker

auf der Insel Kodiak bestimmt!®®. Doch Archimandrit Ioasaf (Balotov),
Leiter der Kamtschatka-Mission, der zu seiner Bischofsweihe nach Russ-
land gereist war, kam auf dem Riickweg bei einer Schiffskatastrophe ums
Leben. Danach war der Bischofssitz offenbar vierzig Jahre verwaist.
Trotzdem wurde die Mission unter der indigenen Bevolkerung weiterge-
fiihrt. Zu diesem Zweck liessen sich 1794 acht Monche der russischen
Alaska-Mission auf der Insel Kodiak nieder!”?. Fiir das Jahr 1838 wird die
Zahl der indigenen Orthodoxen mit 10313 beziffert; um 1800 sollen es
mehr — ca. 12000 — gewesen sein!’!. Diese erheblichen Missionserfolge
sind zu Anfang vor allem dem 1970 heiliggesprochenen Monch German
(gest. 1837) zu verdanken, der den grossten Teil seines Lebens der Alaska-
und der Kamtschatka-Mission gewidmet hatte. Er befand sich schon unter
jenen acht Missionieren, die 1794 auf der Insel Kodiak gelandet waren.
Gilt der hl. German als «Missionar Alaskas und der Aléuten» (die «Or-
thodox Church in America» verehrt ihn als ihren Patron), so wurde der hl.
Innokentij!'”? zum «Apostel der Aléuten». Letzterer war 1823 als Priester
namens Ivan Veniaminov (aus Irkutsk) mit Frau und Kind nach Alaska
gegangen und hatte hier phonetisch ausgerichtete Schriftsysteme (auf der
Basis des kyrillischen Alphabets) fiir die Sprache der Aléuten und der
Tlingit-Indianer geschaffen, zudem die Liturgie und Ordnungen fiir sons-
tige Gottesdienste sowie katechetische Biicher in ihre Sprachen iibersetzt
und Schulen fiir sie gegriindet!73. Nach dem Tode seiner Gattin 1838 legte
er die Monchsgeliibde ab, wobei er den Monchsnamen Innokentij annahm.

169 Die russisch-orthodoxe St.-Nikolaj-Kathedrale ist bis heute eine Sehenswiir-
digkeit der Stadt Sitka.

170 Uber die Bevdlkerung auf der Halbinsel Alaska — allerdings schon in amerika-
nischer Zeit (1880) — macht der «russische Brockhaus» folgende Angaben (sie seien
hier nur zur Orientierung genannt): Die Gesamtbevolkerung (damals bereits Amerika-
nisch-)Alaskas zéihlt 30 178 Personen, davon sind 392 Personen « Weisse» (Russen und
Amerikaner), 17488 Eskimos, 1960 Aléuten, 8655 Indianer und 1683 Metisen; vgl.
Enciklopediceskij slovar’ (wie Anm. 49), Bd. I, S. 598.

171 SEIDE, Geschichte (wie Anm. 4), 194,

172 [vaN P. BARSUKOV, Innokentij, mitropolit Moskovskij i Kolomenskij — po ego
soc¢inenijam, pis’mam i rasskazam sovreminnikov. Moskva (Sunod. Tip.) 1883; I. N.
Korsunsku, Innokentij. Mitropolit Moskovskij i Kolomenskij, Char’kov 1898; Ar-
chim. EvLoGl (SMIRNOV), Zizn’ i apostol’skie trudy mitroplita Innokentija Veniami-
nova, in: ZMP 3/1975.

173 PospIELOVSKY, Church (wie Anm. 38), 279 mit Anm. 45.

p 4.5



Russische Orthodoxie in der Diaspora

1840 wurde er zum Bischof geweiht!7 und zum Vorsteher des Vikarbis-
tums «Kamtschatka, Kurilen und Aléuten» mit Sitz in Novo-Archangel’sk/
Sitka ernannt. Im Vorfeld seiner Bischofsweihe weilte er drei Jahre in
St. Petersburg, wo es ihm gelang, Krifte zur Unterstiitzung seiner Mission
zu gewinnen. So rief er eine «Kommission fiir die Mission in Sibirien» ins
Leben, zu deren Arbeitsfeld auch Alaska gehoren sollte. Als Bischof orga-
nisierte er eine noch intensivere Missionstitigkeit. Er errichtete eine
Geistliche Schule, die auch Moglichkeiten der Priesterausbildung bot.
Sein besonderes Bestreben war es gewesen, einheimische Priester fiir Ost-
sibirien/Kamtschatka, Alaska und seine Inselwelt heranzubilden. Als Bi-
schof von Kamtschatka bereiste Innokentij, 1850 zum Erzbischof erho-
ben, 27 Jahre lang Ostsibirien und Alaska. Auch als er Ende 1867 zum
Metropoliten von Moskau erhoben wurde, verfolgte und forderte er die
Entwicklungen in seinem alten Arbeitsfeld Ostsibirien-Alaska.

Nach dem Verkauf Alaskas an die USA 1867 (fiir 7,2 Mio. Dollar)
zogen zahlreiche Alaska-Russen nicht ins Russische Reich zuriick, son-
dern wanderten an der amerikanischen Westkiiste entlang nach Kanada
und in die USA ein. Innerhalb kurzer Zeit entstanden russische Siedlun-
gen oder russische Quartiere zunéchst in den westlichen Grossstiddten der
USA (z.T. auch Kanadas), ziemlich bald aber auch im Mittleren Westen
und sogar an der Ostkiiste. Mit den russischen Immigranten gelangte auch
die russische Orthodoxie in den Westen Nordamerikas. San Francisco
wurde zum unumstrittenen Zentrum der russischen Emigration und der
russischen Orthodoxie in den USA. Infolgedessen wurde der Bischofssitz
der nun kanonisch vollgiiltigen russisch-orthodoxen Eparchie «Aléuten
und Alaska» 1872 von Sitka/Alaska nach San Francisco verlegt.

Der russische Bischof in San Francisco war damals der einzige ortho-
doxe Hierarch in ganz Nordamerika, sodass sich die Immigranten anderer
orthodoxer Volker — Griechen, Serben, auch Altorientalen — dem russi-
schen Bischof zu- oder sogar unterordneten. 1904 beschloss der Heilige
Synod in St. Petersburg, dem russischen Bischof in San Francisco nicht
nur einen Vikarbischof mit Sitz in Alaska zuzuordnen, sondern ihm auch
einen syrischen Bischof (Rafail [Halaweeny]) in New York/Brooklyn bei-
zugeben; 1908 erfolgte die Weihe eines Bischofs fiir die Albaner unter der
Petersburger Jurisdiktion. Bis zum Ersten Weltkrieg betreute der russische

174 Innokentij (Veniaminov, 1797-1879), seit 1867/68 bis an sein Lebensende Me-
tropolit von Moskau; vom Moskauer Patriarchat im Jahre 1970 kanonisiert.

223



Gerd Stricker

Bischof von San Francisco also eine multinationale Herde aus Osteuropa
und dem Balkan sowie aus dem Mittleren Osten (Libanon, Syrien, Palis-
tina).

Eine besondere Stiarkung erfuhr die neue (russisch-)orthodoxe Epar-
chie um die Wende zum 20. Jahrhundert durch gewaltige Einwanderungs-
schiibe aus Europa, die an der Ostkiiste Nordamerikas landeten. In den
Jahren 1890 bis 1905 hatten griechisch-katholische (unierte) Karpato-
Ukrainer und Galizier auf der Suche nach Arbeit zu Hunderttausenden
ihre (habsburgische) Heimat verlassen; im Zufluchtsland griindeten ihre
Geistlichen eine eigene Kirchenorganisation!?s, fiir die sie im Rahmen der
romisch-katholischen Kirche einen klaren autonomen jurisdiktionellen
Status anstrebten. Die romisch-katholischen Bischofe in Nordamerika je-
doch wiesen die Unierten zuriick, deren byzantinischer Ritus sie gar zu
fremd anmutete. Infolgedessen sind zwischen 1891 und dem Ersten Welt-
krieg etwa 90000'7¢ bis dahin griechisch-katholische Karpato-Ukrainer
und Galizier in Amerika zur Orthodoxie konvertiert und haben sich dem
russisch-orthodoxen Bischof in Amerika unterstellt!”’- Zudem sind zwi-
schen 1904 und 1910 zahlreiche orthodoxe Weissrussen in die USA und
nach Kanada eingewandert'’8. Mit der verstirkten Immigration aus Euro-
pa verlagerte sich das statistische Schwergewicht der russisch-orthodoxen
Eparchie mit ihren starken nichtrussischen Elementen deutlich nach Os-
tein,

Dem trug der Heilige Synod der Russischen Kirche in St. Petersburg
Rechnung, indem er den Sitz des leitenden Bischofs der russischen Epar-
chie in Amerika, die 1900 in «Griechisch-Orthodoxe Kirche von Alaska
und Nordamerika» umbenannt worden war, nach New York verlegte. Bi-
schof Tichon (Bellavin, 1865-1925), der 1917 zum ersten russischen Pat-
riarchen seit 1700 gewihlt werden sollte (und jetzt kanonisiert ist), wirkte
von 1898 bis 1907 als (Erz-)Bischof in Amerika. Er war es, der den Heili-
gen Synod in St. Petersburg veranlasste, den Sitz der Eparchie von San

175 HANS-DIETER DOPMANN, Die Orthodoxen Kirchen, Berlin (VAU) 1991, 102.

176 PospPIELOVSKY, Church (wie Anm. 38), 280.

177 In den 1930er Jahren kam es in Nordamerika noch einmal zum Ubertritt einer
erheblichen Gruppe von griechisch-katholischen unierten Karpato-Ukrainern, vgl.
POSPIELOVSKY, a.a.0., 281.

178 PETER PLANK, Die geschichtliche Entwicklung der orthodoxen Kirchen im
Siidosten und Osten Europas, in: HOK I, Diisseldorf (Patmos) 1984, 133-208, hier
195.

224



Russische Orthodoxie in der Diaspora

Francisco an die Ostkiiste, nach New York!”®, zu verlegen. 1905 war der
«Umzug» abgeschlossen, und Erzbischof Tichon bezog das neue Eparchi-
alzentrum am New Yorker Central Park (97. Strasse), wo die russische
St.-Nikolaus-Kathedrale zum imposanten Zeichen russischer Priasenz in
Amerika wurde.

Auf amerikanischem Boden wurden nun orthodoxe Bischofe geweiht,
das Tichon-Kloster in South Canaan/PA (1905) und Priesterseminare in
Sitka und in Minneapolis gegriindet. Orthodoxe Zeitschriften erschienen
in Russisch, Serbisch, Englisch, Arabisch und Ukrainisch. In Kanada wur-
de zur effektiven Betreuung der Orthodoxen eine «Mission» gegriindet.
Erzbischof Tichon regte sogar die vollstindige Ubersetzung der wichtigs-
ten orthodoxen Gottesdienstordnungen ins Englische an, und bereits um
1900 weiss man von einer Vielzahl von Gemeinden, die die Liturgie in
englischer Sprache feierten'®?. Tichon ging auf dem Wege der «Inkultura-
tion» seiner Kirche noch weiter: 1905/06 machte er einen Vorstoss in
St. Petersburg, seiner Eparchie «Alaska und Nordamerika», wenn nicht
die volle Eigenstindigkeit (Autokephalie), so doch die administrative
«Autonomie» zuzugestehen, ihr die Einfithrung des Gregorianischen Ka-
lenders zu gestatten und nach Bedarf offiziell das Englische als Gottes-
dienstsprache zu verwenden!®!. Schon er schlug dem Heiligen Synod vor,
diese wachsende Kirche «Orthodox Church in America» zu nennen. Of-
fenkundig ist seinen Vorstossen der Erfolg versagt geblieben.

1907 berief Erzbischof Tichon eine erste orthodoxe Synode auf ameri-
kanischem Boden ein, die Geistliche und Laien versammelte und ein «ka-
nonisch korrektes System einer synodalen Kirchenverwaltung»!%? ausar-
beitete: Es bildete die Grundlage fiir eine tiefgreifende Demokratisierung
der «russischen» orthodoxen Kirche in Amerika. 1914 zihlte die Eparchie

179 Graf A. A. SoLLoGUB (Hg.), Russkaja Pravoslavnaja Cerkov’ Zagranicej 1918-
1968, Jerusalem (Russische Geistliche Mission)/New York 1968. Die Spalten 477-861
behandeln die russisch-orthodoxen Gemeinden in Nordamerika, allerdings iiberwie-
gend die der Auslandskirche.

180 PosPIELOVSKY, Church (wie Anm. 38), 280f.

181 Jahrbuch der Orthodoxie. Schematismus 1976/77, hg. von Alex Proc. 0.0.
1977, S. 166.

182 Vgl. PosPIELOVSKY, Church (wie Anm. 38), 281: «... a canonical correct system
of conciliar church administration — ten years earlier to its reestablishment in Russia»
(gemeint ist hier das grosse Konzil der Russischen Orthodoxen Kirche von 1917/13).

225



Gerd Stricker

72 Gemeinden; dass — wie behauptet!'®? — ihre Zahl bis 1917 tatsdchlich auf
117 Gemeinden angewachsen war, klingt eher unwahrscheinlich.

Die russisch-orthodoxen Hoffnungen, sich in Amerika als orthodoxe
Vormacht etablieren zu kbnnen, was bisher ja miihelos praktiziert worden
war, zerschlugen sich im Ersten Weltkrieg: 1914 wurden eine antiocheni-
sche und 1918 (bzw. 1921) eine griechische Eparchie errichtet. Die russi-
schen Bischofe konnten — allein schon aus sprachlichen Griinden — die
multi-ethnischen Einwandererstrome seelsorgerlich nicht mehr geniigend
differenziert und individuell betreuen. Und die Einwanderer wiinschten
sich gerade in der Ferne Abbilder ihrer eigenen Heimatkirchen, nicht aber
russische Bevormundung. Damit war der russische Traum von einer ein-
zigen orthodoxen Kirche in Nordamerika (unter russischer Fiihrung) aus-
getraumt!84,

3.1 Russisch-orthodoxe Diaspora in Amerika nach 1917

Der Oktoberputsch der Bolschewiki von 1917 erschiitterte auch das kirch-
liche Leben der orthodoxen Russen in Amerika — einerseits, weil nun die
erheblichen finanziellen Subsidien aus Russland (1916: 550 000 Rubel!8%)
ausblieben, andererseits weil die «Erneuerer»-Bewegung!3¢ in Nordame-
rika grossen Einfluss gewann und Spaltungen verursachte. Bei den «Er-
neuerern» (obnovlency) handelte es sich um eine (links-)radikale Grup-
pierung am Rande der Russischen Kirche, die eine weitgehende Libe-
ralisierung, vor allem Vereinfachung und Verkiirzung der Liturgie, die
russische anstelle der kirchenslawischen Sprache in der Liturgie, z.T. Ab-
schaffung des Monchtums, verheiratete Bischofe u.a.m. forderte!®’. Die
Gruppe diente sich, um wirksam gegen die von ihnen als reaktionir-kon-
servativ abgelehnte Patriarchatskirche vorgehen zu konnen, den Bolsche-
wiki an, indem sie Patriarch Tichon und seine Kirchenleitung «konter-
revolutionirer Bestrebungen» bezichtigte. Tatsdchlich erhielten sie die
erhoffte Unterstiitzung von den Bolschewiki: Sie wurden mit Privilegien
ausgestattet — und schliesslich von den Bolschewiki unterwandert. Deren

183 SEIDE, Geschichte (wie Anm. 4), 196.

184 PLANK, Entwicklung (wie Anm. 178), 196.

185 PosPIELOVSKY, Church (wie Anm. 38), 283.

186 HAUPTMANN/STRICKER, Kirche (wie Anm. 16), 676-691 (Dokumente zu den
«Erneuerern»); STRICKER, Religion (wie Anm. 57), 86-88.

187 STRICKER, a.a.0., 87f.

2208



Russische Orthodoxie in der Diaspora

allererstes Interesse bestand darin, die bis Mitte der 1920er-Jahre noch
immer machtige Patriarchatskirche zu spalten und zu entmachten!s8, Die
Russische Orthodoxe Kirche war die einzige ideologische Gegenkraft, die
die Bolschewiki wirklich fiirchteten. Deshalb unterstiitzten diese die links-
radikale Abspaltung von der Kirche. Die «Erneuerer» erreichten es mit
Lenins Hilfe, dass Patriarch Tichon (Bellavin) fiir ein Jahr (1922/23) unter
Hausarrest gestellt wurde!3°, woraufhin das nunmehr fithrungslose Mos-
kauer Patriarchat jegliche Orientierung verlor. Als die Bolschewiki den
«Erneuerern» auch noch die grossten und bedeutendsten Gotteshéuser in
Sowjetrussland zuwiesen, war das Kirchenvolk kurzzeitig irritiert. Die
Glidubigen haben diese Mandver aber meistenteils bald durchschaut. Die
«Erneuerer»-Bischofe und -priester erschienen in ihrer Masse als Karrie-
risten, die mit den Bolschewiki liebdugelten; ihre Reden und Predigten
erwiesen sich oft als hohle Phrasen, ihnen fehlte der tiefe Glaube. Um
1923/24 wandte sich das russische Kirchenvolk wieder der rechtmissigen
Patriarchatskirche zu, worauthin die Bolschewiki die «Erneuerer» fallen
liessen. Nun setzten die Sowjets auf die Patriarchatskirche, die sie in den
folgenden 60 Jahren fiir ihre Zwecke instrumentalisierten. Die letzten
Reste der «Erneuerer» sind der Stalinschen Religionsvernichtung im Zuge
der Grossen Sduberungen (1936—-1938) zum Opfer gefallen.

Im Gefolge der russischen Massenimmigration nach dem bolschewis-
tischen Oktoberputsch von 1917 tauchten mit den orthodoxen Gldubigen
auch «Erneuerer» in Amerika auf, und sie beunruhigten das Gemeindele-
ben erheblich und verunsicherten Geistlichkeit und Laien!?0. 1924 sollen
die «Erneuerer» ca. 115 russische Gemeinden fiir sich gewonnen haben'®!;
sogar von der New Yorker St.-Nikolaus-Kathedrale hatten sie Besitz er-
griffen!¥2, Unter chaotischen Umstiinden verkauften sie orthodoxe Besitz-

188 HAUPTMANN/STRICKER, Kirche (wie Anm. 16), 669-690.

189 Vom 9. Mai 1922 bis 16. Juni 1923. Der Patriarch wurde wieder auf freien Fuss
gesetzt, nachdem er eine «Reueerklidrung» unterschrieben hatte, die in den Worten
gipfelte: «Von nun an bin ich kein Feind der Sowjetmacht mehr!»; vgl. HAUPTMANN/
STRICKER, a.a.0., 694f.

190 Es trug nicht unwesentlich zur Verunsicherung bei, dass anfangs sogar das
Okumenische Patriarchat Konstantinopel die «Erneuerer» als die einzig kanonische
orthodoxe Kirche in der Sowjetunion anerkannte.

191 Durch die Fliichtlingsstrome war die Zahl der russisch-orthodoxen Gemeinden
in den USA und Kanada bis 1924 auf ca. 300 angewachsen; vgl. SEIDE, Geschichte
(wie Anm. 4), 198.

192 PospIELOVSKY, Church (wie Anm. 38), 283, Anm. 48.

227



Gerd Stricker

tiimer, und Ausbildungsstitten wurden geschlossen. Die russische Mas-
senimmigration trug zudem nationale Spannungen in die etablierten
Gemeinden, die eher auf Integration und «Amerikanisierung» bedacht
waren.

Als sich 1921 im serbischen Karlowitz die ROKA etablierte, hatte Me-
tropolit Platon (Rozdestvenskij, 1866—1934)!93 von Cherson und Odessa,
der 1919 die Riterepublik verlassen hatte, zu ihren Griindern gehort. Der
3. All-Amerikanische Kongress (sobor) in Pittsburgh im Jahre 1922 wiihl-
te ihn (unter ausdriicklicher Zustimmung des Moskauer Patriarchen Ti-
chon) zum Metropoliten von Amerika und Kanada: Er hatte der amerika-
nischen Eparchie bereits 1907 bis 1914 vorgestanden und kannte die heik-
le Lage. Den Sowjets hingegen war Platon ein Dorn im Auge, weil er noch
als Metropolit in Odessa entschieden und erfolgreich gegen die Bolsche-
wiki aufgetreten war, aber auch deshalb, weil er die von den Sowjets favo-
risierten «Erneuerer» in Amerika — und ihren verheirateten «Metropoli-
ten» Ivan Kedrovskij — energisch bekdmpfte!®*. Nachdem Metropolit Pla-
ton 1924 die Unabhingigkeit der amerikanischen Eparchie vom Patriar-
chat Moskau erklirt hatte («bis in der UdSSR wieder normale Beziehun-
gen zwischen Staat und Kirche eingetreten sind»), versuchte die sowjeti-
sche Geheimpolizei GPU, z.T. iiber Kleriker des Moskauer Patriarchats,
Metropolit Platon als «unkanonisch» hinzustellen und auf seine Abwahl
hinzuwirken. Auf den Druck der Bolschewiki hin sah sich Patriarch Ti-
chon genotigt, am 16. Januar 1924 einen Ukaz zu unterzeichnen, mit dem
er Metropolit Platon «wegen konterrevolutionirer Akte gegen die
Sowjetmacht» 19 als Leiter der «Metropolie» in Nordamerika absetzte.

Die Lage von Metropolit Platon wurde noch schwieriger dadurch, dass
nun auch die ROKA gegen ihn zu arbeiten begann: In Karlowitz erhob man
gegen Platon schwere Vorwlirfe, er fordere Verselbstindigungstendenzen
in seiner «Metropolie» (wie diese russische Eparchie in Nordamerika hiu-
fig, manchmal noch heute, genannt wird). Er sei ein «Usurpator» kirchli-
cher Macht!96, Dass dies nicht ganz aus der Luft gegriffen war, zeigte der
4. All-Amerikanische Kongress von 1924 in Detroit: Dort war es um den
Status der «Metropolie» gegangen, ndmlich ob sie als «Amerikanisch-Or-

193 SEIDE, Geschichte (wie Anm. 4), 422f.
194 PospiELOVSKY, Church (wie Anm. 38), 285.
195 SEIDE, Geschichte (wie Anm. 4), 199.
196 POSPIELOVSKY, Church (wie Anm. 38), 286.

228



Russische Orthodoxie in der Diaspora

thodoxe Kirche» den Status der Eigenstindigkeit (Autokephalie) anstre-
ben, sich also von der ROKA-Synode in Karlowitz trennen sollte. Die
grosse Mehrheit der Gemeinden sprach sich dafiir aus!’. Mit diesen Be-
schliissen «im Gepick» reiste Metropolit Platon 1926 zur Bischofssynode
nach Karlowitz: Sie bestiarkten ihn darin, zur Karlowitzer ROKA auf Dis-
tanz zu gehen, die ihn und seine «Metropolie» an der «kurzen Leine»
fiihren wollte.

So folgte er dem Beispiel von Metropolit Evlogij in Paris, als dieser
sich auf der Bischofssynode 1926 in Karlowitz von der Auslandskirche
lossagte: Beide entzogen sich so der weiteren Bevormundung durch die
ROKA8 die in Serbien unter vollig anderen (ndmlich orthodox-provin-
ziellen, den Russen wohlvertrauten) Umstdnden lebte als die russischen
Emigrantengemeinden Mittel- und Westeuropas sowie Nordamerikas, die
in einer katholisch-evangelisch geprigten Welt ihren Weg suchen muss-
ten. Beide Metropoliten, Evlogij und Platon, wurden nach ihrer Trennung
von der ROKA-Fiihrung mit Zelebrierverbot belegt; die Sakramentsge-
meinschaft wurde aufgehoben, was aber den privaten — zuweilen auch den
offiziellen — Umgang miteinander befreundeter Bischofe in den verschie-
denen Lagern keineswegs behinderte!"?.

Als Metropolit Platon die Trennung von Karlowitz vollzogen hatte,
hielten ihm fast alle seine Bischofe2’? und etwa 90% aller Glaubigen?°! die
Treue. Noch 1924 hatte er den Synod in Karlowitz gebeten, ihm zur Un-
terstiitzung einen weiteren Bischof nach Amerika zu schicken; dieser traf
noch im gleichen Jahr in der Person von Bischof Apollinarij?’2? in New

197 SEIDE, Geschichte (wie Anm. 4), 198f.: Von den «ca. 220» Gemeinden der
«Metropolie» hiitten 164 dafiir gestimmt (an anderen Stellen wird die Zahl der Ge-
meinden der «Metropolie» um 1925 mit ca. 300 bzw. ca. 250 beziffert).

198 STRICKER, Kanonisierung (wie Anm. 17), 109.

199 [EvLoGu ], Vospominanija (wie Anm. 19), 637.

200 PosprELOVSKY, Church (wie Anm. 38), 289. 1926 stand Metropolit Platon in
Nordamerika Bischofen in folgenden Stddten bzw. Regionen vor: Kanada, San Fran-
cisco, Philadelphia, Chicago und Alaska; ein Bischof diente den Gemeinden der Kar-
pato-Ukrainer, ein Bischof denen der Syro-Araber; vgl. SEIDE, Geschichte (wie
Anm. 4), 199.

201 SEIDE, a.a.0., 200.

202 SEIDE, a.a.0., 297f.: Bischof Apollinarij (Kosevoj, 1874-1933), 1917 noch in
Russland zum Vikarbischof in der Eparchie Kursk geweiht, 1919 Bischotf von Belgo-
rod.

229



Gerd Stricker

York ein?3. Platon schickte ihn zunéchst als Vikarbischof ins kanadische
Winnipeg, versetzte ihn aber bald als Eparchialbischof nach San Francis-
co. Als sich Metropolit Platon 1926 von der ROKA trennte, hielt Bischof
Apolinarij jedoch — als einziger Bischof von Metropolit Platon — an dieser
fest.

Indem Apollinarij den Bruch der amerikanischen «Metropolie» unter
Fiihrung von Metropolit Platon mit dem Synod der ROKA nicht mitvoll-
zog, «rettete [er] die Position der Auslandskirche in Nordamerika», so das
Urteil der ROKA204. Bischof Apollinarij wurde 1927 vom Synod in Karlo-
witz beauftragt, in Konkurrenz zur «Metropolie» neue Strukturen der
ROKA in Nordamerika aufzubauen. 1929 wurde er von der ROKA zum
«Erzbischof von Nordamerika und Kanada» erhoben. Auch er errichtete
seine Residenz in New York —in der Bronx (Kreuzerhthungs-Kathedrale).
Spaltung war also vorprogrammiert. Bischof Apollinarij griindete zu-
nidchst drei Vikarbistiimer (San Francisco, Montreal und Detroit); zudem
betreute ein «Bischof von Sdo Paulo und Brasilien» neue ROKA-Gemein-
den in Stidamerika. 1935 unterstanden ihm die Bistiimer Ostamerika/New
York, Westamerika und Kanada/Edmonton. Als Erzbischof Apollinarij
1933 starb, hatte sich die Zahl der ca. zehn Gemeinden, die 1926 den
Bruch mit Karlowitz nicht mitvollzogen hatten, auf ca. 60 erhoht; 1935
sollen es gegen 80 gewesen sein, die sich zur ROKA hielten. Das waren
nicht nur neu gegriindete Gemeinden, sondern auch solche, die von der
«Metropolie» zur ROKA iibergegangen waren. Von Bedeutung sollte 1930
die Griindung des Dreifaltigkeitsklosters in Jordanville/NY werden205, das
heute das geistliche Zentrum der Russischen Auslandskirche/ROKA bil-
det und deren Priesterseminar beherbergt.

Auch Metropolit Sergij (Stragorodskij) in Moskau, Stellvertretender
Patriarchatsverweser und von den Bolschewiki anerkannter faktischer
Vorsteher des Moskauer Patriarchats, hatte 1927 Metropolit Platon amts-
enthoben, weil dieser von sich aus die Verbindung zu Moskau abgebro-
chen hatte. 1933 suspendierte Metropolit Sergij den amerikanischen Met-

203 1922-1924 hatte Apollinarij an der russischen Geistlichen Mission in Jerusa-
lem gewirkt.

204 So formuliert es GERNOT SEIDE, der Historiker der Auslandskirche, in seiner
«Geschichte» (wie Anm. 4), 198.

205 SEIDE, a.a.0., 201.

230



Russische Orthodoxie in der Diaspora

ropolitankreis in aller Form. Er ersetzte Platon durch eine schillernde206,
der GPU offenkundig genehmen Gestalt: Erzbischof Veniamin (Fed¢enko),
dem sich aber nur wenige Gemeinden in Nordamerika anschlossen. Aller-
dings gelang es ihm, die meisten der Gemeinden, die sich den Sowjet-
nahen «Erneuerern» angeschlossen hatten, fiir das Moskauer Patriarchat
zu gewinnen, nachdem die Bolschewiki sie fallen gelassen hatten. Erz-
bischof (spiter: Metropolit) Veniamins Eparchie wurde vom Patriarchat
zum «Exarchat» des Moskauer Patriarchats aufgewertet. Nach der Abset-
zung von Metropolit Platon durch die Moskauer Kirchenleitung wechsel-
ten einige seiner Gemeinden zur ROKA — die allermeisten Gemeinden
jedoch, etwa 300 an der Zahl, ignorierten den Moskauer Ukaz und blieben
bei Metropolit Platon207,

Fiir die Zeit um und nach 1935 bleibt nur festzuhalten, dass unter den
orthodoxen Gemeinden russischer Provenienz in den USA und Kanada
ein beispielloses jurisdiktionelles Chaos herrschte. Ebenso vielfiltig und
uniibersichtlich ist die Bezeichnung der Kirchen und der Sitz ihrer Bistii-
mer. Die statistisch bedeutendste Kirche war auf jeden Fall die «Metropo-
lie», der Metropolit Platon (Rozdestvenskij) vorstand; an statistischer
Grosse folgten die mehr als 60 Gemeinden der Karlowitzer ROKA unter
Erzbischof Apollinarij (KoSevoj), die kleinste Jurisdiktion bildete das
Moskauer «Exarchat» unter Erzbischof Veniamin (Fed¢enko).

Nach dem Tod von Metropolit Platon (1934) bestitigte im gleichen
Jahr die Synode von Cleveland Platons Kurs eines — provisorisch — wei-
testgehend autonomen Metropolitankreises und wihlte in eigener Macht-
vollkommenheit ein neues Oberhaupt der «Metropolie»2%8: den bisherigen
Bischof von Chicago Feofil/Theophilus (Paskovskij, 1874-1950)2%. Cha-
rakteristisch fiir ihn war sein Bemiihen, die zerstrittenen russisch-orthodo-
xen Gruppierungen in Nordamerika wieder zusammenzufiihren. Bereits

206 JoHANNES CHRYsosTOMUS [Bartusevi¢], Kirchengeschichte Russlands der
neuesten Zeit [3 Binde], Miinchen (Pustet) Band I (1965), 230; Band IIT (1968), 104.
I 13ff. 178. 183ff. 191.

207 PospiELOVSKY, Church (wie Anm. 38), 289f.

208 Die «Metropolie» umfasste 1934 zehn Bistiimer: Westamerika/Seattle, Phila-
delphia (fiir die Karpato-Ukrainer), Ostamerika/Jersey City, Detroit/Cleveland, Alas-
ka/Aléuten, Chicago/Minneapolis, Westkanada/Calgary, Ostkanada, Pittsburg/West-
Virginia, Boston.

209 Er war schon 1895 in die USA emigriert; 1922 unter Metropolit Platon, damals
ROKA, zum Bischof geweiht und zum Oberhirten fiir Chicago gewihlt; vgl. SEIDE,
Geschichte (wie Anm. 4), 403f.

231



Gerd Stricker

Metropolit Platon hatte vor seinem Tode zur Versdhnung zwischen ROKA
und «Metropolie» aufgerufen: Er sei bereit, sich dem Synod in Karlowitz
wieder zu unterstellen, wenn ihm dieser Titel und Rechte eines «Metropo-
liten von ganz Amerika und Kanada» zuerkenne — dahinter verbarg sich
die alte Forderung nach weitestgehender administrativer Unabhingigkeit
der «Metropolie» von der ROKA bei gleichzeitiger eucharistischer Ge-
meinschaft?!9. Metropolit Platons Nachfolger brauchte nur daran anzu-
kniipfen. Vereinigungsverhandlungen wurden seit 1935 gefiihrt, wobei
der neue Metropolit Theophilus schliesslich die Vorstellungen seines Vor-
gingers durchsetzen konnte.

Der 6. All-Amerikanische Kongress vom 5. bis 8. Oktober 1937 in
New York bestitigte, wenn auch nur mit knapper Mehrheit, die Wieder-
vereinigung von «Metropolie» und ROKA?!!. Die vereinigte Kirche zihlte
350 Gemeinden mit einer halben Million Glidubigen.?!? Die von der neuen
grossen Metropolie «Ganz Amerika und Kanada» angestrebte Autonomie
wurde vom Heiligen Synod in Karlowitz aber nie ausdriicklich bestitigt.
Die Vereinigung verminderte allerdings die recht massiven Spannungen
zwischen den bisherigen ROKA-Gemeinden und -Bischofen in Amerika
und zwischen Gemeinden und Geistlichkeit der alten «Metropolie» nur
bis zum gewissen Grade?!3. Immerhin waren die tiefsten Griben 1937
zundchst einmal iiberbriickt. Die Vereinigung wurde von der Geistlichkeit
und von den Gemeinden beider Gruppierungen festlich begangen.

Wihrend des Zweiten Weltkrieges konnte von Amerika kaum Verbin-
dung nach Serbien hergestellt und gehalten werden. Nachdem die USA in
den Krieg eingetreten und damit im Kampf gegen Hitler-Deutschland zu
Alliierten der Sowjetunion geworden waren, gelangten Nachrichten iiber
die jlingsten — erfreulichen — Entwicklungen im kirchlichen Leben der
Sowjetunion nach Amerika, die Sympathie ausldsten. Fiir die orthodoxen
Amerika-Russen war die Anderung von Stalins Kirchenpolitik seit 4. Sep-
tember 1943 von allerhéchstem Interesse: erstens die Anerkennung der
Existenz der Russischen Orthodoxen Kirche durch Stalin und zweitens
dessen Zugestindnis, dass das Moskauer Patriarchat jetzt den Metropoli-
ten Sergij (Stragorodskij), der seit 1927 auf Geheiss Stalins nur als Stell-

210 SEIDE, a.a.0., 202.

21T CHrysosTomus, Kirchengeschichte (wie Anm. 206), 111, 1811f.
212 SEIDE, Geschichte (wie Anm. 4), 203.

213 PospIELOVSKY, Church (wie Anm. 38), 291f.

292



Russische Orthodoxie in der Diaspora

vertretender Patriarchatsverweser fungieren durfte, zum Oberhaupt der
Kirche wihlen konnte.

Nun brachen in Amerika die alten Gegensiitze wieder auf: Wihrend die
ROKA und ihre Bischofe in Amerika die Wahl des Moskauer Metropoli-
ten Sergij zum Patriarchen a priori als unkanonisch bezeichneten und
diese nicht anerkannten, forderte die Bischofssynode der vereinigten
nordamerikanischen Metropolie (26./27. Oktober 1943) Metropolit Theo-
philus, ithr Oberhaupt, dazu auf, in der Liturgie gemeinsam mit dem Ober-
haupt der ROKA in Karlowitz, Metropolit Anastasij (Gribanovskij,
1873—-1965), auch den Patriarchen Sergij von Moskau zu kommemorieren
— also das Patriarchat Moskau wieder anzuerkennen?'4, Ein amerikani-
sches Bischofskonzil beschloss dann im Mai 1945, das Ziel grosstmogli-
cher Autonomie innerhalb des Moskauer Patriarchats zuriickzustellen und
es eher beim Status quo zu belassen und freundliche Kontakte zur Karlo-
witzer Synode, die mittlerweile in Miinchen residierte, zu pflegen?!>.

3.2 Orthodoxe Russen in Nordamerika 1945-1970: « Orthodox Church
in America»

Auch der 7. All-Amerikanische Kongress von Cleveland, der vom 26. bis
29. November 1946 tagte und sehr stark vom Laienelement bestimmt war,
beschloss mit grosser Mehrheit (gegen die Stimmen der Bischofe), den
nach dem Tode von Patriarch Sergij gewihlten Patriarchen Aleksij von
Moskau und ganz Russland?!6 als geistliches Oberhaupt anzuerkennen —
nicht jedoch den Heiligen Synod in Moskau als administrative Spitze?!”.
In Konsequenz der Hinwendung zum Moskauer Patriarchat beschloss der
Kongress von Cleveland, die administrative Unterordnung unter die nun-
mehr in Miinchen residierende Karlowitzer Synode der ROKA zu 1osen?!8.
Die Beschliisse vom November 1946 hatten das endgiiltige Auseinander-
brechen der beiden erst 1937 vereinigten russisch-orthodoxen Kirchen zur
Folge. Die vier Bischofe der Karlowitzer Richtung, die 1937 in den Heili-

214 CHryYsosToMUS, Kirchengeschichte (wie Anm. 206), 111, 183.

215 PospIELOVSKY, Church (wie Anm. 38), 293.

216 Der erst am 8. September 1943 zum Patriarchen gewiihlte Sergij (Stragorodskij,
geb. 1867) starb bereits am 15. Mai 1944. Am 2. Februar 1945 wurde Metropolit Alek-
sij (Simanskij, 1877-1970) zu seinem Nachfolger bestimmt.

217 D6PMANN, Kirchen (wie Anm. 175),102.

213 PosPIELOVSKY, Church (wie Anm. 38), 296f.

233



Gerd Stricker

gen Synod der vereinigten «Metropolie» integriert worden waren, riefen
—mit ca. 40 Gemeinden — wieder ihre eigene Jurisdiktion ins Leben; zwei
Hierarchen der strengen Moskauer Richtung sowie einige Priester unter-
stellten sich direkt dem Patriarchat Moskau (bis 1947 schlossen sich fast
50 russische Gemeinden dem amerikanischen Exarchat der Moskauer
Kirche an). Die Lage der Gemeinden russischer Provenienz auf russi-
schem Boden wurde so noch uniibersichtlicher.

Vier Bischofe aber, denen sich Metropolit Theophilus/Feofil
(PaSkovskij) anschloss, und die Mehrzahl der Laien suchten eine eher
formale Anbindung an das Moskauer Patriarchat im Sinne einer uneinge-
schrinkten administrativen Autonomie der «Metropolie» im Rahmen des
Moskauer Patriarchats. Im Auftrag des Kongresses von Cleveland telegra-
fierte Metropolit Theophilus dem Patriarchen Aleksij I. in Moskau, dass
der All-Amerikanische Kongress der «Metropolie»?!? beschlossen habe,
den Moskauer Patriarchen zu bitten, diese Kirche als vollkommen autono-
me Kirche in den Bestand des Moskauer Patriarchats aufzunehmen?29, Der
Patriarch antwortete gleichentags («Heute erhielt ich Thr Telegramm»): Er
habe prinzipiell keine Einwinde gegen die Autonomie. Er werde Metro-
polit Grigorij von Leningrad®?! mit besonderen Vollmachten ausgestattet
nach Amerika schicken, und dieser werde im Auftrag des Patriarchen zu-
sammen mit Metropolit Theophilus das Procedere der Unterstellung der
«Metropolie» festlegen. Vermutlich war man in Moskau davon ausgegan-
gen, dass man die Amerikaner von der Idee der «Autonomie» schon werde
abbringen konnen oder dass die Macht des Faktischen gegen die «Auto-
nomie» arbeiten werde.

Metropolit Theophilus scheint aber von der — wenn auch nur indirekten
— Unterstellung seiner «Metropolie» unter Moskau nicht sehr angetan ge-
wesen zu sein bzw. Zweifel gehegt zu haben, inwieweit das Moskauer
Patriarchat eine echte «Autonomie» gewidhren werde. Man hat den Ein-
druck, dass er die Beschliisse von Cleveland eher zogerlich umgesetzt hat.
Auch liess insgesamt der Drang zu Moskau hin mit dem schnellen Abflau-
en der Stalin-Euphorie bald nach Kriegsende deutlich nach. Als Metropo-

219 Thr offizieller Name war bis 1970 «Russische Orthodoxe Griechische Katholi-
sche Kirche von Nordamerika»; das Datum ist unklar; wohl im Friihjahr 1947,

220 CHRYSOSTOMUS, Kirchengeschichte (wie Anm. 206), III, 191 (hier der Text des
Schreibens).

221 Metropolit Grigorij (Cukov, 1870-1955), ein Hierarch, den Patriarch Aleksij I.
nach 1945 bis Anfang der 50er Jahre mit vielen heiklen Auslandsmissionen betraute.

234



Russische Orthodoxie in der Diaspora

lit Grigorij von Leningrad am 17. Juli 1947 in die USA kam, bat er Met-
ropolit Theopilus bereits am nédchsten Tag um eine Zusammenkunft. Am
28. Juli schickte Grigorij Metropolit Theophilus ein Telegramm, er moge
den Empfang des Briefes vom 18. Juli bestitigen. Theophilos antwortete
nicht. Vielmehr schickte er Mitte August einen seiner Bischofe mit Priizi-
sierungen der Beschliisse von Cleveland 1946 zu dem Moskauer Unter-
hédndler???. In der Erkldrung wurde klargestellt, dass man lediglich eine
geistliche Anerkennung des Patriarchen von Moskau, aber keinerlei Ein-
flussnahme des Heiligen Synods dulden werde. So wollte die «Metropo-
lie» zum Beispiel weiterhin ihr Oberhaupt und ihre Bischofe frei wihlen
und die Wahl dem Synod in Moskau lediglich im Nachhinein zur Kenntnis
bringen??3. Metropolit Grigorij wies in einem Schreiben (14. August) die-
ses Ansinnen zuriick: Die «Metropolie» wiinsche offenbar keine «Auto-
nomie», sondern die «Autokephalie», dazu bestehe aber gar kein Anlass.
Metropolit Theophilus spiirte nun wohl deutlich, dass Moskau letztlich
doch eine rigorose Kontrolle und Instrumentalisierung der amerikanischen
Kirche anstrebte??*. Und so beantwortete er auch dieses Schreiben nicht.
Metropolit Grigorij vom Moskauer Patriarchat versuchte dann noch einige
Monate lang, tiber die Gemeinden Druck auf Theophilos auszuiiben, doch
ohne Erfolg. Die Gemeinden folgten der Linie ihres Metropoliten. Die
Amtsenthebung, die das Moskauer Patriarchat zu Beginn der von Theo-
philos angekiindigten Vereinigungsverhandlungen (Anfang 1947) provi-
sorisch aufgehoben hatte, wurde wieder in Kraft gesetzt, den amerikani-
schen Bischofen mit dem Kirchengericht gedroht??’. Damit waren die
Beziehungen zum Moskauer Patriarchat abgebrochen. Seitdem wuchs die
«Metropolie» in die Rolle einer autokephalen orthodoxen amerikanischen
Nationalkirche hinein. Der geistliche Nachwuchs, in Amerika geboren
und englischsprachig, empfing seine theologische Ausbildung in amerika-
nischen orthodoxen Priesterseminaren.

Erst das ab 1965 amtierende Oberhaupt der nordamerikanischen «Me-
tropolie», Metropolit Irinej (Bekish, 1892—-1976), nahm wieder Beziechun-
gen zum Moskauer Patriarchat auf. In mehrjahrigen Verhandlungen erziel-
te er schliesslich das schon so lange erwiinschte Resultat: Moskau entliess

222 Diese Prizisierungen waren in der Sitzung des amerikanischen Metropolitan-
bezirks am 7. August 1947 beschlossen worden.

223 CHrysosTOoMUS, Kirchengeschichte (wie Anm. 206), 111, 192f.

224 PoSPIELOVSKY, Church (wie Anm. 38), 298.

225 Beschluss des HI. Synods in Moskau, in: ZMP (1/1948), 19-24.

235



Gerd Stricker

die «Russische Orthodoxe Griechische Katholische Kirche in Amerika»
1970 in die Autokephalie, also in die kanonische Eigenstindigkeit. Der
formale Weg dazu war etwas umstindlich: Die «Metropolie» unterstellte
sich zundchst einmal pro forma dem Moskauer Patriarchat, worauthin das
Patriarchat die «Metropolie» aus seiner Jurisdiktion entliess und ihr am
10. April 1970 die Autokephalie zusprach. Damit legte die alte «Metropo-
lie» ihren umstdndlichen Namen ab und nennt sich seitdem «Orthodox
Church in America» (abgekiirzt OCA)?26, Der Moskauer Heilige Synod
empfahl seinen Gemeinden in Nordamerika, die in einem «Exarchat Nord-
und Siidamerika» zusammengefasst waren, sich der OCA zu unterstellen.
Dem ist aber offenkundig nur ein Teil der Patriarchatsgemeinden nachge-
kommen. Denn ein Vikarbischof des Patriarchen (mit wechselnden Titeln
wie «von Ladoga», «von Serpuchov», «von Zaraj», «von Kasira») mit Sitz
in New York betreut bis heute die Patriarchatsgemeinden in Nordameri-
ka2?7.

Man hat sich gefragt, warum das Moskauer Patriarchat 1970 der «Me-
tropolie» plotzlich ohne erkennbare Vorbedingungen das grosstmogliche
Zugestindnis, eben die Autokephalie, gewihrt hat. Eine Antwort lautete:
Das sei im Kalten Krieg — dieser ist hier immer mitzubedenken! — die
einzige Moglichkeit fiir das Patriarchat gewesen, «schwesterkirchliche»
Beziehungen zur bedeutendsten orthodoxen Kirche mit russischen Wur-
zeln in Amerika, der «Metropolie», aufzubauen und auf diesem Wege
Sympathien unter den Christen in Amerika zu gewinnen. Eine andere,
vielleicht plausiblere Vermutung ist: Moskau habe durch eine Unterstiit-
zung der «Metropolie» einem weiteren Vordringen der ROKA in Nord-
amerika entgegenwirken wollen??8. Schliesslich mag seitens der «Metro-
polie» wohl auch der Gedanke eine Rolle gespielt haben, dass man durch
die Autokephalie vor Ambitionen des Okumenischen Patriarchats Kon-
stantinopel, die «Metropolie» zu vereinnahmen, geschiitzt wire.

Der nicht national-spezifische Name «Orthodox Church in America»
war schon damals Programm: Metropolit Irinej mochte mit der Autoke-

226 DOPMANN, Kirchen (wie Anm. 175), 102.

227 Vgl. z.B. ORTHODOXIA 2002, Regensburg (Ostkirchliches Institut), 2002,
124: Bischof Mark (Petrovcy) von KaSira, Vikarbischof des Patriarchen («Administra-
tor of Patriarchal parishes of the Russian Orthodox Church in Canada»); 126: Bischof
Merkurij (Ivanov) von Zaraj, Vikarbischof des Patriarchen («Administrator of Patriar-
chal parishes of the Russian Orthodox Church in USA»).

228 STRICKER, Kanonisierung (wie Anm. 17), 109.

236



Russische Orthodoxie in der Diaspora

phalie die Hoffnung verbunden haben, dass mit der Zeit auch die anders-
nationalen orthodoxen Gruppierungen — moglicherweise sogar die statis-
tisch viel stirkeren Griechen — in die OCA integriert werden konnen229,
Dieser Traum erfiillte sich aber nicht. Der Grund liegt sicher darin, dass
die Verleihung der Autokephalie an die «Metropolie», also die «Russian
Orthodox Greek Catholic Church of America», durch das Moskauer Pat-
riarchat (als Mutterkirche der amerikanischen «Metropolie») nur von den
orthodoxen Kirchen in den kommunistischen resp. sozialistischen Lin-
dern anerkannt wurde. Alle anderen orthodoxe Kirchen, allen voran das
Okumenische Patriarchat in Konstantinopel, erkennen bis heute die Auto-
kephalie-Erkldrung von 1970 nicht an. Das hat u.a. damit zu tun, dass das
Procedere einer Entlassung orthodoxer Teilkirchen in die Unabhingigkeit
in der Gesamtorthodoxie nach wie vor ungeklédrt ist und auf dem seit fast
einem halben Jahrhundert in Vorbereitung befindlichen pan-orthodoxen
«Heiligen und Grossen Konzil» gelost werden soll230,

Der «Metropolie» und der daraus hervorgegangenen OCA haben sich
vor allem nach dem Zweiten Weltkrieg Gemeinden auch nicht-russischer
Provenienz, nicht zuletzt Anglo-Amerikaner, angeschlossen. Im Jahre
2003 zihlte die OCA 13 Eparchien?3! (darunter je eine fiir die 85 ruméini-
schen, die 19 bulgarischen und die 13 albanischen Gemeinden) sowie ein
kleines «Exarchat Mexiko» mit fiinf Gemeinden sowie einige Gemeinden
in Australien. Insgesamt zidhlt die OCA ca. 650 Gemeinden?32. Die Kirche
ist heute weitgehend englischsprachig?33; ihre Glieder sind in der Regel
Amerikaner, die russische Wurzeln haben. Die Gemeinden werden von
etwa 1000 Priestern und 140 Diakonen betreut — das sind erstaunlich hohe
Zahlen. Fast 20 Militirkapline weist die Priesterliste auf sowie 73 Geist-

229 STRICKER, a.a.0., 109.

230 Man denke etwa an die eigenméchtige Abspaltung der Orthodoxen Kirche in
Makedonien von der serbischen Mutterkirche 1958 sowie an die angestrebte Autoke-
phalie der ukrainischen Orthodoxie — ein Streitpunkt zwischen Moskauer und Okume-
nischem Patriarchat; vgl. GERD STRICKER, In heikler Mission. Papst Johannes Paul II.
in der Ukraine, in: G2W 29 (9/2001), 12-17.

231 The OCA 2003 Sourcebook and Church Directory, Wayne NJ, 2003 (kiinftig:
Sourcebook), S. 3 und 59-170; Service Orthodoxe de Presse (=SOP) 268 (5/2002),
13.

232 Sourcebook (wie Anm. 231), 59-170.

233 90% der Gottesdienste in der OCA werden in englischer Sprache gefeiert (zum
Vergleich: in den griechischen Gemeinden nur 50%); 60% der Eheschliessungen in der
OCA sind konfessionelle und ethnische Mischehen, vgl. SOP 268 (5/2002), 15.

237



Gerd Stricker

liche im Monchstand?*. Die Kirche verfiigt iiber drei theologische Aus-
bildungsstitten — das bekannte «St. Vladimir’s Orthodox Theological
Seminary» in Crestwood NY (gegriindet 1938), «St. Tikhon’s Orthodox
Theological Seminary» in South Canaan PA (1937) und das «St. Herman
Orthodox Seminary» in Kodiak AK (1972). Ebenfalls in South Canaan/PA
befindet sich das 1905 mit dem Segen von Erzbischof Tichon (Bellavin),
dem spiteren Patriarchen, gegriindete Tichon-Kloster. Insgesamt stehen
25 — meist kleinere — monastische Gemeinschaften und Einsiedeleien
(Skites) fiir Monche und Nonnen unter der Jurisdiktion der OCAZ2%. Viele
Eparchien haben ihr eigenes Presseorgan?3¢. «The Orthodox Church» ist
die offizielle Zeitung der OCA und erscheint alle zwei Monate. Neben
regionalen Kirchenzeitungen haben manche Eparchien, ja sogar einzelne
Gemeinden, hochinformative Internet- Auftritte237.

Die Kirche zidhlt nach eigenen Angaben «knapp eine Million Glieder
in den USA, Kanada und in Mexiko»238, Jiingeren Untersuchungen von
Alexej Krindtac (Moskau) zufolge?* hat die OCA lediglich 115000 Glie-
der. Er weist die von der Kirche genannte «knapp eine Million» Kirchen-
glieder zurtick — diese Zahl schliesse auch die noch im weitesten Umfeld
der Kirche befindlichen Amerikaner russischer Herkunft ein, die jedoch
zum lberwiegenden Teil mit der Kirche nichts mehr zu tun haben: «La
surestimation statistique des communautés orthodoxes serait due a la ten-
dance des analystes a assimiler tout membre d’un groupe ethnique a
I’Eglise correspondante, méme apres des changements d’appartenance
religieuse, souvent intervenus a la deuxiéme ou troisieme génération»240,
Die von KrindtaC genannten 115000 Personen seien die wirklich «prakti-
zierenden» Glieder der OCA. Allerdings habe die russische Emigrations-
welle der 1990er Jahre auch der OCA starke Personengruppen zugefiihrt,
die eine klare Riickwendung zu den russischen Wurzeln fordern — im Ge-
gensatz zu den Nachfolgegenerationen der einstigen Einwanderer, die sich
integrieren wollen und auf eine Amerikanisierung der Gemeinden und der
Gottesdienstsprache dringen.

234 Sourcebook (wie Anm. 231), 178-208; bei SOP 268 (5/2002), 13 (600 Pries-
ter).

235 Sourcebook (wie Anm. 231), 48.

236 A.a.0., 55¢.

237 7.B. http://www.3saints.com/nn.html.

238 SOP 268 (5/2002), 13.

239 SOP 270 (7-8/2002), 14-16.

240A 2.0, 15,

238



Russische Orthodoxie in der Diaspora

Am 2. April 2002 hatte das bisherige Oberhaupt der OCA, Metropolit
Theodosius/Feodosij (Lazor), vollkommen iiberraschend den Heiligen
Synod seiner Kirche darum gebeten, in den Ruhestand versetzt zu werden.
Er hatte seit 1977 der Kirche als Nachfolger von Metropolit Irinej (Bekish,
1892-1976) vorgestanden. Auf dem 13. All-Amerikanischen Konzil
(council) in Orlando FL wurde am 22. Juli 2002 zum neuen Oberhaupt der
OCA —als «Erzbischof von Washington und Metropolit von ganz Amerika
und Kanada» — Erzbischof Herman/German (Svajko, geb. 1932) von Phi-
ladelphia gewihlt; die Inthronisierung erfolgte am 8. September 2002.
Ende 2007 wurden die derzeit zwolf Diozesen der OCA und das Exarchat
Mexiko von neun Eparchialbischéfen und zwei Vikarbischofen geleitet;
fiinf Hierarchen lebten im Ruhestand. Die Autoritit von Metropolit Ger-
man hat womdoglich darunter gelitten, dass ein sich iiber zwei Jahre (2005—
2007) hinziehender Finanzskandal nicht schneller gekldrt worden ist. Der
Schatzmeister der Kirche hatte Millionen von Dollars an Spendengeldern
veruntreut. Bei den Untersuchungen hatte sich ergeben, dass die Kontrol-
le der Finanzverwaltung liickenhaft ist. Vor diesem Hintergrund wurden
kirchliche Angestellte entlassen und geistliche Amtstriger suspendiert?+!,

Die «Metropolie» bzw. die «Orthodox Church in America» verfocht
immer — im Gegensatz zur ROKA — eine kirchlich liberale und 6kumeni-
sche Linie, wie sie auch das Pariser russische Erzbistum vertritt. Seit dem
Zweiten Weltkrieg hat sich daher eine immer engere Zusammenarbeit
zwischen beiden Kirchen entwickelt. So lehrten und lehren manche Do-
zenten wechselweise am St. Vladimir’s Seminary in Crestwood NY und
am St.-Sergius-Institut in Paris; am bekanntesten sind wohl die (schon
erwihnten) verstorbenen Reprisentanten einer 6kumenisch fundierten or-
thodoxen Theologie: die (russisch-)orthodoxen Erzpriester Baron Johan-
nes von Meyendorff (John Meyendorff) und Alexander Schmemann.

Gerd Stricker (geb. 1941 bei Breslau/Schlesien, heute Polen), Dr. phil. Stu-
dium der Geschichte Osteuropas und der Slawistik in Marburg, Wien, Saar-
briicken und Miinster; 1978—1987 Wissenschaftlicher Assistent am Ostkir-
chen-Institut der Evangelisch-Theologischen Fakultéit der Universitct Miins-
ter/Westf.; seit 1987 Redaktor der Zeitschrift «G2W — Okumenisches Forum
fiir Religion und Gesellschaft in Ost und West» (Ziirich), seit 2004 Chefredak-
tor. Arbeitsschwerpunkte: Geschichte und Konfessionskunde der (orthodoxen,
katholischen, lutherischen und neo-protestantischen) Kirchen im Russischen

241 Vel. http://en.wikipedia.org/wiki/Orthodox_Church_in_America (5.12.2007).

239



Gerd Stricker

Reich, der Sowjetunion und den GUS-Staaten; Geschichte und Kirchenge-
schichte der deutschsprachigen Minderheit im Russischen Reich und in der
Sowjetunion.

Adresse: Johannisburgstrasse 16, CH-8700 Kiisnacht, Schweiz. E-Mail:
redaktion.g2w @bluewin.ch.

English Summary

The second installment of this overview of the history of Russian Orthodox outside
Russia devotes a first major chapter to the Archdiocese of Russian Parishes in Western
Europe with its centre in Paris, founded in the mid 1920s in the aftermath of the Bol-
shevist revolution. Its history is marked by a repeatedly difficult canonical position
vis-a-vis the Moscow Patriarchate on the one hand and the (anti-soviet) Russian Or-
thodox Church Outside Russia (ROCOR) on the other, since most of the time it has
been (and still is) canonically attached to the Ecumenical Patriarchate. It remains to be
seen how the union of the two Russian bodies will have an impact on the Archdiocese.
In recent times, there is a certain clash of cultural affection between so-called new
Russians and other Orthodox faithful (of multiethnic origin) who are much more root-
ed in their social and religious surroundings. The Archdiocese (with its Theological
Institute St. Sergius and the journal ‘Vestnik’ (Messenger) has greatly contributed to a
deepened understanding of Orthodoxy for the Western ecumenical world.

A second chapter presents the history of Russian Orthodoxy in North America. Its
beginnings date from missionary activities in the late 18% century in Alaska, which
originally belonged to the Russian Empire. Emigrants and later refugees caused to
Russian Orthodox presence to extend to the East of the US. After World War I there
was a continuous strife between tendencies to follow the conservative stance of
ROCOR or to adapt a model of Church life more in agreement with the vision and
principles of the Council of Moscow 1917-18. This was the case in the Russian
Orthodox Greek Catholic Church in America (usually called the ‘Metropolia’), which
is now the ‘Orthodox Church in America’ (OCA): it was (unilaterally) granted auto-
cephaly by the Moscow Patriarchate in 1970.

Schluss folgt.

240



	Russische Orthodoxie in der Diaspora [Fortsetzung]

