
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 98 (2008)

Heft: 3

Artikel: Die frühen Beziehungen zwischen der Iglesia Filipina Independiente
und den altkatholischen Kirchen der Utrechter Union [Fortsetzung]

Autor: Boer, Wim H. de / Smit, Peter-Ben

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405041

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405041
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die frühen Beziehungen zwischen der Iglesia Filipina
Independiente und den altkatholischen Kirchen der
Utrechter Union*

Wim H. de Boer/Peter-Ben Smit

4.2 Die Diplomatie des Miguel Morayta

4.2.1 Zur Person von Morayta

Bevor die Korrespondenz zwischen Miguel Morayta, Aglipay, Herzog und

einigen anderen hier präsentiert und besprochen werden kann, soll Morayta

zuerst kurz vorgestellt werden56; er ist ja keine bekannte Figur
aus der Geschichte des Altkatholizismus. Miguel Morayta y Sagrario
(1834-1917) war ein spanischer Akademiker und Politiker. Er hatte ab

1868 eine Professur für Spanische Geschichte und später für Allgemeine
Geschichte an der Universität von Madrid inne, wo er eine rege
Publikationstätigkeit entwickelte. Eine nicht weniger rege Tätigkeit kennzeichnete

ihn als Abgeordneten im spanischen Parlament (Cortes). 1884 wurde er

von der römisch-katholischen Kirche exkommuniziert. Der Anlass war
eine Rede, die er bei der Eröffnung des Akademischen Jahres 1884/85

hielt, in der er die akademische Freiheit verteidigte. Diese Exkommunikation

führte zu Studentenaufständen in Madrid, Sevilla, Barcelona, Granada,

Vallodolidad, Oviedo, Zaragosa und Valencia, an denen auch der wichtige

philippinische Schriftsteller José Rizal teilnahm57. Morayta vertrat im

Allgemeinen eine liberale und damit antiklerikale Linie58, was unter anderem

bedeutete, dass er sich für die Trennung von Kirche und Staat sowie

* Der erste Teil dieser Arbeit erschien in: IKZ 98 (2008) 122-144.
56 Vgl. die Kurzbiographie und Bibliographie unter: http://www.filosofia.org/

ave/001/a284.htm (Zugriff: 12. März 2008); eine Biographie von Morayta scheint
nicht zu existieren.

57 Rizal lässt diesen Aufstand in seinem Roman El Filibusterismo (1891) eine
Rolle spielen, verlegt ihn aber nach Manila. Vgl. John N. Schumacher. The Making
of a Nation: Essays in Nineteenth-Century Filipino Nationalism. Manila (Ateneo de

Manila University Press). 1991, 442, Anm. 2.
58 Vgl. John N. Schumacher, The Propaganda Movement 1880-1895: The

Creation of a Filipino Consciousness, the Making of the Revolution. Manila (Ateneo de

Manila University Press) 2002. 55.

IKZ 98 (2008) Seiten 169-190 169



Wim H. de Boer/Peter-Ben Smit

für Religionsfreiheit einsetzte59. Morayta spielte - was für seine Beziehung

zur IFI nicht unwichtig ist - auch eine zentrale Rolle in der spanischen

Freimaurerei, nicht zuletzt als Haupt der Logenföderation «Gran
Oriente Espafiol». Weiterhin unterstützte er die Gründung der Freimaurerloge

«Solidaridad» in Madrid, die vor allem aus Studenten aus den
nichtiberischen Teilen des spanischen Reiches bestand60 und sich zunehmend

zu einer philippinischen Loge entwickelte61. Morayta, der bis zu seinem
Tod 30 Jahre später eine führende Rolle in der spanischen Freimaurerei
spielte, nahm wohl auch eine ähnliche Rolle in der philippinischen
Freimaurerei ein, die selber wieder eng mit dem philippinischem Nationalismus

verbunden war62. Dies geht u.a. aus den ersten beiden Zielsetzungen
der von Morayta unterstützten Loge «Solidaridad» hervor: Erziehung von
Mitgliedern gemäss freimaurerischen Idealen und Werbung für philippinische

nationale Bestrebungen, wie z.B. eine philippinische Vertretung in
der spanischen Cortes671. 1889 war Morayta auch bei der Gründung einer
ähnlichen Loge, «Revolución» in Barcelona, involviert. Es ist interessant,
dass der prominente philippinische Nationalist Marcelo H. del Pilar auch

Mitglied dieser Loge war64.

Morayta war also ein bedeutsamer politischer und religiöser Führer,
der sich sehr für die Philippinen interessierte, und zwar aus politisch und
kirchlich liberaler Sicht.

4.2.2 Moraytas Bemühungen um die Beziehung Aglipay-Herzog

Im Hintergrund der Kontakte zwischen der IFI und der IBK, insbesondere
mit Bischof Herzog, standen überraschenderweise die Bemühungen des

eben vorgestellten spanischen Akademikers und Freimaurers. Dieser
versuchte, unter anderem aus einer antirömischen Einstellung, die IFI zu stär-

59 Zu Moraytas Versuchen, die Religionsfreiheit in der spanische Verfassung zu
verankern, und zu seinem Einfluss bei der Gründung der Spanischen Reformierten
Episkopalen Kirche, vgl. Francisco Serrano Alvarez, Contra vientos y mareas.
Los suenos por la Iglesia Reformada hechos realidad. Editorial Clie (Barcelona) 2001.
327-328.

60 Vgl. Schumacher, Making (wie Anm. 57), 159.
61 Ebd.
62 Ebd.
63 A.a.O.. 171. Die Cortes war das spanische Parlament innerhalb der konstitutionellen

Monarchie von 1874-1930. Für die Philippiner war schwer zu ertragen, dass

Cuba und Puerto Rico eine Vertretung in diesem Gremium hatten, sie aber nicht.
«A.a.O.. 161.

170



Die frühen Beziehungen zwischen der Iglesia Filipina Independiente

ken, indem er dieser Kirche (in den Augen Roms) gültige Weihen besorgte.

Wie die Kontakte zwischen der IFI bzw. Aglipay und Morayta genau
angefangen haben, konnte für diesen Beitrag nicht genau rekonstruiert
werden. Es steht aber fest, dass Morayta einen anderen Gründer der IFI,
Isabelo de los Reyes Sr., persönlich kannte, der (aus politischen Gründen
bzw. in Haft) eine längere Zeit in Spanien verbrachte (1897-1901) und
nach seiner Rückkehr in Manila am 3. August 1902 auf einer Sitzung der
Gewerkschaft Union Obrera Democratica die Iglesia Filipina Independiente

gründete65. In der Zeit der Korrespondenz zwischen Morayta und

Aglipay handelt es sich übrigens noch nicht um eine Beziehung von
Freimaurer zu Freimaurer, da Aglipay noch kein Mitglied einer Loge war66.

Der erste uns bekannte und relevante Teil der Korrespondenz ist ein
Brief vom 9. April 1904, also aus der Zeit, als Aglipay und Herzog schon
in schriftlichem Kontakt miteinander standen67. Der Brief scheint
vorauszusetzen, dass es zuvor schon Kontakte gegeben hat, aber Zeugnisse davon
sind uns leider unbekannt. Morayta schreibt auf dem Briefpapier eines Dis-
putado â Cortes por Madrid, redet Aglipay als «respetable Prelado y ami-

go» an, und er versichert zunächst Aglipay, dass er die Lehre der IFI ganz
rein finde. In einem nächsten Schritt versucht er, Aglipay davon zu überzeugen,

dass es für die Zukunft seiner Kirche notwendig sei, eine (in den Augen

Roms) gültige Bischofsweihe zu erhalten. Dies sei namentlich notwendig,

weil so Rom ein Argument gegen die IFI genommen werden könne -
für den innerkirchlichen Respekt brauche er (Aglipay) eine solche zusätzliche

Weihe natürlich nicht. Um Aglipay eine solche Weihe zu verschaffen,
würden die griechisch-orthodoxe Kirche und die Christkatholische Kirche
der Schweiz - deren Bischof, Herzog, Morayta in Genf lokalisiert68 - in

65 Zu Isabelo de los Reyes Sr. (1864-1938), einem philippinischen Politiker und
Journalisten, vgl. noch immer die (etwas hagiographische) Biographie von einem seiner

Söhne: José de los Reyes y Sevilla, Biography of Senator Isabelo de los Reyes,
Father of Philippine Labor, Proclaimer of the Philippine Independent Church, Manila
(Nueva Era) 1947, sowie die (äusserst) kritische Würdigung in De Achütegui/
Bernad, Revolution I (wie Anm. 6), 165-180. 501-510. Für die Korrespondenz
zwischen De los Reyes Sr. und Morayta, vgl. weiter unten.

66 Aglipay wurde am 3. Mai 1918 Mitglied; vgl. De Achutegui/Bernad, Revolution

I (wie Anm. 6), 428.
67 Morayta an Aglipay, 9. April 1904: IFI Archives, OM 1.1, Box 1, folder 2.
68 Dass Herzog in Genf leben sollte, ist offenkundig falsch. Es gab aber tatsächlich

einen anderen sog. altkatholischen Bischof, der sich zu jener Zeit in Genf aufhielt oder
dort zumindest brieflich erreichbar war («poste restante»), nämlich Paolo Miraglia, der
auch mit Aglipay in Verbindung stand. Vgl. unten 5.

171



Wim H. de Boer/Peter-Ben Smit

Frage kommen. Morayta ist sich aber noch nicht sicher, ob Herzog ein
«echter» Bischof ist, und verspricht Nachforschungen. Etwa einen Monat
später, am 10. Mai 1904, schreibt Morayta offenbar aus eigener Initiative
an den schon erwähnten Emile Barrel einen Brief, worin er ihn über die
IFI informiert. Er setzt die Notwendigkeit gültiger Weihen für die IFI
auseinander, bittet um Auskünfte über einen unabhängigen katholischen
Bischof in Genf und die Gültigkeit seiner Weihe. Dieser Bischof wird
nicht namentlich identifiziert, aber Morayta bittet Barrel auch darum,
herauszufinden, ob dieser Bischof allenfalls bereit wäre, einen philippinischen

Bischof zu weihen69. Die Antwort von Barrel ist uns unbekannt,
aber sie muss positiv gewesen sein, denn am 16. Dezember desselben
Jahres wendet sich Morayta wieder an Aglipay und teilt ihm mit, dass

Herzog eine sehr gute Möglichkeit wäre, um der IFI gültige Bischofswei-
hen zu verschaffen70. Herzog sei gültig geweiht worden, und über eine

(unbekannte) Zwischenperson habe Barrel bei Herzog nachfragen lassen,

inwiefern er zu einer Bischofsweihe von Aglipay bereit wäre, worauf es

offenbar eine positive Antwort gegeben habe. Barrel rät Morayta, mit dem

Unternehmen nicht zu lange zu warten und das, was er Herzogs Angebot
nennt, sofort anzunehmen.

Morayta muss inzwischen von den Bedingungen Herzogs gehört
haben, denn schon am 18. Februar 1905 kann er Aglipay einen Brief schreiben,

worin er die Bedingungen nennt und Aglipay dazu auffordert, sie zu
erfüllen71. Wenn die Transkription dieses Briefes, der vor dem Treffen in

69 Morayta an (Don Emilio) Barrel, 10. Mai 1904: BABe, AH 34 (Philippinen).
70 Morayta an Aglipay, 16. Dezember 1904: IFI Archives, OM 1.1. 1903-1910,

Box 1. folder 2. Die Korrespondenz wurde zum Teil veröffentlicht von De Achüte-
gui/Bernad. Revolution I (wie Anm. 6). 394-395, allerdings datieren sie den Brief
auf den 24. November. Vor diesem Brief gab es noch einen weiteren Briefwechsel,
wovon der Brief von Morayta an Aglipay erhalten geblieben ist - Morayta an Aglipay,
20. August 1904: IFI Archives, OM 1.1, 1903-1910, Box 1 Folder 2. Morayta hatte in
diesem Moment aber noch keine weiteren Informationen und äusserte sich nur sehr

vorsichtig zum Thema. [In einem Brief an Pfr. Rais vom 11. Dezember 1904 (BABe
85.66) verweist Herzog auf seinen Hirtenbrief, den er am 18. September 1876, dem

Tag seiner Konsekration, veröffentlicht habe und der klar die Katholizität seiner Weihe
und seines Amtes begründe; leider habe er kein Exemplar mehr, um es Rais zu
schicken, damit er es an jene Leute aus dem Umkreis von Aglipay weiterleite, die ihn um
diesbezügliche Informationen ersucht hätten («les amis de M. Aglipay à Manila»).
Rais und auch Prof. Michaud waren also von philippinischer Seite angegangen worden,

wobei Barrel im Auftrag von Morayta agiert haben muss].
71 Morayta an Aglipay, 18. Februar 1905: IFI Archives, OM 1.1. 1903-1910, Box

1, folder 2.

172



Die frühen Beziehungen zwischen der Iglesia Filipina Independiente

Bern vom 24. Februar 1905 verschickt wurde, richtig datiert ist, dann
standen die Bedingungen auf altkatholischer Seite schon vorher fest und
wurden nicht erst in Bern ausgehandelt. Keinen Monat später aber, am
6. März desselben Jahres, fordert Morayta Aglipay noch einmal auf, die

Weisungen von Herzog zu befolgen72. Zudem hat er jetzt selbst - aller
Wahrscheinlichkeit nach von Emile Barrel - die Unterlagen der Sitzung in
Bern erhalten und leitet sie vollständig an Aglipay weiter, wobei er das

Protokoll für Aglipay ins Spanische übersetzt hat. Allerdings übersetzt

Morayta die von Aglipay zu unterschreibenden Unterlagen nicht, da er
davon ausgeht, dass das Wichtigste über ihren Inhalt schon im Protokoll
steht. Aglipay kam also in den Besitz von zwei Ausgaben der Dokumente
der schon erwähnten Sitzung. Morayta schlägt Aglipay zudem einen
genauen Zeitplan vor: Die von Aglipay unterschriebenen Dokumente könnten

im April schon in Europa eintreffen, im Mai könnte er (Morayta) alles

Notwendige in Europa vorbereiten und dies per Telegramm bei Aglipay
bestätigen, im Juli könnte Aglipay dann in Europa (Barcelona) eintreffen,
um dann im August von dort nach Genf und Bern zu fahren.

Zwischen März und November 1905 erfährt Morayta über Pfarrer
Albert Rais (La Chaux-de-Fonds) von einem Brief Aglipays an Herzog (vgl.
oben 3). In seinem Brief an Rais schreibt Herzog, laut der Wiedergabe von
Morayta, der den Brief in spanischer Übersetzung an Aglipay weiterleitet73,

dass Aglipay ihm (Herzog) geschrieben habe, dass er gerne in die
Schweiz kommen würde, aber dass dies wegen finanzieller Engpässe nicht
möglich sei. Herzog habe ihm darauf geantwortet, dass er hoffe, die
Antworten auf die Aglipay gestellten Fragen möglichst bald zu erhalten74.

Zudem betont Herzog, dass Aglipay nicht vergessen solle, dass er nicht
ohne Beratung mit den Bischöfen der Niederlande und Deutschlands handeln

könne; dabei seien gerade Aglipays Antworten eine notwendige
Grundlage für eine solche Beratung. Damit hat Morayta den Hauptteil von
Herzogs Brief weitergeleitet. In einem nächsten Schritt übersetzt Morayta
einen weiteren Brief, diesmal einen von Prof. Eugène Michaud (Bern) und

72 Morayta an Aglipay. 6. März 1905: IFI Archives. OM 1.1. 1903-1910. Box 1.

folder 2.
73 Morayta an Aglipay. 19. November 1905: vgl. De AchÜtegui/Bernad, Revolution

I (wie Anm. 6). 399-401. [Herzog an Rais. 10. November 1905: BABe
85.4341.

74 Dies ist damit vermutlich Moraytas Wiedergabe von Herzogs Brief vom 4.

November 1905. vgl. oben 3 (S. 135).

173



Wim H. de Boer/Peter-Ben Smit

Pfr. Rais (La Chaux-de-Fonds), in dem Michaud Rais dazu auffordert,
doch über seine Kontakte in Madrid (i.e. Morayta) auf Aglipay Druck
auszuüben, damit dieser die ihm gestellten Fragen schriftlich beantworte,
bevor er selber nach Europa reise.

Nachdem er also zwei Briefe aus der schweizerischen Korrespondenz
erhalten hatte - die beide daraufdringen, dass Aglipay auf die ihm gestellten

Fragen antworte -, fragt Morayta eindringlich nach, ob Aglipay wirklich

keines der beiden Exemplare der genannten Dokumente erhalten habe.

Er hält dies für unwahrscheinlich, habe er doch seine eigene Sendung
eingeschrieben versandt. Falls Aglipay nichts erhalten habe, solle er ihm
(Morayta) einfach ein Telegramm schicken mit nur drei Wörtern: «Madrid
Morayta Escribame [schreib mir]», worauf er ihm die Dokumente erneut
zuschicken würde. Morayta drängt dann nochmals auf die Notwendigkeit
der Rücksendung dieser Dokumente und meint, dass Aglipay und zwei
weitere Bischöfe mit gewissem «pomp and circumstance» nach Europa
kommen sollten, was wohl nicht so teuer kommen würde, wie Aglipay
befürchte. Zudem würde Morayta selber als Führer für die Gruppe in

Europa auftreten und dafür sorgen, dass sie eine einigermassen bezahlbare

Unterkunft finden. Am Schluss seines Briefes erwähnt Morayta noch
einen weiteren Brief von Aglipay, worin dieser offenbar um Hilfe bei der
Kontaktaufnahme mit US-amerikanischen Freimaurern bittet, aber sein

(Moraytas) Hauptanliegen ist klar: Eine gültige Bischofsweihe ist für
Aglipay eine unverzichtbare Waffe in seinem Kampf mit der
römischkatholischen Kirche.

Nach diesem Brief scheint es aber zu einer gewissen Wandlung in den

Kontakten gekommen zu sein. Zwischen dem gerade erwähnten Brief
vom November 1905 und Weihnachten des gleichen Jahres, muss Morayta

einen Brief von Isabelo de los Reyes Sr. erhalten haben, worin dieser
ihm mitteilt, dass Aglipay beabsichtige, in die römisch-katholische Kirche
zurückzukehren, und ihn um Hilfe bei diesem Projekt bittet75. Es
überrascht nicht, dass Morayta mit seiner antirömischen Haltung sehr negativ
antwortet und für eine solche Initiative keinerlei Hilfestellung bieten
will76. Wie die Korrespondenz später genau verlaufen ist, ist nicht ganz
klar. Es gibt einen Brief vom 22. Januar 1906 von Morayta an De los

75 Vgl. die Zusammenfassung in: De Achutegui/Bernad, Revolution I (wie
Anm. 6), 415.

7f> Morayta an De los Reyes Sr., 26. Dezember 196. Vgl. die Übersetzung in: De

Achûtegui/Bernad, Revolution I (wie Anm. 6), 415^416.

174



Die frühen Beziehungen zwischen der Iglesia Filipina Independiente

Reyes77. Darin dankt Morayta für die Zusendung der Lecturas de Cuares-

ma (eine Sammlung von Fastenandachten der IFI), und er äussert sein
Unverständnis über dessen Inhalt, der alles andere als einen Willen zur
Versöhnung mit Rom ausdrücke. Er fragt De los Reyes, in welche Richtung

die IFI sich nun eigentlich bewege, und erwähnt, dass er Aglipay im
gleichen Sinne geschrieben hat: Falls es keine Versöhnungsversuche gibt,
kann man sich weiterhin auf seine (Moraytas) Unterstützung verlassen,
andernfalls aber nicht.

Nach diesem Brief ist uns kein weiterer Schriftwechsel bekannt geworden.

Da aber Morayta den letztgenannten Brief genau in der Zeit verfasste,
in der auch Aglipays Verhandlungen mit Herzog faktisch aufgehört hatten,
ist durchaus anzunehmen, dass es keinen weiteren Austausch gegeben hat,
auf alle Fälle nicht über die Frage einer von Herzog gespendeten Bischofsweihe

für die IFI. Auf dem Hintergrund dieses Zwischenergebnisses können

wir uns jetzt der Diskussion innerhalb der Utrechter Union zuwenden,
insbesondere der Überlegungen innerhalb des niederländischen Episkopats

und der Diskussion des niederländischen Episkopats mit Herzog.

4.3 Die Überlegungen des niederländischen altkatholischen
Episkopates1*

Die Überlegungen des niederländischen altkatholischen Episkopats
bezüglich der IFI setzen ein, nachdem Herzog am 1. März 1905 Erzbischof
Gerardus Gul79 von Utrecht über die oben schon erwähnte Sitzung vom
24. Februar informiert hat, wo über die Möglichkeit diskutiert worden

war, Bischöfe für die IFI zu weihen80. Mit diesem Brief stellt Herzog Gul
(wie auch dem deutschen altkatholischen Bischof Theodor Weber) die

gleichen Dokumente zu, die er auch Aglipay geschickt hat:

Im Anschluss übermittle ich Ihnen die nachfolgenden Dokumente.
1. Protokoll der erwähnten Sitzung.
2. Déclaration d.h. eine durchaus sinngetreue französische Übersetzung des

am 24. Sept. 1889 zu Utrecht vereinbarten Glaubensbekenntnisses.

77 Morayta an De los Reyes Sr.. 22. Januar 1906: IFI Archives. OM 1.1. 1903-
1910. Box 1. folder 2.

78 Die hier verwendeten Briefe befinden sich alle im Rijksarchief Utrecht.
Inventarnummer 602 RAU 602).

79 Gerardus (Gerrit) Gul 1849-1920). Erzbischof von Utrecht 1892-1920.
80 Herzog an Gul. 1. März 1905: RAU 602 [BABe. AH 85.156]; vgl. auch Anm. 91.

175



Wim H. de Boer/Peter-Ben Smit

3. Note d.h. aufklärende Notizen über den dogmatischen Standpunkt, auf dem
sich unsere Kirchen befinden.

4. Convention d.h. eine französische Übersetzung der am gleichen Tag
(24. Sept. 1889) von den altkath. Bischöfen getroffenen Übereinkunft.

Diese Dokumente übermittle ich heute dem Erzbischof Aglipay von Manila
und gewärtige sodann dessen Antwort, die erst nach etwa einem Vierteljahr
eintreffen kann. Werden die Bedingungen angenommen, was ich glaube, so

werde ich den bestimmten Antrag stellen, die gewünschte Konsekration zu
erteilen.
Ein gleichlautendes Schreiben geht auch an den hochwürdigsten Herrn
Bischof Weber ab.81

Gul scheint die Sendung aus der Schweiz auch an seinen Haarlemer
Mitbischof Casparus Johannes Rinkel82 weitergeleitet zu haben, denn dieser

schreibt Gul am 4. April 1905 einen Brief, in dem er nicht nur um kollegiale

Beratung mit dem Erzbischof und dem Bischof von Deventer bittet,
sondern auch eine ganze Liste von Fragen und Bedenken aufstellt. Sie

lauten wie folgt:

Voor de Philippino's, bekend als een zonderling en gemengd ras, worden,
zooals ik wel begrijp, niet een maar drie bisschoppen gevraagd, en dat die door
't O.K. Episcopaat zullen gewijd worden. Een uiterst gewaagd voorstel, naar
het mij voorkomt, te meer nog, als een anglic. bisschop. reeds aan Mgr. Herzog
verklaard heeft, dat het onder de geestelijken der Philippino's een "vreemde
en onzedelijke toestand" is. Hebben wij wel veel eer ingelegd met Mgr.
Koslowski c[um] sfuisj? En wat zal daar nog volgen?
Hebben wij thans te doen met een volk dat uit overtuiging en door den drang
van het geweten tot ons komt? Kan men dit ten minste zeggen van degenen,
die als leiders optrcden? Of golden hier voor alles stoffelijke belangen? Be-
staan daar reeds bisschoppen? Om welke redenen willen zij niet onder haar
staan? Ik meen. dat wij, ook naar ons gevoelen, voor eerst afte wachten hebben

welk antwoord de Philippino's aan Mgr. Herzog zullen zenden.
De "bijlagen" hoop ik zoodra mogelijk, aan de bisschop v. Deventer te
zenden.81

81 Herzog an Gul. 1. März 1905 (wie Anm. 80). Vgl. auch Anm. 32.
82 Casparus Johannes Rinkel (1829-1906). Bischof von Haarlem 1873-1906.
8t Rinkel an Gul, 4. April 1905: RAU 602. «Für die Philippinos. die als eine

merkwürdige und gemischte Rasse bekannt sind, wird, soweit ich es recht verstanden habe,

nicht um einen Bischof, sondern um drei Bischöfe gebeten, und die sollen vom a[lt|
katholischen] Episkopat geweiht werden. Das dünkt mich ein äusserst gewagter
Vorschlag, umso mehr als ein anglikanischer Bischof schon gegenüber Mgr. Herzog
erklärt hat. dass unter den philippinischen Geistlichen ein befremdlicher und unsittlicher

Zustand> herrscht. Haben wir uns denn mit Mgr. Kowalski und Konsorten Ruhm

176



Die frühen Beziehungen zwischen der Iglesia Filipina Independiente

Rinkel schickt noch am gleichen Tag die besagten Dokumente dem
Bischof von Deventer, Nicolaus Bartholomaeus Petrus Spit84, und äussert

ihm gegenüber dieselben Bedenken wie dem Erzbischof gegenüber85
Nachdem die niederländischen Bischöfe sich über die Frage der Weihen
für die IFI ausgetauscht haben, schreibt Gul Herzog am 9. Mai 190586:

Erstens sei für den niederländischen Episkopat die Weihe philippinischer
Bischöfe ausgeschlossen, wenn der moralische Zustand tatsächlich dem

entspreche, was Bischof Brent Herzog mitgeteilt habe, und er bittet Herzog,

den Sachverhalt bei der schweizerischen oder der amerikanischen
Botschaft in Manila überprüfen zu lassen87. In diesem Zusammenhang
erwähnt Gul, dass dies eigentlich auch schon die Entscheidung der
Bischofskonferenz in Ölten gewesen sei. Zweitens möchten die niederländischen

Bischöfe gerne wissen, welche liturgischen Bücher und welchen
Katechismus die IFI verwendet. Erst wenn diese zwei Sachverhalte
geklärt seien und nachdem die Bischöfe die ganze Angelegenheit mit ihrem
Klerus hätten besprechen können, könne man gegebenenfalls zu einer
Weihe schreiten88.

Herzog antwortet schon am 11. Mai 190589. Es lohnt sich, diesen Brief
ganz zu zitieren, denn in ihm legt Herzog seine (damalige) Sicht der IFI
recht deutlich dar:

Hochwürdigster Herr Erzbischof!
Ihr geehrtes Schreiben vom 9. Mai habe ich soeben erhalten. Ich beeile mich
Ihnen auf Ihre Fragen sofort die nachfolgenden Antworten zukommen zu
lassen; vorher jedoch bemerke ich. dass wir meines Wissens auf der letzten Bi-

erworbcn? Und was wird daraus noch werden? Haben wir es jetzt mit einem Volk zu

tun. das aus Überzeugung und vom Gewissen gedrängt zu uns kommt? Kann man das

wenigstens von denjenigen sagen, die als Führer auftreten? Gibt es da schon Bischöfe?
Aus welchen Gründen wollen sie diesen nicht unterstehen? Nach meiner Meinung
sollten wir vorerst abwarten, was für eine Antwort die Philippinos Mgr. Herzog
schicken werden. Die <Beilagen> hoffe ich so bald wie möglich dem Bischof von Deventer

zu schicken.»
84 Nicolaus Bartholomaeus Petrus Spit 1853-1929), Bischof von Deventer (1894-

1929).
8^ Rinkel an Spit, 4. April 1905: RAU 602.
86 Gul an Herzog, 9. Mai 1905: RAU 602.
87 Vgl. oben 4.1.
88 Es ist hier anzumerken, dass, obwohl die niederländische Kirche in diesem

Moment noch keine nationale Synode kennt, Synodalität bei den niederländischen
Bischöfen eine grössere Rolle zu spielen scheint als bei Herzog.

89 Herzog an Gul, 11. Mai 1905: RAU 602 [BABe, AH 85,247].

177



Wim H. de Boer/Peter-Ben Smit

schofskonferenz in Ölten über die philippinische Angelegenheit keinen
Beschluss gefasst haben. Ich selbst wenigstens habe weder an einem solchen
Beschluss mitgewirkt noch würde ich einer einfachen Abweisung der Angelegenheit

zugestimmt haben.
Was nun die Moralität der Philippiner betrifft, so hat Bischof Brent die bezüglichen

Aeusserungen über die römischkatholische Bevölkerung der Philippinen

getan. Als Ursache der unter dem Klerus der römischkatholischen Kirche
bestehenden Uebelstände betrachtet er insbesondere den weder für die Rasse
der orientalischen Bevölkerung noch für die klimatischen Verhältnisse
passenden Zwangscoelibat der Geistlichen. Daher hofft er auch von der neuen
römischkatholischen Hierarchie keine wesentliche Besserung der Verhältnisse.

Uebrigens fügt er bei, die Zustände seien ungefähr so wie in anderen
südlichen Ländern, in denen das Papsttum allein herrschend ist.
Es ist selbstverständlich, dass auch die Independenten von den allgemein
herrschenden Gebrechen nicht frei sind, aber ich erlaube mir zu bemerken:
1. gegen den Oberbischof Aglipay wird von keiner Seite der Vorwurf erhoben,

dass er ein unmoralischer Mann sei; wohl aber ergibt sich aus seinen Erlassen,

dass er von den Geistlichen mit grösstem Nachdruck einen moralischen

Lebenswandel fordert, indem sonst von keiner gesegneten Wirksamkeit

die Rede sein könne, und als moralische Frucht wahrer Religiosität des

ganzen Volkes christliche Rechtschaffenheit darstellt;
2. er protestiert energisch gegen den Vorwurf des Papstes Leo's XIII, dass die

Philippiner ein lasterhaftes Volk seien; sofern ein solcher Vorwurf begründet

sei, hätten das die römischen Mönche verschuldet;
3. wie Aglipay dem Bischof Brent mitteilte, beschäftigt man sich mit dem

Elan, den Zwangscoelibat fallen zu lassen, um die Moralität des Klerus zu
heben.

Unter diesen Umständen halte ich es für zwecklos, durch einen Konsul, der die
Verhältnisse doch nicht kennt, genauere Aufschlüsse einziehen zu lassen. Meiner

Meinung nach ist die Kirche eben dazu da, die Menschen zur Tugendhaftigkeit

zu erziehen. Auch Heiden, die von heidnischen Sitten noch keineswegs
frei sind, werden gerne in den Verband der Kirche aufgenommen. Ich glaube
nicht, dass wir berechtigt sind, die Philippiner, wenn sie sich kirchlich organisieren

und mit uns in Kirchengemeinschaft treten wollen, zu exkommunizieren

und der kirchlichen Gnadenmittel zu berauben. Der gegenwärtige Papst
hat wieder eine mit reichen Geldmitteln ausgestattete Gesandtschaft nach den

Philippinen geschickt, die mit Hilfe der amerikanischen Staatsgewalt die
Philippiner nötigen soll, wieder unter die römische Oberhoheit zurück zu kehren.
Sollen wir strenger sein als der Papst?
Ueber die Lehre der Philippiner gibt die Broschüre Dotrina della Iglesia
Filipina Aufschluss, die ich zu den Akten gegeben habe. Ich bemerke nur, dass es

dort Seite 13 z.B. über die hl. Messe heisst: «Wir nehmen sie ganz so an, wie
es die Römischen feiern» (la adoptamos externamente corno la celebran los

romanistas).

178



Die frühen Beziehungen zwischen der Iglesia Filipina Independiente

Indem ich vorerst weitere Mitteilungen aus Manila abwarte, versichere ich
Sie. hochwürdigster Herr Erzbischof, meiner grössten Hochachtung und
aufrichtigen Ergebenheit.
Eduard Herzog. Bischof.

Herzog betrachtet die IFI also von ihrer möglichen Entwicklung (zur
Sittlichkeit) hin - die durchaus problematische Einschätzung der philippinischen

«Rasse» durch die verschiedenen Protagonisten soll hier nicht weiter
erörtert werden - und hält sie theologisch für orthodox. Dass er dabei gerade

auf die Lehre der Eucharistie verweist, ist wohl kein Zufall, denn genau
diese Lehre war auch schon 1889 ein umstrittener Punkt bei den Verhandlungen

im Zusammenhang mit der «Utrechter Erklärung» (vgl. Punkt 9).

Allerdings übersetzt Herzog falsch, denn die von ihm angeführte Broschüre

sagt eben nicht, dass die IFI die Messe so annehme wie die römisch-katholische

Kirche, sondern nur, dass sie dieselbe Form verwende. Diese

Fehleinschätzung dürfte nicht unwichtig sein angesichts der späteren
theologischen Entwicklung der IFI und der Kontakte mit der Utrechter Union.

Die Reaktion des niederländischen Episkopats auf den Brief von Herzog

zeigt, dass im Moment keine Handlungsgrundlage vorhanden war und

man einfach weitere Nachrichten abwarten wollte90.

4.4 Die Reaktion des deutschen altkatholischen Bischofs Theodor Weber

Wie Herzog in seinem ersten Brief an Gul schrieb, hatte er die Unterlagen
der Sitzung in Bern auch an Bischof Weber der deutschen altkatholischen
Kirche geschickt. Webers Reaktion lässt ein wenig auf sich warten und

liegt in einem Brief vom 14. März 1905 vor91:

Mein lieber Freund!

Entschuldige, dass ich auf mehrere Deiner Zuschriften erst heute antworten
kann. Mein Rechnungsrath ist seit langem krank; da häufen sich hierdurch die
Antworten so. dass manches nicht so rasch erledigt werden kann, wie ich

gerne möchte

90 Vgl. Rinkel an Gul, 1. Juli 1905: RAU 602. Rinkel schreibt dem Erzbischof. dass

er mit ihm und dem Bischof von Deventer. Spit, einverstanden sei und dass man
abwarten solle.

91 Herzog an Weber. 1. März 1905: BABe. AH 85,154. [Herzog hatte Weber schon

am 6. Dezember 1904 ausführlich darüber informiert, was er im Anschluss an die IBK-
Sitzung vom 1. September 1904 im Hinblick auf eine Kirchengemeinschaft mit der IFI
und einer Bischofsweihe Aglipays unternommen und welche Informationen er erhalten

hat: AH 85.471.

179



Wim H. de Boer/Peter-Ben Smit

In Deinem Schreiben vom 1. d[es] M[onats] ist mir aufgefallen, dass Du in
demselben die unabhängige Kirche auf den Philippinen als «katholische»
bezeichnest und die betreffenden Bischöfe trotzdem die [«]katholische Consek-
ration» zu erhalten wünschen. Ich glaube, dass wir auch hier recht vorsichtig
sein müssen. Unter allen Umständen bin ich aber für eine Bischofsconferenz
in diesem Jahre, nicht bloss wegen der Angelegenheit auf den Philippinen,
sondern auch aus anderen Gründen
[Weber]92

Wie der niederländische Episkopat ist also auch Weber zurückhaltend und
bittet um weitere Beratung im Rahmen der IBK. Er weist Herzog zudem
auf eine theologische Inkonsistenz hin: Eine Kirche ohne gültig geweihten
Bischof ist eigentlich nicht im vollen Sinn katholisch, denn sie befindet
sich nicht in der apostolischen Sukzession.

5. Weitere «altkatholische» Kontakte der IFI

Wie aus den Archiven der IFI hervorgeht, war Herzog nicht der einzige
und nicht einmal der erste Geistliche aus der weiteren «altkatholischen»
Bewegung, der sich mit Aglipay in Verbindung setzte. Der von Herzog und
der IBK als Bischof nicht anerkannte Paolo Miraglia93 war schneller, und
auch der gleichfalls von der IBK nicht anerkannte Bischof Joseph René

Vilatte94 nahm Kontakt mit Aglipay auf95.Von der Korrespondenz zwi-

92 Bischöfliches Archiv des Katholischen Bistums der Alt-Katholiken in Deutschland,

Bonn [= BABo], 1.54 (Bischofskonferenzen). Herzlichen Dank an Angela Berlis
(Haarlem/Utrecht) für die Beschaffung dieses Briefes.

93 Paolo Miraglia-Gullotti (1857-1918), Er wurde 1900 von Joseph René Vilatte
(vgl. Anm. 94) zum Bischof von Piacenza geweiht. [Die IBK hat sich am 1. September
1904 in einer offiziellen Erklärung ausdrücklich von Miraglia, Vilatte, E.R. Benedikt
Donkin und Stefan Kaminski distanziert; vgl. Bericht (wie Anm. 27) 125.

Anm.d.Red]
94 Joseph René Vilatte (1854-1929), der 1885 in Bern von Bischof Herzog zum

Diakon und zum Priester geweiht worden war, erhielt 1892 von Bischöfen der
Unabhängigen Katholischen Kirche von Ceylon die Bischofsweihe.

95 IFI Archives: OM 1.1, 1903-1910, Box 1, folder 2. Zur Einstellung der IBK zu
den sog. episcopi vagantes, vgl. z.B. Küry, Kirche (wie Anm. 3), 96-98. [Zu Miraglia
und Vilatte vgl. Henry R.T. Brandreth, Episcopi Vagantes and the Anglican Church,
London (SPCK) 21961; Peter F. Anson, Bishops at Large, London (Faberand Faber)
1964; Serge A. Thériault, Mgr. René Vilatte. Community Organizer of Religion
1854-1929. Updated and Revised Edition, Berkeley CA (Apocryphile) 2006.
Anm.d.Red. ]

180



Die frühen Beziehungen zwischen der Iglesia Filipina Independiente

sehen Miraglia und Aglipay ist leider nur ein Brief des Ersteren bekannt.
Er schreibt Aglipay am 18. Februar 1904 wie folgt96:

Oratorio San Paolo Piacenza
Carisimo hermano en Christo
No he reeibido ninguna consteatacion tuya a mi carta fechada del noviembre
del ano del Senor de 1902, sino solamente un opüsculo del ano anterior, y
pocos dias despues dos revistas (1- La Redencion del Obrero - 2. La Iglesia
Independiente). Por lo tanto podrâs muy facilmente comprender conque ale-
gri'a grandfsima del animo se me llegó ahora tu carta fechada enero 1904. Por
eso te felicito a ti y otros bonisimos hermanos co-episcupos y a todos los ca-
rfsimos de esa Iglesia, redimida de la curia del AntiChristo, y me regocijo
muchisimo y doy desde el fondo de mi corazón gracias a Dios providentisimo
a quien solo se debe el honor y la gloria. Si, corno escribes, deseas abrazarme

con gusto, yo tambien lo deseo con muchisimo gusto.
Como deseas saber, los gastos del itinerario maritimo desde el puerto de

Genova (en italiano Genoa) a estas Islas, son: Por un billete de primera clase

(vulgarmente en francos) 1,619, pero por un billete de segunda clase, que para
evitarte mayores gastos es lo que voy a tornar (vulgarmente en francos) 1,037;

96 Original auf Lateinisch und nur schlecht lesbar erhalten; der hier zitierte Text (in
der originalen Buchstabierung) ist eine authentifizierte spanische Übersetzung von:
José Pasion (ein Bischof der IFI) vom 19. Februar 1949. beide in: IFI Archives: OM
1.1, 1903-1910. Box 1, folder 2. Deutsche Übersetzung des Briefcorpus (wofür wir
Moisés Mayordomo, Bern, danken): «Geliebter Bruder in Christus. Ich habe keine
Antwort von Dir erhalten auf meinen Brief, datierend von November im Jahre des

Herrn 1902, sondern lediglich eine Kleinschrift des vorherigen Jahres und, einige Tage

später, zwei Zeitschriften 1. Die Erlösung des Arbeiters. 2. Die Unabhängige Kirche).
Deshalb wirst Du sehr gut verstehen können, mit welch übermässiger Freude des

Herzens Dein Brief, datierend von Januar 1904, bei mir angekommen ist. Dafür danke ich
Dir und anderen sehr gütigen Brüdern Mitbischöfen und allen Geliebten aus dieser
Kirche, welche erlöst worden ist aus der Kurie des Antichristen, und ich freue mich in
hohem Masse und danke von tiefstem Herzen dem immer vorsehenden Gott, dem
alleine Ehre und Herrlichkeit gebührt. Wenn Du - wie Du schreibst - wünschst, mich mit
Freuden zu umarmen, so wünsche ich das auch mit sehr grosser Freude.

Wie Du wissen möchtest, betragen die Kosten für die Seefahrt vom Hafen in
Genova (auf italienisch Genoa) zu diesen Inseln: Für ein Reisebillet erster Klasse
(gewöhnlich in Franken) 1 '619, hingegen für ein Reisebillet zweiter Klasse - welches ich,
um Dir grössere Kosten zu ersparen, nehmen werde - (gewöhnlich in Franken) 1 '037.
Aber von Genf nach Genova für ein Zugbillet (oder auf dem Schienenweg) zweiter
Klasse (gewöhnlich in Franken) um die 100.

Sobald ich das Geld erhalte, welches Du mir auf sehr einfachem (Wege) schicken
kannst, werde ich sofort dorthin gehen. Auf Wiedersehen. Dein sehr geliebter Bruder
in Christus.»

ISI



Wim H. de Boer/Peter-Ben Smit

pero desde Ginebra hasta Genova por un billete de segunda clase de tren (o via
ferrea) (vulgarmente en francos) cerca de 100.

Tan pronto corno reciba el dinero que tu me lo podrâs enviar de la mâs facil.
yo inmediatamente iré alli. Adios.
Tu afectisimo hermano en Christo
(FDP.) Paulus Episcopus Miraglia

(traducido) Pablo Obispo Miraglia.

Dado en Ginebra (Helvetia Gallica-Suiza Francesa) dia 18 de febrero 1904.

Al limo, y Revmo. Sr. Gregorio Aglipay, Obispo Maximo de la Iglesia Católica

Independiente de las Islas vulgarmente dichas Filippinas

Direccion: Monsenor Paola Vescovo Miraglia (Suiza Francesa), Ginebra.

Offenbar ist der Stand der Dinge in der Sicht Miraglias so, dass Aglipay
plant, nach Genf zu reisen, und dies wohl mit dem Ziel, sich zum Bischof
weihen zu lassen. Auch wenn Miraglia dies nicht ausdrücklich sagt, scheint
dies naheliegend. Kontakte existieren offenbar schon seit November 1902,

nur drei bis vier Monate nach der Proklamation der IFI, allerdings in einer
für Miraglia nicht immer befriedigenden Form. Wie die Kontakte weiter
verlaufen sind, ist uns nicht bekannt. Sicher ist aber, dass Aglipay die
Reise nach Genf nie angetreten hat.

Angesichts der Korrespondenz Miraglias mit Aglipay stellt sich die

folgende Frage: Meinte Morayta, der in seiner Korrespondenz von einem
altkatholischen Bischof in Genf, den er mit Herzog identifizierte, sprach97,

ursprünglich Miraglia? Denn Miraglia hielt sich damals in Genf auf.
Weiterhin ist es auffällig, dass Morayta, nachdem direkte Kontakte mit Herzog
hergestellt waren, Aglipay noch vorschlug, auf seiner Reise nach Bern
einen Zwischenhalt in Genf einzulegen. In den Augen Moraytas hätte
offenbar sowohl Miraglia wie auch Herzog die erwünschte Weihe spenden
können. Waren Moraytas Bemühungen, Aglipay mit Herzog in Verbindung

zu setzen, Folge einer anfänglichen Verwechslung von Herzog und

Miraglia? Da Morayta anfänglich von einem altkatholischen Bischof in
Genf schreibt, ist dies naheliegend.

Auch die Korrespondenz von Vertretern der IFI mit dem (ebenfalls
von der IBK nicht anerkannten) altkatholischen Bischof Vilatte ist nur
unvollständig bekannt. Den einzigen uns bekannt gewordenen Brief
schrieb Vilatte am 15. Februar 1907 an Isabelo de los Reyes Sr., den er für

97 Vgl. oben 4.2.2 (S.171).

182



Die frühen Beziehungen zwischen der Iglesia Filipina Independiente

einen Geistlichen hält98. Der Brief ist offensichtlich Teil eines Briefwechsels,

der schon im Gang ist, von dem wir aber nicht wissen, wer ihn wann
initiiert hat99. Vilatte, der von Paris aus als Bischof der «Église Catholique
Apostolique et Gallicane» schreibt, fasst in seinem Brief sein Verständnis
der IFI zusammen, vor allem hinsichtlich der ihm von De los Reyes
mitgeteilten Tatsache, dass ihre Bischofsweihen irregulär seien. Er ist bereit,
diese Irregularität beseitigen zu helfen, insofern Aglipay einverstanden ist
und insofern die IFI in ihrem Glauben wirklich katholisch ist. Für Vilatte
beinhaltet dies die Annahme der sieben Sakramente und der sieben
ökumenischen Konzilien, der Eucharistie als Opfer, und die weitere Treue zur
kirchlichen Tradition, insofern sie nicht mit der Schrift in Widerspruch
steht. Er wolle abwarten, wie Aglipay darauf antworte, und sei bereit, nach
den Philippinen zu reisen, falls seine Bedingungen umfassend erfüllt würden.

Der weitere Verlauf der Verhandlungen zwischen Vilatte und der IFI ist
unklar. Es ist offen, ob Vilatte je eine Antwort erhalten hat. Falls dies der
Fall gewesen sein sollte, wäre es nicht erstaunlich, dass sie ablehnend

gewesen wäre. Die dogmatische Entwicklung der IFI war 1907 nämlich
schon so weit fortgeschritten, dass sie kaum mehr mit dem Glaubensverständnis

von Vilatte hätte in Einklang gebracht werden können.

6. Die Schlussphase der Kontakte zwischen Herzog und Aglipay

Nach den verschiedenen oben beschriebenen Entwicklungen, die zu
einem vorläufigen Ende der Kontakte ab 1905 führten, ohne dass freilich die
Gründe dafür eindeutig wären, kommt es 1912 noch einmal zu einem
Briefwechsel zwischen den beiden Bischöfen Aglipay und Herzog. Falls
es in der Zwischenzeit direkte Kontakte gegeben hat, lassen sich Belege
dafür nicht mehr ausfindig machen. Der Neuanfang der Kontakte wird
diesmal von Aglipay initiiert, der am 2. August 1912, genau am Dezennium

der Proklamation der IFI, Herzog mit einem kurzen Begleitschreiben

den neuen Katechismus der IFI zukommen lässt100. Die Antwort von

98 Offenbar kannte Vilatte Isabelo de los Reyes Sr. nicht persönlich, obwohl der

Letztgenannte von 1905-1909 in Spanien weilte; vgl. Resil B. Mojares, Brains of the
Nation: Pedro Paterno, TH. Pardo de Tavera. Isabelo de los Reyes and the Production
of Modern Knowledge. Manila (Ateneo de Manila University Press) 2006. 285.

99 Vilatte an De los Reyes, 15.Februar 1907: IFI Archives. OM 1.1.Box l.folder2
(Original auf Italienisch, spanische Übersetzung von G. E. Tolentino).

™ Aglipay an Herzog, 2. August 1912: BABe. AH 34 (Philippinen).

183



Wim H. de Boer/Peter-Ben Smit

Herzog lässt nicht lange auf sich warten, denn schon am 16. September
des gleichen Jahres schreibt er Aglipay den folgenden Brief101:

My Lord
I have received the book 'Catequesis' which you have so kindly sent me. If I
am not mistaken, this book is now the Confession ofFaith of your Church. You
know, that, in geographical sense, we are antipodes. With deepest sorrow I
must say you that we are antipodes also in the religious and ecclesiastical
sense. You are sofar from us that even a discussion between us is impossible.
Will you allow me only some remarks:
1. The author of 'Catequesis' seems to believe that in the Old Testament we

have to darn [?] natural science and history. That is not the case should
distinguish between the and the eternal religious and moral truth. The
doctrine of evolution is not in opposition to the divine revelation of religion.
Darwin was a churchman; Häckel is not even an authority to the naturalists.

2. I am astonished that the author of 'Catequesis' does so little understand the

language of the New Testament and especially of the Holy Gospels. It is not
allowed to take parables in an eternal sense.

3. Strauss and Renan are forgotten. If the author of'Catequesis' had the inten¬

tion to found his faith not on J[esus] Chr[ist], but on some instructed man
of our time, he had to name Harnack and others.

4. I see on page 40 the words 'También han enviado sus plâcemes los arzobis-

pos independientes de Paris, de Antioquia, de Suiza [Ebenfalls haben
geschickt ihre Zustimmung die unabhängigen Erzbischöfe von Paris, Antiochia,

der Schweiz], I don't know the names ofthose arzobispos, but I think
the author of 'Catequesis' has in view Vilatte, Houssay, the so called
Donkin, 'Bishop of Holy Cross in Antiochia and Vicaire Apostolique of
Southern Switzerland', Miraglia. These men have no Church; Donkin was
not even priest, but he has deceived during many years Romans and Anglicans;

he was often in prison as a swindler; he is now dead. The Old Catholics

have no connection with these people.
I regret very much that you are responsible for the 'Catequesis'. I am now
44 years Professor of Exegesis, but I have kept the faith and hope to do so

until my end.

Yours in X.
Ed. Herzog, Bishop.

Dies ist eine recht klare Antwort, die keines weiteren Kommentars bedarf.

Aglipays Antwort lässt auch nicht lange auf sich warten. Am 30. Oktober
1912 schrieb er Herzog einen Brief, in dem die folgenden Punkte wichtig

101 BABe. AH 96,157 (Transkription U. von Arx; da die Tinte teilweise verblasst
ist, lässt sich nicht alles lesen).

184



Die frühen Beziehungen zwischen der Iglesia Filipina Independiente

sind102. Erstens bedauert Aglipay, dass Herzog sich trotz seiner vierund-
vierzigjährigen Professur nicht von seinen offensichtlichen Irrungen
distanzieren kann. Dann unterstreicht Aglipay noch einmal, dass das Alte
Testament kaum göttlichen Ursprunges sei, weil es voll von wissenschaftlichen

und moralischen Fehlern sei. Zum Neuen Testament merkt Aglipay
an, dass es Jesus überdeutlich als einen irrenden Menschen darstelle,
weswegen er nicht Gott sein könne. Als nächsten Punkt erwähnt Aglipay, dass

die Theologen seiner Kirche ohne Vorurteile alle Schriften aller Schriftsteller

lesen, ohne irgendwie eigenen religiösen Überzeugungen verhaftet
zu sein. Diese wissenschaftliche Freiheit habe es der IFI ermöglicht,
immer das Beste zu wählen, ohne sklavisch den Schriften der «alten Juden»

zu folgen in einer Zeit, in der sogar Schulkinder mehr wissen als diese
damals. Aglipay weist dann den Vorwurf zurück, dass er sich zu sehr auf
zweifelhafte Autoritäten stütze, und betont, dass auch die Tatsachen

zeigen, dass die Bibel ein fehlbares, von Menschen geschriebenes Buch sei.

Ausserdem nimmt Aglipay an, dass er die Schriftsteller, die er in seinem
Katechismus erwähne, sowieso besser kenne als Herzog, da er
unvoreingenommen arbeite. Herzog soll ja nicht denken, dass man auf den Philippinen

keinen Zugang zu den Früchten der europäischen und amerikanischen

Moderne habe - Herzog schreibe ja selber, dass er keine Kirche
kenne, die modernistischer sei als die IFI. Zum Schluss fordert Aglipay
Herzog heraus, sich auf eine Diskussion einzulassen und zu versuchen,
ihm (Aglipay) zu zeigen, wo er denn wirklich auf Irrwegen gehe.

Mit diesem Schlagabtausch ist das Ende der frühen Kontakte zwischen
den Altkatholiken, namentlich Bischof Herzog, und der IFI, namentlich

Aglipay, erreicht.

Herzog kommt zum letzten Mal auf Aglipay zu sprechen in einem
Aufsatz in der «Internationalen Kirchlichen Zeitschrift» von 1919, mit
dem Titel «Internationale kirchliche Beziehungen der christkatholischen
Kirche der Schweiz»103. Er äussert sich darin auch über verschiedene wenig

erfolgreiche ökumenische Kontakte:

Damit nicht der Schein entsteht, ich gehe absichtlich mit Stillschweigen über

arge Enttäuschungen hinweg, sei hier schliesslich nur noch der Angelegenheiten

gedacht, die mit den Namen Aglipay auf den Philippinen, Matthew in
London und Miraglia in Piacenza zusammen hängen. Es genügt jedoch - was

102 Aglipay an Herzog. 30. Oktober 1912: BABe, AH 34 (Philippinen).
"»IKZ 9 (1919) 1-37. 112-126.

185



Wim H. de Boer/Peter-Ben Smit

Aglipay betrifft - auf die amtlichen Berichte in den Protokollen der Synoden
von 1904 (S. 31), 1906 (S. 34), 1907 (S. 34f.), 1910 (S. 39f.) und, was Matthew
betrifft, auf die Protokolle der Synoden von 1908 (S. 50ff.), 1910 (S. 37f.),
1911 (S. 34f.). 1914 (S. 36f.), sowie die Abhandelung in der <Internationalen
kirchlichen Zeitschrift 1915, S. 271-296 und die a.a.O., S. 342-347, erschienen

Mitteilungen zu verweisen. Miraglia. aus Italien infolge unglücklicher
Pressprozesse flüchtig, hat am Oltner Kongress teilgenommen und wanderte

einige Zeit nachher nach den Vereinigten Staaten aus, wo er sich mit Vilatte in

Beziehung setzte und jüngst gestorben sein soll.104

Für Herzog gehört Aglipay letztlich in die gleiche Kategorie wie Mathew,

Miraglia und Vilatte, also in die Kategorie der sog. episcopi vagantes.

7. Schlussfolgerungen

Aufgrund der obigen Darlegungen ist es jetzt möglich, die folgenden
Schlussfolgerungen zu ziehen. Es ist erstens wichtig, festzuhalten, dass

nicht Aglipay, sondern Herzog die Kontakte zwischen den Altkatholiken
der Utrechter Union und der IFI initiiert hat. Herzog tat dies, wie aus seiner

Korrespondenz mit dem niederländischen Episkopat und mit Brent
deutlich wird, aus einem Verlangen heraus, kirchenamtliche Beziehungen
zwischen verschiedenen romunabhängigen katholischen nationalen
Kirchen herzustellen. Diese Feststellung bedeutet aber auch, dass Aglipay
nicht von sich aus auf die Suche nach (in den Augen Roms) gültigen Weihen

gegangen ist. Der gleiche Ablauf lässt sich wahrnehmen in der
Korrespondenz mit Miraglia, wobei sich aber sowohl die Korrespondenzen
Herzogs wie auch Miraglias und Vilattes mit Aglipay schliesslich immer auch

um die Frage der Weitergabe gültiger Weihen wie auch um die Rechtgläubigkeit

der IFI drehten.
Zweitens darf auch festgehalten werden, dass die Meinung, Aglipay

brauche eine «gültige» Weihe, primär von Morayta vorgetragen wurde,
und zwar aus der Überlegung heraus, dass dies Aglipays Position gegenüber

Rom stärken würde. Nach Aglipays eigener Ansicht war seine

Bischofsweihe durch Priester durchaus gültig. In seiner Korrespondenz
versuchte jedoch Morayta andauernd, Aglipay von der Ansicht zu

überzeugen, dass in den Augen Roms gültige Weihen kirchenpolitisch
unverzichtbar seien. Bezüglich der Weihen gab es also drei Gesichtspunkte: (1)
Nach Aglipays eigener Ansicht war er mit seiner erfolgten Weihe in vol-

104 A.a.O.. 18.

186



Die frühen Beziehungen zwischen der Iglesia Filipina Independiente

lern Sinn Bischof; (2) nach der Ansicht Moraytas brauchte Aglipay eine
zusätzliche Weihe, um seine Kirche Rom gegenüber zu festigen (Morayta);

(3) nach der Ansicht der altkatholischen Bischöfe der IBK (Miraglia
und Vilatte wären hier wohl einverstanden) brauchte Aglipay überhaupt
eine Bischofsweihe, um die Katholizität seiner Kirche zu vervollständigen.

Wer jetzt die Weihe spenden würde, scheint weder in den Augen
Moraytas noch in den Augen der IFI eine grosse Rolle gespielt zu haben:

Hauptsache war, dass sie in römischer Perspektive als gültig gelten konnte.

Die Initiativen von Herzog und von Morayta, die aus unterschiedlichen
Überlegungen heraus an Beziehungen zwischen Altkatholiken und der IFI
interessiert waren, mündeten in ein Projekt, dessen Voraussetzungen auf
dem Treffen vom 24. Februar 1905 skizziert wurden, das aber letztlich
ergebnislos bleiben sollte.

Drittens lässt es sich feststellen, dass der Briefwechsel von Herzog
(auch in seiner Eigenschaft als Vertreter der IBK) mit der IFI schwierig
wurden, sobald es um konkrete Fragen und Anforderungen ging. In dieser
Hinsicht dürfte eine Parallele zu den Kontakten mit der amerikanischen

Episkopalkirche bestehen, in denen eine gewisse Vagheit bzw. Unverbindlichkeit

seitens Aglipays für Frustrationen bei Bischof Brent sorgte105.

Möglicherweise nahm auch die Korrespondenz mit Vilatte einen
ähnlichen Verlauf, aber das liess sich nicht überprüfen. Es gibt eben keine

expliziten Aussagen über die Gründe dafür, dass Aglipay (und mit ihm die

IFI) sich zurückzuziehen schienen, sobald konkrete Anforderungen ge-

l0S Dies hatte wohl kulturelle Gründe, vgl. für eine Einschätzung von Bischof
Brent in dieser Hinsicht die folgende Bemerkung von William H. Scott, The Proper
Use of Documents, in: Philippine Studies 2 (1963), 328-335. 333: "A more careful
study of this great man's (Brent) life and times, however, would have made it clear that,
like other big-thinking Americans of his generation, he judged the moral behaviour of
other races from the vantage point of what he himself called the Anglo-Saxon way of
life. As an honest turn-of'-the-century American imperialist, he considered it a Christian

virtue to confront other men with the straightforward disregard for their amor
propio which was no less offensive to non-Americans than it is today. In letters quoted
by Fathers Achutegui and Bernad he frankly reports having insulted Aglipay to his face

and he demonstrates a complete lack of understanding of, and sympathy for,
Filipino Psychology What self-respecting Filipino would make a formal request for
consecration of an American House of Bishops and run the risk of so cosmic a rebuff
without first feeling out the probable response? Bishop Brent's treatment of Gregorio

Aglipay may be adjudged in the fullness ottime a strange blind spot in the life of a

man whose whole career was marked by vision."

187



Wim H. de Boer/Peter-Ben Smit

stellt wurden. Wenn man sich aber - auf dem Hintergrund der Probleme
der IFI auf den Philippinen - die theologische Entwicklung der IFI
vergegenwärtigt, lassen sich sowohl inhaltliche wie auch praktische Gründe für
den zögerlichen Charakter der Kontakte ab 1904/1905 und besonders ab

1906 finden. Bezüglich der praktischen Seite des Unternehmens ist noch
anzumerken, dass sich niemand anerbot, Aglipays Reise nach Europa zu
finanzieren, damit er sich dort zum Bischof weihen lasse; dies dürfte
durchaus mit ein Grund dafür gewesen sein, dass er in Manila blieb.

Viertens lässt sich hinsichtlich der Kontakte mit den Altkatholiken der
Utrechter Union feststellen, dass es zwei Phasen gibt: Eine erste dauerte

von der ersten Kontaktaufnahme 1903 bis 1905/06, eine zweite spielte im
Jahr 1912, die aber zu einem endgültigen Bruch zwischen Herzog und

Aglipay führte, und zwar aus dogmatischen Gründen. Innerhalb von zehn
Jahren waren IFI und Altkatholiken theologisch völlig auseinandergedriftet,

wobei die schnellsten diesbezüglichen Entwicklungen innerhalb der
IFI stattfanden. In Herzogs Schlussbeurteilung der IFI im Jahr 1919
ordnete er sie in der gleichen Kategorie ein wie die sog. Vagantenbischöfe:
Sie waren keine wirklichen katholische Bischöfe, sei es wegen der fehlenden

ekklesialen Einbettung ihres Bischofsamtes oder wegen der presbyte -

rialen Konsekration und eines defizitären Glaubensbekenntnisses.
Fünftens lässt sich bei der Betrachtung der Diskussion über kirchliche

Beziehungen mit der IFI, wie sie innerhalb der IBK 1905 geführt wurde,
eine unterschiedliche Beurteilung der Gründe, die zur Vorsicht gegenüber
der IFI rieten, feststellen. Die niederländischen altkatholischen Bischöfe,
die Brents Anschauungen, wie sie ihnen von Herzog weitergeleitet worden

waren, sehr ernst nahmen, zeigten sich der IFI gegenüber wegen des

(angeblich) schlechten moralischen Rufes dieser Kirche zurückhaltend.
Herzog hingegen fand dies letztlich kein grosses Problem und hielt das

ekklesiologische Profil der IFI für viel wichtiger: Zu einer guten Moral
kann man die IFI ja noch erziehen, jetzt möge man die Chance wahrnehmen,

eine andere romunabhängige katholische (National-)Kirche zu
unterstützen. Was kaum eine Rolle spielte, war das Problem der fehlenden
Bischofsweihen; die Altkatholiken waren durchaus bereit, der IFI zu diesen

Weihen zu verhelfen, wenn nur ihre sonstigen Bedingungen erfüllt
waren. Ansonsten gibt es altkatholischerseits keine Anzeichen, dass man
sich damals der theologischen Revision der IFI bzw. ihrer Exponenten
Aglipay und De los Reyes Sr. bewusst geworden wäre.

Damit ist jetzt, soweit die zur Verfügung stehenden Quellen dies

ermöglichen, über den Verlauf der frühen Kontakte der IFI mit den altkatho-

188



Die frühen Beziehungen zwischen der Iglesia Filipina Independiente

lischen Kirchen der Utrechter Union Klarheit geschaffen. Letztendlich
wird man Adolf Küry darin zustimmen müssen, dass der Hauptgrund für
das Ende der Kontakte im Jahr 1912 dogmatischer Natur war, obwohl es

zwischen 1906 und 1912 wohl auch praktische Gründe dafür gegeben hat,
dass die Kontakte nicht kontinuierlich weitergeführt wurden.

Wim H. de Boer (geb. 1943 in Enkhuizen NL), Pfr. em. des Bistums Haarlem
der altkatholischen Kirche der Niederlande und Präsident des altkatholischen
Hilfswerkes «Missie St. Paulus», war von 1988-1990 als Dozent und
Studierendenseelsorger am St. Paul's Theological Seminary der Iglesia Filipina
Independiente (Iloilo City, Iloilo, Philippinen) verbunden. Seitdem intensive
Arbeitfür die Entwicklung einer partnerschaftlichen Beziehung zwischen der
Iglesia Filipina Independiente und der altkatholischen Kirche der Niederlande.

Vor seiner Tätigkeit in den Philippinen war er Seelsorger in der Kirchgemeinde

Enkhuizen und nachher in den Kirchgemeinden Umuiden-Engelmun-
dus, IJmuiden-Adelbertus und Eindhoven sowie in einem Pflege- und einem
Altersheim. Publikationen zur altkatholischen Kirchengeschichte und geriat-
rischen Seelsorge.

Adresse: J. Paxtonstraat 117. NL-1992 BS Velserbroek, Niederlande. E-Mail:
whdeboer@planet.nl.

Peter-Ben Smit (geb. 1979 in Rotterdam NL), Dr. theol. Nahm in 2003 und
2006 Gastdozenturen am Aglipay Central Theological Seminary (Urdaneta
City, Pangasinan, Philippinen) und am St. Paul's Theological Seminary
der Iglesia Filipina Independiente (lloilo City, lloilo, Philippinen) wahr.

2006-2008 engagiert in Forschung und Lehre in der Kirchengeschichte und
ökumenischen Theologie am General Theological Seminary (New York, USA),

presbyterale Tätigkeit in der Kirchgemeinde St. Ann 's, Sayville Long Island,
USA. Seit Juli 2008 im priesterlichen Dienst der christkatholischen
Kirchgemeinde Bern.

Adresse: Kramgasse 10. CH-3011 Bern. Schweiz. E-Mail: pb.smit.bern®
christkath.ch.

English Summary

The second and final part of this study is concerned with further backgrounds to the

early IFI - Old Catholic relationship as it developed mainly through the correspondence

between Herzog and Aglipay, the first bishop of the Old Catholic Church of
Switzerland and the first Obispo Maximo of the IFI respectively. Also, general conclusions

are offered. First, the person of Miguel Morayta, a Spanish academic, politician,
and religious liberal (Mason), is considered. Morayta encouraged Aglipay strongly to
seek an episcopal consecration that was valid in the eyes of Rome in order to strength-

189



Wim H. de Boer/Peter-Ben Smit

en the position of the IFI in the Philippines. Morayta, not Aglipay, was the one who
pushed the IFI's search for regular episcopal orders. Also the considerations of the
Dutch and German Old Catholic episcopates are outlined; both the Dutch and the German

bishops take a much more cautious stance than Herzog. Finally, the last phase of
the contacts is described, during which the 1912 catechism of the IFI, which Aglipay
sent to Herzog, causes the contacts to break down: the doctrinal development of the IFI
as set forth in the new catechism proved to be unsurmountable for Herzog, while the
latter's adherence to a more traditional Christianity proved unpalatable to Aglipay.
General conclusions draw together the observations made in this study.

190


	Die frühen Beziehungen zwischen der Iglesia Filipina Independiente und den altkatholischen Kirchen der Utrechter Union [Fortsetzung]

