
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 98 (2008)

Heft: 1-2

Artikel: Der kirchliche und ökumenische Auftrag der Altkatholischen Kirchen der
Utrechter Union : wie weiter in die Zukunft?

Autor: Arx, Urs von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405036

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405036
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der kirchliche und ökumenische Auftrag
der Altkatholischen Kirchen der Utrechter Union:
Wie weiter in die Zukunft?1

Urs von Arx

1. Vorbemerkungen

1.1 Die Utrechter Erklärung der altkatholischen Bischöfe vom 24.
September 1889, die am selben Tag auch die bestehende volle Gemeinschaft
feststellten, in der ihre Kirchen miteinander verbunden waren, umreisst
die ökumenische Aufgabe der altkatholischen Kirchen wie folgt:

«7. Wir hoffen, dass es den Bemühungen der Theologen gelingen wird, unter
Festhaltung an dem Glauben der ungetheilten Kirche, eine Verständigung über
die seit den Kirchenspaltungen entstandenen Differenzen zu erzielen. Wir
ermahnen die unserer Leitung unterstellten Geistlichen, in der Predigt und
bei dem Unterrichte die wesentlichen christlichen Glaubenswahrheiten, zu
welchen sich die kirchlich getrennten Confessionen gemeinsam bekennen, in
erster Linie zu betonen, bei der Besprechung der noch vorhandenen Gegensätze

jede Verletzung der Wahrheit und der Liebe sorgfältig zu vermeiden und
die Mitglieder unserer Gemeinden durch Wort und Beispiel anzuleiten,
Andersgläubigen gegenüber sich so zu verhalten, wie es dem Geiste Jesu

Christi entspricht, der unser aller Erlöser ist.»2

1 Der folgende Text geht auf einen Auftrag der Internationalen Altkatholischen
Bischofskonferenz (IBK) zurück, so etwas wie ein Ökumenisches Direktorium für die
Utrechter Union zu entwerfen, an dem sie sich für weitere ökumenische Initiativen und

Herausforderungen orientieren könnte. Da ich nicht wusste, in welcher Richtung die
IBK diese vorwärtsbringen wollte, legte ich ihr (nach einer ersten Skizze im Juni 2005)
im Februar 2007 eine Reihe von unterschiedlichen (und nicht in jedem Fall miteinander

kompatiblen) Optionen vor (s. unten 4). Weil ich darauf keine schlüssige Antwort
erhielt, wurde mit dem Vorbereitungsgremium der Internationalen Altkatholischen
Theologenkonferenz (IAThK) vereinbart, dass ich den der IBK vorgetragenen Text in
erweiterter Gestalt und mit Anmerkungen versehen der Theologenkonferenz unterbreite

- in der Hoffnung, dass sich eine gewisse Klärung über den künftigen Weg der

Utrechter Union abzeichne. Erst dann lässt sich m.E. ein konsistentes Direktorium
erstellen.

Die Anfragen im Referat von Leo J. Koffeman, das unten S. 50-72 abgedruckt ist,
habe ich nur teilweise (vgl. Anm. 17 und den Nachtrag) und jedenfalls nicht in dem

Umfang, wie es nötig wäre, berücksichtigen können.
2 Der Text der Utrechter Erklärung findet sich u.a. in: Statut der Internationalen

Altkatholischen Bischofskonferenz (IBK). Offizielle Ausgabe in fünf Sprachen, hg. von
Urs von Arx/Maja Weyermann. Beiheft zu IKZ 91 (2001) 25-27, hier 26f.

IKZ 98 (2008) Seiten 5-49



Urs von Arx

Die altkatholische Kirche orientiert sich in ihrer ekklesiologischen Reflexion

und Programmatik immer auch an den Vorgaben der Alten Kirche
und ihren vielfältigen Lebensvollzügen. Dabei geht es nicht darum, diese

in anachronistischer Weise wiederherzustellen, sondern die Kontinuität
mit dem apostolischen Ursprung der Kirche in allen Schritten von Reform
und Inkulturation zu bewahren, die der Kirche und ihrer Botschaft immer
wieder bis zur eschatologischen Vollendung aufgegeben sind. Mit Reform
angesichts von Missbräuchen und Fehlentwicklungen einerseits und mit
kritischer Inkulturation angesichts von gesellschaftlichem Wandel
andererseits sind zwei sich verschränkende Momente dieser Orientierung
benannt. Dabei ist unbestritten, dass in diesem komplexen Geschehen sich
die in der Kirche entstandene und gehörte Heilige Schrift immer wieder
als die Grösse erweist, die dem Traditionsprozess der Kirche wesentliche

Impulse vermittelt, ja ihn vorantreibt.
Diese altkirchliche Orientierung ist von Belang für das Leben und die

Gestaltung der kirchlichen Gemeinschaft
1.1.1 innerhalb der einzelnen altkatholischen Ortskirchen (bzw. Natio-

nalkirchenf wie auch
1.1.2 unter diesen Ortskirchen in der Utrechter Union. Sie leitete und

leitet aber auch die Bestrebungen und Schritte der Utrechter Union, kirchliche

Gemeinschaft
1.1.3 mit anderen Kirchen aufzunehmen und zu vertiefen, mit denen

eine vergleichbare Gemeinschaft aufgrund geschichtlicher Umstände
nicht besteht. Dabei gibt es im Blick auf diese anderen Kirchen und ihre
Traditionen Nah- und Fernziele.

Diese Option (einige nennen es das altkatholische «Antrittsgesetz»)
hat es mit sich gebracht, dass aufgrund der erwähnten, an der Alten
Kirche ausgerichteten Programmatik, wie sie schon in hinreichender
Deutlichkeit auf dem Kongress von München 1871 formuliert wurde,
faktisch die orthodoxe und die anglikanische Kirche auf diesen Appell

3 Ich rede von altkatholischen «Nationalkirchen» allein unter dem Gesichtspunkt,
dass es innerhalb der Grenzen von Staaten wie NL und PL (früher auch USA) eine
Mehrzahl von bischöflichen Ortskirchen Bistümern, vgl. unten 2.3) gibt, deren
Gemeinschaft ich «Nationalkirche» nenne, während in D. CH, A, CZ (und HR) die
eine bischöfliche Ortskirche jeweils allein eine «Nationalkirche» ist. Alle weiteren mit
dem Begriff" «Nationalkirche» denkbaren und oft gegen das christliche Ethos und das

soteriologische Grunddatum verstossenden Konnotationen wie z.B. ethnische, kulturelle

oder politische Kriterien von Kirchenzugehörigkeit bleiben ausgeklammert.



Der kirchliche und ökumenische Auftrag der Altkatholischen Kirchen

reagierten4. Beide diese Traditionen verstehen sich, wenn auch auf
unterschiedliche Weise, einer glaubens- und verfassungsmässigen Kontinuität
mit der Alten Kirche verpflichtet. Wenn es auch zu Kontakten mit
protestantischen Kreisen kam, scheint dies damals in erster Linie aus einer
gemeinsamen kirchlichen (und auch politischen) Frontstellung gegen «Rom»

4 Vgl. bereits die trilaterale Zusammensetzung der Gruppe, die sich im Anschluss
an den Kölner Kongress am 23. September 1872 auf «Prinzipien» einer künftigen
Vereinigungsarbeit verständigte.

a) Mitglieder der altkatholischen Unionskommission, die allerdings an jenem Tag
sich nicht alle in Köln befanden, waren Prof. J.J. Ignaz von Döllinger (1799-1890),
München; Prof. Johann Friedrich (1836-1917), München; Prof. Joseph Langen
(1837-1900), Bonn; Prof. Johann Anton Bernhard Lutterbeck (1812-1882), Giessen;
R.P. Dr. Eugène Michaud (1839-1917), Paris; Prof. Friedrich Michelis (1815-1886),
Braunsberg; Prof. Joseph Hubert Reinkens (1821-1896), Breslau; Prof. Franz Heinrich

Reusch (1825-1900), Bonn; Appellations-Gerichts-Rath Franz Josef Rotteis
(1811 oder 1812-1890), Köln; und Prof. Johann Friedrich von Schulte (1827-1914),
Prag.

b) Auf anglikanischer Seite waren u.a. zugegen: Rt Revd Edward Harald Browne
1811 -1891, 1864-1873 Bischof von Ely bzw. 1873-1890 Bischof von Winchester),

Präsident der «Anglo-Continental Society» ACS; sie wurde 1853 von Revd Frederick

Meyrick [1827-1906], ihrem langjährigen Sekretär, gegründet, dieser hat auch
mit seinem Besuch bei Döllinger im Frühling 1871 den Kontakt zu der altkatholischen
Bewegung aufgenommen); Rt Revd William Rollinson Whittingham 1805-1879, seit
1840 Bischof von Maryland, ebenfalls Mitglied der ACS, der den Kongress in Ausführung

eines Beschlusses des House of Bishops der General Convention der Episkopalkirche

vom 24.10.1871 besuchte. Weitere anglikanische Vertreter gehörten auch zur
ACS, so der tags zuvor abgereiste Bischof von Lincoln, Rt Revd Christopher Wordsworth

(1807/1869-1885) sowie sein Sohn, der spätere Bischof von Salisbury und
Präsident der ACS, John Wordsworth 1843/1885-1911

c) Auf orthodoxer Seite waren zugegen Protopresbyter Ivan L. Janysev 1826-
1910), Rektor der Geistlichen Akademie St. Petersburg; der Laientheologe Oberst

(später General) Aleksandr A. Kireev (1832-1910), Sekretär der 1872 eigens für den

altkatholischen Dialog ins Leben gerufenen St. Petersburger Sektion der «Obscestvo

ljubitelej duchovnago prosvescenija» Gesellschaft der Freunde geistlicher Aufklärung),

welche Gesellschaft 1862 in Moskau gegründet wurde.
Die übliche von altkatholischer Seite zitierte Fassung der «Prinzipien» ist

abgedruckt bei: Urs Küry, Die Altkatholische Kirche. Ihre Geschichte, ihre Lehre, ihr
Anliegen (KW 3). 2., erg. Aufl. hg. v. Christian Oeyen, Stuttgart (EVW) 21978 31982,

462. Die Bonner Unionskonferenzen von 1874 und 1875 stehen in der Dynamik des in
Köln initiierten Prozesses; vgl. Bericht über die 1874 und 1875 zu Bonn gehaltenen
Unions-Conferenzen. Hg. v. Heinrich Reusch. Neudruck der Ausgabe in zwei Bänden

von 1874 und 1875 mit einer Einführung von Günter Esser (Geschichte und Theologie
des Alt-Katholizismus A/2), Bonn (Bistumsverlag) 2000.



Urs von Arx

und seine politischen Repräsentanten in der Parteienlandschaft der
betreffenden Länder motiviert gewesen zu sein5; im Rahmen dieser Kontakte
haben Altkatholiken für ihre Gottesdienste, besonders in der Diaspora, in
evangelischen Kirchen ein Gastrecht erhalten.

Der obigen groben Einschätzung entspricht, dass innerhalb der im
20. Jahrhundert einsetzenden Ökumenischen Bewegung, insbesondere im
Horizont der Arbeiten der «Bewegung für Glauben und Kirchenverfassung»,

die orthodoxen, anglikanischen und altkatholischen Kirchen als

eine Art katholischer Flügel wahrgenommen wurden6. Diese Konstellation

stand bis über die Mitte des 20. Jahrhunderts in Geltung. Ihr entsprechend

wurde, wie angedeutet, auch in altkatholischen Äusserungen ein
Nah- und ein Fernziel formuliert: zunächst Interkommunion der katholischen

Kirchen (faktisch ohne Rom), später die eine allgemeine christliche
Kirche7.

1.2 Noch in der Mitte der 1960er-Jahre konnte Urs Küry von der
«altkirchlichen Gestalt der Ökumene» sprechen. Er sieht sie dadurch
gekennzeichnet, dass die sie repräsentierenden Kirchen - nämlich die orthodoxe,

5 Dass es bis jetzt nicht zu einem theologischen Dialog zwischen der Utrechter
Union und Reformationskirchen der lutherischen oder reformierten Tradition gekommen

ist. hängt u.a. mit der altkirchlich akzentuierten altkatholischen Programmatik
zusammen. Ein Dialog der Utrechter Union mit der Kirche von Schweden befindet
sich derzeit offenbar noch in einer Vorbereitungsphase, da in der Kommission nur eine
Minderheit der Kirchen der Utrechter Union vertreten ist (vgl. 4.5). Zum innerdeutschen

Dialog zwischen Altkatholiken und Lutheranern vgl. zuletzt Günter Esser.
Anmerkungen zum altkatholisch-lutherischen Dialog, in: Hans Gerny u.a. (Hg.), Die
Wurzel aller Theologie: Sentire cum Ecclesia. FS Urs von Arx. Bern (Stämpfli) 2003,
348-365.

6 Vgl. z.B. W[illeml A[dolph] Visser't Hooft, Le catholicisme non-romain. Paris

(Foi et Vie) 1933; englisch als: Anglo-Catholicism and Orthodoxy. A Protestant View.
London (SCM) 1933.

7 Vgl. die entsprechende Resolution des 10. Internationalen Altkatholikenkongresses

IAKK). Bern 1925. in: IKZ 15 (1925), 265: «...Bei den Verhandlungen ist für
die altkatholischen Kommissionen die Utrechter Konvention des Jahres 1889 wegleitend.

Nächstes Ziel ist die Interkommunion der katholischen Kirchen. Die Einheit der
altkatholischen Kirche wird dadurch nicht gefährdet. Endziel ist die eine allgemeine
christliche Kirche.» Weitere Resolutionen wurden im Blick auf Annäherung mit den

Orthodoxen (ebd.. 229) und den Anglikanern (ebd., 242.258) gefasst. Die 1918

gegründete «Hochkirchliche Vereinigung Augsburgischen Bekenntnisses» war auch mit
Vertretern und einem Referenten anwesend, ohne dass ein sie betreffender Antrag
gestellt worden wäre. - Ähnlich auch der 12. IAKK 1931 in Wien. vgl. IKZ 21 (1931)
293-295.



Der kirchliche und ökumenische Auftrag der Altkatholischen Kirchen

die anglikanische und die altkatholische - die ungeteilte, im geschichtlichen

Sinne ökumenische Kirche des ersten Jahrtausends fortsetzen und
bezeugen. In ihr sei die Stimme der einen und ganzen Kirche, die heute

gesucht werde, schon einmal vernehmbar geworden, und diese Stimme
der Vergangenheit zu Gehör zu bringen, sei die Aufgabe eben der
«altkirchlichen Ökumene»8. Diese unterscheidet Küry von den beiden anderen

Gestalten der Ökumene: der Genfer Ökumene (d.h. dem Ökumenischen

Rat der Kirchen) und der vatikanischen Ökumene.
Andererseits stellt Küry als eine Besonderheit altkatholischer

Kirchlichkeit die beiden Grundsätze von evangelischer Freiheit und katholischer

Gebundenheit heraus, welche die Altkatholiken mit ihrem Bestreben,

die Kontinuität mit der Wahrheit und den Ordnungen der alten und
einen Kirche zu wahren, verbunden haben. Unter evangelischer Freiheit
versteht er die allen Gläubigen zukommende Freiheit des Gewissens, die
letzten Entscheidungen in unmittelbarer Verantwortung vor dem Herrn zu

treffen, der sein Wort durch die Heilige Schrift spricht. Unter katholischer
Gebundenheit versteht er die Verpflichtung, dieses Wort des Herrn als

Glied der einen Kirche, mit den «Vätern und Brüdern», entgegenzunehmen9.

Als solche letzte und unumkehrbare Grundentscheidungen der
Einen und Alten Kirche identifiziert Küry die Entscheidung für den

Kanon der Hl. Schrift, die Dreieinigkeit Gottes und die Gott-Menschheit
Christi (mit der damit vorgezeichneten Lehre von der Erlösung). Spätere

Entscheidungen, die mehr mit der Heilsverwirklichung zu tun haben und
in den abendländischen Traditionen kontrovers getroffen worden seien -
darunter eben auch die Lehre von der Kirche -, seien in Gemeinschaft mit
den auf dem Boden der Alten Kirche verbliebenen «Teilkirchen» darauf
hin zu prüfen, wie sie zu gemeinsamen Entscheidungen werden könnten10.

Freilich hält er an anderer Stelle auch das dreigliedrige Amt für eine

derartige unumkehrbare Grundentscheidung der Alten Kirche"; das würde
wohl bedeuten, dass das dreigliedrige Amt, in welcher genaueren
theologischen Umschreibung auch immer12, zum esse und nicht nur zum bene

esse der Kirche Gottes gehören würde.

8 Vgl. Küry, Kirche (wie Anm. 4). 358-362.
"A.a.O., 362.

'«A.a.O., 125-128.
11 A.a.O., 303-323.
12 Vgl. schon «Antwort der Kommission der altkatholischen Kirchen Europas auf

die zweite Reihe der vom Subjects Committee der Weltkonferenz über Glauben und

Kirchenverfassung vorgelegten Fragen über die Verfassung der wiedervereinigten



Urs von Arx

1.3 Mutatis mutandis könnte das von Küry skizzierte Programm einer
altkirchlichen Ökumene auch heute noch als theologische Aufgabe der
Altkatholiken umschrieben werden. Nur: Die oben erwähnte trilaterale
Konstellation, wie sie aus altkatholischer Perspektive auch von Andreas
Rinkel wahrgenommen wurde13, besteht nach dem vollen Eintritt der
römisch-katholischen Kirche im Umkreis des Zweiten Vatikanischen Konzils

nicht mehr. Das lässt sich etwa an den bilateralen Dialogen ablesen,
welche die drei von Küry der «altkirchlichen Ökumene» zugeordneten
Kirchen nicht nur untereinander, sondern mit anderen Kirchen geführt
haben und führen14; das betrifft insbesondere die anglikanische
Kirchengemeinschaft, die über «blosse» Dialoge hinaus mit Kirchen der
reformatorischen Tradition Kirchengemeinschaft unterschiedlichen Grades
vereinbart hat.

So mag eine Neubesinnung auf den kirchlichen und ökumenischen

Auftrag der Altkatholischen Kirchen der Utrechter Union angebracht sein.

Sie hat einerseits zur Kenntnis zu nehmen, was sich seit den 1870er-Jahren

an altkatholischer theologischer Reflexion und Klärung im Horizont
bilateraler Dialoge (mit Anglikanern und Orthodoxen) wie auch gelebter
Annäherung zu anderen Kirchen vor Ort ergeben hat. Letzteres ist allerdings
nicht für alle Kirchen der Utrechter Union identisch, was eine gewisse
Schwierigkeit für ein gesamtaltkatholisches Unternehmen darstellt. Eine

Kirche», in: IKZ 14 (1924) 226 f. Zur Kritik an Kürys Auffassung, wonach der
Presbyterat und nicht der Episkopat die Grunddimension des kirchlichen Amtes verkörpert,
vgl. Herwig Aldenhoven, Das ekklesiologische Selbstverständnis der Altkatholischen

Kirchen, in: ÖAKR 31 (1980) 401-430, hier 421 f. In der gegenwärtigen
altkatholischen Ekklesiologie ist im Kontext einer (eucharistischen) Ortskirchentheologie
eindeutig der Episkopat der Ausgangspunkt einer internen Verhältnisbestimmung
des dreigliederigen Amtes. Vgl. dazu die noch nicht veröffentliche Dissertation von
Mattijs Ploeger, Celebrating Church. Ecumenical Contributions to a Liturgical
Ecclesiology, Utrecht 2007.

13 Vgl. z.B. Andreas Rinkel, Die heutige ökumenische Bewegung und wir, in:
IKZ 47 (1957) 214-228.

14 Vgl. die von Harding Meyer u.a. herausgegebene dreibändige Materialsammlung

«Dokumente wachsender Übereinstimmung» DWÜ), Paderborn (Bonifatius)/
Frankfurt a.M. (Lembeck) 1983-2003, die - abgesehen von der älteren altkatholisch-
anglikanischen Bonner Vereinbarung aus dem Jahr 1931 - die Jahre 1964—2001

abdeckt. Neben den globalen Dialogen auch noch die unzähligen regionalen und nationalen

Dialoge und allenfalls darauf beruhende Formen von vereinbarter (oder
«wilder») gestufter Kirchengemeinschaft zu beachten, würde meine Kapazität übersteigen.

10



Der kirchliche und ökumenische Auftrag der Altkatholischen Kirchen

Neubersinnung hat aber andererseits - und das ist mit der eben genannten
Schwierigkeit verbunden - eine gewisse Unübersichtlichkeit regionaler
und globaler ökumenischer, aber auch inneraltkatholischer Verhältnisse
irgendwie zu berücksichtigen.

Ich beginne diese Neubesinnung damit, dass ich in gedrängter Kürze
eine altkatholische Vision einer ökumenischen Ekklesiologie skizziere15.
Dabei ziele ich nicht nur auf eine Synthese altkatholischer Ansätze der
letzten drei, vier Jahrzehnte, sondern versuche auch, neuere ökumenisch
erarbeitete Ergebnisse und Zielvorstellungen zu integrieren, wie sie u.a. in
den von der Kommission für Glauben und Kirchenverfassung des ÖRK
vorangetriebenen Studienprojekten dokumentiert sind16. Damit verbunden

sind einige daran anschliessende Überlegungen zu einer entsprechenden

ökumenischen «Strategie».

15 Ich stütze mich dabei auf einige früher veröffentlichte Beiträge, die ihrerseits
Arbeiten altkatholischer Autoren wie etwa Werner Küppers, Kurt Stalder, Jan Visser,
Herwig Aldenhoven, Peter Amiet u.a. aufzunehmen und im Austausch mit Autoren
anderer im weiteren Sinn katholischer Traditionen weiterzuführen versuchen: Urs
von Arx, Identität und Differenz. Elemente einer christkatholischen Ekklesiologie
und Einheitsvision, in: Helmut Hoping (Hg.), Konfessionelle Identität und
Kirchengemeinschaft. Mit einem bibliographischen Anhang zu «Dominus Iesus» (Studien zur
systematischen Theologie und Ethik 256), Münster (LIT) 2000, 109-136; eine
umgearbeitete englische Version ist: Identity, Plurality, Unity - What's the Right Blend?
Some Reflections from an Old Catholic Perspective, in: Jeremy Morris/Nicholas
Sagovsky (Hg.), The Unity We Have and the Unity We Seek: Ecumenical Prospects for
the Third Millennium, London (T&T Clark) 2003, 3-26; Ders., Ein «Petrusamt» in
der Communio der Kirchen. Erwägungen aus altkatholischer Perspektive, in: IKZ 93

(2003) 1-42; Ders., Was macht die Kirche katholisch? Perspektiven einer christkatholischen

Antwort, in: Wolfgang W. Müller (Hg.), Katholizität - Eine ökumenische
Chance (Schriften Ökumenisches Institut Luzern 4), Zürich (TVZ) 2006, 147-186.

Massgeblich war selbstredend auch die ekklesiologische Präambel des neuen IBK-
Statuts, in: Statut (wie Anm. 2), 12-15 (deutscher Text). Die altkatholische Ekklesiologie

ist m.E. seit Jahrzehnten immer wieder geprägt von einem theologischen
Austausch, in dem überkommene Perspektiven und Positionen mit anderen in kritischer
Rezeption korreliert werden.

16 Vgl. Taufe, Eucharistie, Amt. Konvergenzerklärung der Kommission für Glauben

und Kirchenverfassung des Ökumenischen Rates der Kirchen («Lima Dokument»)
1982, in: DWÜ 1,21991, 545-585, bes. 567-585: The Nature and the Mission of the

Church. A Stage on the Way to a Common Statement (FOP 198), Geneva (WCC)
2005.

11



Urs von Arx

2. Eine ekklesiologische Vision

2.1 Die weltweite eine Kirche Gottes ist konstituiert als Gemeinschaft

von Ortskirchen. Diese leben ihre Bindung an die Selbstoffenbarung Gottes

in der Sendung Jesu Christi und des Heiligen Geistes in den Vollzügen
von martyria, leitourgia und diakonia. In diesen Vollzügen kommt zur
Geltung, dass alle Menschen, die durch die Taufe und Eucharistie
sakramental in die Kirche eingegliedert sind, zur Bezeugung des Evangeliums
Gottes berufen und gesandt sind.

2.2 Die Ortskirche ist der primäre Ort dieser Vollzüge, für welche die

Träger/innen der personalen, kollegialen und gemeinschaftlichen Episkope
eine Erst- und Mitverantwortung haben.

2.3 In traditioneller Terminologie handelt es sich bei der Ortskirche um
ein Bistum, das in der Regel in Pfarrgemeinden geteilt ist. Die Träger/innen

dieser Episkope sind der Bischof (personal), das Kollegium der
Presbyter/innen und die Diakon/innen (kollegial) und - über das ordinations-
gebundene dreifache Amt hinaus - die Gläubigen insgesamt, besonders im
Kontext einer Bistumssynode (gemeinschaftlich).

Die Grösse einer Ortskirche ergibt sich idealtypisch aus den beiden
Erfordernissen, dass die Ortskirche mit dem Potenzial ihrer Glieder all
ihre Aufgaben in hinreichender Eigenständigkeit wahrnehmen und dass

der Bischof seinen Mitarbeiter/innen in den Pfarrgemeinden und deren
Laienvorsitzenden regelmässig begegnen kann.

Der «Ort» der Ortskirche ist also punkto geografischen Umfangs
kontingent und bestimmt sich territorial gesehen am besten nach den eben

genannten Kriterien; der theologische Begriff «Ort» kann infolgedessen
eine grössere Stadt oder eine Region oder - bei Minoritätskirchen - gar ein
Land bezeichnen.

Dieses Verständnis von Ortskirche zu vermitteln, wonach also das (wie
angedeutet strukturierte!) Bistum und nicht die (konkret mehr erfahrbare)
Pfarrgemeinde die ekklesiale Grundeinheit ist - unter der Voraussetzung,
dass das Bistum Ortskirche) mit anderen Bistümern Ortskirchen) in
Gemeinschaft steht (vgl. unten 2.8) - ist eine wichtige pastoral-katechetische

Aufgabe, auf die ich hier nur aufmerksam machen kann.
Der ortskirchliche Ansatz einer Ekklesiologie intendiert keine

Einschränkung des kreativen und initiativen Lebens der Pfarrgemeinden,
opponiert aber jeglicher Tendenz zu kongregationalistischer Selbstreferen-
tialität.

12



Der kirchliche und ökumenische Auftrag der Altkatholischen Kirchen

2.4 Die martyria, leitourgia und diakonia genannten, untereinander
verbundenen Lebensvollzüge der Ortskirche sind näherhin so zu umschreiben:

- Zur martyria gehören - in unterschiedlicher Weise nach aussen und
innen gerichtete und meist miteinander verbundene - Akte der
missionarischen Verkündigung des Evangeliums, der Katechese, der werbenden

Rechenschaft über den Glauben mit seinen Voraussetzungen und

Konsequenzen, Stellungnahmen zu Fragen der Politik und der Gesellschaft,

die sich aus der biblischen Botschaft aufdrängen.

- Zur leitourgia gehören die Anbetung und das Lob Gottes, worin die
Kirche im Modus der Epiklese davon zu leben wagt, was ihr in Wort
und Sakrament geschenkt wird und was sie als Ouelle ihrer und der

Schöpfung Zukunft erkannt hat.

- Zur diakonia gehört die Wahrnehmung ihres heilenden Auftrags ge¬

genüber den konkreten materiellen und psychischen Nöten von
Menschen in resoluter Überschreitung ihrer eigenen institutionellen, d.h.
kanonischen Grenzen.

2.5 Die geistliche Mitte dieser Lebensvollzüge der Ortskirche in ihren
Gliedern ist die Eucharistiefeier, aus der heraus und auf die hin sich diese

Vollzüge stets bewegen. In der Eucharistiefeier stellt sich die sakramentale
Verfasstheit der Kirche in ihrer Verwiesenheit auf die Sendung Jesu

Christi und des Hl. Geistes dar. Dies kommt zum Ausdruck einerseits in
der Bindung an das biblische Zeugnis der Selbstoffenbarung des Gottes
Israels in Jesus Christus und im Hl. Geist, wie es von der Kirche seit der

apostolischen Zeit rezipiert und tradiert wird, andererseits in der Ausrichtung

auf die immer wieder geschenkte Vergegenwärtigung des in Jesus

Christus erschlossenen eschatologischen Heils für die Glaubenden, wie
sie vom Geist Gottes (epikletisch) erbeten wird. So ist die Kirche Zeichen,
Werkzeug und Ort der auf die Vollendung hin offenen Gemeinschaft des

dreieinen Gottes mit den Menschen und der ganzen Schöpfung. Die
Teilhabe der Getauften an der Wirklichkeit Gottes erschliesst und impliziert
die Gemeinschaft der Getauften untereinander als Brüder und Schwestern

(koinonia).

2.6 Als eine gott-menschliche Wirklichkeit, die daher einerseits
institutionalisierbar ist, deren sichtbare Strukturen aber andererseits das Mysterium

der Kirche und ihre Verborgenheit nicht voll zu reflektieren vermögen,

ist die Ortskirche eine Repräsentation und Verwirklichung der einen,

heiligen, katholischen und apostolischen Kirche, von der das Glaubens-

13



Urs von Arx

symbol von Nizäa-Konstantinopel in pneumatologischem Zusammenhang
als einer Grösse des Glaubens spricht.

2.7 Die vier sogenannten Wesensmerkmale oder -attribute (notae
ecclesiae)11 der Kirche haben ihren Grund je in Gottes Selbstoffenbarung
in Jesus Christus und im Hl. Geist und manifestieren sich in der Spannung
von Sichtbarkeit und Verborgenheit.

- Die Einheit der Ortskirche kommt zum Ausdruck in der erwähnten
koinonia aller Getauften in der Wahrnehmung ihrer Aufgaben und Gaben

(vgl. 2.1 und 2.2).

- Die Katholizität der Ortskirche kommt zum Ausdruck in der Teilhabe an

der in Gott geschenkten, Himmel und Erde umfassenden Wirklichkeit
des Heils und der Wahrheit, wie sie in Wort und Sakrament begegnen.

- Die Heiligkeit der Ortskirche kommt zum Ausdruck in der Bereitschaft
ihrer Glieder, sich in ihrem Leben in Christus von der Gegenwart des

Heiligen Geistes zu einem Handeln aus Glauben und Liebe bestimmen
zu lassen (Verbindung von Orthodoxie und Orthopraxis).

- Die Apostolizität der Ortskirche kommt zum Ausdruck in der Bindung
ihrer Lebensvollzüge an die vom Geist Gottes getragene Sendung Jesu

Christi und der Apostel, in der die Kontinuität mit dem soteriologisch-
trinitarischen Ursprung der Kirche und damit ihre Katholizität gewahrt
bleibt.

Die vier Wesensmerkmale der Kirche sind nicht nur in ihrer Interdepen-
denz zu sehen, sondern auch in ihrer Eingebundenheit in das, was Tradition

genannt wird. Dabei ist Tradition als ein Prozess der Vergewisserung

17 Ich habe aufgrund der Kritik von L.J. Koffeman (vgl. unten S. 64-67) für die vier
notae den Ausdruck «Kennzeichen» ersetzt durch «Wesensmerkmale oder -attribute»;
von «Wesensmerkmalen» spricht Küry, Kirche (wie Anm. 4), 260-269). Die
Terminologie ist freilich nicht rigide, wie ein Blick in neuere Lehrbücher zur Ekklesiologie
zeigt; vgl. z.B. Hermann J. Pottmeyer, Die Frage nach der wahren Kirche, in: Walter

Kern u.a. (Hg.), Handbuch der Fundamentaltheologie. Band 3: Traktat Kirche,
Freiburg i.Br. (Herder) 1986, 212-241. Damit ist aber die Frage noch nicht entschieden,

ob die vier klassischen «Wesensmerkmale» nicht doch auch «Kennzeichen» der
(zugleich empirischen und überempirischen) Wirklichkeit der Kirche sind bzw. in
welchem Verhältnis die vier «Wesensmerkmale» zu den von der reformatorischen (und
zumal lutherischen) Tradition herausgestellten «Kennzeichen» für das Vorhandensein
von Kirche und ihrer Einheit stehen, die sich in Art. 7 der «Confessio Augustana»
(1531) finden, oder beispielsweise zu dem, was diesen Robert Bellarmin (1542-1621)
entgegengesetzt hat mit seinen tria vinculo (Glaubensbekenntnis, Sakramente, Gehorsam

gegenüber dem Amt. insbesondere dem Papst).

14



Der kirchliche und ökumenische Auftrag der Altkatholischen Kirchen

und der Weitergabe des Glaubens zu verstehen (vgl. auch oben 1.1 und
2.5).

2.8 Von den Wesensmerkmalen der Kirche kann im Blick auf eine
Ortskirche eigentlich nur dann gesprochen werden, insofern sie sich auch in
(den) anderen Ortskirchen in erkennbarer Identität manifestieren.

Dabei kommt dem Aspekt der Einheit besondere Erkenntnisfunktion
zu: Dass eine bestimmte Ortskirche eine Repräsentation und Verwirklichung

der einen, heiligen, katholischen und apostolischen Kirche ist,
erweist sich gerade und notwendigerweise in der Einheit und Gemeinschaft,
in der sie mit (den) anderen Ortskirchen steht. Sie erkennt und anerkennt
sich hinsichtlich ihres theologisch-soteriologischen Wesens als identisch
mit anderen. Mit anderen Worten: Eine Ortskirche kann sich nicht im
Blick auf sich allein als eine Repräsentation und Verwirklichung der Una
Sancta verstehen.

Dieser Tatbestand kommt etwa darin exemplarisch zur Geltung, dass

die von einer Ortskirche eigenständig zum Bischofsamt gewählte Person

von Bischöfen der anderen Ortskirchen, mit denen die betreffende
Ortskirche in Gemeinschaft steht, geweiht wird. Ebenso exemplarisch kommt
darin das Verhältnis von Eigenständigkeit (Autonomie in der internen
Verwaltung) und Gemeinschaftsverpflichtung der einzelnen Ortskirche zum
Ausdruck (vgl. auch 2.13).

Die genannte theologische oder geistliche Identität ist nicht zu
verwechseln mit kultureller Identität, wie sie sich auch in Formen des
kirchlichen Lebens niederschlägt. Diesbezüglich ist sowohl innerhalb von
Ortskirchen und wohl noch mehr unter Ortskirchen von (erwünschter) Vielfalt
auszugehen, soweit diese nicht als kirchentrennend wahrgenommen wird.

Die theologische oder geistliche Identität ist anhand bestimmter Kriterien

zu erkennen (vgl. 2.9).

2.9 Die klassischen Bereiche, wo es abzuklären gilt, welche Differenzen
zwischen den verschiedenen kirchlichen Traditionen trotz aller hermeneu-
tischer Besinnung nach wie vor kirchentrennend bleiben (an ihnen ist eben

die «theologische Identität» von Ortskirchen zu erkennen), sind18:

18 Vgl. dazu auch die Formulierung des ersten Satzes der Präambel des IBK-Statuts
von 2000: «Die Utrechter Union ist eine Gemeinschaft von Kirchen und der sie leitenden

Bischöfe, die entschlossen sind, den Glauben, den Kultus und die wesentliche
Struktur der ungeteilten Kirche des ersten Jahrtausends zu bewahren und weiterzutragen»

[Hervorhebung UvA]; vgl. Statut (wie Anm. 2). 12 (deutscher Text).

15



Urs von Arx

- die lehrhaften Glaubensformulierungen im Kontext des Gottesdienstes
bis hin zur theologischen Systematik der universitären Theologie,

- die Gestalt des Gottesdienstes in seinen Grundstrukturen und -Vollzü¬

gen,

- die (nach wie vor besonders umstrittene) Amtsfrage im weiteren Kontext

des Verständnisses der Kirche19.

Grundlegend dürfte aber für das Verständnis der Kirche sein, wie die

Spannung umschrieben wird zwischen ihrer Teilhabe an der unsichtbaren
Wirklichkeit des dreieinen Gottes und ihrer sichtbaren Heilsmittel und

Lebensvollzüge, die auf diese Wirklichkeit verweisen und sie vergegenwärtigen.

Die meisten unerledigten ökumenischen Problemfelder haben damit
zu tun (auch z.B. die unterschiedliche Beurteilung der Fragen von
punktueller sichtbarer Eucharistiegemeinschaft bei fehlender sichtbarer
Kirchengemeinschaft; vgl. auch 5.4).

2.10 Die Kirche als Gemeinschaft von Ortskirchen ist auch eine
Repräsentation und Verwirklichung der einen, heiligen, katholischen und
apostolischen Kirche, aber eben nicht als eine Art von bistumsanalogem
Grossverband, in dem die bischöflich-eucharistisch strukturierten Ortskirchen
zu ekklesial defizienten Grössen würden (die Rede von «Teilkirchen»
scheint dies irgendwie zu implizieren).

ZurAufrechterhaltung der Einheit, (Heiligkeit,) Katholizität und
Apostolizität dieser Ortskirchengemeinschaft nehmen die Träger der personalen

Episkope der Ortskirchen (Bischöfe) eine besondere Verantwortung
wahr, die wiederum kollegiale und gemeinschaftliche Dimensionen hat:

Sie stehen im Schnittpunkt zwischen ihrer primären Zuordnung zu ihren
Ortskirchen und ihrer Verantwortung für die Gemeinschaft der Ortskirchen,

die sie miteinander in kollegialer Weise ausüben, aber dies je in

Verbindung mit ihren Ortskirchen.
In der Utrechter Union bleibt - anders als die personale und kollegiale

- die gemeinschaftliche Dimension der Episkope wesentlich in der

19 Dabei ist auch das Verhältnis von allgemeinem und amtlichem Priestertum zu
bedenken, nicht zuletzt im Licht der Frage, ob die Priesterterminologie überhaupt
angemessen ist für die Bestimmung und Zuordnung von apostolischem Amt und seinen

Funktionen im Miteinander und Gegenüber zu den übrigen Getauften; Letztere sind ja
auch Charismenträger, wenn wir etwa an 1 Kor 12 denken.

16



Der kirchliche und ökumenische Auftrag der Altkatholischen Kirchen

Orts- bzw. Nationalkirche situiert (vgl. IBK-Statut, Innere Ordnung Art. 4
und 6)20.

Dort ist übrigens auch das situiert, was im altkatholischen Kontext als

bischöfliche Jurisdiktion - wohl im Sinn einer qualifizierten shared authority

- zu bezeichnen ist. Die IBK als solche übt keine Jurisdiktion über
eine bischöflich-synodal verfasste Kirche aus. Die über altkatholische
Gemeinden ausserhalb solcher Strukturen (wie etwa in Frankreich, Italien,
Skandinavien oder derzeit auch in Kroatien oder Bosnien-Herzegowina)
ausgeübte Jurisdiktion der IBK ist strikt genommen die ausserordentliche,
temporäre Jurisdiktion eines Ortsbischofs, der dazu im Einvernehmen mit
den betreffenden Gemeinden von der IBK beauftragt worden ist.

2.11 Die Bezeugung und Aufrechterhaltung der Einheit und Katholizität
der Gemeinschaft der Ortskirchen durch die Bischöfe vollzieht sich auf
synodalen Versammlungen im Wechselspiel zwischen Synodalität und
Primat: Einer der Bischöfe trägt die besondere, die anderen bindende

Verantwortung dafür, dass der Prozess der Synodalität in Gang kommt. Dieser
Primat impliziert aber, etwa in der Wahrheits- und Entscheidungsfindung
bei umstrittenen Fragen, nicht eine Kompetenz zur alleinigen Entscheidung;

Entscheidungen oder Glaubensinterpretationen erfolgen nach anderen,

gemeinsam festzulegenden Kriterien21.
Von einem Primat ist erst auf der Ebene der Gemeinschaft von Ortskirchen

die Rede, nicht schon innerhalb der Ortskirche; andererseits ist die
Rede vom Primat gerade nicht auf den päpstlichen Primat zu beschränken
und der Begriff «Primat» nicht von ihm her - gar in der 1870 dogmatisier-
ten Gestalt - zu definieren (und dann abzulehnen).

2.12 Die überlokale Gemeinschaft von Ortskirchen realisiert sich, je nach

territorialer Ausdehnung, regional, national, kontinental, global/universal
(in traditioneller Terminologie könnte man von Kirchenprovinzen, Patri-

20 Die IBK als Bischofssynode braucht gerade deswegen nicht durch stimmberechtigte

Delegierte des Klerus und der Laienschaft ergänzt zu werden (etwa um endlich
als «Synode» in «altkatholischem» Sinn gelten zu können).

21 Das Prinzip findet sich im heute nicht nur von orthodoxer, sondern zunehmend
auch von westlicher Seite immer wieder zitierten Kanon 34 der sog. Apostolischen
Kanones (ursprünglich wohl ein Synodalkanon aus Antiochien aus der Zeit um
330/340. da bischöfliche Ortskirchen zu Metropolitanverbänden zusammengeschlossen

wurden): Der Erste [prötos] soll nichts ohne die Anderen, die Anderen nichts ohne
den Ersten tun - «so nämlich wird Einmütigkeit sein und Gott durch Christus im
Heiligen Geist verherrlicht».

17



Urs von Arx

archaten usw. reden, wobei «Weltkirche» oder «Universalkirche» ein
spezifisch römisch-katholischer Term ist).

Der Primat in der universalen Gemeinschaft von Gemeinschaften von
Ortskirchen kommt aus Gründen der altkirchlichen Tradition dem Bischof
von Rom zu22.

In der vorliegenden ekklesiologischen Vision sollte sich die Frage
einer Über- oder Unterordnung von Papst und ökumenischem Konzil (das
sowieso kein regelmässig einzuberufendes Element einer globalen
Institution sein kann) erübrigen.

2.13 Der ortskirchliche Ansatz der vorliegenden ekklesiologischen
Vision verlangt für die Aufrechterhaltung der Gemeinschaft von Ortskirchen
die Anwendung des Subsidiaritätsprinzips: Was auf der ersten Ebene von
Gemeinschaften von Ortskirchen (regional oder national) einvernehmlich
geregelt und entschieden werden kann, darf nicht auf einer «höheren»
Ebene entschieden und geregelt werden.

2.14 Der ortskirchliche Ansatz der vorliegenden ekklesiologischen
Vision erfordert zudem ein differenziertes Verständnis der Eigenständigkeit
oder Autonomie der Ortskirche oder einer Gemeinschaft von Ortskirchen
einerseits und der verbindlichen Verantwortung für die Aufrechterhaltung
der Gemeinschaft mit anderen Ortskirchen bzw. mit Gemeinschaften von
Ortskirchen andererseits. Grundsätzlich gilt: Was die weitere Gemeinschaft

nicht tangiert, wird von einer Ortskirche oder einer Gemeinschaft

von Ortskirchen eigenständig entschieden und bleibt entschieden, wenn
kein Einspruch vonseiten der weiteren Gemeinschaft erfolgt. Andernfalls
muss ein Prozess gemeinsamer Beratung und Entscheidungsfindung
eingeleitet werden, der gegebenenfalls die umstrittene Entscheidung umstos-

sen (oder aber zum Abbruch der Gemeinschaft führen) kann. Was die

Aufrechterhaltung der Gemeinschaft von vornherein berührt, bedarf
immer dieses Prozesses.

22 Das entspricht dem durchgehenden Tenor faktisch aller offiziellen altkatholischen

Äusserungen zum Papst seit dem Münchener Programm von 1871; vgl. die
Liste der diesbezüglichen Texte bei von Arx, «Petrusamt» (wie Anm. 15). Anm. 5.

Offen ist m.E. nach wie vor, ob wirklich von einem biblisch bezeugten Petrusamt
oder Petrusdienst gesprochen werden kann, insofern dieser monopersonal wahrzunehmen

und als ius divinum zu sehen ist. Jedenfalls ist die personale Episkope. die in
einem universalen Horizont dem Papst zukommt, in einer echten synodalen Verbindung
mit der kollegialen Episkope zu sehen, die (den) anderen Bischöfen zukommt.

18



Der kirchliche und ökumenische Auftrag der Altkatholischen Kirchen

Dabei sollten einseitige Dekretierungen, was je eigenständig entschieden

wird, vermieden werden (z.B. die Festlegung, etwas sei «nur» eine

disziplinare und keine Glaubensfrage und berühre daher von vornherein
die Gemeinschaftsfrage nicht), denn dies kann schon gegen die Gemeinschaft

Verstössen.

2.15 Wo letztlich keine gemeinsame Entscheidungsfindung und kein
gemeinsamer Beschluss zustande kommt, ist in der hier vorliegenden
ekklesiologischen Vision letztlich die «unmögliche Möglichkeit» des Schismas
bzw. des Ausscheidens aus der Gemeinschaft gegeben.

Die schwierige Frage, wie mit Meinungsdifferenzen in fundamentalen
Fragen umzugehen ist, bleibt hier offen und sollte von uns diskutiert werden.

Gibt es bestimmte Mechanismen (es entscheidet die Mehrheit oder
ein Quorum oder ein Prötos/Primas), oder wird eine Entscheidung ausgesetzt,

wenn sich kein geistgeleiteter Konsens, was Gottes Wille ist, zu
erkennen gibt (so z.B. IBK-Statut, Innere Ordnung Art. 6 lit. g)?

2.16 Die längerfristige, nicht rechtlich zu regelnde Rezeption aller
Entscheidungen, die innerhalb der Ortskirche bzw. in überlokalen Gemeinschaften

von Ortskirchen getroffen werden, durch den sensus fidelium ist
ein notwendiges Kriterium für das Erkennen der Wahrheit solcher
Entscheidungen. Darin kommt auch der vor der eschatologischen Vollendung
nie abgeschlossene Prozess der Tradition zur Geltung, der allenfalls
ordnungsgemäss getroffene Entscheidungen als faktisch wirkungslos aufzeigen

kann.
Der Prozess der Rezeption von formal «endgültigen», da konstitutionell

ordnungsgemäss zustande gekommenen Beschlüssen darf nicht mit
der Partizipation aller Gläubigen im Sinn der gemeinschaftlichen Episkopë
(vgl. 2.3) oder mit der gemäss ortskirchlichen Ordnungen vorzunehmenden

Implementierung von Beschlüssen verwechselt werden (vgl. auch

IBK-Statut, Präambel 4.1).

2.17 Abschliessende Bemerkungen zur vorgetragenen ekklesiologischen
Vision:

Die obige ekklesiologische Skizze hat (im Sinn eines Modells) die
Kirche als eine nach innen und aussen strukturierte Gemeinschaft von
Ortskirchen in sichtbarer Einheit im Blick. Sie geht nicht auf die aktuelle

Gespaltenheit der Kirche in Denominationen ein, denn m.E. lässt sich kein

befriedigendes ekklesiologisches Modell entwerfen, wenn man von der

Gespaltenheit der Kirche ausgeht - sie ist letztlich als Sünde zu beurteilen.

19



Urs von Arx

Man sollte aber m.E. die Gespaltenheit der Kirche auch nicht dadurch

wegrationalisieren, dass man sie als unerheblich erklärt, weil die Zugehörigkeit

zur Kirche sowieso nur Gott bekannt und ihre Einheit infolgedessen

in dieser Weltzeit grundsätzlich unsichtbar sei.

Das bedeutet: Die in der Skizze genannten Ortskirchen können nicht
querbeet mit den real existierenden Konfessionskirchen identifiziert werden.

Für die Altkatholischen Kirchen der Utrechter Union stellt sich als eine
dauernde Aufgabe, ob und wie sie sich in dieser Vision (die selbstverständlich

verbesserungsfähig ist) erkennen und reformieren kann - vgl.
oben im Abschnitt 1.1 die Punkte 1.1.1 und 1.1.2. Die andere, ebenso
immer anstehende Aufgabe - oben 1.1.3 - betrifft die Gestaltung von
zwischenkirchlichen Beziehungen im Horizont dieser Vision (siehe unten
4L).

Der Ausdruck «kirchliche Gemeinschaft» ist in diesem Text als terminus

technicus für eine Gemeinschaft von Ortskirchen verwendet, die sich
im vollen ekklesialen Sinn als Kirche versteht, nicht als eine Föderation
oder ein Dachverband oder dergleichen (vgl. auch 3.4). Der interne
Organisationsgrad dieser Gemeinschaft kann differieren; ihre volle Ekklesialität

ist z.B. nicht abhängig von einem umfassenden, von oben nach unten

pyramidal strukturierten Rechtsgefüge, wie es die römisch-katholische
Kirche ist.

3. Bemerkungen zur Umsetzung der Vision in der Utrechter Union

3.1 Die Gestaltung der Gemeinschaft unter den Gliedkirchen der Utrechter

Union (vgl. oben 1.1.2) folgte bislang - aus unterschiedlichen Gründen

- nicht altkirchlichen Vorgaben und entspricht insofern auch nicht23 voll
der obigen ekklesiologischen Skizze: Die Utrechter Union ist ekklesiologisch

keine Grösse, die einem klassischen überlokalen Ortskirchenverband

(Provinz, Patriarchat) entspricht, obwohl die Rede von der Autonomie

von nationalen Kirchen eigentlich so etwas voraussetzen würde. Insofern

eignet ihr wohl immer noch der Zug einer «Notkirche», als die sich
die Altkatholiken (mit begründeter Ausnahme der niederländischen) gesehen

haben.

23 D.h. spätestens ab oben 2.12.

20



Der kirchliche und ökumenische Auftrag der Altkatholischen Kirchen

3.2 Das IBK-Statut von 2000 geht davon aus, dass die Utrechter Union
eine Gemeinschaft von Ortskirchen ist, die sich (in Erwartung einer
Überwindung der überkommenen Spaltungen) als eine Vergegenwärtigung der
Einen Kirche des Glaubenssymbols an ihrem «Ort» versteht24.

Wird aber dieses Selbstverständnis in den real existierenden Kirchen
der Utrechter Union geteilt? Zur Klärung der Frage legt sich einmal die
Lektüre der Eingangsbestimmungen der Verfassungen bzw. Grundordnungen

der Gliedkirchen der Utrechter Union nahe25, zum andern eine

Diskussion über den Begriff der Autonomie oder Eigenständigkeit der
Ortskirche und über das Verhältnis von Autonomie und Interdependenz in
der Gemeinschaft von Orts- bzw. nationalen Kirchen.

Die gelegentliche Beanspruchung von Eigenständigkeit oder Autonomie

in umstrittenen Fragen durch einzelne nationale altkatholische
Kirchen, die faktisch Einzelbistümer sind, bedürfte einer selbstkritischen
Reflexion. Im Hintergrund steht die immer wieder zitierte, von Prof. Franz
Heinrich Reusch formulierte Aussage in den «Grundsätzen über Reformen

im Allgemeinen», welche die erste Synode der Altkatholiken des

Deutschen Reichs im Mai 1874 im Blick auf «Reformen auf dem Gebiete
der Disciplin und des Cultus» verabschiedete: «2. Die gegenwärtige
Synode darf sich für berechtigt halten, solche Anordnungen zu beschliessen,
wie sie nach dem alten kirchlichen Rechte jede Particularsynode zu erlassen

befugt war.»26 Darunter fallen aber faktisch keine Bistumssynoden27.
Mit anderen Worten: Es ist nur die Utrechter Union als Ganze, die -

obschon sie keinen Metropolitanverband bildet - allenfalls berechtigt ist,

24 Vgl. Statut (wie Anm. 2), 12-15 (Präambel-deutscherText).
25 Vgl. unten den Anhang. Man beachte, ob und wie von der Zugehörigkeit des

betreffenden Episkopats zur IBK bzw. der betreffenden Kirche zur Utrechter Union die

Rede ist. Daraus ergeben sich einige Anfragen, die ich hier aus Raumgründen aber

übergehen muss.
An dieser Stelle sei noch moniert, dass auf vereinzelten offiziellen altkatholischen

homepages eine «Utrechter Communio» herumgeistert. Eine solche war 1997 geplant,
um die Probleme einer Zugehörigkeit zur Utrechter Union bei nicht mehr vorhandener

Kirchengemeinschaft aller Gliedkirchen zu lösen (vgl. IKZ 87, 1997, 239f.). Sie ist

aber nicht zustande gekommen, weil die Bischöfe der Altkatholischen Kirche der
Niederlande und der PNCC die entsprechende Erklärung nicht unterzeichnet haben.

26 Beschlüsse der ersten Synode der Altkatholiken des deutschen Reiches, gehalten
zu Bonn am 27., 28. und 29. Mai 1874. Amtliche Ausgabe, Bonn (Neusser) 31875,

47.
27 Vgl. dazu Hermann Josef Sieben, Die Partikularsynode. Studien zur Geschichte

der Konzilsidee (FTS 39), Frankfurt a.M. (Knecht) 1990.

21



Urs von Arx

ihre Entscheidungsfindungen im Horizont einer Analogie mit Bestimmungen

von Partikularsynoden zu sehen. Aber die konkreten Auswirkungen
diesbezüglicher Entscheidungen auf die kirchliche Gemeinschaft, in der
die Utrechter Union sich befindet oder die sie anstrebt, sind gewichtiger
zu veranschlagen als eine abstrakte formal-rechtliche Argumentation mit
der altkirchlichen Synodenpraxis.

3.3 Ich nenne hier einige neuere Probleme und offene Fragen zum Thema

Eigenständigkeit der Orts- bzw. Nationalkirche und Interdependenz in der
Utrechter Union:

3.3.1 Die Ordination von Frauen zum priesterlichen Dienst: Sie

erfolgte (ab dem Jahr 1997) nach einem längeren koordinierten Prozess der

gemeinsamen Entscheidungsfindung in der Utrechter Union durch
nationalkirchliche Synodalbeschlüsse in NL, D (schon vorher), CH und A. Sie

wird abgelehnt in PL (Synodenerklärungen 1998 und 2003), ohne dass die
Differenz bis jetzt als ein kirchentrennendes Element gewertet worden ist;
sie wird ebenfalls abgelehnt von der PNCC, die deswegen 2003 aus der
Utrechter Union ausgeschieden ist.

Die Einführung der Frauenordination in Kirchen der Utrechter Union
ist bekanntlich nicht durch einen Beschluss der IBK im Jahre 1997 (der ja
Einstimmigkeit erfordert hätte) zustande gekommen; die IBK hat auch

nicht die Entscheidung für die Einführung in die Verantwortung der
einzelnen Gliedkirchen gestellt; sie hat nur festgestellt, dass in dieser Frage
offensichtlich keine gemeinsame Entscheidung möglich ist - und zwar im
Wissen, dass dieser Tatbestand gemäss der «Utrechter Vereinbarung»
(Fassung 1974) eine Einführung der Frauenordination in den Kirchen der
Utrechter Union eigentlich ausschliessen müsste (so auch - und explizit
- das IBK-Statut, Innere Ordnung Art. 6 lit. g), diese aber von einzelnen
Gliedkirchen dennoch vollzogen werden wird28.

3.3.2 Wahl und Weihe einer altkatholischen Bischöfin: Es ist nicht
auszuschliessen, dass damit ein Verlust der bisherigen Anerkennung der

altkatholischen Weihen als katholisch einsetzt - etwa vonseiten Roms und
der Orthodoxie - oder dass ein weiteres Ausscheiden einer altkatholischen
Kirche aus der Utrechter Union die Folge ist.

3.3.3 Segnung gleichgeschlechtlicher Paare und Ordination von in

gleichgeschlechtlicher Beziehung lebender Menschen: Diesbezüglich gab

28 Vgl. Urs von Arx, IBK-Sondersession in Wislikofen Juli 1997, in: IKZ 87

(1997) 225-240, hier 234-237. Vgl. dazu auch das für die damalige Situation
aufschlussreiche Interview mit Bischof Sigisbert Kraft in: MD 46 (1995) 20f.

22



Der kirchliche und ökumenische Auftrag der Altkatholischen Kirchen

es bisher keinen konsistenten Prozess der gemeinsamen Entscheidungsfindung

in der Utrechter Union, sondern erneut nationalkirchliche
Entscheidungen in A, CH, NL; die Praxis wird abgelehnt von PL (2007). Sie
wird ebenfalls abgelehnt durch die PNCC, welche sie schon vor ihrem
Ausscheiden aus der Utrechter Union als weiteren Grund für den Abbruch
kirchlicher Gemeinschaft mit den betreffenden Mitgliedskirchen der
Utrechter Union beurteilte.

3.3.4 Die Vereinbarungen über eucharistische Gastfreundschaft
zwischen einzelnen altkatholischen (D 1985; A 1985,2006; CZ 1985,1990 nicht
bestätigt) und anderen Kirchen, oder auch zwischenkirchliche
Pastorationsvereinbarungen (PNCC - Rom 1993), die nicht von der IBK mitgetragen und
dann auch von allen Mitgliedskirchen übernommen und umgesetzt werden.

3.3.5 Die 2003 erfolgte Neuordnung der sakramentalen Eingliederung
in die Kirche in der Christkatholischen Kirche der Schweiz, die ohne
formelle Rücksprache mit den anderen Kirchen der Utrechter Union erarbeitet

worden ist29.

3.4 Die Utrechter Union will ihren ständigen Satzungen nach eine
Gemeinschaft von Ortskirchen (und keine lockere Assoziation von umfassend

autonomen Gliedkirchen) sein; in diesem Sinn ist es durchaus
angemessen von der altkatholischen Kirche im Singular zu reden30. Aber sie ist

29 Vgl. Gebet- und Gesangbuch der Christkatholischen Kirche der Schweiz, Basel

(Medienverlag) o.J. [2004], 207f. Immerhin beauftragte die schweizerische Synode
den Bischof, sich vor der Drucklegung bei den übrigen altkatholischen Bischöfen zu
versichern, dass mit der Neuordnung nicht die kirchliche Gemeinschaft der Utrechter
Union, die «den Glauben, den Kultus und die wesentliche Struktur der ungeteilten
Kirche des ersten Jahrhunderts» bewahren und weitertragen will, verletzt worden ist;

vgl. Protokoll der Nationalsynode, 135. Session 2003, 64f.
30 Vgl. nur schon den Titel des Buches von Urs Küry «Die altkatholische Kirche»

(wie Anm. 4); vgl. auch Kurt Stalder, Ekklesiologie und Rechtsstruktur der Utrechter

Union der altkatholischen Bischöfe, in Ders., Die Wirklichkeit Christi erfahren.

Ekklesiologische Untersuchungen und ihre Bedeutung für die Existenz von Kirche
heute, Zürich (Benziger) 1984, 258-272; Urs von Arx, Der ekklesiologische Charakter

der Utrechter Union, in: IKZ 84 (1994) 20-61 ; Ders., Strukturreform der Utrechter
Union - verschiedene Denkmodelle, in: IKZ 87 (1997) 87-115. Vgl. aber auch Jan
Hallebeek, Canon Law Aspects of the Utrecht Union, in: IKZ 84 (1994) 114-127;
Günter Esser, Nationale Kirchen und internationale Kirchenunion am Beispiel der

Utrechter Union der alt-katholischen Kirchen, in: Hartmut Kress (Hg.), Religionsfreiheit

als Leitbild. Staatkirchenrecht in Deutschland und Europa im Prozess der Reform

(Ethik Interdisziplinär 5), Münster (Lit) 2004, 215-236.
Ich nehme allerdings in den letzten Jahrzehnten im Blick auf nationalkirchlich-

synodale Entscheidungen ein geschwächtes Bewusstsein dieses Sachverhalts wahr.

23



Urs von Arx

es eben als Gemeinschaft von Orts- bzw. Nationalkirchen, und zwar so,
dass die freie Zustimmung der Gliedkirchen zu Fragen, welche die
Aufrechterhaltung der Gemeinschaft betreffen, vorausgesetzt wird. Wo diese

nicht gegeben ist, setzt kein rechtlicher Zwang ein, sondern - als Ausdruck
der nicht mehr gegebenen Gemeinschaft - die Trennung, das Ausscheiden
aus der Gemeinschaft der Union von Utrecht.

Fragen zur Diskussion: Gibt es diesbezüglich eine grundlegende
Änderung im ekklesialen Selbstverständnis der Utrechter Union (die sowohl
das IBK-Statut vom Jahr 2000 wie auch die oben vorliegende ekklesiologische

Vision irrelevant machen würde)? Ist die oben gemachte Aussage
über die altkatholische Kirche (im Singular) noch erfahrbar?

4. Schritte zu weiteren Dimensionen kirchlicher Gemeinschaft

Die ökumenische Aufgabe der Utrechter Union (vgl. oben 1.1.3) steht
selbst schon in einer Tradition, wie sie in 4.1-6 in Aktualisierung von
entsprechenden neueren IBK-Äusserungen31 verzeichnet wird. Dabei hat
die Utrechter Union in ihren über hundertjährigen Beziehungen mit
Orthodoxen und Anglikanern das grösste Kapital hinsichtlich ihrer Bekanntheit

und der Realisierung ihrer Programmatik angelegt.

4.1 Mit der Anglican Communion steht die Utrechter Union aufgrund der
Bonner Vereinbarung 1931 und ihrer formellen Ratifikation durch die
entsprechenden Instanzen der Utrechter Union (IBK) und der Anglican
Communion (Convocations, General Convention, General Synod usw.) in
kirchlicher Gemeinschaft32. Der Praxis der Gemeinschaft dienten (neben

Die nicht von der Utrechter Union als Ganzes getroffenen und übernommenen
Entscheidungen haben seit Mitte der 1980er-Jahre - im Vergleich zu früher - auffällig
zugenommen; vgl. 3.3.4L und 4.6.

31 Zum Stand der Beziehungen der altkatholischen Kirchengemeinschaft der
Utrechter Union zu anderen Kirchen vgl. zuletzt die IBK-Texte: a) «Die Beziehungen
der Utrechter Union zu anderen Kirchen», in: IKZ 83 (1993) 250-254 (hinsichtlich
der Ausführungen zu anglikanischen Ordinationen von Frauen zum priesterlichen
Dienst veraltet); b) «Teilnahme an anglikanischen Bischofsweihen», in: IKZ 94 (2004)
141-142.

32 Die Bezeichnung für diese Gemeinschaft hat auf anglikanischer Seite seit 1958

wiederholt gewechselt; vgl. Urs von Arx, Zwischen Krise und Stabilität. Bericht über
die Anglikanisch-Altkatholischen Theologenkonferenzen in Toronto 1987 und
Morschach 1990, in: IKZ 81 (1991) 1-40, hier 23-25 Anm. 8); J. Robert Wright,
Intercommunion and Full Communion: The Meanings of These Terms for Anglicans

24



Der kirchliche und ökumenische Auftrag der Altkatholischen Kirchen

wiederholten früheren Konsultationen der IBK durch den Erzbischof von
Canterbury)33 die Internationalen Anglikanisch-Altkatholischen
Theologenkonferenzen (1957-1993), die durch den seit 1999 bestehenden
«Anglican - Old Catholic International Co-ordinating Council» (AOCICC)
abgelöst worden sind. Zusätzlich sind noch die (für Aussenstehende kaum

dokumentierten) Treffen der anglikanischen und altkatholischen Bischöfe
auf dem europäischen Kontinent zu nennen34 sowie im nationalen Kontext
die St. Willibrord-Gesellschaften.

Probleme und Fragen:
4.1.1 Es gibt sich überschneidende altkatholische und anglikanische

Jurisdiktionen in NL, D, CH, A, CZ, (HR) PL35, wobei auf anglikanischer

and for Their Relations with the Old Catholics, in: Angela Berlis/Klaus-Dieter Gerth

(Hg.), Christus spes. Liturgie und Glaube im ökumenischen Kontext. FS Bischof
Sigisbert Kraft, Frankfurt a.M. (Lang) 1994, 335-345. Auf altkatholischer Seite ist die
Gewohnheit unausrottbar, dafür den sachlich obsoleten bzw. heute anders verwendeten

Ausdruck «Interkommunion» weiterhin zu verwenden.
Aus der verhältnismässig umfangreichen Literatur zur Geschichte der

anglikanisch-altkatholischen Beziehungen vgl. aus neuerer Zeit Harald Rein,
Kirchengemeinschaft. Die anglikanisch-altkatholisch-orthodoxen Beziehungen von 1870 bis
1990 und ihre ökumenische Relevanz. Band 1 (EHS.T 477), Frankfurt a.M. (Lang)
1993. Im Umkreis der 75-Jahr-Feier der Bonner Vereinbarung von 1931 sind eine
Reihe von Beiträgen erschienen in IKZ 96 (2006) 169-244 [29. IAKK 2006 in Freiburg

i.Br] und 97 (2007) 1-47. sowie der Tagungsband einer 2005 in Leeds veranstalteten

gemeinsamen Theologenkonferenz: Urs von Arx/Paul Avis/Mattijs Poeger
(Hg.), Towards Further Convergence: Anglican and Old Catholic Ecclesiologies, Beiheft

zu IKZ 96 (2006).
33 In umgekehrter Richtung scheint es keine entsprechenden Konsultationen gegeben

zu haben
34 Daran beteiligen sich Bischöfe der Utrechter Union, der Kirche von England/

Diocese in Europa, der amerikanischen Episkopalkirche/Convocation of American
Churches in Europe und der beiden anglikanischen Kirchen auf der iberischen Halbinsel,

nämlich der Lusitanian Catholic Apostolic Evangelical Church (Igreja Lusitana
Católica Apostolica Evangèlica) und der Spanish Reformed Episcopal Church (Iglesia
Espanola Reformada Episcopal).

35 Das bisher profilierteste Beispiel von sich überschneidenden Jurisdiktionen bei
bestehender Kirchengemeinschaft ist im Blick auf Anglican Communion und Utrechter

Union in den USA und Kanada zu finden: An dieser Kirchengemeinschaft, die ab

1940 sukzessive verwirklicht und ab 1976 ebenso sukzessive wieder beendet wurde,
waren die amerikanische Episkopalkirche bzw. die damals sogenannte «Church of
England in Canada» und die PNCC beteiligt. Für Letztere waren die anglikanischen
Weihen von Frauen zum priesterlichen Dienst der Anlass, die Gemeinschaft aufzukündigen.

25



Urs von Arx

Seite überall die «Church of England's Diocese in Europe» (Sitz des

Bischofs in London) mit «chaplancies» vertreten ist, in D und CH zusätzlich
noch die «Convocation of American Churches in Europe» der Episcopal
Church (Sitz des verantwortlichen Bischofs in Paris) mit «congregations»36.
Wie soll eine ortskirchliche Gemeinschaft nach altkirchlichen Grundsätzen

aussehen, nämlich ein Bischof als Fokus der Einheit der Kirche am
«Ort» (Region oder Land) bei möglicher Pluralität von synodalen
Gremien, liturgischem Ritus und Kirchenrecht37?

4.1.2 Der Status von IBK-Vertretern auf anglikanischen Foren von
«Instruments of Unity» wie Lambeth Conference, Anglican Consultive
Council, Primates' Meeting ist in der Vergangenheit nicht immer klar
gewesen, zumindest aus altkatholischer Perspektive. M.E. können sie nur als

Beobachter oder Gäste, aber nicht als (stimmberechtigte) Mitglieder
teilnehmen, da die Utrechter Union zwar mit der Anglican Communion in
kirchlicher Gemeinschaft steht, aber nicht ein integrierender Teil dieser
kanonisch geregelten Grösse ist; dies würde nämlich die Absorption der
einen in die andere Kirche bedeuten. Streng genommen müsste der
kirchlichen Gemeinschaft zwischen Anglikanern und Altkatholiken ein syno-

36 Die der Theologenkonferenz in Thun als Anhang III vorgelegene Skizze «Die
Probleme sich überschneidender anglikanischer-altkatholischer Jurisdiktionen und
der Porvoo-Vereinbarung» kann aus Raumgründen nicht abgedruckt werden.

37 In einem unveröffentlichten Referat, das Dick Schoon (Ijmuiden NL) im März
2007 in Madrid auf der Sitzung des AOCICC mit dem Titel «Das altkatholische
ekklesiologische Selbstverständnis im Hinblick auf eine engere Zusammenarbeit von
Anglikanern und Altkatholiken auf dem europäischen Kontinent» vorgetragen hat, schlägt
der Autor vor, dass zur Behebung des Problems der «overlapping jurisdictions» sich
die Diocese in Europe auf diejenigen Gebiete beschränkt, in denen es keinen altkatholischen

Bischof gibt; dabei räumt er ein, dass ein anglikanischer Bischof durchaus

gelegentlich bestimmte Dienste für Altkatholiken verrichtet. Wie dieser Vorschlag von
britischer Seite aufgenommen wurde, ist mir nicht bekannt - auch nicht, ob dies analog
für die sog. Porvoo-Kirchen zu gelten hätte, was die Diocese in Europe räumlich doch
ziemlich begrenzen würde.

Dasselbe Problem stellt sich seit Jahrzehnten auch für die orthodoxe Kirche(n) in
der sog. Diaspora, wo in einer Gross- oder Landeshauptstadt oft mehrere Bischöfe
nebeneinander ihre territorialen Jurisdiktionen wahrnehmen - auch hier eine Art von
nationalistischer Desavouierung sonst hochgehaltener altkirchlicher Grundsätze, die
in der Oikumenë des Römischen Reichs freilich in einem politisch und kulturell
homogeneren Raum gelebt wurden. Vgl. zum Hintergrund der - oft globalisierungskritischen

- Verbindung von Tradition und Ethnos/Nation in orthodoxem Denken nach
1989 Victor Roudometof u.a. (Hg.), Eastern Orthodoxy in a Global Age. Tradition
Faces the Twenty-first Century, Walnut Creek CA 2005.

26



Der kirchliche und ökumenische Auftrag der Altkatholischen Kirchen

dales Gremium auf einer Metaebene entsprechen, was aber mit neuen
Problemen verbunden wäre (vgl. unten 4.7)

4.1.3 Ähnliches wäre zu sagen zu der von anglikanischer (englischer)
Seite gelegentlich geäusserten Idee, es sei im Rahmen der Anglican
Communion eine europäische Kirchenprovinz zu schaffen, deren Primas der
altkatholische Erzbischof von Utrecht wäre.

4.1.4 Es gibt in jüngster Vergangenheit eine partielle Entfremdung
zwischen einer Reihe von anglikanischen Provinzen und der Utrechter
Union angesichts ortskirchlicher altkatholischer Entscheidungen hinsichtlich

der Segnung gleichgeschlechtlicher Paare und Ordination von in
gleichgeschlechtlicher Beziehung lebender Menschen (vgl. schon oben

3.3.3). Diesbezügliche Phänomene von Entfremdung sind aber gegenwärtig
auch und zuerst ein schmerzliches inneranglikanisches Problem.

4.2 Mit der Philippinischen Unabhängigen Kirche (Iglesia Filipina
Independiente IFI) steht die Utrechter Union aufgrund einer von der IBK
1965 den Teilnehmern des Altkatholikenkongresses in Wien mitgeteilten
Applikation der Bonner Vereinbarung in kirchlicher Gemeinschaft. Diese
ist in jüngster Zeit (zum Teil in Zusammenarbeit mit der amerikanischen

Episcopal Church und der Kirche von Schweden) intensiviert worden,
nicht zuletzt auch aus dem Bestreben heraus, mit einer Kirche der sog.
Dritten Welt im geistlichen Austausch stehen zu können38.

Die beiden iberischen Kirchen (Spanien, Portugal), mit denen die IBK
1965 ebenfalls Kirchengemeinschaft erklärt hat, gehören seit 1980 als ex-

traprovinziale Bistümer zur Anglican Communion.

4.3 Mit der bzw. den orthodoxen Kirche(n) hat die Utrechter Union die
intensivsten theologischen Dialoge überhaupt geführt (1920ff., 1960ff.;
vgl. schon den kirchenamtlichen Dialog zwischen der eben konstituierten
Utrechter Union und der Russischen Orthodoxen Kirche 1893-1913)39.

38 Vgl. auch die 2005 von der IBK. der IFI und der amerikanischen Episkopalkirche

eingesetzte Arbeitsgruppe «Katholizität und Globalisierung», die im November
2006 zur Frage «What does catholicity mean for us as sister churches in a globalized
world?» einen ersten Bericht veröffentlichte - abgedruckt in: IKZ 97 (2007) 138-143.

[Ein zweiter Bericht vom November 2007 («The Good Shepherd Report») wird in
dieser Zeitschrift später publiziert. Anm. d. Red.]

39 Vgl. dazu Urs von Arx. Kurze Einführung in die Geschichte des orthodox-altkatholischen

Dialogs, in: Ders. (Hg.). Koinonia auf altkirchlicher Basis. Deutsche

Gesamtausgabe der gemeinsamen Texte des orthodox-altkatholischen Dialogs 1975-
1987 mit französischer und englischer Übersetzung. Beiheft zu IKZ 79 (1989). 11-26;

27



Urs von Arx

Der offizielle Dialog von 1975-1987 ist mit 26 Konsenstexten erfolgreich
abgeschlossen worden40. Die Ergebnisse sind nach Abschluss des Dialogs
auf Kommissionsebene von allen synodalen Gremien der altkatholischen
Kirchen als Grundlage für die seit je erstrebte kirchliche Gemeinschaft

angenommen worden41. Aufseiten der Orthodoxie hingegen erfolgte wegen

a) der inzwischen eingeführten altkatholischen Ordination von Frauen

zum priesterlichen Dienst und b) der von ihnen als problematisch betrachteten

theologischen Begründung der Kirchengemeinschaft von Utrechter
Union und Anglican Communion bislang keine explizite Stellungnahme.

Probleme und Fragen:
4.3.1 Es gibt immer noch keine Stellungnahme zum Dialog vonseiten

der IBK als einer der Auftraggeberinnen, die mit dem Dialog eine entsprechende

Verantwortung übernommen hatten. Nachdem nun dank eines
Beschlusses der deutschen Bistumssynode vom September/Oktober 2007
der bisher waltende Dissens unter den altkatholischen Stellungnahmen
überwunden worden ist, könnte die IBK aktiv werden.

4.3.2 Die 2003/04 von der IBK und dem Ökumenischen Patriarchat
eingesetzte Arbeitsgruppe, welche die beiden erwähnten orthodoxen
gravamina aufarbeiten soll, könnte zielstrebiger funktionieren.

Harald Rein. Kirchengemeinschaft. Die anglikanisch-altkatholisch-orthodoxen
Beziehungen von 1870 bis 1990 und ihre ökumenische Relevanz. Band 2 (EHS.T 511),
Bern 1994, bes. 19-202; Vitalij Borovoi, Zum 100-Jahr-Jubiläum der Rotterdamer
und Petersburger Kommission, in: IKZ 87 (1997) 141-183; Urs von Arx, Vertane
Chancen. Der Dialog zwischen der Altkatholischen und der Orthodoxen Kirche, in:
Bischof Evmenios von Lefka u.a. (Hg.), Die orthodoxe Kirche. Eine Standortbestimmung

an der Jahrtausendwende. FS Anastasios Kallis. Frankfurt (Lembeck) 1999,
199-222.

40 Vgl. Koinonia (wie Anm. 39).
41 Vgl. Altkatholische Stellungnahmen zu den Gemeinsamen Texten der Gemischten

Orthodox-Altkatholischen Theologischen Kommission 1975-1987. Eine
Dokumentation (mit einem von Prof. Dr. Urs von Arx und Prof. Dr. Martien Parmentier
verantworteten Fazit) im Auftrag der IBK zusammengestellt und herausgegeben von
Urs von Arx, Bern, Juli 2000, 41 S. [Typoskript - mit Nachtrag vom November
2007]. Vgl. aber auch Ders.. Der orthodox-altkatholische Dialog. Anmerkungen zu
einer schwierigen Rezeption, in: IKZ 87 (1997) 184-224; Ders.. OÒKéxi Jtpócco? Ein
traurig-besorgter Blick auf den orthodox-altkatholischen Dialog, in: Ekklèsia -
Oikumenë - Politikë. Charisteria ston Métropolite Adrianupoleös Damaskëno [FS

Metropolit Damaskinos Papandreou], Athen 2007, 669-692.

28



Der kirchliche und ökumenische Auftrag der Altkatholischen Kirchen

4.3.3 Die für mich im Blick auf die altkatholische Seite dringlichsten
und schonungslos ehrlich zu beantwortenden Fragen sind die folgenden:
Ist der Dialog mit der Orthodoxie und die Zielsetzung verbindlicher kirchlicher

Gemeinschaft im Bewusstsein der Glieder der Utrechter Union als

Ganzes faktisch gestorben (oder schon seit langer Zeit nicht mehr
lebendig42)? Sollte man - falls ja - den Sachverhalt, dass die Orthodoxie nicht
mehr wie bis etwa in die frühen 1970er-Jahre zusammen mit dem
Anglikanismus der nächste Partner einer gewünschten kirchlichen Gemeinschaft

ist (vgl. oben 1.3), nach innen und aussen in geeigneter Weise
kommunizieren?

4.3.4 Oder ist derzeit ein von der IBK koordinierter Prozess der

Begegnung mit orthodoxen Gemeinden in den Ländern mit altkatholischer
Präsenz zu initiieren, ohne dass auf eine gesamthafte orthodox-altkatholische

Regelung zu warten ist43?

4.4 Dass es mit der Römisch-katholischen Kirche einen theologischen
Dialog gibt, gehört zur oben (1.3) erwähnten neuen ökumenischen
Konstellation mit all ihren Auswirkungen auf die Beziehungen, die andere
Kirchen zur Utrechter Union hatten: Diese ist nicht mehr - wenn sie es je war

- eine Art nachreformatorisch-katholischer Ersatz für den abseits stehenden

Vatikan.
Die Utrechter Union führt seit 2003/04 - in lockerer Anknüpfung an

die früher von nationalen Dialogkommissionen (NL, D, CH) geführten
Gespräche über eine communicatio in sacris im Rahmen einer
Pastorationsvereinbarung44 - mit dem Päpstlichen Rat für die Einheit der Christen

42 Ein vergleichender Blick auf Thematik, eingeladene Referenten und Teilnehmende

der Internationalen Altkatholikenkongresse bis 1970 einerseits und die folgenden

Jahre andererseits zeigt beispielhaft, welche diesbezüglichen Veränderungen
eingetreten sind, und das bei laufendem offiziellen Dialog.

43 Vgl. den Vorschlag von Anastasios Kallis, Erfolgreicher Dialog ohne Folgen.
Zur Rezeptionsproblematik im Hinblick auf die altkatholisch-orthodoxe Gemeinschaft,

in: IKZ 96 (2006) 1-8.
44 Vgl. dazu zuletzt Urs von Arx, Römisch-katholische und Christkatholische

Kirche - Reflexionen eines Christkatholiken zu ihrem Verhältnis gestern, heute und

morgen, in: Roger Liggenstorfer/Brigitte Muth-Oelschner (Hg.), (K)Ein Koch-Buch.

Anleitungen und Rezepte für eine Kirche der Hoffnung. FS Bischof Kurt Koch, Freiburg

Schweiz (Kanisius) 2000, 356-375; Jan Visser, Die Beziehungen zwischen dem
Vatikan und der Utrechter Union aus altkatholischer Sicht, in: Gerny u.a. (Hg.), Wurzel
(wie Anm. 5), 309-325.

29



Urs von Arx

einen neuen Dialog45. Er erkundet die Möglichkeiten einer kirchlichen
Gemeinschaft im Rahmen der in der päpstlichen Enzyklika «Ut unum
sint» erfolgten Aufforderung, es sei über den universalen Primat des Papstes

ein Dialog aufzunehmen46. Dies würde, auf eine gewagte Kurzformel
gebracht, bedeuten: Gemeinschaft «cum Petro, sed non sub Petro», wenn
Letzteres die herkömmliche kanonische Unterstellung unter den päpstlichen

Jurisdiktionsprimat meint47. Ein gemeinsamer Text über «Die
Kirche» ist immer noch in Arbeit, der deshalb hier noch nicht kommentiert
werden kann; immerhin darf auf die m.E. beachtlichen ekklesiologischen
Gemeinsamkeiten verwiesen werden, die im Rahmen der Methode des

differenzierten Konsenses festgestellt worden sind48.

Probleme und Fragen:
4.4.1 Neben den noch nicht ausgeräumten theologischen Differenzen,

stellt anscheinend nicht ein primär ekklesiologisches, sondern ein
kirchenrechtliches Problem eine besondere Knacknuss dar: Gemäss c. 11

45 Auf altkatholischer Seite sind daran Vertreter und Vertreterinnen aus NL. D, CH
und A beteiligt. Zum bilateralen Dialog in Polen, vgl. zuletzt IKZ 97 (2007) 219. Am
Dialog Rom-PNCC, der schon vor 2003 weitgehend in Eigenregie durchgeführt wurde,

ist die IBK in keiner Weise mehr beteiligt; vgl. zuletzt IKZ 97 (2007) 214-217.
46 Vgl. Enzyklika Ut unum sint von Papst Johannes Paul II. über den Einsatz für die

Ökumene, 25. Mai 1995 (VApS 121), Bonn (Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz)

1995, Nr. 95f.
47 Es geht hier um die schon mehrfach andiskutierte Frage, ob die im CIC (und

anders auch im Codex Canonum Ecclesiarum Orientalium CCEO) vorausgesetzte
Jurisdiktion des römischen Bischofs, wie sie auf den beiden vatikanischen Konzilen
formuliert worden ist, unlöslich mit seinem universalen «Petrusdienst» verbunden ist
oder eher auf einer patriarchalen Ebene zu situieren wäre. - Zur Beruhigung miss-
trauischer oder ängstlicher Geister, die argwöhnen, die altkatholische Seite lasse sich
blind über den Tisch ziehen, sei auf die Kenntnis von nüchternen Einschätzungen der
römisch-katholischen communio hierarchica verwiesen, wie sie zuletzt vorliegen bei
Johannes Brosseder, Koinonia. Ökumenische Anfragen an die römisch-katholische
Ekklesiologie, in: DERS./Markus Wriedt (Hg.), «Kein Anlass zur Verwerfung».
Studien zur Hermeneutik des ökumenischen Gesprächs. FS Otto Hermann Pesch, Frankfurt

a.M. (Lembeck) 2007, 312-334, bes. 312-324.
48 Vgl. dazu Harald Wagner (Hg.), Einheit - aber wie? Zur Tragfähigkeit der

ökumenischen Formel vom «differenzierten Konsens» (QD 184), Freiburg i.Br. (Herder)

2000. Zur geschichtlichen Einordnung der Formel im Rahmen des

katholischprotestantischen Gesprächs, das bald Grunddifferenz, bald Grundkonsens feststellt,
vgl. Peter Neuner, Grundkonsens - Grunddifferenz, Metamorphosen einer
ökumenischen Metapher, in: Brosseder/Wriedt (Hg.), Anlass (wie Anm. 47). 11-32.

30



Der kirchliche und ökumenische Auftrag der Altkatholischen Kirchen

und c. 751 CIC 1983 stehen in der römisch-katholischen Kirche Getaufte,
welche diese Kirche nach der Erlangung von «hinreichendem Vernunftgebrauch»

verlassen haben, unter den Strafbestimmungen des Codex Iuris
Canonici (CIC); sie sind also nicht «getrennte Brüder und Schwestern».
Das trifft speziell auf ehemals römisch-katholische Priester zu, die jetzt in
einer altkatholischen Kirche ihren Dienst verrichten, unabhängig davon,
unter welchen Umständen sie konvertiert sind. Können und wollen die
altkatholischen Kirchen der Utrechter Union angesichts des vielerorts
geringen geistlichen Nachwuchses inskünftig auf diesen «Nachschub»
verzichten, wenn z.B. eine päpstliche Generalamnestie mit dieser Bedingung
verknüpft wäre?

4.4.2 Das Phänomen, dass Konversionen zur altkatholischen Kirche

- zumindest in D, CH, A und CZ - mehrheitlich von in der römisch-katholischen

Kirche getauften Menschen erfolgen, wie auch die altkatholische
Erwartung, eigentlich mussten noch viel mehr fortschrittlich gesinnte
Rom-Katholiken, wenn sie nur konsequent handelten, den Übertritt zur
altkatholischen Kirche vollziehen, deutet jedenfalls auf eine innerkatholische

Nähe hin, die auch historisch einleuchtet: Altkatholische Kirchen
sind als Schismen innerhalb der nachreformatorischen und nachtridentinischen

westlichen ecclesia catholica entstanden49 und haben, wie heute auf
römisch-katholischer Seite zunehmend anerkannt wird, mit einem
innerkatholischen Problem der Autorität der Kirche und in der Kirche zu tun,
das 1870 nicht optimal bzw. zu zeitbedingt gelöst worden ist. Welche

Folgerungen sind daraus zu ziehen: Intensivierung der Annäherung im Rahmen

des altkatholisch dogmatisch Möglichen oder grundsätzlich abgrenzende

Selbstprofilierung als Auffangbecken für unzufriedene und verletzte

Rom-Katholiken?
4.4.3 Sollte der nationale Dialog zwischen der Polnisch-katholischen

Kirche und der Römisch-katholischen Kirche in Polen nicht mit dem
internationalen Dialog Rom-Utrechter Union verbunden werden?

49 Insofern ist auch die öfter zu hörende Rede, die Altkatholiken bildeten -
ekklesiologisch betrachtet - eine Brückenkirche zwischen Reformationskirchen und Rom,
nicht ganz unproblematisch; dies können mit mehr Recht Anglikaner (als via media)
in Anspruch nehmen. Aufgrund der altkirchlichen Kriteriologie der «Utrechter Erklärung»

von 1889 und anderer Texte könnte man auch oder gar eher von einer Brückenkirche

zwischen Ost- und Westkirche sprechen, aber das entspricht kaum der spontanen

altkatholischen Selbsteinschätzung.

31



Urs von Arx

4.5 Mit der Kirche von Schweden (einer sog. «Porvoo Kirche»)50 steht die
Utrechter Union in der Vorbereitungsphase eines Dialogs, dessen Zielsetzung

m.E. noch nicht gemeinsam geklärt ist. Den aktuellen Anstoss scheint
der Umstand gegeben zu haben, dass sowohl die Kirche von Schweden

(1992, 1995) als auch die Utrechter Union (1931, 1965) in kirchlicher
Gemeinschaft mit der Kirche von England und der Philippinischen
Unabhängigen Kirche steht, beide aber unter sich keine kirchliche Gemeinschaft

haben.

Probleme und Fragen:
4.5.1 Sind damit weitere Absichten verbunden, wie z.B. eine kirchliche

Gemeinschaft zwischen den Porvoo-Kirchen und der Utrechter
Union51? Dies käme sicher ökumenischen Zielvorstellungen entgegen,
wie sie etwa in der Kirche von England für ein gemeinsames anglikanisch-
altkatholisch-lutherisches Zeugnis in Europa vertreten wird. Vgl. auch
4.7f.

4.6 Partikuläre kirchliche Beziehungen bestehen seit 1987 zwischen der

Altkatholischen Kirche der Niederlande und der Altkatholischen Kirche
der Mariaviten in Polen aufgrund eines Beschlusses der IBK im Jahr 1985,

jede Gliedkirche der Utrechter Union solle selbst entscheiden, ob sie mit
den Mariaviten, die von 1909-1924 der Utrechter Union angehörten,
kirchliche Gemeinschaft auf der Grundlage der Bonner Vereinbarung von
1931 aufnehmen.

Probleme und Fragen:
4.6.1 Welche Rückschlüsse auf das ekklesiale Selbstverständnis der

Utrechter Union lassen sich aus dem IBK-Beschluss ziehen?
4.6.2 Sind, wenn Polnisch-Katholiken und Mariaviten keine gemeinsame

altkatholische Kirche in Polen bilden können52, in Abweichung der

50 Sog. Porvoo-Kirchen sind (aus anglikanischer Perspektive) die lutherischen
Kirchen von Estland. Finnland, Island, Litauen. Norwegen und Schweden, die zusammen
mit den anglikanischen Kirchen des Vereinigten Königreichs (Kirchen von England.
Wales, Schottland, Irland) 1992 eine Vereinbarung («The Porvoo Common
Statement») über kirchliche Gemeinschaft geschlossen haben; vgl. DWÜ III, 2003,
749-777 sowie http://www.porvoochurches.org/.

5i Die 35. IAThK 1999 in Wislikofen AG/CH setzte sich mit dem Thema «Das

Porvoo-Dokument als Anregung zu altkatholischer Selbstreflexion» auseinander, vgl.
IKZ 90 (2000) 1-49; darin besonders: Martin Parmentier, Die altkatholische
Ekklesiologie und das Porvoodokument, ebd. 30-49.

52 Immerhin gibt es m.W. eine Form von communicatio in sacris zwischen beiden
Kirchen.

32



Der kirchliche und ökumenische Auftrag der Altkatholischen Kirchen

bisher in der IBK vertretenen Auffassung zwei altkatholische Kirchen in
einem Land denkbar?

Neuerdings scheinen auch weitere Vorschläge zur ökumenischen Ver-

ortung der Utrechter Union aufs Tapet zu kommen, die über die bisherigen
mehr oder weniger konsistent geführten altkatholischen ökumenischen
Schritte hinausführen:

4.7 Die Utrechter Union soll mit der Anglican Communion der
Philippinischen Unabhängigen Kirche, der südindischen Mar-Thoma-Kirche,
der Kirche von Schweden und allenfalls mit weiteren episkopal-synodalen
Kirchen eine weltweite kirchliche Gemeinschaft im vollen ekklesialen
Sinn bilden (die sich also nicht als eine Ausweitung der anglikanischen
Kirchengemeinschaft versteht). Sachlich liegt eine lockere Anknüpfung
an die früher zwischen 1948 und 1968 verfolgte Idee einer «Wider
Episcopal Fellowship» vor53.

Probleme und Fragen:
4.7.1 Die Vision einer quasiuniversalen Gemeinschaft von sich selbst

als katholisch verstehenden Kirchen setzt voraus, dass diese einen Episkopat

aufweisen, der in historischer Sukzession in eine Zeit zurückreicht, wo
er sich einer Bezweiflung entzieht (z.B. in die vorreformatorische Zeit);
davon zu unterscheiden ist dessen nähere theologische Beurteilung. Die

53 Vgl. etwa The Lambeth Conference 1948. The Encyclical Letter from the

Bishops; together with Resolutions and Reports, London (SPCK) 1948, 78 (Part II);
The Lambeth Conference 1958. The Encyclical Letter from the Bishops together with
the Resolutions and Reports, London (SPCK)/New York (Seabury) 1958, 1.35; The
Lambeth Conference 1968, Resolutions and Reports, London (SPCK)/New York
(Seabury) 1968, 147f. Zehn Jahre später ist aber eine Abkehr von dieser Konzeption
festzustellen: Nunmehr ist die Lambeth Conference das Forum für Begegnungen und
Konsultationen zwischen Bischöfen der Anglican Communion und anderen Kirchen,
die mit anglikanischen Provinzen in kirchlicher Gemeinschaft stehen; vgl. The Report
of the Lambeth Conference 1978, London (CIO Publishing) 1978, 42. Im Berichtsband

von 1968 wird S. 147 auf ein Treffen hingewiesen, das anscheinend keine

Fortsetzung fand: «The first conference was held at St. Augustine's, Canterbury, 13-17

April, 1964, with 39 bishops representing the Anglican Churches, the Church of
Finland, the Spanish Reformed Episcopal Church, the Lusitanian Church of Portugal, the

Mar Thoma Syrian Church, the Old Catholic Churches, the Philippine Independent
Catholic Church, the Polish National Catholic Church ofAmerica, the Church of South

India, and the Church of Sweden.» Vgl. auch IKZ 54 (1964) 212f. Informationen zum
weiteren Hintergrund geben James B. Simpson/Edward M. Story, The Long Shadow

of Lambeth, Toronto (McGraw-Hill) 1969, 241-244.

33



Urs von Arx

fehlende Anerkennung der sog. «Gültigkeit» der Weihen für alle beteiligten

Kirchen im Urteil von Orthodoxie und Rom mag Rückwirkungen auf
die ekklesiale Einschätzung der Utrechter Union haben (vgl. 3.2; 4.3).
Anders gesagt: Würde die Utrechter Union den ins Auge gefassten
Kirchen gegenüber erneut eine Haltung einnehmen, die von orthodoxer (und
römisch-katholischer) Seite - wie 1931 - wohl als ein ekklesiologisch
minimalistisches Programm betrachtet würde, das nicht zwingend der
altkatholischen Selbstdarstellung gegenüber Orthodoxie (und Rom)
entspricht, wie sie u.a. in den gemeinsamen Texten erscheint?

4.7.2 Könnte in einer solchen Gemeinschaft von Gemeinschaften von
Ortskirchen das Spiel von Synodalität und Primat (vgl. oben 2.11) - natürlich

auf einer nicht universalen Ebene - eingeübt werden - und wie?
4.7.3 Liegt einer solchen Konstellation ein überholtes Modell einer

letztlich «antirömischen» oder «romfreien» katholischen Christenheit
zugrunde? Oder wird bei dieser tendenziell universalen «konziliaren
Gemeinschaft autonomer katholischer Kirchen» dem Bischof von Rom ein
Dienst zugeordnet, der mehr ist als ein Lippenbekenntnis?

4.7.4 Warum umfasst dieses Modell nicht auch die orthodoxen (und
altorientalischen) «autonomen» katholischen Kirchen? Dieselbe Frage
stellt sich im Blick auf die Anglican Communion, sollte diese nicht zu
dieser weltweiten kirchlichen Gemeinschaft gehören.

4.7.5 Kommt in einer solchen Konstellation das spezifisch altkatholische

Zeugnis von Kirchesein zur Geltung oder ist mit einer Marginalisierung

zu rechnen (in Abhängigkeit der personellen Ressourcen und der
inneren Kohärenz der Utrechter Union)?

4.8 Die Utrechter Union soll kirchliche Gemeinschaft weiterführen mit
bzw. ausdehnen auf die Anglican Communion, die lutherischen Kirchen
von Estland, Finnland, Island, Litauen, Norwegen und Schweden (d.h. die

sog. «Porvoo Kirchen»), die Evangelische Kirche in Deutschland (Meissen)

und die Lutherische und Reformierte Kirche in Frankreich (Reuilly).
In diesem (europäischen!) «ökumenischen Binnenmarkt» von sich
(zunehmend) als katholisch verstehenden Kirchen könne die Utrechter Union
eine Brückenfunktion zu bischöflichen und nicht bischöflichen wie auch

zu den Rom-Katholiken und Orthodoxen innehaben und einen Dienst an

einer neu entstehenden katholischen Kirche im Sinn einer Gemeinschaft

von Gemeinschaften leisten. Dazu gehören im Prozess des Aufbaus der

kirchlichen Gemeinschaft die uneingeschränkte Beteiligung an Weihen,
eucharistische Gastfreundschaft u.a.m. In dieser Konstellation soll eine

34



Der kirchliche und ökumenische Auftrag der Altkatholischen Kirchen

«neue Katholizität»54 gesucht und gelebt werden, die durch einen die Kon-
fessionalitäten übersteigenden interkulturellen Austausch und eine neue
gesellschaftliche Ausstrahlung geprägt ist55.

Probleme und Fragen:
4.8.1 Liegt eine, wenn auch modifizierende Neuaktualisierung der

älteren Programmatik (zuerst Interkommunion der katholischen Kirchen)
unter neuer bzw. fortgesetzter Ausklammerung von Orthodoxie und Rom
vor? Handelt es sich gar um eine weitgehende Verabschiedung der bisherigen

konkreten Zielsetzungen kirchlicher Gemeinschaft?
4.8.2 Nach welchen Kriterien bemisst sich die Ekklesialität bzw. die

«neue Katholizität» der angestrebten Gemeinschaft?
4.8.3 Entspricht der Rolle, die der Utrechter Union bzw. der IBK

zugedacht wird, überhaupt ein Realgrund (und zwar nicht nur wegen ihres

Mangels an personellen und finanziellen Kapazitäten, theologischer
Profilierung und effizienten Infrastrukturen)?

5. Einige abschliessende Bemerkungen und Fragen

5.1 Die oben aufgeführten Möglichkeiten oder Zielsetzungen hinsichtlich

altkatholischer Kirchengemeinschaft mit anderen Kirchen lassen sich

- man mag es theologisch und geistlich bedauern - realistischerweise
nicht alle miteinander verbinden. Vielleicht steht die Utrechter Union an
einem Scheideweg. Dann aber ist auch zu überlegen, was bei wem an

Bekanntheits- und Vertrauenskapitel in den letzten 130 Jahren gebildet
worden ist, das sich wohl nicht ohne Weiteres zu ganz neuen Partnern

umlagern lässt.

5.2 Es ist nüchtern zu überlegen, was die Utrechter Union mit ihrem
gegenwärtigen personellen Bestand (und ihrer finanziellen Kraft) leisten
kann.

54 Der Ausdruck geht zurück auf Robert J. Schreiter, The New Catholicity.
Theology between the Global and the Local, Maryknoll NY (Orbis) 1997. Vgl. in
diesem Heft Joris Vercammen, Bauen an der «neuen Katholizität». Der ökumenische

Auftrag der Utrechter Union. S. 73-96.
55 Vgl. Anton Houtepen. Oikoumenë oder der Weg zu einer neuen Katholizität,

in: IKZ 96 (2006) 9^12. Es handelt sich um ein auf Einladung des Erzbischofs von
Utrecht auf der IBK-Sitzung vom Juni 2005 in Doorn/Driebergen NL vorgetragenes
Referat.

35



Urs von Arx

5.3 Erforderlich in der Aufarbeitung der vergangenen Trennungen ist
jeweils auch eine Reinigung des Gedächtnisses: Wo sind altkatholische
Kirchen mit welchen anderen Kirchen gefordert, eine Reinigung des

Gedächtnisses anzustreben? Wie sieht dies allenfalls für eine ausgesprochene
Minoritätskirche aus56?

5.4 Es sollten nicht aus Fällen, die nach dem Prinzip der oikonomia, d.h.

der wohlmeinenden Berücksichtigung einer speziellen Situation, situativ
und individuell (vom Bischof im Rahmen der Ortskirche) geregelt worden
sind, generelle Grundsätze abgeleitet werden, die dann mit bisher gemäss
altkirchlicher Tradition vertretenen übergeordneten Überzeugungen im
Konflikt stehen57.

Ist das Folgende dafür ein Beispiel: Die Trennung von eucharistischer
und kirchlicher Gemeinschaft bzw. die Verlagerung der Sichtbarkeit der

Einheit der Kirche in ein eschatologisches Futur (vgl. 2.9)58?

5.5 Immer wieder müssen sich die Gliedkirchen der Utrechter Union
darüber verständigen, wie sie in ihrem unmittelbaren soziokulturellen und

politischen Kontext Schritte auf andere Kirchen hin tun.

56 Ein Beispiel ist die Polnisch-katholische Kirche, die 2000 in einem Gottesdienst
in Wroclaw/Breslau gegenüber der römisch-katholischen Kirche eine Schuldbekenntnis

angesichts von Verwicklungen mit dem kommunistischen Regime ablegte.
57 In diese Richtung tendiert m.E. die von A. Houtepen (vgl. Anm. 55) befürwortend

angeführte Studie: Centre d'études œcuméniques (StrassbourgVInstitut
für Ökumenische Forschung (TübingenVKonfessionskundliches Institut
(Bensheim), Abendmahlsgemeinschaft ist möglich. Thesen zur Eucharistischen
Gastfreundschaft, Frankfurt a.M. (Lembeck) 2003.

58 Vgl. dazu als jüngste altkatholische Äusserung die «Ergebnisse der 38.
Internationalen Altkatholischen Theologenkonferenz», in: IKZ 93 (2003) 205-208 (deutsch
und englisch). Zum komplexen Themenfeld vgl. an früheren - meist auf die AKD-
EKD-Vereinbarung (vgl. oben 3.3.4) reagierenden - Texten: die teilweise konträren
Positionen von Christian Oeyen Einladung zur Eucharistie - eucharistische
Gemeinschaft - Kirchengemeinschaft, in: IKZ 77 (1987) 236-256; Herwig Aldenhoven,

Einladung zur Eucharistie - eucharistische Gemeinschaft - Kirchengemeinschaft.
in: a.a.O., 257-265; den «Konsens» der 26. Internationalen Altkatholischen
Theologenkonferenz von 1987 «Zu Fragen der ökumenischen Dimension der Feier der
Eucharistie», in: a.a.O.. 207-208; sodann die IBK-Erklärung «Eucharistiegemeinschaft
und kirchliche Einheit» aus dem Jahr 1992, in: IKZ 84 (1994) 62 f.; schliesslich noch
die Stellungnahme der Gesprächskommission der Christkatholischen und der
Römisch-katholischen Kirche der Schweiz (CRGK) «Abendmahlsgemeinschaft -
Kirchengemeinschaft», in: IKZ 77 (1987) 53-61.

36



Der kirchliche und ökumenische Auftrag der Altkatholischen Kirchen

Für eine Diskussion nenne ich drei verschiedene Möglichkeiten, die
teilweise mit dem IBK-Statut und dem bisherigen Selbstverständnis der

Utrechter Union nicht konform sind. Aber da es kein Denkverbot gibt und
die Utrechter Union bzw. die IBK ja auch Traditionen abbrechen und
verändern kann (was allerdings nicht unbedingt das Anliegen des Autors ist),
sollen sie auch genannt werden:

5.5.1 Jede altkatholische Ortskirche (bzw. jeder nationale
Ortskirchenverband - NL, PL) sucht mit anderen Kirchen, mit denen sie ihr
«Territorium» teilt, die Konsequenzen über die erkannte und anerkannte
Gemeinsamkeit in den Kennzeichen des Kirche-Seins zu ziehen und trifft
Vereinbarungen über kirchliche Gemeinschaft. Es gibt keine
Einspruchsmöglichkeiten der übrigen altkatholischen Ortskirchen.

5.5.2 Jede altkatholische Ortskirche (bzw. jeder nationale
Ortskirchenverband - NL, PL) sucht mit anderen Kirchen, mit denen sie ihr
«Territorium» teilt, die Konsequenzen über die erkannte und anerkannte
Gemeinsamkeit in den Kennzeichen des Kirche-Seins zu ziehen und trifft
Vereinbarungen über kirchliche Gemeinschaft. Voraussetzung ist, dass

keine andere altkatholische Ortskirche dagegen Einspruch erhebt.
5.5.3 Jede altkatholische Ortskirche (bzw. jeder nationale

Ortskirchenverband - NL, PL) sucht mit anderen Kirchen, mit denen sie ihr
«Territorium» teilt, die Konsequenzen über die erkannte und anerkannte
Gemeinsamkeit in den Kennzeichen des Kirche-Seins zu ziehen und trifft
Vereinbarungen über kirchliche Gemeinschaft. Voraussetzung ist, dass alle

anderen altkatholischen Ortskirchen diese Prozesse von Erkenntnis und

Anerkennung sowie die Vereinbarungen mit den entsprechenden Kirchen
ihres Territoriums nachvollziehen, d.h. ihrerseits implementieren.

5.6 Die Aufgabe, altkatholische Grundvollzüge des kirchlichen Lebens

zu reflektieren und ihre Umsetzung voranzutreiben (vgl. oben 1.1.1), war
früher auch ein Anliegen der (nicht zuletzt von den Bischöfen und den

Lehranstalten programmatisch strukturierten) Altkatholikenkongresse,
Diese haben diesbezüglich, wie oben schon angedeutet, ihren Charakter
seit gut dreissig Jahren sehr verändert und dienen als thematisch je
eigenständige Kirchentage der Erfahrung eines überlokalen altkatholischen
Zusammengehörigkeitsgefühls. Ist es denkbar, dass die Kongresse sich der
früheren Aufgabe wieder zuwenden?

5.7 Wie werden - die Wahrheit des Glaubens und die Einheit der Kirche
berührende -Meinungskonflikte zwischen den (drei) Trägern der Episkope
innerhalb der Ortskirche «gelöst» (Mehrheitsbeschlüsse der Ortskirchen-

37



Urs von Arx

synode, Vetorecht des Bischofs oder des Klerus, oder keine «Mechanismen»)?

Zu Meinungskonflikten innerhalb der Gemeinschaft von Ortskirchen

vgl. für die Utrechter Union das IBK-Statut.

Nachtrag

Ich versuche, einige Anfragen Koffemans (abgesehen von seinem Einwand zur
Rede von den «Kennzeichen» der Kirche, vgl. Anm. 17) in einem zusammenhängenden

Votum aufzugreifen, da ich meine, dass sie letztlich irgendwie miteinander

verknüpft sind.
Koffeman (2.2; 3.3) kritisiert meinen Verzicht (2.17), in meiner ekklesiologischen

Vision von der faktischen Gespaltenheit der Kirche auszugehen. Was ich
vermeiden will ist, dass das Faktum einer Vielzahl von phänomenologisch
unterschiedlichen Denominationen und insofern getrennten Kirchen gegenüber einer in
Gott vorgegebenen, wenn auch nur unsichtbaren oder fragmentarisch erkennbaren
Einheit tendenziell so interpretiert (oder gar uminterpretiert) wird, dass dieses

Faktum als «Verschiedenheit in» (eigentlich hinreichend wirklicher) «Einheit»
gesehen wird. Dann wird m.E. die theologische Identität aller (zumindest zum
ÖRK gehörigen oder mit dem ÖRK zusammenarbeitenden) Denominationen
einfach vorausgesetzt, d.h., sie werden alle als wahre Kirchen (die man mit Ortskirchen

in einer Gemeinschaft von Ortskirchen einer bestimmten Konfession
vergleichen kann) oder als Teile der einen wahren Kirche (im Singular) gesehen,
deren (noch) nicht sichtbare Einheit Gegenstand des Glaubens ist. Das, was trennt,
wird dann letztlich als ein Adiaphoron beurteilt, so z.B. auch das im ökumenischen

Diskurs immer noch par excellence kontrovers erörterte kirchliche Amt
bzw. genauer und konkreter (!): der Episkopat. Das ist aber eine konfessionell -
nämlich reformatorisch (vgl. z.B. Confessio Augustana 7) - bestimmte und nicht
etwa eine neutrale Sicht oder Aussenperspektive; das muss nicht ausschliessen,
dass sie von nicht reformatorischen Theologen und Kirchen praktisch übernommen

wird.
Diese Sicht hängt u.a. zusammen mit der von Koffeman aufgeworfenen Frage,

wie sich die Geschichte der Kirche (mit ihren Elementen von Kontinuität und

Diskontinuität) zum Wirken des Heiligen Geistes verhält. Ist der Dienst des
Bischofs (in seiner zu präzisierenden Relation zu den übrigen Getauften und zu den

Amtsträgern, die später zum dreifachen Amt mit Presbyterat und Diakonat
hinzugezählt worden sind) ein von Gott gegebenes Element für die Kirche? Unter der
Voraussetzung, dass die neutestamentlichen Schriften zu dieser Frage und
überhaupt zur Strukturierung der Kirche kaum Antworten geben, die für eine
Kirchenverfassung historisch kritisch gesichert und direkt abrufbar sind, wird die
Entscheidung u.a. davon abhängen, welche Folgerungen aus diesem Sachverhalt
gezogen werden. Geht man von einem Schriftverständnis in dem Sinn aus, dass

punkto verbindlicher Ekklesiologie nicht über das hinausgegangen werden darf,
was im Schriftzeugnis vorliegt, dann können die altkirchlichen ekklesialen
Ausgestaltungen, die sich im 273. Jahrhundert mit dem ortskirchlichen Episkopat und

38



Der kirchliche und ökumenische Auftrag der Altkatholischen Kirchen

Ansätzen zu überortskirchlichen synodalen Gemeinschaftsinstanzen entwickelt
hat, keine bleibende Geltung erlangen, auch wenn sie faktisch jahrhundertelang
gelebt worden sind (freilich in Variationen, die mit dem Einwirken von staatlichen
Gegebenheiten und Instanzen zu tun hatten). Diese Ausgestaltungen können als

vom Heiligen Geist nur für eine vergangene Zeit initiiert und für die heutige
ökumenische Situation als Adiaphoron oder aber gar als nicht schriftgemäss beurteilt
werden. Diese Beurteilung scheint mir aber wiederum konfessionell bedingt zu
sein. Ein anderes Verständnis sieht im Episkopat (in seiner sehr komplexen
Verbindung mit neutestamentlichen Vorgaben) so etwas wie eine bleibende Gabe des

Heiligen Geistes, auch wenn sie im Licht eines geschichtlich lebendigen Glaubens-

und Wirklichkeitsverständnisses modifizierbar bleibt. Eine derartige
Modifizierbarkeit gerade im Horizont der ökumenischen Bewegung sehe ich in der
Situierung des Episkopates im Konzept der Episkope mit ihren drei Dimensionen
personal, kollegial und gemeinschaftlich. Das versuche ich in Weiterführung
bisheriger Ansätze für die altkatholische Ekklesiologie fruchtbar zu machen. Dazu
gehört auch noch die aus der transkonfessionellen Liturgischen Bewegung und
ihrem patristischen ressourcement gewonnene Einsicht in die enge theologische
Korrelierung von eucharistischem Vorsitz und Episkopat, in deren Gefolge die

Leitung der Eucharistiefeier stets eine episkopale Funktion ist, auch wenn sie von
einem Presbyter im Auftrag und in Vertretung des Bischofs ausgeübt wird.

Vielleicht steht hinter den beiden Sichtweisen eine Grunddifferenz zwischen
Kirchen des katholischen und Kirchen des protestantischen Typus (ablesbar an
den unterschiedlichen Referenzgrössen «Alte Kirche» einerseits und «Wort Gottes»

andererseits für ein ekklesiales Reformprojekt). Ich sage «vielleicht» und
betone, dass mir nicht an einer Vertiefung einer Grunddifferenz liegt, wohl aber

am Aufweis des m.E. konfessionellen Charakters dieser Differenz. Deswegen
zweifle ich, ob es davon unberührte neutrale Aussenperspektiven gibt.

Ich habe das Beispiel des Episkopats gewählt, weil es Koffemans deutliches
Anliegen ist, dass Altkatholiken zu nicht episkopalen Kirchen eine neue «Offenheit»

(welche zugleich die von Gott geforderte «Offenheit» ist?) finden, aber ich
weiss nicht, wie das geschehen soll, wenn sie nicht die These des Adiaphoron
(eine Kirche ist frei, den Episkopat einzuführen oder darauf zu verzichten)
rezipieren wollen. Dass der Episkopat in nicht episkopalen Kirchen gern auch
aufgrund schlechter geschichtlicher Erfahrungen oder fragwürdiger anderskonfessioneller

Beispiele abgelehnt wird, ist einerseits verständlich, andererseits könnten

m.E. gerade diese Kirchen im Licht neuerer ökumenischer Überlegungen zur
Episkope ein Ethos des bischöflichen Dienstes entwickeln, das wiederum für die
episkopalen Kirchen von Bedeutung ist.

Mit der Rede von der Ortskirche als der «Repräsentation und Verwirklichung
der einen heiligen, apostolischen und katholischen Kirche», wie sie im (einzigen
universalen) Glaubenssymbol bekannt wird, wird vorausgesetzt, dass sich
Institutionelles und dieses Transzendierendes, Sichtbares und Unsichtbares miteinander
verschränken. Beides gehört im Blick auf die Kirche, die geglaubt und bekannt
wird, zusammen, auch wenn sich vermutlich keine gleichsam chemisch reine Son-

39



Urs von Arx

derung von Empirischem und Geglaubtem durchführen lässt (deren Unterscheidung,

die mir den Eindruck einer Trennung macht, ist offenbar ein grosses Anliegen

von Koffeman). Klar ist nur, dass die Kirche letztlich in der Liebe des dreieinen

Gottes gründet und dass dieser Primat sowohl eine tragende wie richtende
Kraft für die Glieder der Kirche hat. Auch dieser «unmögliche» Kirchen-Realismus

ist wohl ein Erbe der Alten Kirche, der freilich nur im Modus einer in der

Liturgie verankerten doxologischen Sprache artikuliert werden kann.

In einem gewissen Sinn ist also die Orientierung an der Alten Kirche für die
altkatholische Kirche tatsächlich normativ, und diese hat auch ihre ökumenischen

Beziehungen insofern gesteuert, als sie mit Kirchen vergleichbarer Ekklesialität
bilaterale Dialoge geführt hat in der Hoffnung, die beiderseitige theologische
Identität leichter als mit anderen Kirchen zu erkennen und darin konsequenterweise

kirchliche Gemeinschaft in einer verbindlichen Weise anzuerkennen. Wo solche

Gemeinschaft erkannt und anerkannt wird - ein sowohl geistlicher wie rechtlich

regelbarer Prozess -, kann gemeinsam bekannt werden, die Una Sancta zu

repräsentieren und zu verwirklichen. Dieser ebenfalls in der Liturgie verankerte

doxologische Akt kann m.E. nicht auf eine analysierende, komparativ vorgehende
Ebene verlagert werden, sodass dann hinsichtlich von Kirchen, mit denen keine
sichtbare kirchliche Gemeinschaft besteht und gelebt wird, ein Urteil gefällt wird

- sei es, dass ihnen das wahre Kirchesein pauschal abgesprochen oder ebenso

pauschal zugesprochen wird. Dass Letzteres freilich mit guten Gründen vermutet
wird, hält die ökumenische Suche nach Gemeinschaft im Gang. Die temporäre
ekklesiologische Urteilsenthaltung, die weder andere Denominationen
ausschliesst («nur wir sind wahre Kirche»), sodass die Wesensmerkmale der Kirche
(vor allem Einheit und Apostolizität) in ihrem institutionalisierbaren Aspekt auf
die eigene Kirche bzw. die sichtbare Gemeinschaft von eigener und anderer Kirche

beschränkt ist, noch alle Denominationen einschliesst («alle sind wahre
Kirche»), sodass die Wesensmerkmale der Kirche in ihrem institutionalisierbaren
Aspekt ein Gegenstand des Glaubens sind und unsichtbar bleiben, ist allerdings
im ökumenischen Diskurs nicht üblich und so wohl auch nicht leicht zu vermitteln.

Urs von Arx (geb. 1943 in Solothurn CH), Prof. Dr. theol. 1964-1971 Studium
der Theologie in Bern. Paris und Oxford. Seit 1986 Prof. für Neues Testament,
Homiletik und (seit 1994) Geschichte des Altkatholizismus an der
Christkatholisch-theologischen Fakultät bzw. am Departement für Christkatholische
Theologie der Universität Bern. Mitglied internationaler und nationaler
bilateraler Gesprächskommissionen.

Adresse: Neuhausweg 53, CH-3097 Liebefeld, Schweiz..

E-Mail: u.vonarx@freesurf.ch

40



Der kirchliche und ökumenische Auftrag der Altkatholischen Kirchen

English Summary

The traditional Old Catholic ecclesiology is the result, on the one hand, of the wish
to remain with discerning fidelity in continuity with the so-called Undivided
Church (before the great dissensions of the second millennium, especially in the

West) and, on the other hand, of the dialogues and special contacts with the Orthodox

and Anglican traditions, which formed the Catholic wing in earlier decades of
the Ecumenical Movement; moreover Old Catholic ecclesiology was responsive
to the work of Faith and Order. New ecumenical constellations and challenges
oblige the Old Catholic Churches and their bishops united in the Union of Utrecht
to investigate in what direction their ecclesial witness and commitment is to go in
the present and near future.

The paper presents an Old Catholic ecclesiological vision and concept,
especially with a view on unity and communion, and it puts some critical questions as

to the realisation of ecclesiological principles in the framework of the Union of
Utrecht insofar as this body is not simply a loose confederation of local Churches,
but a communion which represents the Old Catholic Church (in the singular). It
then discusses a number of possible options for ecumenical commitment, not all
compatible with each other: some are to continue established processes of promoting

ecclesial communion, some to break new ground.

Anhang: Eingangsbestimmungen altkatholischer
Grundordnungen bzw. Verfassungen

1. Das Statut der Altkatholischen Kirche der Niederlande 2007

Präambel

Historischer Hintergrund

Die Altkatholische Kirche der Niederlande, die Kirche von Utrecht, ist die ununterbrochene

Fortsetzung der von Willibrord begründeten katholischen Kirche in unseren
Breiten. Sie hat in ihrem kirchlichen Leben immer die traditionellen Rechtsquellen der

katholischen Kirche benutzt, auch nachdem im 18. Jahrhundert in den Nördlichen
Niederlanden eine Entfremdung zwischen zwei Gruppen von Katholiken eingetreten
war.

Diese überkommenen Rechtsquellen, als ius commune (gemeines Recht) in grossen

Teilen der westlichen katholischen Kirche rezipiert, umfassen u.a. das ältere, im
Dekret Gratians (1140-1145) kompilierte Kanonische Recht, das mittelalterliche De-

kretalenrecht, von Gregor IX. 1234 in den auch «Liber Extra» genannten Dekretalen

promulgiert (beide sind Teil des «Corpus iuris canonici»), und die verschiedenen Kon-
zilskanones seit dem späten Mittelalter.

41



Urs von Arx

Die Kirche von Utrecht1 stützte sich bei der Interpretation der Rechtsquellen meistens

auf das systematische Übersichtswerk «Jus Ecclesiasticum Universum» (1700)
des Löwener Kanonisten Zeger Bernard van Espen (1646-1728), der zu Anfang des

18. Jahrhunderts die Rechte der Utrechter Kirche energisch verteidigte.
Neben dem ius commune (gemeines Recht) entwickelte sich im Lauf der Jahrhunderte

auch ein ius particulare (Partikularrecht). Dessen Umfang nahm vor allem am
Ende des 19. und zu Anfang des 20. Jahrhunderts erheblich zu. Als nach der Verkündigung

des Dogmas der Unbefleckten Empfängnis Marias (1854) mit Rom auch eine

Entfremdung auf dogmatischer Ebene entstanden war und nach dem Ersten Vatikanum
die Utrechter Kirche sich mehr und mehr an den altkatholischen Kirchen im Ausland
orientierte, die sich im Widerstand gegen die durch das Erste Vatikanum verkündeten

Dogmen der päpstlichen Unfehlbarkeit und der Universaljurisdiktion des Papstes

(1870) entwickelt hatten, wurden - mit der Alten Kirche als Vorbild - nach und nach

sowohl im kirchlichen Leben als auch in der Kirchenstruktur Reformen durchgeführt.

Zu Beginn des 20. Jahrhunderts gerieten viele Bestimmungen aus den mittelalterlichen,

nicht systematisierten und schwer zugänglichen Rechtsquellen ausser
Gebrauch, und durch Reformen entstand ein neues Partikularrecht. Das Bedürfnis nach

einer teilweisen Kodifikation des kirchlichen Rechts wurde immer grösser. Deshalb
wurde 1927 die Kommission für das Kirchenrecht eingerichtet. Die Arbeit dieser

Kommission brachte endlich das «Statuut voor de Oud-Katholieke Kerk van Nederland»

zustande, welches 1950 in Kraft gesetzt wurde. Das alte Recht des «Corpus iuris
canonici» wurde nur noch als zusätzliche Rechtsquelle benutzt.

Ekklesiologische Grundsätze

Das heutige Statut stützt sich auf Grundsätze, die in der langen Tradition wurzeln, in
der die Kirche von Utrecht sich im Lauf der Jahrhunderte entwickelt hat. Sie geben der
Kirchenstruktur einen episkopalen und synodalen Charakter und sind bis auf den

heutigen Tag mitbestimmend für die Identität der Kirche,
a. Mit anderen katholischen Kirchen hat die Utrechter Kirche Folgendes gemein:

- die Diözese (das Bistum) ist die zentrale Grösse der Kirchenstruktur. An ihrer
Spitze steht der Diözesanbischof, der sowohl der erste Vorsteher der Eucharistie
ist als auch derjenige, der im Einvernehmen mit seiner Geistlichkeit
(Priester/innen und Diakone/Diakoninnen) die Diözese leitet;

- das kirchliche Leben jeder Diözese vollzieht sich in den Gemeinden;

- Bischöfe von Nachbarbistümern schliessen sich zur Bischofssynode einer
Kirchenprovinz zusammen, in der einer von ihnen (der Erzbischof) als Vorsitzender
fungiert;

1 In dieser Präambel wird der Begriff «Kirche von Utrecht» in der Bedeutung «Kirchenprovinz

Utrecht» benutzt, von der das Bistum Haarlem ein Teil ist.

42



Der kirchliche und ökumenische Auftrag der Altkatholischen Kirchen

- die Verbundenheit zwischen verschiedenen Kirchenprovinzen stellt sich in der
Kirche des Westens in der besonderen Sorge und Verantwortlichkeit des

Bischofs von Rom für das Wohl der Kirche und das Bewahren der Einheit dar;

- die Universalität der Kirche zeigt sich im Allgemeinen oder Ökumenischen

Konzil.
In Übereinstimmung mit den ekklesiologischen Grundsätzen, die die Utrechter
Kirche mit anderen Kirchen in der Vergangenheit betont hat und die meist zurückgehen

auf die Tradition der Alten Kirche, lehrt sie:

- die Kirche hat einen rein geistlichen, spirituellen Charakter;

- zwischen den Diözesanbischöfen besteht keine Hierarchie, da alle Bischöfe,
einschliesslich des römischen, die gleiche Autorität empfangen haben;

- die bischöfliche Jurisdiktionsgewalt wird nur eingeschränkt durch allgemein
verbindliche Aussprüche der Kirche;

- die kirchliche Jurisdiktionsgewalt ist dem Diözesanbischof anvertraut, der diese

Gewalt von der Kirche, d.h. von allen Gläubigen, entlehnt, über die sie ausgeübt
wird.

Mit den katholischen Kirchen, die unter der Leitung von Bischöfen stehen, welche
die Erklärung vom 24. September 18892 annehmen, teilt die Utrechter Kirche die

Auffassung:

- die kirchliche Leitungsmacht der Bischöfe auf Landesebene (d.i. die Kirchenprovinz)

wird geteilt mit Vertreterinnen und Vertretern der Geistlichen und der

Laien;

- daneben bestehen auch Formen synodaler Mitverantwortung, an der sowohl
Laien als Geistliche teilhaben;

- die Utrechter Union ist als Notzusammenschluss entstanden; solange jedoch die

Einheit unter den katholischen Kirchen nicht wiederhergestellt ist, trägt sie dazu

bei, den universalen Charakter der Kirche sichtbar zu machen.

/. Teil: Allgemeine Bestimmungen. 1. Kapitel: Von der Kirche und ihren Beziehungen

zu anderen Kirchen

Art. 1 Die Altkatholische Kirche der Niederlande, bei den staatlichen Behörden als

Römisch-katholische Kirche der Altbischöflichen Klerisei [Roomsch-Ka-
tholieke Kerk der Oud-Bisschoppelijke Cleresie] bekannt, ist die Gemeinschaft

der im Königreich der Niederlande wohnenden katholischen Gläubigen

sowie derer, die andernorts wohnen und ihren Willen bekundet haben, zu
dieser Gemeinschaft gezählt zu werden.

Art. 2 Die allgemeine Leitung der Kirche liegt bei ihren Bischöfen im Zusammen¬

wirken mit den Gläubigen, Geistlichen und Laien, in Übereinstimmung mit
den in diesem Statut festgelegten Bestimmungen.

2 Der niederländische Text dieses Dokuments ist u.a. veröffentlicht in: Beiheft zu

IKZ 91 (2001), 57-59.

43



Urs von Arx

Art. 3.1 Die Altkatholische Kirche der Niederlande steht in voller Kirchengemein¬
schaft mit ausländischen katholischen Kirchen, die unter der Leitung von
Bischöfen stehen und gleich wie die Bischöfe der Altkatholischen Kirche der

Niederlande die Erklärung vom 24. September 1889 anerkannt haben.

Art. 3.2 Diese Bischöfe und die Kirchen, die sie repräsentieren, sind in der Utrechter
Union vereint.

Art. 3.3 Die Zusammenkunft dieser Bischöfe heisst Internationale Bischofskonfe¬

renz, im weiteren IBK genannt. Diese Konferenz hat ihr eigenes Statut3, das

innerhalb der Altkatholischen Kirche der Niederlande keine Verbindlichkeit
besitzt.

Art. 4.1 Auf den Sitzungen der IBK lassen die niederländischen Bischöfe sich von
einem oder mehreren Beratern begleiten, die aus der Altkatholischen Kirche
der Niederlande stammen, es sei denn, es gebe Gründe, dies mit Zustimmung
des Kollegialvorstandes [Collegiaal Bestuur] zu unterlassen.

Art. 4.2 Für jede Sitzung wird/werden diese/r Berater aufgrund seiner/ihrer Fach¬

kenntnis durch die Bischöfe nach Anhörung des Kollegialvorstandes
ernannt.

Art. 5 Konsultationen innerhalb der nationalen Kirchen, die für die Beschlussfas¬

sung in der IBK durch ihr Statut vorgeschrieben sind, enthalten in der
Altkatholischen Kirche der Niederlande mindestens das Einholen eines Votums
des Kollegialvorstandes und der Synode.

Art. 6.1 Beschlüsse der IBK können in der Altkatholischen Kirche der Niederlande

nur durch die eigene Entscheidung des betreffenden Bischofs für seine Diözese

bzw. des Episkopates oder des Kollegialvorstandes für die gesamte Kirche

umgesetzt werden.
Art. 6.2 Beschlüsse der IBK werden nicht umgesetzt, bevor nicht der Kollegialvor¬

stand und die Synode gehört worden sind.
Art. 7 Vertreter/innen der Altkatholischen Kirche der Niederlande in internationa¬

len altkatholischen Gremien und Organisationen werden durch den
Kollegialvorstand ernannt und entlassen4.

Art. 8.1 Die Altkatholische Kirche der Niederlande steht in kirchlicher Gemeinschaft

(full communion) mit anderen katholischen Kirchen, insofern diese Kirchen

3 Statut der Internationalen Altkatholischen Bischofskonferenz, in Kraft getreten am
1. Januar 2001. Eine niederländische Übersetzung ist erschienen in: Beiheft zu IKZ 91

(2001), 43-56.
4 So die Vertreter/innnen im Ständigen Kongressausschuss zur Vorbereitung der

Internationalen Altkatholiken-Kongresse. Dieser Ständige Kongressausschuss hat seine eigenen
Statuten, die innerhalb der Altkatholischen Kirche der Niederlande nicht verbindlich sind.

Vgl. Statut der Internationalen Altkatholikenkongresse in: IKZ 72 (1982) 315-316 [Nachtrag

in: IKZ 96 (2006) 234. Anm. d. Red.].

44



Der kirchliche und ökumenische Auftrag der Altkatholischen Kirchen

mit der Altkatholischen Kirche der Niederlande oder mit der IBK eine

diesbezügliche Übereinkunft getroffen haben5.

Art. 8.2 Im letzteren Fall kommt die kirchliche Gemeinschaft erst dann zustande,
nachdem die betreffende Übereinkunft in der niederländischen Kirche
angenommen und durch einen eigenständigen Beschluss durch den niederländischen

Episkopat anerkannt ist.

Art. 9.1 Die Altkatholische Kirche der Niederlande fördert in Übereinstimmung mit
den Prinzipien der Erklärung vom 24. September 1889, gestützt auf den

Glauben der ungeteilten Kirche, das ökumenische Streben nach Wiedervereinigung

der bestehenden christlichen Kirchen zur «einen, heiligen, katholischen

und apostolischen Kirche» und nach Zusammenarbeit aller Christen.
Art. 9.2 Die Beteiligung an ökumenischen und zwischenkirchlichen Gremien, die

national oder international arbeiten, geschieht aufgrund des Beschlusses des

Kollegialvorstandes, der auch die Vertreter im Namen der Kirche ernennt6.

2. Die Synodal- und Gemeindeordnung des Katholischen Bistums
der Alt-Katholiken in Deutschland 2003

§ 1 Grundlagen
1 Wir halten fest an dem alten katholischen Glauben, wie er in der Heiligen Schrift,

in den ökumenischen Glaubensbekenntnissen und in den allgemein anerkannten

dogmatischen Entscheidungen der ökumenischen Konzilien der ungeteilten Kirche

des ersten Jahrtausends ausgesprochen ist.

(2) Wir bekennen uns zu der Einen, Heiligen, Katholischen und Apostolischen Kirche.
Die Kirche hat ihren Grund in Jesus Christus und seinem Werk der Versöhnung.
Wir streben die konziliare Gemeinschaft der historisch gewordenen Kirchen in
ihrer Vielfalt an.

(3) Wir sind eine autonome Ortskirche im altkirchlichen Sinn (ecclesia localis), die
sich selbstständig Ordnungen und Satzungen gibt.

(4) Wir halten fest an der alten bischöflich-synodalen Verfassung der Kirche. Danach

leitet der Bischof unmittelbar und selbstständig die Ortskirche unter Mitwirkung

5 Vgl. die Vereinbarung über eine «Interkommunion» mit den Anglikanischen Kirchen
(Bonn, 2. Juli 1931 die seit 1958 mit dem Begriff/«// communion bezeichnet wird, und die
Abkommen mit der Unabhängigen Kirche der Philippinen, der Reformierten Bischöflichen
Kirche von Spanien und der Lusitanischen Kirche von Portugal (alle drei geschlossen zu
Wien, 22. September 1965).

6 Vgl. den Beschluss im Jahr 1948 zur Teilnahme der Altkatholischen Kirche an dem

damals gegründeten Ökumenischen Rat der Kirchen, dessen Verfassung kürzlich erneut in
Harare im Jahr 1998 festgestellt worden ist, sowie den Beschluss im Jahr 1968 zur Teilnahme

an dem in den Niederlanden errichteten Rat der Kirchen, dessen Statuten zuletzt am
13. November 2002 verändert worden sind.

(Übersetzung des niederländischen Textes: A. Berlis)

45



Urs von Arx

und Mitentscheidung der Gemeinschaft der Ordinierten und des ganzen Gottesvolkes.

(5) In der Kirche haben Männer und Frauen die gleichen Rechte. Insbesondere können

Frauen und Männer gleichermassen zum apostolischen Dienst des Diakonats,

Presbyterats und Episkopats ordiniert werden. Soweit bei Amtsbezeichnungen nur
die männliche Form verwendet wird, steht sie zugleich für die weibliche Form.

§ 2 Begründung der Eigenständigkeit

Wir können die vatikanischen Lehrsätze vom universalen Rechtsprimat des Papstes

und seiner Lehrunfehlbarkeit, wie sie 1870 verkündet wurden, nicht anerkennen, da sie

zum Geist der heiligen Schrift sowie zu Glaube und Leben der alten Kirche im Widerspruch

stehen. Solange die Anerkennung dieser Lehrsätze in der römisch-katholischen
Kirche eingefordert wird, ist darum eine eigene kirchliche Grundordnung geboten. Als

vollberechtigte Glieder der katholischen Kirche halten wir an unserem Anspruch auf
alle den Katholiken zustehenden Rechte fest, insbesondere auf die dem katholischen
Gottesdienst gewidmeten Kirchen, auf die katholischen Pfründen und Stiftungen und

auf die für katholische Kultus- und Unterrichtszwecke von den Staaten in ihren
Haushalten gewährten Beträge.

3. Verfassung der Christkatholischen Kirche der Schweiz 1989

In necessariis unitas Im Notwendigen Einheit
in dubiis libertas in Zweifelsfällen Freiheit
in omnibus Caritas in allem die Liebe

Präambel

1. Als Kirche Jesu Christi hat die Christkatholische Kirche der Schweiz ihren Grund
in Jesus Christus. Gott der Vater, der Ursprung aller Dinge, hat in unsere von ihm
abgefallene Welt seinen ewigen Sohn gesandt, ihn in Jesus von Nazareth Mensch
werden lassen und ihn so mit uns in eins verbunden. Er liess ihn für uns sterben,
weckte ihn auf von den Toten und erhöhte ihn zu seiner Rechten. So hat uns Gott
in Jesus Christus mit sich selber und untereinander versöhnt und vereint. Durch
seinen Heiligen Geist erleuchtet er Menschen, sodass sie die in Christus geschehene

Versöhnung erkennen, im Glauben ergreifen und so an den einzelnen Orten

zu Gemeinschaften vereinigt werden. Jede solche Gemeinschaft zeichnet sich
dadurch aus, dass sowohl ihre Glieder untereinander wie auch sie als ganze mit den

vom Heiligen Geist an andern Orten auferbauten Gemeinschaften in gegenseitiger
Liebe verbunden sind, und das ist die Kirche Jesu Christi. Darum weiss sich die
Christkatholische Kirche beauftragt zur Verkündigung des Evangeliums und
demgemäss zum Dienst an den Mitmenschen und zur Bewahrung der Schöpfung. Im
Gehorsam gegenüber dieser Sendung zu diakonalem und missionarischem Handeln

stellt sie sich auf die Seite der Benachteiligten und tritt hier und überall auf
der Welt ein für Versöhnung, Gerechtigkeit und Frieden. So ist in ihr lebendig ge-

46



Der kirchliche und ökumenische Auftrag der Altkatholischen Kirchen

genwärtig, was die Gnade Gottes in Christus erfüllt hat und durch seinen Heiligen
Geist zu Inhalt und Verheissung unseres Lebens macht. Darum verehren wir Gott
den Dreieinen und bekennen ihn mit den Worten des nizänischen ökumenischen
Glaubensbekenntnisses.
Es ist somit jede an einem «Ort» von Gott in Christus und durch den Geist vereinigte

und geordnete Gemeinschaft eine vollständige, ganze und selbstverantwortliche

Kirche. Sie heisst «katholisch», weil in ihr einerseits Gott und Mensch, Himmel

und Erde, Gegenwart und Verheissung und somit alles Heil und alle Wahrheit
umfasst ist und weil sie andererseits auch mit allen Kirchen in der Welt in Einheit
verbunden ist. Diese Katholizität wollen wir festhalten.
Die Katholizität der Kirche aufrechtzuerhalten, ist Inhalt und Ziel der apostolischen

Sukzession. Sie wird dadurch vollzogen, dass der Bischof mit den Priestern
und Diakonen einerseits und die Laienschaft andererseits sich gegenseitig
verpflichten, den Glauben der Apostel sowie die Liturgie und die Struktur der Alten
Kirche zu bewahren, in der Gegenwart zu entfalten und in die Zukunft hinein und

in alle Welt hinaus weiterzupflanzen. Das zeigt sich betont in der Ordination; darum

erfolgen Weihen zu apostolischen Ämtern nur im ausdrücklichen Zusammenhang

der apostolischen Sukzession, in der die ganze Kirche steht.

Durch die aus apostolischer Sukzession gestaltete Struktur der Kirche ordnet der

Heilige Geist die Träger des apostolischen Amtes und die Laienschaft einander in
der Weise zu, dass sie in der Lage sind, in gegenseitiger Verantwortung und in
synodalem Umgang einander bei der Erfüllung ihrer Aufgaben wie auch bei der

Entdeckung und Entfaltung ihrer Gaben zu unterstützen und so eine Gemeinschaft

zu sein, in der sich alle daran beteiligen, die Wahrheit des Evangeliums immer neu
zu erkennen, zu bekennen und die nötigen Entscheidungen zu finden. Seinen
besondern Ausdruck findet dieser synodale Prozess in der Nationalsynode. Die
Zuordnung von apostolischem Amt und Laienschaft und ihre Einheit zeigt sich dabei

vor allem im gemeinsam gefeierten eucharistischen Synodegottesdienst. Er wird
grundsätzlich vom Bischof als Hüter und Symbol der Einheit geleitet. In dieser
Feier wirken die Laien zusammen mit den Geistlichen aktiv mit und üben auch

bestimmte liturgische Dienste aus.

Der Bischof der Christkatholischen Kirche der Schweiz ist Mitglied der Utrechter
Union der altkatholischen Bischöfe, die der Bewahrung der Kirche in der Einheit
der Glaubensüberlieferung dient, angesichts sich aufdrängender neuer Fragen

Stellung bezieht und dabei Einheit und Gemeinschaft selbstständiger katholischer
Kirchen darstellt. Durch ihren Bischof ist auch die Christkatholische Kirche in der

Utrechter Union in gleicher Weise verbindlich vertreten, wie jede Kirche durch
ihren Bischof an einem Konzil vertreten ist.

Da Jesus Christus der Grund jeder Kirche und der Einheit aller Kirchen ist, weiss
sich auch die Christkatholische Kirche von Anfang an verpflichtet, dafür zu beten

und zu arbeiten, dass die Einheit der Kirchen wiederum der Katholizität entsprechend

sichtbare Gestalt gewinnt. Soweit ihre Kräfte es ihr gestatten, beteiligt sie

sich an jeder Bemühung, die für die Erlangung dieses Zieles als geeignet
erscheint.

47



Urs von Arx

Aufgrund dieses Selbstverständnisses gibt sich die Christkatholische Kirche der
Schweiz, unter dem Vorbehalt der staatlichen Gesetzgebung folgende Verfassung

4. Kirchenverfassung der Altkatholischen Kirche Österreichs 1980/1999

Präambel

Die Altkatholische Kirche Österreichs versteht sich als vollgültige Verwirklichung der

einen heiligen, katholischen und apostolischen Kirche.
Die Altkatholische Kirche ist durch ihren Bischof Mitglied der Internationalen

Bischofskonferenz der Utrechter Union der altkatholischen Bischöfe. Sie bekennt sich

zu der Utrechter Erklärung der Bischöfe vom 24. September 1889.

Sie hält fest an den Glaubensaussagen der alten Kirche, wie sie in der Hl. Schrift
des alten und neuen Bundes, in den ökumenischen Symbolen der 7 ökumenischen
Konzile des 1. Jahrtausends ausgesprochen sind.

5. Synodal- und Gemeindeordnung der Altkatholischen Kirche in der Tsche¬

chischen Republik (1877/1997/1999)

Teil 1. Allgemeine Bestimmungen

§ 1. Die Christen, die auf dem Gebiet der Tschechischen Republik leben und den alt¬

katholischen Glauben bekennen, bilden die Kirchengemeinschaft, welche
Altkatholische Kirche in der Tschechischen Republik genannt wird. Der Sitz der Kir-
chenleitung ist in Prag.

6. Die Rechtsordnung der Polnisch-Katholischen Kirche in der Republik Polen
1995/2003

Kapitel I. Einleitung: 1. Die Katholizität und das Polentum [Polszczyzna] der Kirche

§ 1. Die Polnisch-Katholische Kirche
a) bekennt die katholischen Wahrheiten des Glaubens und der Moral sowie die

Grundsätze der Kirchenordnung, welche in der Heiligen Schrift enthalten und
in den Allgemeinen Glaubenssymbolen und in den Bestimmungen der sieben
Ökumenischen Konzile des ersten Jahrtausends formuliert sind;

b) ist Teil der einzigen, heiligen, katholischen und apostolischen Kirche;
c) hat eine eigene Kirchenhierarchie;
d) nimmt die religiöse und pastorale Sorge für die Gläubigen polnischer Nationalität

und auch für die Gläubigen anderer Nationalität, wenn sie ihren Anschluss
an die Kirche kundgetan haben, wahr;

e) verwendet in der Liturgie die polnische Sprache wie auch ihre eigenen, durch
die Kirchenbehörde bestätigten liturgischen Bücher, insbesondere das Messbuch,

das Rituale und das Pontifikale, sowie die Hilfsbiicher (Gesangbücher,
Gebetbücher);

48



Der kirchliche und ökumenische Auftrag der Altkatholischen Kirchen

f) berücksichtigt in ihrer pastoralen Arbeit die geistigen und materiellen
Notwendigkeiten des polnischen Volkes und Staates;

g) lehrt den Wert des menschlichen Lebens von der Empfängnis bis zum natürlichen

Tod und die Würde eines jedes Menschen.

§2. Unter Wahrung ihre Jurisdiktionellen Unabhängigkeit und eigenständigen Verwal¬

tung bleibt die Polnisch-Katholische Kirche in der Glaubenseinheit und in enger
geistiger Verbindung mit der Polnischen Nationalen Katholischen Kirche in den

Vereinigten Staaten von Nordamerika und Kanada; sie unterstützt die Aufrechterhaltung

der Verbindung der Auslandpolen mit dem Mutterland.
§3.1. Die Bischöfe der Polnisch-Katholischen Kirche sind Mitglieder der Internatio¬

nalen Altkatholischen Bischofskonferenz der Utrechter Union und vertreten die
Polnisch-Katholische Kirche in der Utrechter Union.

2. Die Bischöfe der Polnisch-Katholischen Kirche nehmen als bindend für sich
und die ganze Kirche die Erklärung der Altkatholischen Bischöfe vom 24.
September 1889 an.

§4. Die Polnisch-Katholische Kirche
a) unterstützt die ökumenische Idee, wobei sie die Grundsätze der Gleichberechtigung

der christlichen Kirchen beachtet;

b)hat auch eine tolerante Haltung gegenüber den nicht christlichen Religionen.
§5. Gestützt auf die Lehre des Neuen Testaments und die Apostolische Tradition, be¬

kennt die Polnisch-Katholische Kirche:
1. Jesus Christus, der Hohepriester und Hirt, ist selbst das Oberhaupt und Fundament

der Kirche.
2. Die höchste Jurisdiktionsbehörde in der Kirche und für die Kirche ist die

Gesamtpolnische Synode der Polnisch-Katholischen Kirche, fortan «die Synode»

genannt.
3. Das vollziehende Organ zwischen den Synodesessionen ist der Synodalrat.
4. Die Bischöfe, Priester und Diakone führen die Synodalbeschlüsse aus in all

dem, was gemäss ihrer Weihevollmacht zu den Funktionen der Kirche gehört,
also Seelsorge, Lehre und Heiligung.

5. «Die Grundsätze des Glaubens und der Moral der Polnisch-Katholischen
Kirche», die in dem von der Fünften Gesamtpolnischen Synode der Kirche am
5. Juli 1966 beschlossenen Grundrecht der Polnisch-Katholischen Kirche in der

Volksrepublik Polen enthalten sind, bilden einen integralen Teil dieser

Rechtsordnung.

49


	Der kirchliche und ökumenische Auftrag der Altkatholischen Kirchen der Utrechter Union : wie weiter in die Zukunft?

