Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 98 (2008)

Heft: 1-2

Artikel: Der kirchliche und 6kumenische Auftrag der Altkatholischen Kirchen der
Utrechter Union : wie weiter in die Zukunft?

Autor: Arx, Urs von

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-405036

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-405036
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der kirchliche und 6kumenische Auftrag
der Altkatholischen Kirchen der Utrechter Union:
Wie weiter in die Zukunft?!

Urs von Arx

1. Vorbemerkungen

1.1 Die Utrechter Erkldrung der altkatholischen Bischofe vom 24. Sep-
tember 1889, die am selben Tag auch die bestehende volle Gemeinschaft
feststellten, in der ihre Kirchen miteinander verbunden waren, umreisst
die okumenische Aufgabe der altkatholischen Kirchen wie folgt:

«7. Wir hoffen, dass es den Bemiihungen der Theologen gelingen wird, unter
Festhaltung an dem Glauben der ungetheilten Kirche, eine Verstindigung tiber
die seit den Kirchenspaltungen entstandenen Differenzen zu erzielen. Wir
ermahnen die unserer Leitung unterstellten Geistlichen, in der Predigt und
bei dem Unterrichte die wesentlichen christlichen Glaubenswahrheiten, zu
welchen sich die kirchlich getrennten Confessionen gemeinsam bekennen, in
erster Linie zu betonen, bei der Besprechung der noch vorhandenen Gegen-
sitze jede Verletzung der Wahrheit und der Liebe sorgfiltig zu vermeiden und
die Mitglieder unserer Gemeinden durch Wort und Beispiel anzuleiten,
Andersgldubigen gegeniiber sich so zu verhalten, wie es dem Geiste Jesu
Christi entspricht, der unser aller Erloser ist.»?

I Der folgende Text geht auf einen Auftrag der Internationalen Altkatholischen
Bischofskonferenz (IBK) zuriick, so etwas wie ein Okumenisches Direktorium fiir die
Utrechter Union zu entwerfen, an dem sie sich fiir weitere Skumenische Initiativen und
Herausforderungen orientieren konnte. Da ich nicht wusste, in welcher Richtung die
IBK diese vorwiirtsbringen wollte, legte ich ihr (nach einer ersten Skizze im Juni 2005)
im Februar 2007 eine Reihe von unterschiedlichen (und nicht in jedem Fall miteinan-
der kompatiblen) Optionen vor (s. unten 4). Weil ich darauf keine schliissige Antwort
erhielt, wurde mit dem Vorbereitungsgremium der Internationalen Altkatholischen
Theologenkonferenz (IAThK) vereinbart, dass ich den der IBK vorgetragenen Text in
erweiterter Gestalt und mit Anmerkungen versehen der Theologenkonferenz unter-
breite — in der Hoffnung, dass sich eine gewisse Klidrung iiber den kiinftigen Weg der
Utrechter Union abzeichne. Erst dann lisst sich m.E. ein konsistentes Direktorium
erstellen.

Die Anfragen im Referat von Leo J. Koffeman, das unten S. 50-72 abgedruckt ist,
habe ich nur teilweise (vgl. Anm. 17 und den Nachtrag) und jedenfalls nicht in dem
Umfang, wie es notig wire, beriicksichtigen konnen.

2 Der Text der Utrechter Erklirung findet sich u.a. in: Statut der Internationalen
Altkatholischen Bischofskonferenz (IBK). Offizielle Ausgabe in fiinf Sprachen, hg. von
URrs VON ARX/MAJA WEYERMANN, Beiheft zu IKZ 91 (2001) 25-27, hier 26f.

IKZ 98 (2008) Seiten 5-49 5



Urs von Arx

Die altkatholische Kirche orientiert sich in ihrer ekklesiologischen Refle-
xion und Programmatik immer auch an den Vorgaben der Alten Kirche
und ihren vielfiltigen Lebensvollziigen. Dabei geht es nicht darum, diese
in anachronistischer Weise wiederherzustellen, sondern die Kontinuitét
mit dem apostolischen Ursprung der Kirche in allen Schritten von Reform
und Inkulturation zu bewahren, die der Kirche und ihrer Botschaft immer
wieder bis zur eschatologischen Vollendung aufgegeben sind. Mit Reform
angesichts von Missbriuchen und Fehlentwicklungen einerseits und mit
kritischer Inkulturation angesichts von gesellschaftlichem Wandel ande-
rerseits sind zwei sich verschrinkende Momente dieser Orientierung be-
nannt. Dabei ist unbestritten, dass in diesem komplexen Geschehen sich
die in der Kirche entstandene und gehorte Heilige Schrift immer wieder
als die Grosse erweist, die dem Traditionsprozess der Kirche wesentliche
Impulse vermittelt, ja ihn vorantreibt.

Diese altkirchliche Orientierung ist von Belang fiir das Leben und die
Gestaltung der kirchlichen Gemeinschaft

I.1.1 innerhalb der einzelnen altkatholischen Ortskirchen (bzw. Natio-
nalkirchen)? wie auch

1.1.2 unter diesen Ortskirchen in der Utrechter Union. Sie leitete und
leitet aber auch die Bestrebungen und Schritte der Utrechter Union, kirch-
liche Gemeinschaft

1.1.3 mit anderen Kirchen aufzunehmen und zu vertiefen, mit denen
eine vergleichbare Gemeinschaft aufgrund geschichtlicher Umstinde
nicht besteht. Dabei gibt es im Blick auf diese anderen Kirchen und ihre
Traditionen Nah- und Fernziele.

Diese Option (einige nennen es das altkatholische «Antrittsgesetz»)
hat es mit sich gebracht, dass aufgrund der erwihnten, an der Alten
Kirche ausgerichteten Programmatik, wie sie schon in hinreichender
Deutlichkeit auf dem Kongress von Miinchen 1871 formuliert wurde, fak-
tisch die orthodoxe und die anglikanische Kirche auf diesen Appell

3 Ich rede von altkatholischen «Nationalkirchen» allein unter dem Gesichtspunkt,
dass es innerhalb der Grenzen von Staaten wie NL und PL (friither auch USA) eine
Mehrzahl von bischoflichen Ortskirchen (= Bistiimern, vgl. unten 2.3) gibt, deren
Gemeinschaft ich «Nationalkirche» nenne, wihrend in D, CH, A, CZ (und HR) die
eine bischofliche Ortskirche jeweils allein eine «Nationalkirche» ist. Alle weiteren mit
dem Begriff «Nationalkirche» denkbaren und oft gegen das christliche Ethos und das
soteriologische Grunddatum verstossenden Konnotationen wie z.B. ethnische, kultu-
relle oder politische Kriterien von Kirchenzugehorigkeit bleiben ausgeklammert.



Der kirchliche und 6kumenische Auftrag der Altkatholischen Kirchen

reagierten*. Beide diese Traditionen verstehen sich, wenn auch auf unter-
schiedliche Weise, einer glaubens- und verfassungsmissigen Kontinuitat
mit der Alten Kirche verpflichtet. Wenn es auch zu Kontakten mit protes-
tantischen Kreisen kam, scheint dies damals in erster Linie aus einer ge-
meinsamen kirchlichen (und auch politischen) Frontstellung gegen «Rom»

4 Vgl. bereits die trilaterale Zusammensetzung der Gruppe, die sich im Anschluss
an den Kolner Kongress am 23. September 1872 auf «Prinzipien» einer kiinftigen
Vereinigungsarbeit verstindigte.

a) Mitglieder der altkatholischen Unionskommission, die allerdings an jenem Tag
sich nicht alle in K&ln befanden, waren Prof. J.J. Ignaz von Dollinger (1799-1890),
Miinchen; Prof. Johann Friedrich (1836-1917), Miinchen; Prof. Joseph Langen
(1837-1900), Bonn; Prof. Johann Anton Bernhard Lutterbeck (1812—-1882), Giessen;
R.P. Dr. Eugéne Michaud (1839-1917), Paris; Prof. Friedrich Michelis (1815-1886),
Braunsberg; Prof. Joseph Hubert Reinkens (1821-1896), Breslau; Prof. Franz Hein-
rich Reusch (1825-1900), Bonn; Appellations-Gerichts-Rath Franz Josef Rottels
(1811 oder 1812—-1890), Koln; und Prof. Johann Friedrich von Schulte (1827-1914),
Prag.

b) Auf anglikanischer Seite waren u.a. zugegen: Rt Revd Edward Harald Browne
(1811-1891, 1864-1873 Bischof von Ely bzw. 1873—1890 Bischof von Winchester),
Prisident der «Anglo-Continental Society» (= ACS; sie wurde 1853 von Revd Frede-
rick Meyrick [1827-1906], ihrem langjihrigen Sekretiir, gegriindet, dieser hat auch
mit seinem Besuch bei Dollinger im Friihling 1871 den Kontakt zu der altkatholischen
Bewegung aufgenommen); Rt Revd William Rollinson Whittingham (1805-1879, seit
1840 Bischof von Maryland, ebenfalls Mitglied der ACS, der den Kongress in Ausfiih-
rung eines Beschlusses des House of Bishops der General Convention der Episkopal-
kirche vom 24.10.1871 besuchte. Weitere anglikanische Vertreter gehdrten auch zur
ACS, so der tags zuvor abgereiste Bischof von Lincoln, Rt Revd Christopher Words-
worth (1807/1869-1885) sowie sein Sohn, der spitere Bischof von Salisbury und Pri-
sident der ACS, John Wordsworth (1843/1885-1911).

¢) Auf orthodoxer Seite waren zugegen Protopresbyter Ivan L. JanySev (1826—
1910), Rektor der Geistlichen Akademie St. Petersburg; der Laientheologe Oberst
(spiter General) Aleksandr A. Kireev (1832-1910), Sekretiir der 1872 eigens fiir den
altkatholischen Dialog ins Leben gerufenen St. Petersburger Sektion der «ObscCestvo
ljubitelej duchovnago prosvescenija» (= Gesellschaft der Freunde geistlicher Autkli-
rung), welche Gesellschaft 1862 in Moskau gegriindet wurde.

Die iibliche von altkatholischer Seite zitierte Fassung der «Prinzipien» ist abge-
druckt bei;: Urs KiURrY, Die Altkatholische Kirche. Ihre Geschichte, ihre Lehre, ihr
Anliegen (KW 3). 2., erg. Aufl. hg. v. Christian Oeyen, Stuttgart (EVW) 21978 =3]1982,
462. Die Bonner Unionskonferenzen von 1874 und 1875 stehen in der Dynamik des in
Kéln initiierten Prozesses; vgl. Bericht tiber die 1874 und 1875 zu Bonn gehaltenen
Unions-Conferenzen. Hg. v. Heinrich Reusch. Neudruck der Ausgabe in zwei Biinden
von 1874 und 1875 mit einer Einfiihrung von Giinter Esser (Geschichte und Theologie
des Alt-Katholizismus A/2) , Bonn (Bistumsverlag) 2000.



Urs von Arx

und seine politischen Représentanten in der Parteienlandschaft der betref-
fenden Lidnder motiviert gewesen zu sein’; im Rahmen dieser Kontakte
haben Altkatholiken fiir ihre Gottesdienste, besonders in der Diaspora, in
evangelischen Kirchen ein Gastrecht erhalten.

Der obigen groben Einschédtzung entspricht, dass innerhalb der im
20. Jahrhundert einsetzenden Okumenischen Bewegung, insbesondere im
Horizont der Arbeiten der «Bewegung fiir Glauben und Kirchenverfas-
sung», die orthodoxen, anglikanischen und altkatholischen Kirchen als
eine Art katholischer Fliigel wahrgenommen wurden®. Diese Konstella-
tion stand bis iiber die Mitte des 20. Jahrhunderts in Geltung. Ihr entspre-
chend wurde, wie angedeutet, auch in altkatholischen Ausserungen ein
Nah- und ein Fernziel formuliert: zunéchst Interkommunion der katholi-
schen Kirchen (faktisch ohne Rom), spiiter die eine allgemeine christliche
Kirche’.

1.2 Noch in der Mitte der 1960er-Jahre konnte Urs Kiiry von der «alt-
kirchlichen Gestalt der Okumene» sprechen. Er sieht sie dadurch gekenn-
zeichnet, dass die sie repriasentierenden Kirchen — ndmlich die orthodoxe,

5 Dass es bis jetzt nicht zu einem theologischen Dialog zwischen der Utrechter
Union und Reformationskirchen der lutherischen oder reformierten Tradition gekom-
men ist, hingt u.a. mit der altkirchlich akzentuierten altkatholischen Programmatik
zusammen. Ein Dialog der Utrechter Union mit der Kirche von Schweden befindet
sich derzeit offenbar noch in einer Vorbereitungsphase, da in der Kommission nur eine
Minderheit der Kirchen der Utrechter Union vertreten ist (vgl. 4.5). Zum innerdeut-
schen Dialog zwischen Altkatholiken und Lutheranern vgl. zuletzt GUNTER ESSER,
Anmerkungen zum altkatholisch-lutherischen Dialog, in: Hans Gerny u.a. (Hg.), Die
Waurzel aller Theologie: Sentire cum Ecclesia. FS Urs von Arx, Bern (Stimpfli) 2003,
348-365.

6 Vegl. z.B. W[illem] A[dolph] Visser’t Hooft, Le catholicisme non-romain, Paris
(Foi et Vie) 1933; englisch als: Anglo-Catholicism and Orthodoxy. A Protestant View,
London (SCM) 1933.

"Vgl. die entsprechende Resolution des 10. Internationalen Altkatholikenkongres-
ses (= IAKK), Bern 1925, in: IKZ 15 (1925), 265: «... Bei den Verhandlungen ist fiir
die altkatholischen Kommissionen die Utrechter Konvention des Jahres 1889 weglei-
tend. Nichstes Ziel ist die Interkommunion der katholischen Kirchen. Die Einheit der
altkatholischen Kirche wird dadurch nicht gefihrdet. Endziel ist die eine allgemeine
christliche Kirche.» Weitere Resolutionen wurden im Blick auf Anndherung mit den
Orthodoxen (ebd., 229) und den Anglikanern (ebd., 242.258) gefasst. Die 1918 ge-
griindete «Hochkirchliche Vereinigung Augsburgischen Bekenntnisses» war auch mit
Vertretern und einem Referenten anwesend, ohne dass ein sie betreffender Antrag ge-
stellt worden wiire. — Ahnlich auch der 12. IAKK 1931 in Wien, vgl. IKZ 21 (1931)
293-295.



Der kirchliche und 6kumenische Auftrag der Altkatholischen Kirchen

die anglikanische und die altkatholische — die ungeteilte, im geschichtli-
chen Sinne 6kumenische Kirche des ersten Jahrtausends fortsetzen und
bezeugen. In ihr sei die Stimme der einen und ganzen Kirche, die heute
gesucht werde, schon einmal vernehmbar geworden, und diese Stimme
der Vergangenheit zu Gehor zu bringen, sei die Aufgabe eben der «alt-
kirchlichen Okumene»8. Diese unterscheidet Kiiry von den beiden ande-
ren Gestalten der Okumene: der Genfer Okumene (d.h. dem Okumeni-
schen Rat der Kirchen) und der vatikanischen Okumene.

Andererseits stellt Kiiry als eine Besonderheit altkatholischer Kirch-
lichkeit die beiden Grundsitze von evangelischer Freiheit und katholi-
scher Gebundenheit heraus, welche die Altkatholiken mit ihrem Bestre-
ben, die Kontinuitéit mit der Wahrheit und den Ordnungen der alten und
einen Kirche zu wahren, verbunden haben. Unter evangelischer Freiheit
versteht er die allen Gldubigen zukommende Freiheit des Gewissens, die
letzten Entscheidungen in unmittelbarer Verantwortung vor dem Herrn zu
treffen, der sein Wort durch die Heilige Schrift spricht. Unter katholischer
Gebundenheit versteht er die Verpflichtung, dieses Wort des Herrn als
Glied der einen Kirche, mit den «Vitern und Briidern», entgegenzuneh-
men’. Als solche letzte und unumkehrbare Grundentscheidungen der
Einen und Alten Kirche identifiziert Kiiry die Entscheidung fiir den
Kanon der HI. Schrift, die Dreieinigkeit Gottes und die Gott-Menschheit
Christi (mit der damit vorgezeichneten Lehre von der Erlosung). Spitere
Entscheidungen, die mehr mit der Heilsverwirklichung zu tun haben und
in den abendlidndischen Traditionen kontrovers getroffen worden seien —
darunter eben auch die Lehre von der Kirche —, seien in Gemeinschaft mit
den auf dem Boden der Alten Kirche verbliebenen «Teilkirchen» darauf
hin zu priifen, wie sie zu gemeinsamen Entscheidungen werden konnten©,
Freilich hilt er an anderer Stelle auch das dreigliedrige Amt fiir eine der-
artige unumkehrbare Grundentscheidung der Alten Kirche!!; das wiirde
wohl bedeuten, dass das dreigliedrige Amt, in welcher genaueren theolo-
gischen Umschreibung auch immer'2, zum esse und nicht nur zum bene
esse der Kirche Gottes gehoren wiirde.

8 Vgl. KUry, Kirche (wie Anm. 4), 358-362.

?A.a.0., 362.

0A.2.0, 125-128.

I1A.a.0,, 303-323.

12Vgl. schon «Antwort der Kommission der altkatholischen Kirchen Europas auf
die zweite Reihe der vom Subjects Committee der Weltkonferenz iiber Glauben und
Kirchenverfassung vorgelegten Fragen iiber die Verfassung der wiedervereinigten

9



Urs von Arx

1.3 Mutatis mutandis konnte das von Kiiry skizzierte Programm einer
altkirchlichen Okumene auch heute noch als theologische Aufgabe der
Altkatholiken umschrieben werden. Nur: Die oben erwihnte trilaterale
Konstellation, wie sie aus altkatholischer Perspektive auch von Andreas
Rinkel wahrgenommen wurde!3, besteht nach dem vollen Eintritt der ro-
misch-katholischen Kirche im Umkreis des Zweiten Vatikanischen Kon-
zils nicht mehr. Das lédsst sich etwa an den bilateralen Dialogen ablesen,
welche die drei von Kiiry der «altkirchlichen Okumene» zugeordneten
Kirchen nicht nur untereinander, sondern mit anderen Kirchen gefiihrt
haben und fithren'#; das betrifft insbesondere die anglikanische Kirchen-
gemeinschaft, die iiber «blosse» Dialoge hinaus mit Kirchen der reforma-
torischen Tradition Kirchengemeinschaft unterschiedlichen Grades ver-
einbart hat.

So mag eine Neubesinnung auf den kirchlichen und 6kumenischen
Auftrag der Altkatholischen Kirchen der Utrechter Union angebracht sein.
Sie hat einerseits zur Kenntnis zu nehmen, was sich seit den 1870er-Jahren
an altkatholischer theologischer Reflexion und Kldrung im Horizont bila-
teraler Dialoge (mit Anglikanern und Orthodoxen) wie auch gelebter An-
nidherung zu anderen Kirchen vor Ort ergeben hat. Letzteres ist allerdings
nicht fiir alle Kirchen der Utrechter Union identisch, was eine gewisse
Schwierigkeit fiir ein gesamtaltkatholisches Unternehmen darstellt. Eine

Kirche», in: IKZ 14 (1924) 226 f. Zur Kritik an Kiirys Auffassung, wonach der Pres-
byterat und nicht der Episkopat die Grunddimension des kirchlichen Amtes verkorpert,
vgl. HERwWIG ALDENHOVEN, Das ekklesiologische Selbstverstindnis der Altkatholi-
schen Kirchen, in: OAKR 31 (1980) 401-430, hier 421 f. In der gegenwiirtigen altka-
tholischen Ekklesiologie ist im Kontext einer (eucharistischen) Ortskirchentheologie
eindeutig der Episkopat der Ausgangspunkt einer internen Verhiltnisbestimmung
des dreigliederigen Amtes. Vgl. dazu die noch nicht veroffentliche Dissertation von
MaTtTus PLOEGER, Celebrating Church. Ecumenical Contributions to a Liturgical
Ecclesiology, Utrecht 2007.

13 Vgl. z.B. ANDREAS RINKEL, Die heutige 6kumenische Bewegung und wir, in:
IKZ 47 (1957) 214-228.

14 Vegl. die von HARDING MEYER u.a. herausgegebene dreibindige Materialsamm-
lung «Dokumente wachsender Ubereinstimmung» (= DWU), Paderborn (Bonifatius)/
Frankfurt a.M. (Lembeck) 1983-2003, die — abgesehen von der élteren altkatholisch-
anglikanischen Bonner Vereinbarung aus dem Jahr 1931 — die Jahre 1964-2001 ab-
deckt. Neben den globalen Dialogen auch noch die unzihligen regionalen und natio-
nalen Dialoge und allenfalls darauf beruhende Formen von vereinbarter (oder «wil-
der») gestufter Kirchengemeinschaft zu beachten, wiirde meine Kapazitit iiberstei-
gen.

10



Der kirchliche und 6kumenische Auftrag der Altkatholischen Kirchen

Neubersinnung hat aber andererseits — und das ist mit der eben genannten
Schwierigkeit verbunden — eine gewisse Uniibersichtlichkeit regionaler
und globaler 6kumenischer, aber auch inneraltkatholischer Verhiiltnisse
irgendwie zu beriicksichtigen.

Ich beginne diese Neubesinnung damit, dass ich in gedringter Kiirze
eine altkatholische Vision einer 6kumenischen Ekklesiologie skizziere!s.
Dabei ziele ich nicht nur auf eine Synthese altkatholischer Ansétze der
letzten drei, vier Jahrzehnte, sondern versuche auch, neuere 6kumenisch
erarbeitete Ergebnisse und Zielvorstellungen zu integrieren, wie sie u.a. in
den von der Kommission fiir Glauben und Kirchenverfassung des ORK
vorangetriebenen Studienprojekten dokumentiert sind!®. Damit verbun-
den sind einige daran anschliessende Uberlegungen zu einer entsprechen-
den okumenischen «Strategie».

15 Ich stiitze mich dabei auf einige friither veroffentlichte Beitrdge, die ihrerseits
Arbeiten altkatholischer Autoren wie etwa Werner Kiippers, Kurt Stalder, Jan Visser,
Herwig Aldenhoven, Peter Amiet u.a. aufzunehmen und im Austausch mit Autoren
anderer im weiteren Sinn katholischer Traditionen weiterzufiihren versuchen: URrs
vON ARrX, Identitidt und Differenz. Elemente einer christkatholischen Ekklesiologie
und Einheitsvision, in: Helmut Hoping (Hg.), Konfessionelle Identitéit und Kirchenge-
meinschaft. Mit einem bibliographischen Anhang zu «Dominus Iesus» (Studien zur
systematischen Theologie und Ethik 256), Miinster (LIT) 2000, 109-136; eine umge-
arbeitete englische Version ist: Identity, Plurality, Unity — What’s the Right Blend?
Some Reflections from an Old Catholic Perspective, in: Jeremy Morris/Nicholas
Sagovsky (Hg.), The Unity We Have and the Unity We Seek: Ecumenical Prospects for
the Third Millennium, London (T&T Clark) 2003, 3-26; DERrS., Ein «Petrusamt» in
der Communio der Kirchen. Erwiigungen aus altkatholischer Perspektive, in: IKZ 93
(2003) 1-42; DERs., Was macht die Kirche katholisch? Perspektiven einer christkatho-
lischen Antwort, in: Wolfgang W. Miiller (Hg.), Katholizitit — Eine ckumenische
Chance (Schriften Okumenisches Institut Luzern 4), Ziirich (TVZ) 2006, 147-186.
Massgeblich war selbstredend auch die ekklesiologische Priambel des neuen IBK-
Statuts, in: Statut (wie Anm. 2), 12-15 (deutscher Text). Die altkatholische Ekklesio-
logie ist m.E. seit Jahrzehnten immer wieder geprigt von einem theologischen Aus-
tausch, in dem iiberkommene Perspektiven und Positionen mit anderen in kritischer
Rezeption korreliert werden.

16 Vgl. Taufe, Eucharistie, Amt. Konvergenzerklirung der Kommission fiir Glau-
ben und Kirchenverfassung des Okumenischen Rates der Kirchen («Lima Dokument»)
1982, in: DWU I, 21991, 545-585, bes. 567-585; The Nature and the Mission of the
Church. A Stage on the Way to a Common Statement (FOP 198), Geneva (WCC)
2005.

11



Urs von Arx

2. Eine ekklesiologische Vision

2.1 Die weltweite eine Kirche Gottes ist konstituiert als Gemeinschaft
von Ortskirchen. Diese leben ihre Bindung an die Selbstoffenbarung Got-
tes in der Sendung Jesu Christi und des Heiligen Geistes in den Vollziigen
von martyria, leitourgia und diakonia. In diesen Vollziigen kommt zur
Geltung, dass alle Menschen, die durch die Taufe und Eucharistie sakra-
mental in die Kirche eingegliedert sind, zur Bezeugung des Evangeliums
Gottes berufen und gesandt sind.

2.2 Die Ortskirche ist der primire Ort dieser Vollziige, fiir welche die
Triger/innen der personalen, kollegialen und gemeinschaftlichen Episkopé
eine Erst- und Mitverantwortung haben.

2.3 In traditioneller Terminologie handelt es sich bei der Ortskirche um
ein Bistum, das in der Regel in Pfarrgemeinden geteilt ist. Die Triger/in-
nen dieser Episkopé sind der Bischof (personal), das Kollegium der Pres-
byter/innen und die Diakon/innen (kollegial) und — iiber das ordinations-
gebundene dreifache Amt hinaus — die Glidubigen insgesamt, besonders im
Kontext einer Bistumssynode (gemeinschaftlich).

Die Grosse einer Ortskirche ergibt sich idealtypisch aus den beiden
Erfordernissen, dass die Ortskirche mit dem Potenzial ihrer Glieder all
ihre Aufgaben in hinreichender Eigenstindigkeit wahrnehmen und dass
der Bischof seinen Mitarbeiter/innen in den Pfarrgemeinden und deren
Laienvorsitzenden regelmissig begegnen kann.

Der «Ort» der Ortskirche ist also punkto geografischen Umfangs kon-
tingent und bestimmt sich territorial gesehen am besten nach den eben
genannten Kriterien; der theologische Begriff «Ort» kann infolgedessen
eine grossere Stadt oder eine Region oder — bei Minoritéitskirchen — gar ein
Land bezeichnen.

Dieses Verstiandnis von Ortskirche zu vermitteln, wonach also das (wie
angedeutet strukturierte!) Bistum und nicht die (konkret mehr erfahrbare)
Pfarrgemeinde die ekklesiale Grundeinheit ist — unter der Voraussetzung,
dass das Bistum (= Ortskirche) mit anderen Bistiimern (= Ortskirchen) in
Gemeinschaft steht (vgl. unten 2.8) — ist eine wichtige pastoral-katecheti-
sche Aufgabe, auf die ich hier nur aufmerksam machen kann.

Der ortskirchliche Ansatz einer Ekklesiologie intendiert keine Ein-
schrinkung des kreativen und initiativen Lebens der Pfarrgemeinden, op-
poniert aber jeglicher Tendenz zu kongregationalistischer Selbstreferen-
tialitat.

12



Der kirchliche und 6kumenische Auftrag der Altkatholischen Kirchen

2.4 Die martyria, leitourgia und diakonia genannten, untereinander ver-
bundenen Lebensvollziige der Ortskirche sind ndherhin so zu umschrei-
ben:

— Zur martyria gehoren — in unterschiedlicher Weise nach aussen und
innen gerichtete und meist miteinander verbundene — Akte der missio-
narischen Verkiindigung des Evangeliums, der Katechese, der werben-
den Rechenschaft iiber den Glauben mit seinen Voraussetzungen und
Konsequenzen, Stellungnahmen zu Fragen der Politik und der Gesell-
schaft, die sich aus der biblischen Botschaft aufdringen.

— Zur leitourgia gehoren die Anbetung und das Lob Gottes, worin die
Kirche im Modus der Epiklese davon zu leben wagt, was ihr in Wort
und Sakrament geschenkt wird und was sie als Quelle ihrer und der
Schopfung Zukunft erkannt hat.

— Zur diakonia gehort die Wahrnehmung ihres heilenden Auftrags ge-
geniiber den konkreten materiellen und psychischen Noten von Men-
schen in resoluter Uberschreitung ihrer eigenen institutionellen, d.h.
kanonischen Grenzen.

2.5 Die geistliche Mitte dieser Lebensvollziige der Ortskirche in ihren
Gliedern ist die Eucharistiefeier, aus der heraus und auf die hin sich diese
Vollziige stets bewegen. In der Eucharistiefeier stellt sich die sakramentale
Verfasstheit der Kirche in ihrer Verwiesenheit auf die Sendung Jesu
Christi und des HI. Geistes dar. Dies kommt zum Ausdruck einerseits in
der Bindung an das biblische Zeugnis der Selbstoffenbarung des Gottes
Israels in Jesus Christus und im HI. Geist, wie es von der Kirche seit der
apostolischen Zeit rezipiert und tradiert wird, andererseits in der Ausrich-
tung auf die immer wieder geschenkte Vergegenwirtigung des in Jesus
Christus erschlossenen eschatologischen Heils fiir die Glaubenden, wie
sie vom Geist Gottes (epikletisch) erbeten wird. So ist die Kirche Zeichen,
Werkzeug und Ort der auf die Vollendung hin offenen Gemeinschaft des
dreieinen Gottes mit den Menschen und der ganzen Schopfung. Die Teil-
habe der Getauften an der Wirklichkeit Gottes erschliesst und impliziert
die Gemeinschaft der Getauften untereinander als Briider und Schwestern
(koinonia).

2.6 Als eine gott-menschliche Wirklichkeit, die daher einerseits institu-
tionalisierbar ist, deren sichtbare Strukturen aber andererseits das Myste-
rium der Kirche und ihre Verborgenheit nicht voll zu reflektieren vermo-
gen, ist die Ortskirche eine Reprisentation und Verwirklichung der einen,
heiligen, katholischen und apostolischen Kirche, von der das Glaubens-

13



Urs von Arx

symbol von Nizda-Konstantinopel in pneumatologischem Zusammenhang
als einer Grosse des Glaubens spricht.

2.7 Die vier sogenannten Wesensmerkmale oder -attribute (notae

ecclesiae)'” der Kirche haben ihren Grund je in Gottes Selbstoffenbarung

in Jesus Christus und im Hl. Geist und manifestieren sich in der Spannung
von Sichtbarkeit und Verborgenheit.

— Die Einheit der Ortskirche kommt zum Ausdruck in der erwihnten
koinonia aller Getauften in der Wahrnehmung ihrer Aufgaben und Ga-
ben (vgl. 2.1 und 2.2).

— Die Katholizitit der Ortskirche kommt zum Ausdruck in der Teilhabe an
der in Gott geschenkten, Himmel und Erde umfassenden Wirklichkeit
des Heils und der Wahrheit, wie sie in Wort und Sakrament begegnen.

— Die Heiligkeit der Ortskirche kommt zum Ausdruck in der Bereitschaft
ithrer Glieder, sich in threm Leben in Christus von der Gegenwart des
Heiligen Geistes zu einem Handeln aus Glauben und Liebe bestimmen
zu lassen (Verbindung von Orthodoxie und Orthopraxis).

— Die Apostolizitit der Ortskirche kommt zum Ausdruck in der Bindung
threr Lebensvollziige an die vom Geist Gottes getragene Sendung Jesu
Christi und der Apostel, in der die Kontinuitit mit dem soteriologisch-
trinitarischen Ursprung der Kirche und damit ihre Katholizitdt gewahrt
bleibt.

Die vier Wesensmerkmale der Kirche sind nicht nur in ihrer Interdepen-

denz zu sehen, sondern auch in ihrer Eingebundenheit in das, was Tradi-

tion genannt wird. Dabei ist Tradition als ein Prozess der Vergewisserung

I71ch habe aufgrund der Kritik von L.J. Koffeman (vgl. unten S. 64—67) fiir die vier
notae den Ausdruck «Kennzeichen» ersetzt durch « Wesensmerkmale oder -attribute»;
von «Wesensmerkmalen» spricht KUry, Kirche (wie Anm. 4), 260-269). Die Termi-
nologie ist freilich nicht rigide, wie ein Blick in neuere Lehrbiicher zur Ekklesiologie
zeigt; vgl. z.B. HERMANN J. POTTMEYER, Die Frage nach der wahren Kirche, in: Wal-
ter Kern u.a. (Hg.), Handbuch der Fundamentaltheologie. Band 3: Traktat Kirche,
Freiburg i.Br. (Herder) 1986, 212-241. Damit ist aber die Frage noch nicht entschie-
den, ob die vier klassischen «Wesensmerkmale» nicht doch auch «Kennzeichen» der
(zugleich empirischen und iiberempirischen) Wirklichkeit der Kirche sind bzw. in wel-
chem Verhiltnis die vier «Wesensmerkmale» zu den von der reformatorischen (und
zumal lutherischen) Tradition herausgestellten «Kennzeichen» fiir das Vorhandensein
von Kirche und ihrer Einheit stehen, die sich in Art. 7 der «Confessio Augustana»
(1531) finden, oder beispielsweise zu dem, was diesen Robert Bellarmin (1542-1621)
entgegengesetzt hat mit seinen tria vincula (Glaubensbekenntnis, Sakramente, Gehor-
sam gegeniiber dem Amt, insbesondere dem Papst).

14



Der kirchliche und 6kumenische Auftrag der Altkatholischen Kirchen

und der Weitergabe des Glaubens zu verstehen (vgl. auch oben 1.1 und
23 )

2.8 Von den Wesensmerkmalen der Kirche kann im Blick auf eine Orts-
kirche eigentlich nur dann gesprochen werden, insofern sie sich auch in
(den) anderen Ortskirchen in erkennbarer Identitdt manifestieren.

Dabei kommt dem Aspekt der Einheit besondere Erkenntnisfunktion
zu: Dass eine bestimmte Ortskirche eine Reprisentation und Verwirkli-
chung der einen, heiligen, katholischen und apostolischen Kirche ist, er-
weist sich gerade und notwendigerweise in der Einheit und Gemeinschaft,
in der sie mit (den) anderen Ortskirchen steht. Sie erkennt und anerkennt
sich hinsichtlich ihres theologisch-soteriologischen Wesens als identisch
mit anderen. Mit anderen Worten: Eine Ortskirche kann sich nicht im
Blick auf sich allein als eine Représentation und Verwirklichung der Una
Sancta verstehen.

Dieser Tatbestand kommt etwa darin exemplarisch zur Geltung, dass
die von einer Ortskirche eigenstindig zum Bischofsamt gewéhlte Person
von Bischofen der anderen Ortskirchen, mit denen die betreffende Orts-
kirche in Gemeinschaft steht, geweiht wird. Ebenso exemplarisch kommt
darin das Verhiltnis von Eigenstindigkeit (Autonomie in der internen Ver-
waltung) und Gemeinschaftsverpflichtung der einzelnen Ortskirche zum
Ausdruck (vgl. auch 2.13).

Die genannte theologische oder geistliche Identitét ist nicht zu ver-
wechseln mit kultureller Identitét, wie sie sich auch in Formen des kirch-
lichen Lebens niederschligt. Diesbeziiglich ist sowohl innerhalb von Orts-
kirchen und wohl noch mehr unter Ortskirchen von (erwiinschter) Vielfalt
auszugehen, soweit diese nicht als kirchentrennend wahrgenommen wird.

Die theologische oder geistliche Identitit ist anhand bestimmter Krite-
rien zu erkennen (vgl. 2.9).

2.9 Die klassischen Bereiche, wo es abzukliren gilt, welche Differenzen
zwischen den verschiedenen kirchlichen Traditionen trotz aller hermeneu-
tischer Besinnung nach wie vor kirchentrennend bleiben (an ihnen ist eben
die «theologische Identitidt» von Ortskirchen zu erkennen), sind'$:

18Vgl. dazu auch die Formulierung des ersten Satzes der Priambel des IBK-Statuts
von 2000: «Die Utrechter Union ist eine Gemeinschaft von Kirchen und der sie leiten-
den Bischofe, die entschlossen sind, den Glauben, den Kultus und die wesentliche
Struktur der ungeteilten Kirche des ersten Jahrtausends zu bewahren und weiterzutra-
gen» [Hervorhebung UvA]; vgl. Statut (wie Anm. 2), 12 (deutscher Text).

15



Urs von Arx

— die lehrhaften Glaubensformulierungen im Kontext des Gottesdienstes
bis hin zur theologischen Systematik der universitiaren Theologie,

— die Gestalt des Gottesdienstes in seinen Grundstrukturen und -vollzii-
gen,

— die (nach wie vor besonders umstrittene) Amtsfrage im weiteren Kon-
text des Verstdndnisses der Kirche!®.

Grundlegend diirfte aber fiir das Verstidndnis der Kirche sein, wie die

Spannung umschrieben wird zwischen ihrer Teilhabe an der unsichtbaren

Wirklichkeit des dreieinen Gottes und ihrer sichtbaren Heilsmittel und

Lebensvollziige, die auf diese Wirklichkeit verweisen und sie vergegen-

wirtigen.

Die meisten unerledigten 6kumenischen Problemfelder haben damit
zu tun (auch z.B. die unterschiedliche Beurteilung der Fragen von punk-
tueller sichtbarer Eucharistiegemeinschaft bei fehlender sichtbarer Kir-
chengemeinschaft; vgl. auch 5.4).

2.10 Die Kirche als Gemeinschaft von Ortskirchen ist auch eine Repri-
sentation und Verwirklichung der einen, heiligen, katholischen und apos-
tolischen Kirche, aber eben nicht als eine Art von bistumsanalogem Gross-
verband, in dem die bischoflich-eucharistisch strukturierten Ortskirchen
zu ekklesial defizienten Grossen wiirden (die Rede von «Teilkirchen»
scheint dies irgendwie zu implizieren).

Zur Aufrechterhaltung der Einheit, (Heiligkeit,) Katholizitdt und Apos-
tolizitdt dieser Ortskirchengemeinschaft nehmen die Tréger der persona-
len Episkopé der Ortskirchen (Bischofe) eine besondere Verantwortung
wahr, die wiederum kollegiale und gemeinschaftliche Dimensionen hat:
Sie stehen im Schnittpunkt zwischen ihrer priméren Zuordnung zu ihren
Ortskirchen und ihrer Verantwortung fiir die Gemeinschaft der Ortskir-
chen, die sie miteinander in kollegialer Weise ausiiben, aber dies je in
Verbindung mit ihren Ortskirchen.

In der Utrechter Union bleibt — anders als die personale und kolle-
giale — die gemeinschaftliche Dimension der Episkope wesentlich in der

19 Dabei ist auch das Verhiltnis von allgemeinem und amtlichem Priestertum zu
bedenken, nicht zuletzt im Licht der Frage, ob die Priesterterminologie tiberhaupt an-
gemessen ist fiir die Bestimmung und Zuordnung von apostolischem Amt und seinen
Funktionen im Miteinander und Gegeniiber zu den iibrigen Getauften; Letztere sind ja
auch Charismentrédger, wenn wir etwa an 1 Kor 12 denken.

16



Der kirchliche und 6kumenische Auftrag der Altkatholischen Kirchen

Orts- bzw. Nationalkirche situiert (vgl. IBK-Statut, Innere Ordnung Art. 4
und 6)20,

Dort ist librigens auch das situiert, was im altkatholischen Kontext als
bischofliche Jurisdiktion — wohl im Sinn einer qualifizierten shared autho-
rity — zu bezeichnen ist. Die IBK als solche iibt keine Jurisdiktion iiber
eine bischoflich-synodal verfasste Kirche aus. Die iiber altkatholische Ge-
meinden ausserhalb solcher Strukturen (wie etwa in Frankreich, Italien,
Skandinavien oder derzeit auch in Kroatien oder Bosnien-Herzegowina)
ausgeiibte Jurisdiktion der IBK ist strikt genommen die ausserordentliche,
temporire Jurisdiktion eines Ortsbischofs, der dazu im Einvernehmen mit
den betreffenden Gemeinden von der IBK beauftragt worden ist.

2.11 Die Bezeugung und Aufrechterhaltung der Einheit und Katholizitét
der Gemeinschaft der Ortskirchen durch die Bischdéfe vollzieht sich auf
synodalen Versammlungen im Wechselspiel zwischen Synodalitit und
Primat: Einer der Bischofe trigt die besondere, die anderen bindende Ver-
antwortung dafiir, dass der Prozess der Synodalitit in Gang kommt. Dieser
Primat impliziert aber, etwa in der Wahrheits- und Entscheidungsfindung
bei umstrittenen Fragen, nicht eine Kompetenz zur alleinigen Entschei-
dung; Entscheidungen oder Glaubensinterpretationen erfolgen nach ande-
ren, gemeinsam festzulegenden Kriterien?!.

Von einem Primat ist erst auf der Ebene der Gemeinschaft von Ortskir-
chen die Rede, nicht schon innerhalb der Ortskirche; andererseits ist die
Rede vom Primat gerade nicht auf den pépstlichen Primat zu beschréinken
und der Begriff «Primat» nicht von ihm her — gar in der 1870 dogmatisier-
ten Gestalt — zu definieren (und dann abzulehnen).

2.12 Die iiberlokale Gemeinschaft von Ortskirchen realisiert sich, je nach
territorialer Ausdehnung, regional, national, kontinental, global/universal
(in traditioneller Terminologie konnte man von Kirchenprovinzen, Patri-

20 Die IBK als Bischofssynode braucht gerade deswegen nicht durch stimmberech-
tigte Delegierte des Klerus und der Laienschaft erginzt zu werden (etwa um endlich
als «Synode» in «altkatholischem» Sinn gelten zu konnen).

21 Das Prinzip findet sich im heute nicht nur von orthodoxer, sondern zunehmend
auch von westlicher Seite immer wieder zitierten Kanon 34 der sog. Apostolischen
Kanones (urspriinglich wohl ein Synodalkanon aus Antiochien aus der Zeit um
330/340, da bischofliche Ortskirchen zu Metropolitanverbinden zusammengeschlos-
sen wurden): Der Erste [protos] soll nichts ohne die Anderen, die Anderen nichts ohne
den Ersten tun — «so nimlich wird Einmiitigkeit sein und Gott durch Christus im Hei-
ligen Geist verherrlicht».

17



Urs von Arx

archaten usw. reden, wobei «Weltkirche» oder «Universalkirche» ein spe-
zifisch romisch-katholischer Term ist).

Der Primat in der universalen Gemeinschaft von Gemeinschaften von
Ortskirchen kommt aus Griinden der altkirchlichen Tradition dem Bischof
von Rom zu?2.

In der vorliegenden ekklesiologischen Vision sollte sich die Frage ei-
ner Uber- oder Unterordnung von Papst und kumenischem Konzil (das
sowieso kein regelmdssig einzuberufendes Element einer globalen Insti-
tution sein kann) eriibrigen.

2.13 Der ortskirchliche Ansatz der vorliegenden ekklesiologischen Vi-
sion verlangt fiir die Aufrechterhaltung der Gemeinschaft von Ortskirchen
die Anwendung des Subsidiarititsprinzips: Was auf der ersten Ebene von
Gemeinschaften von Ortskirchen (regional oder national) einvernehmlich
geregelt und entschieden werden kann, darf nicht auf einer «hdheren»
Ebene entschieden und geregelt werden.

2.14 Der ortskirchliche Ansatz der vorliegenden ekklesiologischen Vi-
sion erfordert zudem ein differenziertes Verstindnis der Eigenstédndigkeit
oder Autonomie der Ortskirche oder einer Gemeinschaft von Ortskirchen
einerseits und der verbindlichen Verantwortung fiir die Aufrechterhaltung
der Gemeinschaft mit anderen Ortskirchen bzw. mit Gemeinschaften von
Ortskirchen andererseits. Grundsitzlich gilt: Was die weitere Gemein-
schaft nicht tangiert, wird von einer Ortskirche oder einer Gemeinschaft
von Ortskirchen eigenstindig entschieden und bleibt entschieden, wenn
kein Einspruch vonseiten der weiteren Gemeinschaft erfolgt. Andernfalls
muss ein Prozess gemeinsamer Beratung und Entscheidungsfindung ein-
geleitet werden, der gegebenenfalls die umstrittene Entscheidung umstos-
sen (oder aber zum Abbruch der Gemeinschaft fiihren) kann. Was die
Aufrechterhaltung der Gemeinschaft von vornherein beriihrt, bedarf im-
mer dieses Prozesses.

22 Das entspricht dem durchgehenden Tenor faktisch aller offiziellen altkatholi-
schen Ausserungen zum Papst seit dem Miinchener Programm von 1871; vgl. die
Liste der diesbeziiglichen Texte bei vON ArX, «Petrusamt» (wie Anm. 15), Anm. 5.

Offen ist m.E. nach wie vor, ob wirklich von einem biblisch bezeugten Petrusamt
oder Petrusdienst gesprochen werden kann, insofern dieser monopersonal wahrzuneh-
men und als ius divinum zu sehen ist. Jedenfalls ist die personale Episkopé, die in ei-
nem universalen Horizont dem Papst zukommt, in einer echten synodalen Verbindung
mit der kollegialen Episkopé zu sehen, die (den) anderen Bischofen zukommt.

18



Der kirchliche und 6kumenische Auftrag der Altkatholischen Kirchen

Dabei sollten einseitige Dekretierungen, was je eigenstindig entschie-
den wird, vermieden werden (z.B. die Festlegung, etwas sei «nur» eine
disziplindre und keine Glaubensfrage und beriihre daher von vornherein
die Gemeinschaftsfrage nicht), denn dies kann schon gegen die Gemein-
schaft verstossen.

2.15 Wo letztlich keine gemeinsame Entscheidungsfindung und kein ge-
meinsamer Beschluss zustande kommt, ist in der hier vorliegenden ekkle-
siologischen Vision letztlich die «unmd&gliche Moglichkeit» des Schismas
bzw. des Ausscheidens aus der Gemeinschaft gegeben.

Die schwierige Frage, wie mit Meinungsdifferenzen in fundamentalen
Fragen umzugehen ist, bleibt hier offen und sollte von uns diskutiert wer-
den. Gibt es bestimmte Mechanismen (es entscheidet die Mehrheit oder
ein Quorum oder ein Protos/Primas), oder wird eine Entscheidung ausge-
setzt, wenn sich kein geistgeleiteter Konsens, was Gottes Wille ist, zu er-
kennen gibt (so z.B. IBK-Statut, Innere Ordnung Art. 6 lit. g)?

2.16 Die lingerfristige, nicht rechtlich zu regelnde Rezeption aller Ent-
scheidungen, die innerhalb der Ortskirche bzw. in iiberlokalen Gemein-
schaften von Ortskirchen getroffen werden, durch den sensus fidelium ist
ein notwendiges Kriterium fiir das Erkennen der Wahrheit solcher Ent-
scheidungen. Darin kommt auch der vor der eschatologischen Vollendung
nie abgeschlossene Prozess der Tradition zur Geltung, der allenfalls ord-
nungsgemiss getroffene Entscheidungen als faktisch wirkungslos aufzei-
gen kann.,

Der Prozess der Rezeption von formal «endgiiltigen», da konstitutio-
nell ordnungsgemiiss zustande gekommenen Beschliissen darf nicht mit
der Partizipation aller Gldubigen im Sinn der gemeinschaftlichen Episkopé
(vgl. 2.3) oder mit der gemdss ortskirchlichen Ordnungen vorzunehmen-
den Implementierung von Beschliissen verwechselt werden (vgl. auch
IBK-Statut, Priambel 4.1).

2.17 Abschliessende Bemerkungen zur vorgetragenen ekklesiologischen
Vision:

Die obige ekklesiologische Skizze hat (im Sinn eines Modells) die
Kirche als eine nach innen und aussen strukturierte Gemeinschaft von
Ortskirchen in sichtbarer Einheit im Blick. Sie geht nicht auf die aktuelle
Gespaltenheit der Kirche in Denominationen ein, denn m.E. lédsst sich kein
befriedigendes ekklesiologisches Modell entwerfen, wenn man von der
Gespaltenheit der Kirche ausgeht — sie ist letztlich als Siinde zu beurteilen.

19



Urs von Arx

Man sollte aber m.E. die Gespaltenheit der Kirche auch nicht dadurch
wegrationalisieren, dass man sie als unerheblich erklart, weil die Zugeho-
rigkeit zur Kirche sowieso nur Gott bekannt und ihre Einheit infolgedes-
sen in dieser Weltzeit grundsitzlich unsichtbar sei.

Das bedeutet: Die in der Skizze genannten Ortskirchen konnen nicht
querbeet mit den real existierenden Konfessionskirchen identifiziert wer-
den.

Fiir die Altkatholischen Kirchen der Utrechter Union stellt sich als eine
dauernde Aufgabe, ob und wie sie sich in dieser Vision (die selbstver-
standlich verbesserungsfihig ist) erkennen und reformieren kann — vgl.
oben im Abschnitt 1.1 die Punkte 1.1.1 und 1.1.2. Die andere, ebenso
immer anstehende Aufgabe — oben 1.1.3 — betrifft die Gestaltung von
zwischenkirchlichen Beziehungen im Horizont dieser Vision (siehe unten
41.).

Der Ausdruck «kirchliche Gemeinschaft» ist in diesem Text als termi-
nus technicus fiir eine Gemeinschaft von Ortskirchen verwendet, die sich
im vollen ekklesialen Sinn als Kirche versteht, nicht als eine Foderation
oder ein Dachverband oder dergleichen (vgl. auch 3.4). Der interne Orga-
nisationsgrad dieser Gemeinschaft kann differieren; ihre volle Ekklesiali-
tat 1st z.B. nicht abhiingig von einem umfassenden, von oben nach unten
pyramidal strukturierten Rechtsgefiige, wie es die romisch-katholische
Kirche ist.

3. Bemerkungen zur Umsetzung der Vision in der Utrechter Union

3.1 Die Gestaltung der Gemeinschaft unter den Gliedkirchen der Utrech-
ter Union (vgl. oben 1.1.2) folgte bislang — aus unterschiedlichen Griinden
— nicht altkirchlichen Vorgaben und entspricht insofern auch nicht?3 voll
der obigen ekklesiologischen Skizze: Die Utrechter Union ist ekklesiolo-
gisch keine Grosse, die einem klassischen iiberlokalen Ortskirchenver-
band (Provinz, Patriarchat) entspricht, obwohl die Rede von der Autono-
mie von nationalen Kirchen eigentlich so etwas voraussetzen wiirde. Inso-
fern eignet ihr wohl immer noch der Zug einer «Notkirche», als die sich
die Altkatholiken (mit begriindeter Ausnahme der niederldndischen) gese-
hen haben.

23 D.h. spitestens ab oben 2.12.

20



Der kirchliche und 6kumenische Auftrag der Altkatholischen Kirchen

3.2 Das IBK-Statut von 2000 geht davon aus, dass die Utrechter Union
eine Gemeinschaft von Ortskirchen ist, die sich (in Erwartung einer Uber-
windung der iiberkommenen Spaltungen) als eine Vergegenwirtigung der
Einen Kirche des Glaubenssymbols an ihrem «Ort» versteht?,

Wird aber dieses Selbstverstindnis in den real existierenden Kirchen
der Utrechter Union geteilt? Zur Kldrung der Frage legt sich einmal die
Lektiire der Eingangsbestimmungen der Verfassungen bzw. Grundord-
nungen der Gliedkirchen der Utrechter Union nahe?5, zum andern eine
Diskussion iiber den Begriff der Autonomie oder Eigenstindigkeit der
Ortskirche und iiber das Verhiltnis von Autonomie und Interdependenz in
der Gemeinschaft von Orts- bzw. nationalen Kirchen.

Die gelegentliche Beanspruchung von Eigenstindigkeit oder Autono-
mie in umstrittenen Fragen durch einzelne nationale altkatholische Kir-
chen, die faktisch Einzelbistiimer sind, bediirfte einer selbstkritischen
Reflexion. Im Hintergrund steht die immer wieder zitierte, von Prof. Franz
Heinrich Reusch formulierte Aussage in den «Grundsitzen iiber Refor-
men im Allgemeinen», welche die erste Synode der Altkatholiken des
Deutschen Reichs im Mai 1874 im Blick auf «Reformen auf dem Gebiete
der Disciplin und des Cultus» verabschiedete: «2. Die gegenwiirtige Sy-
node darf sich fiir berechtigt halten, solche Anordnungen zu beschliessen,
wie sie nach dem alten kirchlichen Rechte jede Particularsynode zu erlas-
sen befugt war.»?¢ Darunter fallen aber faktisch keine Bistumssynoden?’.

Mit anderen Worten: Es ist nur die Utrechter Union als Ganze, die —
obschon sie keinen Metropolitanverband bildet — allenfalls berechtigt ist,

24 Vel Statut (wie Anm. 2), 12-15 (Pridambel — deutscher Text).

25 Vgl. unten den Anhang. Man beachte, ob und wie von der Zugehorigkeit des
betreffenden Episkopats zur IBK bzw. der betreffenden Kirche zur Utrechter Union die
Rede ist. Daraus ergeben sich einige Anfragen, die ich hier aus Raumgriinden aber
libergehen muss.

An dieser Stelle sei noch moniert, dass auf vereinzelten offiziellen altkatholischen
homepages eine «Utrechter Communio» herumgeistert. Eine solche war 1997 geplant,
um die Probleme einer Zugehorigkeit zur Utrechter Union bei nicht mehr vorhandener
Kirchengemeinschaft aller Gliedkirchen zu 16sen (vgl. IKZ 87, 1997, 239f.). Sie ist
aber nicht zustande gekommen, weil die Bischofe der Altkatholischen Kirche der Nie-
derlande und der PNCC die entsprechende Erkldrung nicht unterzeichnet haben.

26 Beschliisse der ersten Synode der Altkatholiken des deutschen Reiches, gehalten
zu Bonn am 27., 28. und 29. Mai 1874. Amtliche Ausgabe, Bonn (Neusser) 31875,
47.

27V gl. dazu HERMANN JOSEF SIEBEN, Die Partikularsynode. Studien zur Geschich-
te der Konzilsidee (FTS 39), Frankfurt a.M. (Knecht) 1990.

21



Urs von Arx

ihre Entscheidungsfindungen im Horizont einer Analogie mit Bestimmun-
gen von Partikularsynoden zu sehen. Aber die konkreten Auswirkungen
diesbeziiglicher Entscheidungen auf die kirchliche Gemeinschaft, in der
die Utrechter Union sich befindet oder die sie anstrebt, sind gewichtiger
zu veranschlagen als eine abstrakte formal-rechtliche Argumentation mit
der altkirchlichen Synodenpraxis.

3.3 Ich nenne hier einige neuere Probleme und offene Fragen zum Thema
Eigenstdndigkeit der Orts- bzw. Nationalkirche und Interdependenz in der
Utrechter Union:

3.3.1 Die Ordination von Frauen zum priesterlichen Dienst: Sie er-
folgte (ab dem Jahr 1997) nach einem lidngeren koordinierten Prozess der
gemeinsamen Entscheidungsfindung in der Utrechter Union durch natio-
nalkirchliche Synodalbeschliisse in NL, D (schon vorher), CH und A. Sie
wird abgelehnt in PL (Synodenerkldrungen 1998 und 2003), ohne dass die
Differenz bis jetzt als ein kirchentrennendes Element gewertet worden ist;
sie wird ebenfalls abgelehnt von der PNCC, die deswegen 2003 aus der
Utrechter Union ausgeschieden ist.

Die Einfiihrung der Frauenordination in Kirchen der Utrechter Union
ist bekanntlich nicht durch einen Beschluss der IBK im Jahre 1997 (der ja
Einstimmigkeit erfordert hitte) zustande gekommen; die IBK hat auch
nicht die Entscheidung fiir die Einfiihrung in die Verantwortung der ein-
zelnen Gliedkirchen gestellt; sie hat nur festgestellt, dass in dieser Frage
offensichtlich keine gemeinsame Entscheidung moéglich ist — und zwar im
Wissen, dass dieser Tatbestand gemiss der «Utrechter Vereinbarung»
(Fassung 1974) eine Einfiihrung der Frauenordination in den Kirchen der
Utrechter Union eigentlich ausschliessen miisste (so auch — und explizit
— das IBK-Statut, Innere Ordnung Art. 6 lit. g), diese aber von einzelnen
Gliedkirchen dennoch vollzogen werden wird?28.

3.3.2 Wahl und Weihe einer altkatholischen Bischofin: Es ist nicht
auszuschliessen, dass damit ein Verlust der bisherigen Anerkennung der
altkatholischen Weihen als katholisch einsetzt — etwa vonseiten Roms und
der Orthodoxie — oder dass ein weiteres Ausscheiden einer altkatholischen
Kirche aus der Utrechter Union die Folge ist.

3.3.3 Segnung gleichgeschlechtlicher Paare und Ordination von in
gleichgeschlechtlicher Beziehung lebender Menschen: Diesbeziiglich gab

28 Vgl. Urs voN ARrX, IBK-Sondersession in Wislikofen Juli 1997, in: IKZ 87
(1997) 225-240, hier 234-237. Vgl. dazu auch das fiir die damalige Situation auf-
schlussreiche Interview mit Bischof Sigisbert Kraft in: MD 46 (1995) 20f.

22



Der kirchliche und 6kumenische Auftrag der Altkatholischen Kirchen

es bisher keinen konsistenten Prozess der gemeinsamen Entscheidungs-
findung in der Utrechter Union, sondern erneut nationalkirchliche Ent-
scheidungen in A, CH, NL; die Praxis wird abgelehnt von PL (2007). Sie
wird ebenfalls abgelehnt durch die PNCC, welche sie schon vor ihrem
Ausscheiden aus der Utrechter Union als weiteren Grund fiir den Abbruch
kirchlicher Gemeinschaft mit den betreffenden Mitgliedskirchen der Ut-
rechter Union beurteilte.

3.3.4 Die Vereinbarungen iiber eucharistische Gastfreundschaft zwi-
schen einzelnen altkatholischen (D 1985; A 1985, 2006; CZ 1985, 1990 nicht
bestitigt) und anderen Kirchen, oder auch zwischenkirchliche Pastorations-
vereinbarungen (PNCC — Rom 1993), die nicht von der IBK mitgetragen und
dann auch von allen Mitgliedskirchen iibernommen und umgesetzt werden.

3.3.5 Die 2003 erfolgte Neuordnung der sakramentalen Eingliederung
in die Kirche in der Christkatholischen Kirche der Schweiz, die ohne for-
melle Riicksprache mit den anderen Kirchen der Utrechter Union erarbei-
tet worden ist?’.

3.4 Die Utrechter Union will ihren stindigen Satzungen nach eine
Gemeinschaft von Ortskirchen (und keine lockere Assoziation von umfas-
send autonomen Gliedkirchen) sein; in diesem Sinn ist es durchaus ange-
messen von der altkatholischen Kirche im Singular zu reden’’. Aber sie ist

2 Vgl. Gebet- und Gesangbuch der Christkatholischen Kirche der Schweiz, Basel
(Medienverlag) o.J. [2004], 207f. Immerhin beauftragte die schweizerische Synode
den Bischof, sich vor der Drucklegung bei den iibrigen altkatholischen Bischofen zu
versichern, dass mit der Neuordnung nicht die kirchliche Gemeinschaft der Utrechter
Union, die «den Glauben, den Kultus und die wesentliche Struktur der ungeteilten
Kirche des ersten Jahrhunderts» bewahren und weitertragen will, verletzt worden ist;
vgl. Protokoll der Nationalsynode, 135. Session 2003, 64f.

30Vgl. nur schon den Titel des Buches von Urs KUrY «Die altkatholische Kirche»
(wie Anm. 4); vgl. auch KURT STALDER, Ekklesiologie und Rechtsstruktur der Utrech-
ter Union der altkatholischen Bischofe, in DERs., Die Wirklichkeit Christi erfahren.
Ekklesiologische Untersuchungen und ihre Bedeutung fiir die Existenz von Kirche
heute, Ziirich (Benziger) 1984, 258-272; Urs voN ARrX, Der ekklesiologische Charak-
ter der Utrechter Union, in: IKZ 84 (1994) 20-61; DERs., Strukturreform der Utrechter
Union — verschiedene Denkmodelle, in: IKZ 87 (1997) 87-115. Vgl. aber auch JaN
HAaLLEBEEK, Canon Law Aspects of the Utrecht Union, in: IKZ 84 (1994) 114-127;
GUNTER EssER, Nationale Kirchen und internationale Kirchenunion am Beispiel der
Utrechter Union der alt-katholischen Kirchen, in: Hartmut Kress (Hg.), Religionsfrei-
heit als Leitbild. Staatkirchenrecht in Deutschland und Europa im Prozess der Reform
(Ethik Interdisziplinir 5), Miinster (Lit) 2004, 215-236.

Ich nehme allerdings in den letzten Jahrzehnten im Blick auf nationalkirchlich-
synodale Entscheidungen ein geschwichtes Bewusstsein dieses Sachverhalts wahr.

23



Urs von Arx

es eben als Gemeinschaft von Orts- bzw. Nationalkirchen, und zwar so,
dass die freie Zustimmung der Gliedkirchen zu Fragen, welche die Auf-
rechterhaltung der Gemeinschaft betreffen, vorausgesetzt wird. Wo diese
nicht gegeben ist, setzt kein rechtlicher Zwang ein, sondern — als Ausdruck
der nicht mehr gegebenen Gemeinschaft — die Trennung, das Ausscheiden
aus der Gemeinschaft der Union von Utrecht.

Fragen zur Diskussion: Gibt es diesbeziiglich eine grundlegende An-
derung im ekklesialen Selbstverstdndnis der Utrechter Union (die sowohl
das IBK-Statut vom Jahr 2000 wie auch die oben vorliegende ekklesiolo-
gische Vision irrelevant machen wiirde)? Ist die oben gemachte Aussage
tiber die altkatholische Kirche (im Singular) noch erfahrbar?

4. Schritte zu weiteren Dimensionen kirchlicher Gemeinschaft

Die 0kumenische Aufgabe der Utrechter Union (vgl. oben 1.1.3) steht
selbst schon in einer Tradition, wie sie in 4.1-6 in Aktualisierung von
entsprechenden neueren IBK-Ausserungen?! verzeichnet wird. Dabei hat
die Utrechter Union in ihren iiber hundertjdhrigen Beziehungen mit Or-
thodoxen und Anglikanern das grosste Kapital hinsichtlich ihrer Bekannt-
heit und der Realisierung ihrer Programmatik angelegt.

4.1 Mitder Anglican Communion steht die Utrechter Union aufgrund der
Bonner Vereinbarung 1931 und ihrer formellen Ratifikation durch die ent-
sprechenden Instanzen der Utrechter Union (IBK) und der Anglican Com-
munion (Convocations, General Convention, General Synod usw.) in
kirchlicher Gemeinschaft32, Der Praxis der Gemeinschaft dienten (neben

Die nicht von der Utrechter Union als Ganzes getroffenen und {ibernommenen Ent-
scheidungen haben seit Mitte der 1980er-Jahre — im Vergleich zu frither — auffillig
zugenommen; vgl. 3.3.4f. und 4.6.

31 Zum Stand der Beziehungen der altkatholischen Kirchengemeinschaft der
Utrechter Union zu anderen Kirchen vgl. zuletzt die IBK-Texte: a) «Die Beziehungen
der Utrechter Union zu anderen Kirchen», in: IKZ 83 (1993) 250-254 (hinsichtlich
der Ausfithrungen zu anglikanischen Ordinationen von Frauen zum priesterlichen
Dienst veraltet); b) «Teilnahme an anglikanischen Bischofsweihen», in: IKZ 94 (2004)
141-142.

32 Die Bezeichnung fiir diese Gemeinschaft hat auf anglikanischer Seite seit 1958
wiederholt gewechselt; vgl. Urs vON ARX, Zwischen Krise und Stabilitiit. Bericht iiber
die Anglikanisch—Altkatholischen Theologenkonferenzen in Toronto 1987 und Mor-
schach 1990, in: IKZ 81 (1991) 1-40, hier 23-25 (= Anm. 8); J. ROBERT WRIGHT,
Intercommunion and Full Communion: The Meanings of These Terms for Anglicans

24



Der kirchliche und 6kumenische Auftrag der Altkatholischen Kirchen

wiederholten fritheren Konsultationen der IBK durch den Erzbischof von
Canterbury)3? die Internationalen Anglikanisch—Altkatholischen Theolo-
genkonferenzen (1957-1993), die durch den seit 1999 bestehenden «An-
glican — Old Catholic International Co-ordinating Council» (AOCICC)
abgelost worden sind. Zusitzlich sind noch die (fiir Aussenstehende kaum
dokumentierten) Treffen der anglikanischen und altkatholischen Bischofe
auf dem europiischen Kontinent zu nennen** sowie im nationalen Kontext
die St. Willibrord-Gesellschaften.

Probleme und Fragen:

4.1.1 Es gibt sich iiberschneidende altkatholische und anglikanische
Jurisdiktionen in NL, D, CH, A, CZ, (HR) PL35, wobei auf anglikanischer

and for Their Relations with the Old Catholics, in: Angela Berlis/Klaus-Dieter Gerth
(Hg.), Christus spes. Liturgie und Glaube im 6kumenischen Kontext. FS Bischof Si-
gisbert Kraft, Frankfurt a.M. (Lang) 1994, 335-345. Auf altkatholischer Seite ist die
Gewohnheit unausrottbar, dafiir den sachlich obsoleten bzw. heute anders verwende-
ten Ausdruck «Interkommunion» weiterhin zu verwenden.

Aus der verhiltnisméssig umfangreichen Literatur zur Geschichte der anglika-
nisch-altkatholischen Beziehungen vgl. aus neuerer Zeit HARALD REIN, Kirchenge-
meinschaft. Die anglikanisch-altkatholisch-orthodoxen Beziehungen von 1870 bis
1990 und ihre 6kumenische Relevanz. Band 1 (EHS.T 477), Frankfurt a.M. (Lang)
1993. Im Umkreis der 75-Jahr-Feier der Bonner Vereinbarung von 1931 sind eine
Reihe von Beitrigen erschienen in [KZ 96 (2006) 169-244 [29. IAKK 2006 in Frei-
burg i.Br.] und 97 (2007) 1-47, sowie der Tagungsband einer 2005 in Leeds veranstal-
teten gemeinsamen Theologenkonferenz: URS VON ARX/PAUL AVIS/MATTIS POEGER
(Hg.), Towards Further Convergence: Anglican and Old Catholic Ecclesiologies, Bei-
heft zu IKZ 96 (2006).

33 In umgekehrter Richtung scheint es keine entsprechenden Konsultationen gege-
ben zu haben (!).

34 Daran beteiligen sich Bischofe der Utrechter Union, der Kirche von England/
Diocese in Europa, der amerikanischen Episkopalkirche/Convocation of American
Churches in Europe und der beiden anglikanischen Kirchen auf der iberischen Halb-
insel, ndmlich der Lusitanian Catholic Apostolic Evangelical Church (Igreja Lusitana
Catélica Apostolica Evangélica) und der Spanish Reformed Episcopal Church (Iglesia
Espafiola Reformada Episcopal).

35 Das bisher profilierteste Beispiel von sich iiberschneidenden Jurisdiktionen bei
bestehender Kirchengemeinschaft ist im Blick auf Anglican Communion und Utrech-
ter Union in den USA und Kanada zu finden: An dieser Kirchengemeinschaft, die ab
1940 sukzessive verwirklicht und ab 1976 ebenso sukzessive wieder beendet wurde,
waren die amerikanische Episkopalkirche bzw. die damals sogenannte «Church of
England in Canada» und die PNCC beteiligt. Fiir Letztere waren die anglikanischen
Weihen von Frauen zum priesterlichen Dienst der Anlass, die Gemeinschaft aufzukiin-
digen.

25



Urs von Arx

Seite iiberall die «Church of England’s Diocese in Europe» (Sitz des Bi-
schofs in London) mit «chaplancies» vertreten ist, in D und CH zusitzlich
noch die «Convocation of American Churches in Europe» der Episcopal
Church (Sitzdes verantwortlichen Bischofs in Paris) mit «congregations»36.
Wie soll eine ortskirchliche Gemeinschaft nach altkirchlichen Grundsiit-
zen aussehen, ndmlich ein Bischof als Fokus der Einheit der Kirche am
«Ort» (Region oder Land) bei moglicher Pluralitit von synodalen Gre-
mien, liturgischem Ritus und Kirchenrecht37?

4.1.2 Der Status von IBK-Vertretern auf anglikanischen Foren von
«Instruments of Unity» wie Lambeth Conference, Anglican Consultive
Council, Primates’ Meeting ist in der Vergangenheit nicht immer klar ge-
wesen, zumindest aus altkatholischer Perspektive. ML.E. kénnen sie nur als
Beobachter oder Giste, aber nicht als (stimmberechtigte) Mitglieder teil-
nehmen, da die Utrechter Union zwar mit der Anglican Communion in
kirchlicher Gemeinschaft steht, aber nicht ein integrierender Teil dieser
kanonisch geregelten Grosse ist; dies wiirde ndmlich die Absorption der
einen in die andere Kirche bedeuten. Streng genommen miisste der kirch-
lichen Gemeinschaft zwischen Anglikanern und Altkatholiken ein syno-

36 Die der Theologenkonferenz in Thun als Anhang Il vorgelegene Skizze «Die
Probleme sich iiberschneidender anglikanischer-altkatholischer Jurisdiktionen und
der Porvoo-Vereinbarung» kann aus Raumgriinden nicht abgedruckt werden.

37 In einem unverdtfentlichten Referat, das Dick Schoon (Ijmuiden NL) im Mirz
2007 in Madrid auf der Sitzung des AOCICC mit dem Titel «Das altkatholische ekkle-
siologische Selbstverstindnis im Hinblick auf eine engere Zusammenarbeit von Ang-
likanern und Altkatholiken auf dem europidischen Kontinent» vorgetragen hat, schligt
der Autor vor, dass zur Behebung des Problems der «overlapping jurisdictions» sich
die Diocese in Europe auf diejenigen Gebiete beschrinkt, in denen es keinen altkatho-
lischen Bischof gibt; dabei raumt er ein, dass ein anglikanischer Bischof durchaus
gelegentlich bestimmte Dienste fiir Altkatholiken verrichtet. Wie dieser Vorschlag von
britischer Seite aufgenommen wurde, ist mir nicht bekannt — auch nicht, ob dies analog
fiir die sog. Porvoo-Kirchen zu gelten hitte, was die Diocese in Europe rdaumlich doch
ziemlich begrenzen wiirde.

Dasselbe Problem stellt sich seit Jahrzehnten auch fiir die orthodoxe Kirche(n) in
der sog. Diaspora, wo in einer Gross- oder Landeshauptstadt oft mehrere Bischofe
nebeneinander ihre territorialen Jurisdiktionen wahrnehmen — auch hier eine Art von
nationalistischer Desavouierung sonst hochgehaltener altkirchlicher Grundsiitze, die
in der Oikumené des Romischen Reichs freilich in einem politisch und kulturell ho-
mogeneren Raum gelebt wurden. Vgl. zum Hintergrund der — oft globalisierungskriti-
schen — Verbindung von Tradition und Ethnos/Nation in orthodoxem Denken nach
1989 Victor ROUDOMETOF u.a. (Hg.), Eastern Orthodoxy in a Global Age. Tradition
Faces the Twenty-first Century, Walnut Creek CA 2005.

26



Der kirchliche und 6kumenische Auftrag der Altkatholischen Kirchen

dales Gremium auf einer Metaebene entsprechen, was aber mit neuen
Problemen verbunden wire (vgl. unten 4.7)

4.1.3 Ahnliches wire zu sagen zu der von anglikanischer (englischer)
Seite gelegentlich gedusserten Idee, es sei im Rahmen der Anglican Com-
munion eine europdische Kirchenprovinz zu schaffen, deren Primas der
altkatholische Erzbischof von Utrecht wiire.

4.1.4 Es gibt in jiingster Vergangenheit eine partielle Entfremdung
zwischen einer Reihe von anglikanischen Provinzen und der Utrechter
Union angesichts ortskirchlicher altkatholischer Entscheidungen hinsicht-
lich der Segnung gleichgeschlechtlicher Paare und Ordination von in
gleichgeschlechtlicher Beziehung lebender Menschen (vgl. schon oben
3.3.3). Diesbeziigliche Phinomene von Entfremdung sind aber gegenwiir-
tig auch und zuerst ein schmerzliches inneranglikanisches Problem.

4.2 Mit der Philippinischen Unabhdingigen Kirche (Iglesia Filipina Inde-
pendiente = IFI) steht die Utrechter Union aufgrund einer von der IBK
1965 den Teilnehmern des Altkatholikenkongresses in Wien mitgeteilten
Applikation der Bonner Vereinbarung in kirchlicher Gemeinschaft. Diese
ist in jlingster Zeit (zum Teil in Zusammenarbeit mit der amerikanischen
Episcopal Church und der Kirche von Schweden) intensiviert worden,
nicht zuletzt auch aus dem Bestreben heraus, mit einer Kirche der sog.
Dritten Welt im geistlichen Austausch stehen zu konnen3s.

Die beiden iberischen Kirchen (Spanien, Portugal), mit denen die IBK
1965 ebenfalls Kirchengemeinschaft erklirt hat, gehoren seit 1980 als ex-
traprovinziale Bistlimer zur Anglican Communion.

4.3 Mit der bzw. den orthodoxen Kirche(n) hat die Utrechter Union die
intensivsten theologischen Dialoge iiberhaupt gefiihrt (1920ff., 1960ff.;
vgl. schon den kirchenamtlichen Dialog zwischen der eben konstituierten
Utrechter Union und der Russischen Orthodoxen Kirche 1893—-1913)%,

3 Vgl. auch die 2005 von der IBK, der IFI und der amerikanischen Episkopalkir-
che eingesetzte Arbeitsgruppe «Katholizitit und Globalisierung», die im November
2006 zur Frage «What does catholicity mean for us as sister churches in a globalized
world?» einen ersten Bericht veroffentlichte — abgedruckt in: IKZ 97 (2007) 138-143.
[Ein zweiter Bericht vom November 2007 («The Good Shepherd Report») wird in
dieser Zeitschrift spiter publiziert. Anm. d. Red.]

39 Vgl. dazu Urs voN Arx, Kurze Einfiihrung in die Geschichte des orthodox-alt-
katholischen Dialogs, in: DERs. (Hg.), Koinonia auf altkirchlicher Basis. Deutsche
Gesamtausgabe der gemeinsamen Texte des orthodox-altkatholischen Dialogs 1975-
1987 mit franzosischer und englischer Ubersetzung, Beiheft zu IKZ 79 (1989), 11-26;

Zr



Urs von Arx

Der offizielle Dialog von 1975-1987 ist mit 26 Konsenstexten erfolgreich
abgeschlossen worden*’. Die Ergebnisse sind nach Abschluss des Dialogs
auf Kommissionsebene von allen synodalen Gremien der altkatholischen
Kirchen als Grundlage fiir die seit je erstrebte kirchliche Gemeinschaft
angenommen worden*'. Aufseiten der Orthodoxie hingegen erfolgte we-
gen a) der inzwischen eingefiihrten altkatholischen Ordination von Frauen
zum priesterlichen Dienst und b) der von ihnen als problematisch betrach-
teten theologischen Begriindung der Kirchengemeinschaft von Utrechter
Union und Anglican Communion bislang keine explizite Stellungnahme.

Probleme und Fragen:

4.3.1 Es gibt immer noch keine Stellungnahme zum Dialog vonseiten
der IBK als einer der Auftraggeberinnen, die mit dem Dialog eine entspre-
chende Verantwortung iibernommen hatten. Nachdem nun dank eines Be-
schlusses der deutschen Bistumssynode vom September/Oktober 2007
der bisher waltende Dissens unter den altkatholischen Stellungnahmen
tiberwunden worden 1st, konnte die IBK aktiv werden.

4.3.2 Die 2003/04 von der IBK und dem Okumenischen Patriarchat
eingesetzte Arbeitsgruppe, welche die beiden erwihnten orthodoxen gra-
vamina aufarbeiten soll, konnte zielstrebiger funktionieren.

HARrALD REIN, Kirchengemeinschaft. Die anglikanisch-altkatholisch-orthodoxen Be-
ziehungen von 1870 bis 1990 und ihre 6kumenische Relevanz. Band 2 (EHS.T 511),
Bern 1994, bes. 19-202; VitaLy Borovol, Zum 100-Jahr-Jubildum der Rotterdamer
und Petersburger Kommission, in: IKZ 87 (1997) 141-183; Urs voN ARX, Vertane
Chancen. Der Dialog zwischen der Altkatholischen und der Orthodoxen Kirche, in:
Bischof Evmenios von Lefka u.a. (Hg.), Die orthodoxe Kirche. Eine Standortbestim-
mung an der Jahrtausendwende. FS Anastasios Kallis, Frankfurt (Lembeck) 1999,
199-222.

40 Vgl. Koinonia (wie Anm. 39).

41'Vgl. Altkatholische Stellungnahmen zu den Gemeinsamen Texten der Gemisch-
ten Orthodox-Altkatholischen Theologischen Kommission 1975-1987. Eine Doku-
mentation (mit einem von Prof. Dr. Urs von Arx und Prof. Dr. Martien Parmentier
verantworteten Fazit) im Auftrag der IBK zusammengestellt und herausgegeben von
Urs voN ARx, Bern, Juli 2000, 41 S. [Typoskript — mit Nachtrag vom November
2007]. Vgl. aber auch DERs., Der orthodox-altkatholische Dialog. Anmerkungen zu
einer schwierigen Rezeption, in: IKZ 87 (1997) 184-224; DERs., OUk£TL pdcw? Ein
traurig-besorgter Blick auf den orthodox-altkatholischen Dialog, in: Ekklesia —
Oikumené — Politiké. Charistéria ston Métropolité Adrianupoleos Damaskéno [FS
Metropolit Damaskinos Papandreou], Athen 2007, 669-692.

28



Der kirchliche und 6kumenische Auftrag der Altkatholischen Kirchen

4.3.3 Die fiir mich im Blick auf die altkatholische Seite dringlichsten
und schonungslos ehrlich zu beantwortenden Fragen sind die folgenden:
Ist der Dialog mit der Orthodoxie und die Zielsetzung verbindlicher kirch-
licher Gemeinschaft im Bewusstsein der Glieder der Utrechter Union als
Ganzes faktisch gestorben (oder schon seit langer Zeit nicht mehr leben-
dig*?)? Sollte man — falls ja — den Sachverhalt, dass die Orthodoxie nicht
mehr wie bis etwa in die frithen 1970er-Jahre zusammen mit dem Angli-
kanismus der nédchste Partner einer gewiinschten kirchlichen Gemein-
schaft ist (vgl. oben 1.3), nach innen und aussen in geeigneter Weise kom-
munizieren?

4.3.4 Oder ist derzeit ein von der IBK koordinierter Prozess der Be-
gegnung mit orthodoxen Gemeinden in den Lindern mit altkatholischer
Priisenz zu initiieren, ohne dass auf eine gesamthafte orthodox-altkatholi-
sche Regelung zu warten ist*3?

4.4 Dass es mit der Romisch-katholischen Kirche einen theologischen
Dialog gibt, gehort zur oben (1.3) erwidhnten neuen kumenischen Kons-
tellation mit all ihren Auswirkungen auf die Beziehungen, die andere Kir-
chen zur Utrechter Union hatten: Diese ist nicht mehr — wenn sie es je war
— eine Art nachreformatorisch-katholischer Ersatz fiir den abseits stehen-
den Vatikan.

Die Utrechter Union fiihrt seit 2003/04 — in lockerer Ankniipfung an
die frither von nationalen Dialogkommissionen (NL, D, CH) gefiihrten
Gespriiche iliber eine communicatio in sacris im Rahmen einer Pastorati-
onsvereinbarung* — mit dem Pipstlichen Rat fiir die Einheit der Christen

42 Ein vergleichender Blick auf Thematik, eingeladene Referenten und Teilneh-
mende der Internationalen Altkatholikenkongresse bis 1970 einerseits und die folgen-
den Jahre andererseits zeigt beispielhaft, welche diesbeziiglichen Verdnderungen ein-
getreten sind, und das bei laufendem offiziellen Dialog.

43 Vgl. den Vorschlag von ANasTAsIos KaLLis, Erfolgreicher Dialog ohne Folgen.
Zur Rezeptionsproblematik im Hinblick auf die altkatholisch-orthodoxe Gemein-
schaft, in: IKZ 96 (2006) 1-8.

4 Vgl. dazu zuletzt UrRs VON ARX, Romisch-katholische und Christkatholische
Kirche — Reflexionen eines Christkatholiken zu ihrem Verhiltnis gestern, heute und
morgen, in: Roger Liggenstorfer/Brigitte Muth-Oelschner (Hg.), (K)Ein Koch-Buch.
Anleitungen und Rezepte fiir eine Kirche der Hoffnung. FS Bischof Kurt Koch, Frei-
burg Schweiz (Kanisius) 2000, 356-375; JAN VISSER, Die Beziehungen zwischen dem
Vatikan und der Utrechter Union aus altkatholischer Sicht, in: Gerny u.a. (Hg.), Wurzel
(wie Anm. 5), 309-325.

29



Urs von Arx

einen neuen Dialog®. Er erkundet die Moglichkeiten einer kirchlichen
Gemeinschaft im Rahmen der in der pépstlichen Enzyklika «Ut unum
sint» erfolgten Aufforderung, es sei iiber den universalen Primat des Paps-
tes ein Dialog aufzunehmen*t. Dies wiirde, auf eine gewagte Kurzformel
gebracht, bedeuten: Gemeinschaft «cum Petro, sed non sub Petro», wenn
Letzteres die herkdmmliche kanonische Unterstellung unter den pépstli-
chen Jurisdiktionsprimat meint*’. Ein gemeinsamer Text liber «Die Kir-
che» ist immer noch in Arbeit, der deshalb hier noch nicht kommentiert
werden kann; immerhin darf auf die m.E. beachtlichen ekklesiologischen
Gemeinsamkeiten verwiesen werden, die im Rahmen der Methode des
differenzierten Konsenses festgestellt worden sind*.

Probleme und Fragen:

4.4.1 Neben den noch nicht ausgerdumten theologischen Differenzen,
stellt anscheinend nicht ein primir ekklesiologisches, sondern ein kir-
chenrechtliches Problem eine besondere Knacknuss dar: Gemiss c. 11

45 Auf altkatholischer Seite sind daran Vertreter und Vertreterinnen aus NL, D, CH
und A beteiligt. Zum bilateralen Dialog in Polen, vgl. zuletzt IKZ 97 (2007) 219. Am
Dialog Rom—PNCC, der schon vor 2003 weitgehend in Eigenregie durchgefiihrt wur-
de, ist die IBK in keiner Weise mehr beteiligt; vgl. zuletzt IKZ 97 (2007) 214-217.

46 Vgl. Enzyklika Ut unum sint von Papst Johannes Paul II. iiber den Einsatz fiir die
Okumene, 25. Mai 1995 (VApS 121), Bonn (Sekretariat der Deutschen Bischofskon-
ferenz) 1995, Nr. 95f.

47 Es geht hier um die schon mehrfach andiskutierte Frage, ob die im CIC (und
anders auch im Codex Canonum Ecclesiarum Orientalium = CCEO) vorausgesetzte
Jurisdiktion des romischen Bischofs, wie sie auf den beiden vatikanischen Konzilen
formuliert worden ist, unloslich mit seinem universalen «Petrusdienst» verbunden ist
oder eher auf einer patriarchalen Ebene zu situieren wire. — Zur Beruhigung miss-
trauischer oder dngstlicher Geister, die argwohnen, die altkatholische Seite lasse sich
blind iiber den Tisch ziehen, sei auf die Kenntnis von niichternen Einschitzungen der
romisch-katholischen communio hierarchica verwiesen, wie sie zuletzt vorliegen bei
JOHANNES BROSSEDER, Koinonia. Okumenische Anfragen an die romisch-katholische
Ekklesiologie, in: Ders./Markus Wriedt (Hg.), «Kein Anlass zur Verwerfung». Stu-
dien zur Hermeneutik des Skumenischen Gesprichs. FS Otto Hermann Pesch, Frank-
furt a.M. (Lembeck) 2007, 312-334, bes. 312-324.

48 Vgl. dazu HARALD WAGNER (Hg.), Einheit — aber wie? Zur Tragtihigkeit der
okumenischen Formel vom «differenzierten Konsens» (QD 184), Freiburg 1.Br. (Her-
der) 2000. Zur geschichtlichen Einordnung der Formel im Rahmen des katholisch-
protestantischen Gesprichs, das bald Grunddifferenz, bald Grundkonsens feststellt,
vgl. PETER NEUNER, Grundkonsens — Grunddifferenz, Metamorphosen einer Skume-
nischen Metapher, in: Brosseder/Wriedt (Hg.), Anlass (wie Anm. 47), 11-32.

30



Der kirchliche und 6kumenische Auftrag der Altkatholischen Kirchen

und c. 751 CIC 1983 stehen in der romisch-katholischen Kirche Getaufte,
welche diese Kirche nach der Erlangung von «hinreichendem Vernunftge-
brauch» verlassen haben, unter den Strafbestimmungen des Codex luris
Canonici (CIC); sie sind also nicht «getrennte Briider und Schwestern».
Das trifft speziell auf ehemals romisch-katholische Priester zu, die jetzt in
einer altkatholischen Kirche ihren Dienst verrichten, unabhingig davon,
unter welchen Umstdnden sie konvertiert sind. Konnen und wollen die
altkatholischen Kirchen der Utrechter Union angesichts des vielerorts ge-
ringen geistlichen Nachwuchses inskiinftig auf diesen «Nachschub» ver-
zichten, wenn z.B. eine pépstliche Generalamnestie mit dieser Bedingung
verkniipft wire?

4.4.2 Das Phidnomen, dass Konversionen zur altkatholischen Kirche
—zumindest in D, CH, A und CZ — mehrheitlich von in der romisch-katho-
lischen Kirche getauften Menschen erfolgen, wie auch die altkatholische
Erwartung, eigentlich miissten noch viel mehr fortschrittlich gesinnte
Rom-Katholiken, wenn sie nur konsequent handelten, den Ubertritt zur
altkatholischen Kirche vollziehen, deutet jedenfalls auf eine innerkatholi-
sche Nihe hin, die auch historisch einleuchtet: Altkatholische Kirchen
sind als Schismen innerhalb der nachreformatorischen und nachtridentini-
schen westlichen ecclesia catholica entstanden®® und haben, wie heute auf
romisch-katholischer Seite zunehmend anerkannt wird, mit einem inner-
katholischen Problem der Autoritit der Kirche und in der Kirche zu tun,
das 1870 nicht optimal bzw. zu zeitbedingt gelost worden ist. Welche Fol-
gerungen sind daraus zu ziehen: Intensivierung der Anndherung im Rah-
men des altkatholisch dogmatisch Moglichen oder grundsitzlich abgren-
zende Selbstprofilierung als Auffangbecken fiir unzufriedene und verletz-
te Rom-Katholiken?

4.4.3 Sollte der nationale Dialog zwischen der Polnisch-katholischen
Kirche und der Romisch-katholischen Kirche in Polen nicht mit dem in-
ternationalen Dialog Rom—Utrechter Union verbunden werden?

49 Insofern ist auch die 6fter zu horende Rede, die Altkatholiken bildeten — ekkle-
siologisch betrachtet — eine Briickenkirche zwischen Reformationskirchen und Rom,
nicht ganz unproblematisch; dies konnen mit mehr Recht Anglikaner (als via media)
in Anspruch nehmen. Aufgrund der altkirchlichen Kriteriologie der «Utrechter Erkla-
rung» von 1889 und anderer Texte konnte man auch oder gar eher von einer Briicken-
kirche zwischen Ost- und Westkirche sprechen, aber das entspricht kaum der sponta-
nen altkatholischen Selbsteinschiitzung.

31



Urs von Arx

4.5 Mitder Kirche von Schweden (einer sog. «Porvoo Kirche» )30 steht die
Utrechter Union in der Vorbereitungsphase eines Dialogs, dessen Zielset-
zung m.E. noch nicht gemeinsam geklirt ist. Den aktuellen Anstoss scheint
der Umstand gegeben zu haben, dass sowohl die Kirche von Schweden
(1992, 1995) als auch die Utrechter Union (1931, 1965) in kirchlicher
Gemeinschaft mit der Kirche von England und der Philippinischen Unab-
hdangigen Kirche steht, beide aber unter sich keine kirchliche Gemein-
schaft haben.

Probleme und Fragen:

4.5.1 Sind damit weitere Absichten verbunden, wie z.B. eine kirch-
liche Gemeinschaft zwischen den Porvoo-Kirchen und der Utrechter
Union3'? Dies kdme sicher okumenischen Zielvorstellungen entgegen,
wie sie etwa in der Kirche von England fiir ein gemeinsames anglikanisch-
altkatholisch-lutherisches Zeugnis in Europa vertreten wird. Vgl. auch
4.7f.

4.6 Partikuldre kirchliche Beziehungen bestehen seit 1987 zwischen der
Altkatholischen Kirche der Niederlande und der Altkatholischen Kirche
der Mariaviten in Polen aufgrund eines Beschlusses der IBK im Jahr 1985,
jede Gliedkirche der Utrechter Union solle selbst entscheiden, ob sie mit
den Mariaviten, die von 1909-1924 der Utrechter Union angehorten,
kirchliche Gemeinschaft auf der Grundlage der Bonner Vereinbarung von
1931 aufnehmen.

Probleme und Fragen:

4.6.1 Welche Riickschliisse auf das ekklesiale Selbstverstindnis der
Utrechter Union lassen sich aus dem IBK-Beschluss ziehen?

4.6.2 Sind, wenn Polnisch-Katholiken und Mariaviten keine gemein-
same altkatholische Kirche in Polen bilden kdnnen’?, in Abweichung der

30 Sog. Porvoo-Kirchen sind (aus anglikanischer Perspektive) die lutherischen Kir-
chen von Estland, Finnland, Island, Litauen, Norwegen und Schweden, die zusammen
mit den anglikanischen Kirchen des Vereinigten Konigreichs (Kirchen von England,
Wales, Schottland, Irland) 1992 eine Vereinbarung («The Porvoo Common State-
ment») iiber kirchliche Gemeinschaft geschlossen haben; vgl. DWU 111, 2003,
749-777 sowie http://www.porvoochurches.org/.

51 Die 35. IAThK 1999 in Wislikofen AG/CH setzte sich mit dem Thema «Das
Porvoo-Dokument als Anregung zu altkatholischer Selbstreflexion» auseinander, vgl.
IKZ 90 (2000) 1-49; darin besonders: MARTIN PARMENTIER, Die altkatholische Ek-
klesiologie und das Porvoodokument, ebd. 30-49.

52 Immerhin gibt es m.W. eine Form von communicatio in sacris zwischen beiden
Kirchen.

32



Der kirchliche und 6kumenische Auftrag der Altkatholischen Kirchen

bisher in der IBK vertretenen Auffassung zwei altkatholische Kirchen in
einem Land denkbar?

Neuerdings scheinen auch weitere Vorschlidge zur 6kumenischen Ver-
ortung der Utrechter Union aufs Tapet zu kommen, die {iber die bisherigen
mehr oder weniger konsistent gefiihrten altkatholischen kumenischen
Schritte hinausfiihren:

4.7 Die Utrechter Union soll mit der Anglican Communion (?), der Phil-
ippinischen Unabhiéngigen Kirche, der siidindischen Mar-Thoma-Kirche,
der Kirche von Schweden und allenfalls mit weiteren episkopal-synodalen
Kirchen eine weltweite kirchliche Gemeinschaft im vollen ekklesialen
Sinn bilden (die sich also nicht als eine Ausweitung der anglikanischen
Kirchengemeinschaft versteht). Sachlich liegt eine lockere Ankniipfung
an die frither zwischen 1948 und 1968 verfolgte Idee einer «Wider Epis-
copal Fellowship» vor3.

Probleme und Fragen:

4.7.1 Die Vision einer quasiuniversalen Gemeinschaft von sich selbst
als katholisch verstehenden Kirchen setzt voraus, dass diese einen Episko-
pat aufweisen, der in historischer Sukzession in eine Zeit zurtickreicht, wo
er sich einer Bezweiflung entzieht (z.B. in die vorreformatorische Zeit);
davon zu unterscheiden ist dessen nihere theologische Beurteilung. Die

33 Vgl. etwa The Lambeth Conference 1948. The Encyclical Letter from the
Bishops; together with Resolutions and Reports, London (SPCK) 1948, 78 (Part 11);
The Lambeth Conference 1958. The Encyclical Letter from the Bishops together with
the Resolutions and Reports, London (SPCK)/New York (Seabury) 1958, 1.35; The
Lambeth Conference 1968, Resolutions and Reports, London (SPCK)/New York (Se-
abury) 1968, 147f. Zehn Jahre spiter ist aber eine Abkehr von dieser Konzeption
festzustellen: Nunmehr ist die Lambeth Conference das Forum fiir Begegnungen und
Konsultationen zwischen Bischofen der Anglican Communion und anderen Kirchen,
die mit anglikanischen Provinzen in kirchlicher Gemeinschaft stehen; vgl. The Report
of the Lambeth Conference 1978, London (CIO Publishing) 1978, 42. Im Berichts-
band von 1968 wird S. 147 auf ein Treffen hingewiesen, das anscheinend keine Fort-
setzung fand: «The first conference was held at St. Augustine’s, Canterbury, 13-17
April, 1964, with 39 bishops representing the Anglican Churches, the Church of Fin-
land, the Spanish Reformed Episcopal Church, the Lusitanian Church of Portugal, the
Mar Thoma Syrian Church, the Old Catholic Churches, the Philippine Independent
Catholic Church, the Polish National Catholic Church of America, the Church of South
India, and the Church of Sweden.» Vgl. auch IKZ 54 (1964) 212f. Informationen zum
weiteren Hintergrund geben JAMES B. SiMpsON/EDWARD M. STORY, The Long Shadow
of Lambeth, Toronto (McGraw-Hill) 1969, 241-244.

33



Urs von Arx

fehlende Anerkennung der sog. «Giiltigkeit» der Weihen fiir alle beteilig-
ten Kirchen im Urteil von Orthodoxie und Rom mag Riickwirkungen auf
die ekklesiale Finschitzung der Utrechter Union haben (vgl. 3.2; 4.3).
Anders gesagt: Wiirde die Utrechter Union den ins Auge gefassten Kir-
chen gegeniiber erneut eine Haltung einnehmen, die von orthodoxer (und
romisch-katholischer) Seite — wie 1931 — wohl als ein ekklesiologisch
minimalistisches Programm betrachtet wiirde, das nicht zwingend der alt-
katholischen Selbstdarstellung gegeniiber Orthodoxie (und Rom) ent-
spricht, wie sie u.a. in den gemeinsamen Texten erscheint?

4.7.2 Konnte in einer solchen Gemeinschaft von Gemeinschaften von
Ortskirchen das Spiel von Synodalitét und Primat (vgl. oben 2.11) — natiir-
lich auf einer nicht universalen Ebene — eingeiibt werden — und wie?

4.7.3 Liegt einer solchen Konstellation ein iiberholtes Modell einer
letztlich «antirémischen» oder «romfreien» katholischen Christenheit zu-
grunde? Oder wird bei dieser tendenziell universalen «konziliaren Ge-
meinschaft autonomer katholischer Kirchen» dem Bischof von Rom ein
Dienst zugeordnet, der mehr ist als ein Lippenbekenntnis?

4.7.4 Warum umfasst dieses Modell nicht auch die orthodoxen (und
altorientalischen) «autonomen» katholischen Kirchen? Dieselbe Frage
stellt sich im Blick auf die Anglican Communion, sollte diese nicht zu
dieser weltweiten kirchlichen Gemeinschaft gehoren.

4.7.5 Kommt in einer solchen Konstellation das spezifisch altkatholi-
sche Zeugnis von Kirchesein zur Geltung oder ist mit einer Marginalisie-
rung zu rechnen (in Abhédngigkeit der personellen Ressourcen und der
inneren Kohirenz der Utrechter Union)?

4.8 Die Utrechter Union soll kirchliche Gemeinschaft weiterfiihren mit
bzw. ausdehnen auf die Anglican Communion, die lutherischen Kirchen
von Estland, Finnland, Island, Litauen, Norwegen und Schweden (d.h. die
sog. «Porvoo Kirchen»), die Evangelische Kirche in Deutschland (Meis-
sen) und die Lutherische und Reformierte Kirche in Frankreich (Reuilly).
In diesem (europdischen!) «6kumenischen Binnenmarkt» von sich (zu-
nehmend) als katholisch verstehenden Kirchen kénne die Utrechter Union
eine Briickenfunktion zu bischoflichen und nicht bischoflichen wie auch
zu den Rom-Katholiken und Orthodoxen innehaben und einen Dienst an
einer neu entstehenden katholischen Kirche im Sinn einer Gemeinschaft
von Gemeinschaften leisten. Dazu gehoren im Prozess des Aufbaus der
kirchlichen Gemeinschaft die uneingeschrinkte Beteiligung an Weihen,
eucharistische Gastfreundschaft u.a.m. In dieser Konstellation soll eine

34



Der kirchliche und 6kumenische Auftrag der Altkatholischen Kirchen

«neue Katholizitdt»>* gesucht und gelebt werden, die durch einen die Kon-
fessionalitiiten libersteigenden interkulturellen Austausch und eine neue
gesellschaftliche Ausstrahlung geprigt ist>.

Probleme und Fragen:

4.8.1 Liegteine, wenn auch modifizierende Neuaktualisierung der &l-
teren Programmatik (zuerst Interkommunion der katholischen Kirchen)
unter neuer bzw. fortgesetzter Ausklammerung von Orthodoxie und Rom
vor? Handelt es sich gar um eine weitgehende Verabschiedung der bishe-
rigen konkreten Zielsetzungen kirchlicher Gemeinschaft?

4.8.2 Nach welchen Kriterien bemisst sich die Ekklesialitdt bzw. die
«neue Katholizitdt» der angestrebten Gemeinschaft?

4.8.3 Entspricht der Rolle, die der Utrechter Union bzw. der IBK zu-
gedacht wird, iiberhaupt ein Realgrund (und zwar nicht nur wegen ihres
Mangels an personellen und finanziellen Kapazitéten, theologischer Pro-
filierung und effizienten Infrastrukturen)?

5. Einige abschliessende Bemerkungen und Fragen

5.1 Die oben aufgefiihrten Moglichkeiten oder Zielsetzungen hinsicht-
lich altkatholischer Kirchengemeinschaft mit anderen Kirchen lassen sich
— man mag es theologisch und geistlich bedauern — realistischerweise
nicht alle miteinander verbinden. Vielleicht steht die Utrechter Union an
einem Scheideweg. Dann aber ist auch zu iiberlegen, was bei wem an
Bekanntheits- und Vertrauenskapitel in den letzten 130 Jahren gebildet
worden ist, das sich wohl nicht ohne Weiteres zu ganz neuen Partnern
umlagern lasst.

5.2 Es ist niichtern zu iiberlegen, was die Utrechter Union mit ithrem ge-
genwirtigen personellen Bestand (und ihrer finanziellen Kraft) leisten
kann.

54 Der Ausdruck geht zuriick auf ROBERT J. SCHREITER, The New Catholicity.
Theology between the Global and the Local, Maryknoll NY (Orbis) 1997. Vgl. in
diesem Heft Jorts VERCAMMEN, Bauen an der «neuen Katholizitédt». Der 6kumenische
Auftrag der Utrechter Union, S. 73-96.

55 Vgl. ANTON HOUTEPEN, Oikoumen€ oder der Weg zu einer neuen Katholizitit,
in: IKZ 96 (2006) 9—42. Es handelt sich um ein auf Einladung des Erzbischofs von
Utrecht auf der IBK-Sitzung vom Juni 2005 in Doorn/Driebergen NL vorgetragenes
Referat.

35



Urs von Arx

5.3 Erforderlich in der Aufarbeitung der vergangenen Trennungen ist je-
weils auch eine Reinigung des Gedidchtnisses: Wo sind altkatholische Kir-
chen mit welchen anderen Kirchen gefordert, eine Reinigung des Ge-
dichtnisses anzustreben? Wie sieht dies allenfalls fiir eine ausgesprochene
Minoritétskirche aus’¢?

5.4 Es sollten nicht aus Fillen, die nach dem Prinzip der oikonomia, d.h.
der wohlmeinenden Beriicksichtigung einer speziellen Situation, situativ
und individuell (vom Bischof im Rahmen der Ortskirche) geregelt worden
sind, generelle Grundsitze abgeleitet werden, die dann mit bisher gemiss
altkirchlicher Tradition vertretenen iibergeordneten Uberzeugungen im
Konflikt stehen’.

Ist das Folgende dafiir ein Beispiel: Die Trennung von eucharistischer
und kirchlicher Gemeinschaft bzw. die Verlagerung der Sichtbarkeit der
Einheit der Kirche in ein eschatologisches Futur (vgl. 2.9)8?

5.5 Immer wieder miissen sich die Gliedkirchen der Utrechter Union da-
riiber verstindigen, wie sie in ithrem unmittelbaren soziokulturellen und
politischen Kontext Schritte auf andere Kirchen hin tun.

6 Ein Beispiel ist die Polnisch-katholische Kirche, die 2000 in einem Gottesdienst
in Wroctaw/Breslau gegeniiber der romisch-katholischen Kirche eine Schuldbekennt-
nis angesichts von Verwicklungen mit dem kommunistischen Regime ablegte.

57 In diese Richtung tendiert m.E. die von A. Houtepen (vgl. Anm. 55) befiirwor-
tend angefiihrte Studie: CENTRE D’ETUDES (ECUMENIQUES (STRASSBOURG )/INSTITUT
FUR OKUMENISCHE FORSCHUNG (TUBINGEN)/KONFESSIONSKUNDLICHES INSTITUT
(BENSHEIM), Abendmahlsgemeinschaft ist moglich. Thesen zur Eucharistischen Gast-
freundschaft, Frankfurt a.M. (Lembeck) 2003.

58 Vgl. dazu als jiingste altkatholische Ausserung die «Ergebnisse der 38. Interna-
tionalen Altkatholischen Theologenkonferenz», in: IKZ 93 (2003) 205-208 (deutsch
und englisch). Zum komplexen Themenfeld vgl. an fritheren — meist auf die AKD-
EKD-Vereinbarung (vgl. oben 3.3.4) reagierenden — Texten: die teilweise kontriren
Positionen von CHRISTIAN OEYEN Einladung zur Eucharistie — eucharistische Ge-
meinschaft — Kirchengemeinschaft, in: IKZ 77 (1987) 236-256; HERWIG ALDENHO-
VEN, Einladung zur Eucharistie — eucharistische Gemeinschaft — Kirchengemeinschatft,
in: a.a.0., 257-265; den «Konsens» der 26. Internationalen Altkatholischen Theolo-
genkonferenz von 1987 «Zu Fragen der okumenischen Dimension der Feier der Eu-
charistie», in: a.a.0., 207-208; sodann die IBK-Erklirung «Eucharistiegemeinschaft
und kirchliche Einheit» aus dem Jahr 1992, in: IKZ 84 (1994) 62 f.; schliesslich noch
die Stellungnahme der Gesprichskommission der Christkatholischen und der Ro-
misch-katholischen Kirche der Schweiz (CRGK) «Abendmahlsgemeinschaft — Kir-
chengemeinschaft», in: IKZ 77 (1987) 53-61.

36



Der kirchliche und 6kumenische Auftrag der Altkatholischen Kirchen

Fiir eine Diskussion nenne ich drei verschiedene Moglichkeiten, die
teilweise mit dem IBK-Statut und dem bisherigen Selbstverstindnis der
Utrechter Union nicht konform sind. Aber da es kein Denkverbot gibt und
die Utrechter Union bzw. die IBK ja auch Traditionen abbrechen und ver-
dndern kann (was allerdings nicht unbedingt das Anliegen des Autors ist),
sollen sie auch genannt werden:

5.5.1 Jede altkatholische Ortskirche (bzw. jeder nationale Orts-
kirchenverband — NL, PL) sucht mit anderen Kirchen, mit denen sie ihr
«Territorium» teilt, die Konsequenzen iiber die erkannte und anerkannte
Gemeinsamkeit in den Kennzeichen des Kirche-Seins zu ziehen und trifft
Vereinbarungen tiber kirchliche Gemeinschaft. Es gibt keine Einspruchs-
maoglichkeiten der iibrigen altkatholischen Ortskirchen.

5.5.2 Jede altkatholische Ortskirche (bzw. jeder nationale Orts-
kirchenverband — NL, PL) sucht mit anderen Kirchen, mit denen sie ihr
«Territorium» teilt, die Konsequenzen iiber die erkannte und anerkannte
Gemeinsamkeit in den Kennzeichen des Kirche-Seins zu ziehen und trifft
Vereinbarungen iiber kirchliche Gemeinschaft. Voraussetzung ist, dass
keine andere altkatholische Ortskirche dagegen Einspruch erhebt.

5.5.3 Jede altkatholische Ortskirche (bzw. jeder nationale Orts-
kirchenverband — NL, PL) sucht mit anderen Kirchen, mit denen sie ihr
«Territorium» teilt, die Konsequenzen liber die erkannte und anerkannte
Gemeinsamkeit in den Kennzeichen des Kirche-Seins zu ziehen und trifft
Vereinbarungen iiber kirchliche Gemeinschaft. Voraussetzung ist, dass al-
le anderen altkatholischen Ortskirchen diese Prozesse von Erkenntnis und
Anerkennung sowie die Vereinbarungen mit den entsprechenden Kirchen
ihres Territoriums nachvollziehen, d.h. ihrerseits implementieren.

5.6 Die Aufgabe, altkatholische Grundvollziige des kirchlichen Lebens
zu reflektieren und ihre Umsetzung voranzutreiben (vgl. oben 1.1.1), war
frither auch ein Anliegen der (nicht zuletzt von den Bischofen und den
Lehranstalten programmatisch strukturierten) Altkatholikenkongresse,
Diese haben diesbeziiglich, wie oben schon angedeutet, thren Charakter
seit gut dreissig Jahren sehr veridndert und dienen als thematisch je eigen-
stindige Kirchentage der Erfahrung eines tiberlokalen altkatholischen Zu-
sammengehorigkeitsgefiihls. Ist es denkbar, dass die Kongresse sich der
friiheren Aufgabe wieder zuwenden?

5.7 Wie werden — die Wahrheit des Glaubens und die Einheit der Kirche
beriihrende — Meinungskonflikte zwischen den (drei) Trigern der Episkopé
innerhalb der Ortskirche «gelost» (Mehrheitsbeschliisse der Ortskirchen-

3



Urs von Arx

synode, Vetorecht des Bischofs oder des Klerus, oder keine «Mechanis-
men»)? Zu Meinungskonflikten innerhalb der Gemeinschaft von Ortskir-
chen vgl. fiir die Utrechter Union das IBK-Statut.

Nachtrag

Ich versuche, einige Anfragen Koffemans (abgesehen von seinem Einwand zur
Rede von den «Kennzeichen» der Kirche, vgl. Anm. 17) in einem zusammenhén-
genden Votum aufzugreifen, da ich meine, dass sie letztlich irgendwie miteinan-
der verkniipft sind.

Koffeman (2.2; 3.3) kritisiert meinen Verzicht (2.17), in meiner ekklesiologi-
schen Vision von der faktischen Gespaltenheit der Kirche auszugehen. Was ich
vermeiden will ist, dass das Faktum einer Vielzahl von phidnomenologisch unter-
schiedlichen Denominationen und insofern getrennten Kirchen gegeniiber einer in
Gott vorgegebenen, wenn auch nur unsichtbaren oder fragmentarisch erkennbaren
Einheit tendenziell so interpretiert (oder gar uminterpretiert) wird, dass dieses
Faktum als «Verschiedenheit in» (eigentlich hinreichend wirklicher) «Einheit»
gesehen wird. Dann wird m.E. die theologische Identitdt aller (zumindest zum
ORK gehorigen oder mit dem ORK zusammenarbeitenden) Denominationen ein-
fach vorausgesetzt, d.h., sie werden alle als wahre Kirchen (die man mit Ortskir-
chen in einer Gemeinschaft von Ortskirchen einer bestimmten Konfession ver-
gleichen kann) oder als Teile der einen wahren Kirche (im Singular) gesehen,
deren (noch) nicht sichtbare Einheit Gegenstand des Glaubens ist. Das, was trennt,
wird dann letztlich als ein Adiaphoron beurteilt, so z.B. auch das im 6kumeni-
schen Diskurs immer noch par excellence kontrovers erdrterte kirchliche Amt
bzw. genauer und konkreter (!): der Episkopat. Das ist aber eine konfessionell —
nédmlich reformatorisch (vgl. z.B. Confessio Augustana 7) — bestimmte und nicht
etwa eine neutrale Sicht oder Aussenperspektive; das muss nicht ausschliessen,
dass sie von nicht reformatorischen Theologen und Kirchen praktisch iibernom-
men wird.

Diese Sicht hiingt u.a. zusammen mit der von Koffeman aufgeworfenen Frage,
wie sich die Geschichte der Kirche (mit ihren Elementen von Kontinuitit und
Diskontinuitdt) zum Wirken des Heiligen Geistes verhilt. Ist der Dienst des Bi-
schofs (in seiner zu priizisierenden Relation zu den tibrigen Getauften und zu den
Amtstrigern, die spéater zum dreifachen Amt mit Presbyterat und Diakonat hinzu-
gezihlt worden sind) ein von Gott gegebenes Element fiir die Kirche? Unter der
Voraussetzung, dass die neutestamentlichen Schriften zu dieser Frage und iiber-
haupt zur Strukturierung der Kirche kaum Antworten geben, die fiir eine Kirchen-
verfassung historisch kritisch gesichert und direkt abrufbar sind, wird die Ent-
scheidung u.a. davon abhingen, welche Folgerungen aus diesem Sachverhalt ge-
zogen werden. Geht man von einem Schriftverstindnis in dem Sinn aus, dass
punkto verbindlicher Ekklesiologie nicht iiber das hinausgegangen werden darf,
was im Schriftzeugnis vorliegt, dann kénnen die altkirchlichen ekklesialen Aus-
gestaltungen, die sich im 2./3. Jahrhundert mit dem ortskirchlichen Episkopat und

38



Der kirchliche und 6kumenische Auftrag der Altkatholischen Kirchen

Ansitzen zu iiberortskirchlichen synodalen Gemeinschaftsinstanzen entwickelt
hat, keine bleibende Geltung erlangen, auch wenn sie faktisch jahrhundertelang
gelebt worden sind (freilich in Variationen, die mit dem Einwirken von staatlichen
Gegebenheiten und Instanzen zu tun hatten). Diese Ausgestaltungen konnen als
vom Heiligen Geist nur fiir eine vergangene Zeit initiiert und fiir die heutige 6ku-
menische Situation als Adiaphoron oder aber gar als nicht schriftgemiss beurteilt
werden. Diese Beurteilung scheint mir aber wiederum konfessionell bedingt zu
sein. Ein anderes Verstindnis sieht im Episkopat (in seiner sehr komplexen Ver-
bindung mit neutestamentlichen Vorgaben) so etwas wie eine bleibende Gabe des
Heiligen Geistes, auch wenn sie im Licht eines geschichtlich lebendigen Glau-
bens- und Wirklichkeitsverstindnisses modifizierbar bleibt. Eine derartige Modi-
fizierbarkeit gerade im Horizont der Skumenischen Bewegung sehe ich in der Si-
tuierung des Episkopates im Konzept der Episkopé mit ihren drei Dimensionen
personal, kollegial und gemeinschaftlich. Das versuche ich in Weiterfiihrung bis-
heriger Ansiitze fiir die altkatholische Ekklesiologie fruchtbar zu machen. Dazu
gehort auch noch die aus der transkonfessionellen Liturgischen Bewegung und
ihrem patristischen ressourcement gewonnene Einsicht in die enge theologische
Korrelierung von eucharistischem Vorsitz und Episkopat, in deren Gefolge die
Leitung der Eucharistiefeier stets eine episkopale Funktion ist, auch wenn sie von
einem Presbyter im Auftrag und in Vertretung des Bischofs ausgeiibt wird.

Vielleicht steht hinter den beiden Sichtweisen eine Grunddifterenz zwischen
Kirchen des katholischen und Kirchen des protestantischen Typus (ablesbar an
den unterschiedlichen Referenzgrossen «Alte Kirche» einerseits und «Wort Got-
tes» andererseits fiir ein ekklesiales Reformprojekt). Ich sage «vielleicht» und
betone, dass mir nicht an einer Vertiefung einer Grunddifferenz liegt, wohl aber
am Aufweis des m.E. konfessionellen Charakters dieser Differenz. Deswegen
zweifle ich, ob es davon unberiihrte neutrale Aussenperspektiven gibt.

Ich habe das Beispiel des Episkopats gewihlt, weil es Koffemans deutliches
Anliegen ist, dass Altkatholiken zu nicht episkopalen Kirchen eine neue «Offen-
heit» (welche zugleich die von Gott geforderte «Offenheit» ist?) finden, aber ich
weiss nicht, wie das geschehen soll, wenn sie nicht die These des Adiaphoron
(eine Kirche ist frei, den Episkopat einzufiihren oder darauf zu verzichten) rezi-
pieren wollen. Dass der Episkopat in nicht episkopalen Kirchen gern auch auf-
grund schlechter geschichtlicher Erfahrungen oder fragwiirdiger anderskonfes-
sioneller Beispiele abgelehnt wird, ist einerseits verstidndlich, andererseits konn-
ten m.E. gerade diese Kirchen im Licht neuerer 6kumenischer Uberlegungen zur
Episkopé ein Ethos des bischoflichen Dienstes entwickeln, das wiederum fiir die
episkopalen Kirchen von Bedeutung ist.

Mit der Rede von der Ortskirche als der «Reprisentation und Verwirklichung
der einen heiligen, apostolischen und katholischen Kirche», wie sie im (einzigen
universalen) Glaubenssymbol bekannt wird, wird vorausgesetzt, dass sich Institu-
tionelles und dieses Transzendierendes, Sichtbares und Unsichtbares miteinander
verschriinken. Beides gehort im Blick auf die Kirche, die geglaubt und bekannt
wird, zusammen, auch wenn sich vermutlich keine gleichsam chemisch reine Son-

39



Urs von Arx

derung von Empirischem und Geglaubtem durchfiihren lédsst (deren Unterschei-
dung, die mir den Eindruck einer Trennung macht, ist offenbar ein grosses Anlie-
gen von Koffeman). Klar ist nur, dass die Kirche letztlich in der Liebe des dreiei-
nen Gottes griindet und dass dieser Primat sowohl eine tragende wie richtende
Kraft fiir die Glieder der Kirche hat. Auch dieser «unmégliche» Kirchen-Realis-
mus ist wohl ein Erbe der Alten Kirche, der freilich nur im Modus einer in der
Liturgie verankerten doxologischen Sprache artikuliert werden kann.

In einem gewissen Sinn ist also die Orientierung an der Alten Kirche fiir die
altkatholische Kirche tatsidchlich normativ, und diese hat auch ihre 6kumenischen
Beziehungen insofern gesteuert, als sie mit Kirchen vergleichbarer Ekklesialitit
bilaterale Dialoge gefiihrt hat in der Hoffnung, die beiderseitige theologische
Identitit leichter als mit anderen Kirchen zu erkennen und darin konsequenterwei-
se kirchliche Gemeinschaft in einer verbindlichen Weise anzuerkennen. Wo sol-
che Gemeinschaft erkannt und anerkannt wird — ein sowohl geistlicher wie recht-
lich regelbarer Prozess —, kann gemeinsam bekannt werden, die Una Sancta zu
repriasentieren und zu verwirklichen. Dieser ebenfalls in der Liturgie verankerte
doxologische Akt kann m.E. nicht auf eine analysierende, komparativ vorgehende
Ebene verlagert werden, sodass dann hinsichtlich von Kirchen, mit denen keine
sichtbare kirchliche Gemeinschaft besteht und gelebt wird, ein Urteil geféllt wird
— sei es, dass ihnen das wahre Kirchesein pauschal abgesprochen oder ebenso
pauschal zugesprochen wird. Dass Letzteres freilich mit guten Griinden vermutet
wird, hilt die 6kumenische Suche nach Gemeinschaft im Gang. Die temporire
ekklesiologische Urteilsenthaltung, die weder andere Denominationen aus-
schliesst («nur wir sind wahre Kirche»), sodass die Wesensmerkmale der Kirche
(vor allem Einheit und Apostolizitit) in ihrem institutionalisierbaren Aspekt auf
die eigene Kirche bzw. die sichtbare Gemeinschaft von eigener und anderer Kir-
che beschriinkt ist, noch alle Denominationen einschliesst («alle sind wahre Kir-
che»), sodass die Wesensmerkmale der Kirche in ihrem institutionalisierbaren
Aspekt ein Gegenstand des Glaubens sind und unsichtbar bleiben, ist allerdings
im 6kumenischen Diskurs nicht iiblich und so wohl auch nicht leicht zu vermit-
teln.

Ursvon Arx (geb. 1943 in Solothurn CH), Prof. Dr. theol. 1964—1971 Studium
der Theologie in Bern, Paris und Oxford. Seit 1986 Prof. fiir Neues Testament,
Homiletik und (seit 1994) Geschichte des Altkatholizismus an der Christka-
tholisch-theologischen Fakultit bzw. am Departement fiir Christkatholische
Theologie der Universitéit Bern. Mitglied internationaler und nationaler bila-
teraler Gesprichskommissionen.

Adresse: Neuhausweg 53, CH-3097 Liebefeld, Schweiz.
E-Mail: u.vonarx@freesurf.ch

40



Der kirchliche und 6kumenische Auftrag der Altkatholischen Kirchen

English Summary

The traditional Old Catholic ecclesiology is the result, on the one hand, of the wish
to remain with discerning fidelity in continuity with the so-called Undivided
Church (before the great dissensions of the second millennium, especially in the
West) and, on the other hand, of the dialogues and special contacts with the Ortho-
dox and Anglican traditions, which formed the Catholic wing in earlier decades of
the Ecumenical Movement; moreover Old Catholic ecclesiology was responsive
to the work of Faith and Order. New ecumenical constellations and challenges
oblige the Old Catholic Churches and their bishops united in the Union of Utrecht
to investigate in what direction their ecclesial witness and commitment is to go in
the present and near future.

The paper presents an Old Catholic ecclesiological vision and concept, espe-
cially with a view on unity and communion, and it puts some critical questions as
to the realisation of ecclesiological principles in the framework of the Union of
Utrecht insofar as this body is not simply a loose confederation of local Churches,
but a communion which represents the Old Catholic Church (in the singular). It
then discusses a number of possible options for ecumenical commitment, not all
compatible with each other: some are to continue established processes of promot-
ing ecclesial communion, some to break new ground.

Anhang: Eingangsbestimmungen altkatholischer
Grundordnungen bzw. Verfassungen

1. Das Statut der Altkatholischen Kirche der Niederlande 2007

Prdambel
Historischer Hintergrund

Die Altkatholische Kirche der Niederlande, die Kirche von Utrecht, ist die ununterbro-
chene Fortsetzung der von Willibrord begriindeten katholischen Kirche in unseren
Breiten. Sie hat in ihrem kirchlichen Leben immer die traditionellen Rechtsquellen der
katholischen Kirche benutzt, auch nachdem im 18. Jahrhundert in den Nordlichen Nie-
derlanden eine Entfremdung zwischen zwei Gruppen von Katholiken eingetreten
war.

Diese iiberkommenen Rechtsquellen, als ius commune (gemeines Recht) in gros-
sen Teilen der westlichen katholischen Kirche rezipiert, umfassen u.a. das idltere, im
Dekret Gratians (1140-1145) kompilierte Kanonische Recht, das mittelalterliche De-
kretalenrecht, von Gregor IX. 1234 in den auch «Liber Extra» genannten Dekretalen
promulgiert (beide sind Teil des «Corpus iuris canonici»), und die verschiedenen Kon-
zilskanones seit dem spiten Mittelalter.

41



Urs von Arx

Die Kirche von Utrecht! stiitzte sich bei der Interpretation der Rechtsquellen meis-
tens auf das systematische Ubersichtswerk «Jus Ecclesiasticum Universum» (1700)
des Lowener Kanonisten Zeger Bernard van Espen (1646—1728), der zu Anfang des
18. Jahrhunderts die Rechte der Utrechter Kirche energisch verteidigte.

Neben dem ius commune (gemeines Recht) entwickelte sich im Lauf der Jahrhun-
derte auch ein ius particulare (Partikularrecht). Dessen Umfang nahm vor allem am
Ende des 19. und zu Anfang des 20. Jahrhunderts erheblich zu. Als nach der Verkiindi-
gung des Dogmas der Unbefleckten Empfingnis Marias (1854) mit Rom auch eine
Entfremdung auf dogmatischer Ebene entstanden war und nach dem Ersten Vatikanum
die Utrechter Kirche sich mehr und mehr an den altkatholischen Kirchen im Ausland
orientierte, die sich im Widerstand gegen die durch das Erste Vatikanum verkiindeten
Dogmen der pipstlichen Unfehlbarkeit und der Universaljurisdiktion des Papstes
(1870) entwickelt hatten, wurden — mit der Alten Kirche als Vorbild — nach und nach
sowohl im kirchlichen Leben als auch in der Kirchenstruktur Reformen durchge-
fiihrt.

Zu Beginn des 20. Jahrhunderts gerieten viele Bestimmungen aus den mittelalter-
lichen, nicht systematisierten und schwer zuginglichen Rechtsquellen ausser Ge-
brauch, und durch Reformen entstand ein neues Partikularrecht. Das Bediirfnis nach
einer teilweisen Kodifikation des kirchlichen Rechts wurde immer grosser. Deshalb
wurde 1927 die Kommission fiir das Kirchenrecht eingerichtet. Die Arbeit dieser
Kommission brachte endlich das «Statuut voor de Oud-Katholieke Kerk van Neder-
land» zustande, welches 1950 in Kraft gesetzt wurde. Das alte Recht des «Corpus iuris
canonici» wurde nur noch als zusitzliche Rechtsquelle benutzt.

Ekklesiologische Grundsditze

Das heutige Statut stiitzt sich auf Grundsitze, die in der langen Tradition wurzeln, in
der die Kirche von Utrecht sich im Lauf der Jahrhunderte entwickelt hat. Sie geben der
Kirchenstruktur einen episkopalen und synodalen Charakter und sind bis auf den heu-
tigen Tag mitbestimmend fiir die Identitit der Kirche.

a. Mit anderen katholischen Kirchen hat die Utrechter Kirche Folgendes gemein:

— die Diozese (das Bistum) ist die zentrale Grosse der Kirchenstruktur. An ihrer
Spitze steht der Ditzesanbischof, der sowohl der erste Vorsteher der Eucharistie
ist als auch derjenige, der im Einvernehmen mit seiner Geistlichkeit (Pries-
ter/innen und Diakone/Diakoninnen) die Dibzese leitet;

— das kirchliche Leben jeder Didzese vollzieht sich in den Gemeinden;

— Bischofe von Nachbarbistiimern schliessen sich zur Bischofssynode einer Kir-
chenprovinz zusammen, in der einer von ihnen (der Erzbischof) als Vorsitzender
fungiert;

I'In dieser Pridambel wird der Begrift «Kirche von Utrecht» in der Bedeutung «Kirchen-
provinz Utrecht» benutzt, von der das Bistum Haarlem ein Teil ist.

42



Der kirchliche und 6kumenische Auftrag der Altkatholischen Kirchen

b.

— die Verbundenheit zwischen verschiedenen Kirchenprovinzen stellt sich in der
Kirche des Westens in der besonderen Sorge und Verantwortlichkeit des Bi-
schofs von Rom fiir das Wohl der Kirche und das Bewahren der Einheit dar;

— die Universalitit der Kirche zeigt sich im Allgemeinen oder Okumenischen
Konzil.

In Ubereinstimmung mit den ekklesiologischen Grundsitzen, die die Utrechter

Kirche mit anderen Kirchen in der Vergangenheit betont hat und die meist zuriick-

gehen auf die Tradition der Alten Kirche, lehrt sie:

— die Kirche hat einen rein geistlichen, spirituellen Charakter;

— zwischen den Didzesanbischofen besteht keine Hierarchie, da alle Bischofe,
einschliesslich des romischen, die gleiche Autoritidt empfangen haben;

— die bischofliche Jurisdiktionsgewalt wird nur eingeschréinkt durch allgemein
verbindliche Ausspriiche der Kirche;

— die kirchliche Jurisdiktionsgewalt ist dem Diozesanbischof anvertraut, der diese
Gewalt von der Kirche, d.h. von allen Gldubigen, entlehnt, iiber die sie ausgeiibt
wird.

Mit den katholischen Kirchen, die unter der Leitung von Bischéfen stehen, welche

die Erkldrung vom 24. September 18892 annehmen, teilt die Utrechter Kirche die

Auffassung:

— die kirchliche Leitungsmacht der Bischofe auf Landesebene (d.i. die Kirchen-
provinz) wird geteilt mit Vertreterinnen und Vertretern der Geistlichen und der
Laien;

— daneben bestehen auch Formen synodaler Mitverantwortung, an der sowohl
Laien als Geistliche teilhaben;

— die Utrechter Union ist als Notzusammenschluss entstanden; solange jedoch die
Einheit unter den katholischen Kirchen nicht wiederhergestellt ist, trigt sie dazu
bei, den universalen Charakter der Kirche sichtbar zu machen.

1. Teil: Allgemeine Bestimmungen. 1. Kapitel: Von der Kirche und ihren Beziehungen
zu anderen Kirchen

Art. 1 Die Altkatholische Kirche der Niederlande, bei den staatlichen Behorden als

Romisch-katholische Kirche der Altbischioflichen Klerisei [Roomsch-Ka-
tholieke Kerk der Oud-Bisschoppelijke Cleresie] bekannt, ist die Gemein-
schaft der im Konigreich der Niederlande wohnenden katholischen Glaubi-
gen sowie derer, die andernorts wohnen und ihren Willen bekundet haben, zu
dieser Gemeinschaft gezihlt zu werden.

Art. 2 Die allgemeine Leitung der Kirche liegt bei ihren Bischéfen im Zusammen-

wirken mit den Gldubigen, Geistlichen und Laien, in Ubereinstimmung mit
den in diesem Statut festgelegten Bestimmungen.

2 Der niederliindische Text dieses Dokuments ist u.a. verdffentlicht in: Beiheft zu

[KZ 91 (2001), 57-59.

43



Urs von Arx

Art. 3.1 Die Altkatholische Kirche der Niederlande steht in voller Kirchengemein-

Art.

Art.

Art.

Art.

Art.

Art.

Art.

Art.

Art.

3.2

4.1

4.2

6.1

6.2

8.1

schaft mit auslidndischen katholischen Kirchen, die unter der Leitung von
Bischofen stehen und gleich wie die Bischofe der Altkatholischen Kirche der
Niederlande die Erklirung vom 24. September 1889 anerkannt haben.
Diese Bischofe und die Kirchen, die sie reprisentieren, sind in der Utrechter
Union vereint.

Die Zusammenkunft dieser Bischofe heisst Internationale Bischofskonfe-
renz, im weiteren IBK genannt. Diese Konferenz hat ihr eigenes Statut?, das
innerhalb der Altkatholischen Kirche der Niederlande keine Verbindlichkeit
besitzt.

Auf den Sitzungen der IBK lassen die niederlindischen Bischofe sich von
einem oder mehreren Beratern begleiten, die aus der Altkatholischen Kirche
der Niederlande stammen, es sei denn, es gebe Griinde, dies mit Zustimmung
des Kollegialvorstandes [Collegiaal Bestuur] zu unterlassen.

Fiir jede Sitzung wird/werden diese/r Berater aufgrund seiner/ihrer Fach-
kenntnis durch die Bischéfe nach Anhérung des Kollegialvorstandes er-
nannt.

Konsultationen innerhalb der nationalen Kirchen, die fiir die Beschlussfas-
sung in der IBK durch ihr Statut vorgeschrieben sind, enthalten in der Altka-
tholischen Kirche der Niederlande mindestens das Einholen eines Votums
des Kollegialvorstandes und der Synode.

Beschliisse der IBK konnen in der Altkatholischen Kirche der Niederlande
nur durch die eigene Entscheidung des betreffenden Bischofs fiir seine Di6-
zese bzw. des Episkopates oder des Kollegialvorstandes fiir die gesamte Kir-
che umgesetzt werden.

Beschliisse der IBK werden nicht umgesetzt, bevor nicht der Kollegialvor-
stand und die Synode gehort worden sind.

Vertreter/innen der Altkatholischen Kirche der Niederlande in internationa-
len altkatholischen Gremien und Organisationen werden durch den Kollegi-
alvorstand ernannt und entlassen?.

Die Altkatholische Kirche der Niederlande steht in kirchlicher Gemeinschaft
(full communion) mit anderen katholischen Kirchen, insofern diese Kirchen

3 Statut der Internationalen Altkatholischen Bischofskonferenz, in Kraft getreten am

l. Januar 2001. Eine niederlindische Ubersetzung ist erschienen in: Beiheft zu IKZ 91
(2001), 43-56.

* So die Vertreter/innnen im Stidndigen Kongressausschuss zur Vorbereitung der Inter-

nationalen Altkatholiken-Kongresse. Dieser Stindige Kongressausschuss hat seine eigenen
Statuten, die innerhalb der Altkatholischen Kirche der Niederlande nicht verbindlich sind.
Vgl. Statut der Internationalen Altkatholikenkongresse in: IKZ 72 (1982) 315-316 [Nach-
trag in: IKZ 96 (2006) 234. Anm. d. Red.].

44



Der kirchliche und 6kumenische Auftrag der Altkatholischen Kirchen

mit der Altkatholischen Kirche der Niederlande oder mit der IBK eine dies-
beziigliche Ubereinkunft getroffen habens.

Art. 8.2 Im letzteren Fall kommt die kirchliche Gemeinschaft erst dann zustande,
nachdem die betreffende Ubereinkunft in der niederldndischen Kirche ange-
nommen und durch einen eigenstindigen Beschluss durch den niederlédndi-
schen Episkopat anerkannt ist.

Art. 9.1 Die Altkatholische Kirche der Niederlande fordert in Ubereinstimmung mit
den Prinzipien der Erkldrung vom 24. September 1889, gestiitzt auf den
Glauben der ungeteilten Kirche, das dkumenische Streben nach Wiederver-
einigung der bestehenden christlichen Kirchen zur «einen, heiligen, katholi-
schen und apostolischen Kirche» und nach Zusammenarbeit aller Christen.

Art. 9.2 Die Beteiligung an dkumenischen und zwischenkirchlichen Gremien, die
national oder international arbeiten, geschieht aufgrund des Beschlusses des
Kollegialvorstandes, der auch die Vertreter im Namen der Kirche ernennt®.

2. Die Synodal- und Gemeindeordnung des Katholischen Bistums
der Alt-Katholiken in Deutschland 2003

§ 1 Grundlagen

(1) Wir halten fest an dem alten katholischen Glauben, wie er in der Heiligen Schrift,
in den 6kumenischen Glaubensbekenntnissen und in den allgemein anerkannten
dogmatischen Entscheidungen der 6kumenischen Konzilien der ungeteilten Kir-
che des ersten Jahrtausends ausgesprochen ist.

(2) Wirbekennen uns zu der Einen, Heiligen, Katholischen und Apostolischen Kirche.
Die Kirche hat ihren Grund in Jesus Christus und seinem Werk der Versohnung.
Wir streben die konziliare Gemeinschaft der historisch gewordenen Kirchen in
threr Vielfalt an.

(3) Wir sind eine autonome Ortskirche im altkirchlichen Sinn (ecclesia localis), die
sich selbststindig Ordnungen und Satzungen gibt.

(4) Wir halten fest an der alten bischoflich-synodalen Verfassung der Kirche. Danach
leitet der Bischof unmittelbar und selbststindig die Ortskirche unter Mitwirkung

3 Vgl. die Vereinbarung iiber eine «Interkommunion» mit den Anglikanischen Kirchen
(Bonn, 2. Juli 1931), die seit 1958 mit dem Begriff full communion bezeichnet wird, und die
Abkommen mit der Unabhingigen Kirche der Philippinen, der Reformierten Bischoflichen
Kirche von Spanien und der Lusitanischen Kirche von Portugal (alle drei geschlossen zu
Wien, 22. September 1965).

®Vgl. den Beschluss im Jahr 1948 zur Teilnahme der Altkatholischen Kirche an dem
damals gegriindeten Okumenischen Rat der Kirchen, dessen Verfassung kiirzlich erneut in
Harare im Jahr 1998 festgestellt worden ist, sowie den Beschluss im Jahr 1968 zur Teilnah-
me an dem in den Niederlanden errichteten Rat der Kirchen, dessen Statuten zuletzt am
13. November 2002 verindert worden sind.

(Ubersetzung des niederlindischen Textes: A. Berlis)

45



Urs von Arx

und Mitentscheidung der Gemeinschaft der Ordinierten und des ganzen Gottesvol-
kes.

(5) Inder Kirche haben Minner und Frauen die gleichen Rechte. Insbesondere konnen
Frauen und Minner gleichermassen zum apostolischen Dienst des Diakonats,
Presbyterats und Episkopats ordiniert werden. Soweit bei Amtsbezeichnungen nur
die minnliche Form verwendet wird, steht sie zugleich fiir die weibliche Form.

§ 2 Begriindung der Eigenstéindigkeit

Wir konnen die vatikanischen Lehrsédtze vom universalen Rechtsprimat des Papstes
und seiner Lehrunfehlbarkeit, wie sie 1870 verkiindet wurden, nicht anerkennen, da sie
zum Geist der heiligen Schrift sowie zu Glaube und Leben der alten Kirche im Wider-
spruch stehen. Solange die Anerkennung dieser Lehrsitze in der romisch-katholischen
Kirche eingefordert wird, ist darum eine eigene kirchliche Grundordnung geboten. Als
vollberechtigte Glieder der katholischen Kirche halten wir an unserem Anspruch auf
alle den Katholiken zustehenden Rechte fest, insbesondere auf die dem katholischen
Gottesdienst gewidmeten Kirchen, auf die katholischen Pfriinden und Stiftungen und
auf die fiir katholische Kultus- und Unterrichtszwecke von den Staaten in ihren Haus-
halten gewihrten Betrige.

3. Verfassung der Christkatholischen Kirche der Schweiz 1989

In necessariis unitas Im Notwendigen Einheit

in dubiis libertas in Zweifelsfdllen Freiheit

in omnibus caritas in allem die Liebe
Priambel

1. Als Kirche Jesu Christi hat die Christkatholische Kirche der Schweiz ihren Grund
in Jesus Christus. Gott der Vater, der Ursprung aller Dinge, hat in unsere von ihm
abgefallene Welt seinen ewigen Sohn gesandt, ihn in Jesus von Nazareth Mensch
werden lassen und ihn so mit uns in eins verbunden. Er liess ihn fiir uns sterben,
weckte ihn auf von den Toten und erhohte ihn zu seiner Rechten. So hat uns Gott
in Jesus Christus mit sich selber und untereinander versohnt und vereint. Durch
seinen Heiligen Geist erleuchtet er Menschen, sodass sie die in Christus gesche-
hene Versshnung erkennen, im Glauben ergreifen und so an den einzelnen Orten
zu Gemeinschaften vereinigt werden. Jede solche Gemeinschaft zeichnet sich da-
durch aus, dass sowohl ihre Glieder untereinander wie auch sie als ganze mit den
vom Heiligen Geist an andern Orten auferbauten Gemeinschaften in gegenseitiger
Liebe verbunden sind, und das ist die Kirche Jesu Christi. Darum weiss sich die
Christkatholische Kirche beauftragt zur Verkiindigung des Evangeliums und dem-
gemiss zum Dienst an den Mitmenschen und zur Bewahrung der Schopfung. Im
Gehorsam gegeniiber dieser Sendung zu diakonalem und missionarischem Han-
deln stellt sie sich auf die Seite der Benachteiligten und tritt hier und iiberall auf
der Welt ein fiir Versohnung, Gerechtigkeit und Frieden. So ist in ihr lebendig ge-

46



Der kirchliche und 6kumenische Auftrag der Altkatholischen Kirchen

genwirtig, was die Gnade Gottes in Christus erfiillt hat und durch seinen Heiligen
Geist zu Inhalt und Verheissung unseres Lebens macht. Darum verehren wir Gott
den Dreieinen und bekennen ihn mit den Worten des nizédnischen 6kumenischen
Glaubensbekenntnisses.

Es ist somit jede an einem «Ort» von Gott in Christus und durch den Geist verei-
nigte und geordnete Gemeinschaft eine vollstindige, ganze und selbstverantwort-
liche Kirche. Sie heisst «katholisch», weil in ihr einerseits Gott und Mensch, Him-
mel und Erde, Gegenwart und Verheissung und somit alles Heil und alle Wahrheit
umfasst ist und weil sie andererseits auch mit allen Kirchen in der Welt in Einheit
verbunden ist. Diese Katholizitit wollen wir festhalten.

Die Katholizitidt der Kirche aufrechtzuerhalten, ist Inhalt und Ziel der apostoli-
schen Sukzession. Sie wird dadurch vollzogen, dass der Bischof mit den Priestern
und Diakonen einerseits und die Laienschaft andererseits sich gegenseitig ver-
pflichten, den Glauben der Apostel sowie die Liturgie und die Struktur der Alten
Kirche zu bewahren, in der Gegenwart zu entfalten und in die Zukunft hinein und
in alle Welt hinaus weiterzupflanzen. Das zeigt sich betont in der Ordination; dar-
um erfolgen Weihen zu apostolischen Amtern nur im ausdriicklichen Zusammen-
hang der apostolischen Sukzession, in der die ganze Kirche steht.

Durch die aus apostolischer Sukzession gestaltete Struktur der Kirche ordnet der
Heilige Geist die Triger des apostolischen Amtes und die Laienschaft einander in
der Weise zu, dass sie in der Lage sind, in gegenseitiger Verantwortung und in
synodalem Umgang einander bei der Erfiillung ihrer Aufgaben wie auch bei der
Entdeckung und Entfaltung ihrer Gaben zu unterstiitzen und so eine Gemeinschaft
zu sein, in der sich alle daran beteiligen, die Wahrheit des Evangeliums immer neu
zu erkennen, zu bekennen und die notigen Entscheidungen zu finden. Seinen be-
sondern Ausdruck findet dieser synodale Prozess in der Nationalsynode. Die Zu-
ordnung von apostolischem Amt und Laienschatt und ihre Einheit zeigt sich dabei
vor allem im gemeinsam gefeierten eucharistischen Synodegottesdienst. Er wird
grundsitzlich vom Bischof als Hiiter und Symbol der Einheit geleitet. In dieser
Feier wirken die Laien zusammen mit den Geistlichen aktiv mit und {iben auch
bestimmte liturgische Dienste aus.

Der Bischof der Christkatholischen Kirche der Schweiz ist Mitglied der Utrechter
Union der altkatholischen Bischofe, die der Bewahrung der Kirche in der Einheit
der Glaubensiiberlieferung dient, angesichts sich aufdringender neuer Fragen
Stellung bezieht und dabei Einheit und Gemeinschaft selbststindiger katholischer
Kirchen darstellt. Durch ihren Bischof ist auch die Christkatholische Kirche in der
Utrechter Union in gleicher Weise verbindlich vertreten, wie jede Kirche durch
ihren Bischof an einem Konzil vertreten ist.

Da Jesus Christus der Grund jeder Kirche und der Einheit aller Kirchen ist, weiss
sich auch die Christkatholische Kirche von Anfang an verpflichtet, dafiir zu beten
und zu arbeiten, dass die Einheit der Kirchen wiederum der Katholizitit entspre-
chend sichtbare Gestalt gewinnt. Soweit ihre Krifte es ihr gestatten, beteiligt sie
sich an jeder Bemiihung, die fiir die Erlangung dieses Zieles als geeignet er-
scheint.

47



Urs von Arx

Aufgrund dieses Selbstverstindnisses gibt sich die Christkatholische Kirche der
Schweiz unter dem Vorbehalt der staatlichen Gesetzgebung folgende Verfassung ...

4. Kirchenverfassung der Altkatholischen Kirche Osterreichs 1980/1999

Priiambel

Die Altkatholische Kirche Osterreichs versteht sich als vollgiiltige Verwirklichung der
einen heiligen, katholischen und apostolischen Kirche.

Die Altkatholische Kirche ist durch ihren Bischof Mitglied der Internationalen
Bischofskonferenz der Utrechter Union der altkatholischen Bischofe. Sie bekennt sich
zu der Utrechter Erkldrung der Bischofe vom 24. September 1889.

Sie hilt fest an den Glaubensaussagen der alten Kirche, wie sie in der HI. Schrift
des alten und neuen Bundes, in den 6kumenischen Symbolen der 7 6kumenischen
Konzile des 1. Jahrtausends ausgesprochen sind.

5. Synodal- und Gemeindeordnung der Altkatholischen Kirche in der Tsche-
chischen Republik (1877/1997/1999)

Teil I. Allgemeine Bestimmungen

§1. Die Christen, die auf dem Gebiet der Tschechischen Republik leben und den alt-
katholischen Glauben bekennen, bilden die Kirchengemeinschaft, welche Altka-
tholische Kirche in der Tschechischen Republik genannt wird. Der Sitz der Kir-
chenleitung ist in Prag.

6. Die Rechtsordnung der Polnisch-Katholischen Kirche in der Republik Polen
1995/2003

Kapitel 1. Einleitung: 1. Die Katholizitdt und das Polentum [ Polszczyzna] der Kirche

§1. Die Polnisch-Katholische Kirche

a) bekennt die katholischen Wahrheiten des Glaubens und der Moral sowie die
Grundsitze der Kirchenordnung, welche in der Heiligen Schrift enthalten und
in den Allgemeinen Glaubenssymbolen und in den Bestimmungen der sieben
Okumenischen Konzile des ersten Jahrtausends formuliert sind;

b)ist Teil der einzigen, heiligen, katholischen und apostolischen Kirche;

c) hat eine eigene Kirchenhierarchie;

d) nimmt die religiose und pastorale Sorge fiir die Gldubigen polnischer Nationa-
litdt und auch fiir die Gldaubigen anderer Nationalitdt, wenn sie ihren Anschluss
an die Kirche kundgetan haben, wahr;

e) verwendet in der Liturgie die polnische Sprache wie auch ihre eigenen, durch
die Kirchenbehorde bestitigten liturgischen Biicher, insbesondere das Mess-
buch, das Rituale und das Pontifikale, sowie die Hilfsbiicher (Gesangbiicher,
Gebetbiicher);

48



Der kirchliche und 6kumenische Auftrag der Altkatholischen Kirchen

§2.

f) beriicksichtigt in ihrer pastoralen Arbeit die geistigen und materiellen Notwen-
digkeiten des polnischen Volkes und Staates;

g)lehrt den Wert des menschlichen Lebens von der Empfingnis bis zum natiirli-
chen Tod und die Wiirde eines jedes Menschen.

Unter Wahrung ihre jurisdiktionellen Unabhingigkeit und eigenstindigen Verwal-

tung bleibt die Polnisch-Katholische Kirche in der Glaubenseinheit und in enger

geistiger Verbindung mit der Polnischen Nationalen Katholischen Kirche in den

Vereinigten Staaten von Nordamerika und Kanada; sie unterstiitzt die Aufrechter-

haltung der Verbindung der Auslandpolen mit dem Mutterland.

§3.1. Die Bischofe der Polnisch-Katholischen Kirche sind Mitglieder der Internatio-

§4.

§5.

nalen Altkatholischen Bischofskonferenz der Utrechter Union und vertreten die
Polnisch-Katholische Kirche in der Utrechter Union.

2. Die Bischofe der Polnisch-Katholischen Kirche nehmen als bindend fiir sich
und die ganze Kirche die Erklidrung der Altkatholischen Bischofe vom 24. Sep-
tember 1889 an.

Die Polnisch-Katholische Kirche

a) unterstiitzt die okumenische Idee, wobei sie die Grundsitze der Gleichberechti-
gung der christlichen Kirchen beachtet;

b)hat auch eine tolerante Haltung gegeniiber den nicht christlichen Religionen.

Gestiitzt auf die Lehre des Neuen Testaments und die Apostolische Tradition, be-

kennt die Polnisch-Katholische Kirche:

1. Jesus Christus, der Hohepriester und Hirt, ist selbst das Oberhaupt und Funda-
ment der Kirche.

2. Die hochste Jurisdiktionsbehorde in der Kirche und fiir die Kirche ist die Ge-
samtpolnische Synode der Polnisch-Katholischen Kirche, fortan «die Synode»
genannt.

3. Das vollziehende Organ zwischen den Synodesessionen ist der Synodalrat.

4. Die Bischofe, Priester und Diakone fiihren die Synodalbeschliisse aus in all
dem, was gemiss ihrer Weihevollmacht zu den Funktionen der Kirche gehort,
also Seelsorge, Lehre und Heiligung.

5. «Die Grundsitze des Glaubens und der Moral der Polnisch-Katholischen Kir-
che», die in dem von der Fiinften Gesamtpolnischen Synode der Kirche am
5. Juli 1966 beschlossenen Grundrecht der Polnisch-Katholischen Kirche in der
Volksrepublik Polen enthalten sind, bilden einen integralen Teil dieser Rechts-
ordnung.

49



	Der kirchliche und ökumenische Auftrag der Altkatholischen Kirchen der Utrechter Union : wie weiter in die Zukunft?

