Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 98 (2008)
Heft: 1-2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bibliographie

Bibliographie

FERNANDO ENNS/ScorT HOLLAND/
ANN K. RiGGs (Hg.), Seeking Cul-
tures of Peace. A Peace Church
Conversation, Geneva (WCC)/Tel-
ford PA (Cascadia) 2004, 260 S.
(ISBN 2-8254-1402-6)

Der vorliegende Sammelband geht zu-
riick auf eine Tagung der sog. histo-
rischen Friedenskirchen auf dem Bie-
nenberg, Schweiz, im Juni 2001. Die
drei unterschiedlichen minoritéren De-
nominationen (Mennoniten, Brethren
of Christ und Quiker) leisten damit -
nicht zum ersten und sicher auch nicht
zum letzten Mal — einen bedeutenden
theologischen Beitrag zum Friedens-
thema und zur Dekade zur Uberwin-
dung von Gewalt des Okumenischen
Rates der Kirchen.

In einem ersten von insgesamt vier
Teilen wird an das Ringen des ORK
mit dem umstrittenen Thema der Ge-
waltfreiheit erinnert, die Ziele der De-
kade genannt (Konrad Raiser) und eine
Ekklesiologie und Ethik, basierend auf
Trinitit und Koinonia, vorgestellt
(Fernando Enns). Der zweite Teil
nimmt drei verschiedene Gesichts-
punkte (biblisch, theologisch und his-
toriographisch) zu Globalisierung und
gegenwiirtigen sozialen und politischen
Machtverhiltnissen auf (Neal Blough,
Peter Dula, Alfred Neufeld). Um unter-
schiedliche Kontexte des christlichen
Friedenszeugnisses geht es im dritten
Teil: Eine sorgfiltige Anndherung an
das Thema Inkulturation anhand der
Geschichte der Quiiker, speziell der Bi-
ographie von John Woolman (Ann K.
Riggs), eine Deutung der klassischen

Christologie und Versohnungslehre als
anfillig fiir Gewalt (J. Denny Weaver),
der Hinweis auf die mannigfaltigen
Friedensverstindnisse und den bei-
spielhaft gelebten Frieden der «Church
of the Brethren» in Nigeria (Patrick K.
Bugu), die theologische Reflexion
eines gewalttitigen Gottesbildes (Scott
Holland) und schliesslich der Einblick
in die verschiedenen Ursachen von Ge-
walt im kolumbianischen Kontext (Alix
Lozano) erginzen sich gegenseitig.
Der vierte und letzte Teil beschiftigt
sich mit dem Autbau von Kulturen des
Friedens und verdeutlicht dies an Jesu
Lehre (Mt 5,38—48) und Jesu Verhalten
gegeniiber den religidsen Fiihrern im
Matthidusevangelium (Daniel W. Ul-
rich) bzw. an der Rolle von Paulus als
Mediator in den Briefen an die Ge-
meinden in Korinth und Rom (Moisés
Mayordomo). Vier Aufsitze — ein fe-
ministisch theologischer Blick auf
Konfliktlosungsstrategien (Debbie Ro-
berts), eine Untersuchung zu Spiritua-
litat und Theologie des Bodens (Elaine
Bishop), die Darstellung der Rolle der
koreanischen Kirche im lokalen und
globalen Spannungsfeld (Sang Gyoo
Lee) und ein sehr allgemein gehaltener
interdisziplindrer Ausblick (Alastair
MclIntosh) — runden den Band ab.

Die vierzehn Beitrage mit je eige-
nen methodischen Zugéngen, unter-
schiedlichen Friedensbegriffen und
Perspektiven werden schliesslich aber
nicht in ihrer Vielfalt stehen gelassen,
sondern haben ein gemeinsames Ziel:
Ein Brief mit dem Bekenntnis zur Frie-
densarbeit als Hauptaufgabe der Kir-
che (Anhang 1) und ein verpflichtendes

153



Bibliographie

von den Teilnehmenden unterzeichne-
tes Studienpapier (Anhang 2) legen das
Engagement fiir Frieden als gemein-
sames Anliegen fest. Das insgesamt
wertvolle und eindriickliche Panopti-
kum mit einem Vorwort von Samuel
Kobia und einem Index sowie vielen
Anregungen aus Theorie und Praxis
empfiehlt sich fiir Schulen, Kirchen,
Nichtregierungsorganisationen und fiir
alle, die am weiten Feld der Friedens-
arbeit interessiert oder dort selbst titig
sind.

Sara Kipfer, Thun

Cra RETO Famos, Kirche zwischen
Auftrag und Bediirfnis. Ein Bei-
trag zur 6konomischen Reflexions-
perspektive in der Praktischen
Theologie (ReligionsRecht im
Dialog 3), Miinster (Lit) 2005,
304 S. (ISBN 3-8258-8782-0)

Was unterscheidet die Kirche vor der
Postmoderne von der Kirche in der
Postmoderne? Ich wiirde das pointiert
so ausdriicken: Vor der Postmoderne
konnte die Kirche als Institution be-
stimmen, welches «Theaterstiick» ge-
spielt wird. In der Postmoderne be-
stimmen die Menschen selbst, welches
sie besuchen mochten und welches
nicht.

Dadurch ist de facto — unabhingig
davon, wie man diese Entwicklung
bewertet — ein religidser Markt ent-
standen, auf dem die verschiedenen
Kirchen und Religionen als Anbieter
auftreten und ihren Kunden (bestehen-
den und potenziellen Mitgliedern)

154

Angebote unterbreiten. Eine solche
Marktorientierung ist nur moglich,
wenn Kirchen und Religionen ihre
ideellen und materiellen Ressourcen
gezielter einsetzen als bisher und dabei
auch betriebswirtschaftliche Uberle-
gungen und Termini einfliessen lassen.
Eine derartige Entwicklung ist aber
nicht unbestritten. Einzelne sehen
durch sie das Selbstverstindnis des
Glaubens bzw. der Kirche bedroht.

Dabher ist es sehr zu begriissen, dass
Cla Reto Famos in seiner Ziircher
Habilitationsschrift in  Praktischer
Theologie diese Entwicklung fiir den
reformatorischen Bereich unter dem
Gesichtspunkt der «Bediirfnisorientie-
rung» aufarbeitet. Der Titel weist be-
reits darauf hin, dass eine solche Un-
ternehmung sich nur im Spannungsfeld
Systematische Theologie und Prak-
tische Theologie bzw. zwischen Auf-
trag und Bediirfnis (Was erwarten z.B.
junge Familien heute von der Kirche?)
ereignen kann. Er wiihlt dafiir den An-
satz von Jean Paul Thommen, der eine
Nonprofitorganisation als ein «offenes,
dynamisches, komplexes, autonomes,
marktgerichtetes produktives soziales
System» definiert, «bei dem die Ge-
winnorientierung nichtim Vordergrund
steht».

Verbunden mit der empirischen
Wende in der Theologie und ihrem
Dialog mit den Humanwissenschaften
in den sechziger Jahren hielten
betriebswirtschaftliche Uberlegungen
Einzug. Wihrend sie sich anfinglich
auf die Gemeindewachstumsbewegung
und die Wirtschaftsethik beschriankten,
kann man heute auch von einem Ge-
meinde- und Kirchenmanagement
sprechen, das sich ab den neunziger
Jahren in Theologie und Kirche zu eta-



Bibliographie

blieren begann. So weit die Einfiihrung
des Autors. Es ist nicht ersichtlich, ob
er bei den Vorlidufern eines Manage-
ments in der Kirche bewusst oder un-
bewusst selektiert hat. Mir fehlen hier
fiir den evangelischen Bereich die
«Gemeindeberatung» und der «Visita-
tionsgedanke». Beide sind in den
Gliedkirchen der EKD der erfolgreiche
Versuch eines «internen» Manage-
ments mit Aussenwirkung.

Im ersten Teil der Arbeit wird the-
ologisch (z.B. Das Evangelische Miin-
chenProgramm und die Ansitze von
A. Grozinger, M. Josuttis, P. M. Zuleh-
ner und W. Griib) und soziologisch der
Nachweis erbracht, dass Bediirfnisori-
entierung auch in der Kirche notwen-
dig ist. Dann folgen eine Einfiihrung in
betriebswirtschaftliche Grundbegriffe
und die Problematik der Ubertragbar-
keit und Vermittlung von diesen auf
kirchliche Verhiltnisse (deshalb nimmt
das in Kirche und Theologie umstrit-
tene Wort «Bediirfnisorientierung»
auch einen weiten Raum ein). Dem
schliessen sich an: die Entwicklung
eines kirchlichen Handlungskonzepts,
das Auftrag und Bediirfnis gerecht
wird; Ausblicke auf die Praxis und zu-
letztdie Einordnung der 6konomischen
Reflexionsebene (also des Kirchenma-
nagements) in der Praktischen Theolo-
gie. Die Schlussfolgerungen sind:
«Die Kirche hat auch in einer gesell-
schaftlichen Situation, die durch Indi-
vidualisierung und Wettbewerbsdruck
geprigt ist, Moglichkeiten des Wir-
kens.» Die okonomische Reflexions-
perspektive kann dazu einen wichtigen
Beitrag leisten, in dem sie der Kirche
hilft, zugleich auftragsgemiss und
adressatengerecht zu handeln. In der
heutigen Welt kann das zu einer Frage

des institutionellen Uberlebens wer-
den.

Die Arbeit stellt fiir den reformato-
rischen bzw. evangelischen Bereich
einen hervorragenden Uberblick und
vor allem eine theologisch tiefgehende
Durchdringung der Grundproblematik
Auftrag und Bediirfnis dar: Soll man
in der Kirche {iberhaupt bediirfnis-
bzw. kundenorientiert handeln und,
wenn ja, nach welchen Kriterien, und
wie lisst sich das theologisch begriin-
den?

Kritisch anzumerken wire, dass
trotz dem Eingehen auf den Ansatz von
Paul M. Zulehner der Skumenische
Kontext (wie z.B. der katholische und
der freikirchliche Bereich) fast ausge-
klammert ist bzw. auch ausgeklammert
werden musste, um im Rahmen einer
Habilitation das Thema nicht ausufern
zu lassen. Dadurch fehlen aber Refle-
xionsperspektiven. Und das ist schade;
gerade im Hinblick darauf, dass Prak-
tische Theologie wohl heute das theo-
logische Universititsfach ist, das am
meisten interdisziplinidr und interkon-
fessionell ausgerichtet ist. Der 6kume-
nische Kontext ist z.B. bei der Frage
wichtig, zu welcher Art von NPO eine
Kirche gehort. Famos kann sich da als
Ankniipfungspunkte die «soziokultu-
relle NPO» nach der Kategorisierung
von Peter Schwarz vorstellen bzw. das
Fribourger Genossenschaftsmanage-
ment. Im evangelischen Kontext ist das
logisch nachvollziehbar. Aber ein
«Freikirchler» oder «Katholik» wiirde
da theologisch und soziologisch be-
griindet andere Kategorisierungen be-
vorzugen. Hinzu kommen je nach
Kirchenverstindnis im Hinblick auf
Auftrag und Bedirfnisorientierung
unterschiedliche Mitgliedschaftstypen

155



Bibliographie

bei den «Kunden». Diese Diskrepanz
fallt besonders auf, wenn man das
Werk von Cla Reto Famos mit dem von
Pius Bischofberger «Kirchliches Ma-
nagement. Grundlagen und Grenzen»
in derselben Buchreihe vergleicht.
Dieses katholische Pendant, das im
Gegensatz zum Buch von Famos keine
ekklesiologische Hermeneutik, son-
dern ein praktisches Buch sein will,
spricht unter dem Aspekt von Manage-
ment primar nicht von Marketing wie
Famos, sondern von Fiihrung und
Unternehmensfiihrung, und zwar im
Blick auf Universalkirche — Ortskir-
che — Pfarrei. Deshalb kann Famos
logischerweise auch Praktische Theo-
logie als anwendungsorientierte Wis-
senschaft definieren, wihrend die
anderen theologischen Disziplinen
Grundlagenwissenschaften seien. Viele
Praktische Theologen wiirden dem wi-
dersprechen, insbesondere im katho-
lischen Bereich, wo man Praktische
Theologie als den Selbstvollzug der
Kirche verstehen kann. Auf jeden Fall
leistet das Werk von Cla Reto Famos
einen wichtigen Beitrag zu der nun
hoffentlich bald beginnenden konfessi-
onsiibergreifenden Diskussion iiber
Kirchenmanagement, gerade auch un-
ter dem Primat des Auftrags bzw. den
Grundfunktionen von Kirche heute.
Ungeklirt bleibt das Verhiltnis der
gewidhlten Themenstellung zur prak-
tisch-theologischen Kybernetik, als
Lehre von der Kirchenleitung verstan-
den, auch wenn sich bei Famos ent-
sprechende Kurzverweise zu Schleier-
macher und Daiber finden.
Harald Rein, Winterthur

156

ULricH Luz, Studies in Matthew,
Grand Rapids MI (Eerdmans) 2005,
XII, 385 S. (ISBN 0-8028-3964-9)

Sammlungen von Aufsitzen bedeu-
tender Exegeten sind meist eine echte
Bereicherung der theologischen Lite-
ratur. Die gesammelten Aufsitze
(1971-2003) zum Matthdusevangeli-
um des Berner Neutestamentlers Ul-
rich Luz sind in dieser Hinsicht keine
Ausnahme. Durch die erstmalige Pri-
sentation der grosstenteils urspriing-
lich in deutscher Sprache erschienenen
Aufsiatze auf Englisch erhdlt die
Sammlung zusitzliches Gewicht, da
die Aufsiitze nun einer breiteren und
nicht nur US-amerikanischen Offent-
lichkeit zugénglich sind (eine dhnliche
Sammlung auf Deutsch liegt nicht vor).
Gleichzeitig wird auch der grosse
Matthduskommentar (EKK) von Luz
libersetzt (Hermeneia), wodurch das
Opus magnum von Luz auch auf Eng-
lisch — nun begleitet von seinen Aufsiit-
zen — gelesen werden kann. Die herme-
neutisch orientierten Beitrige, die auch
in dem Band enthalten sind, sind auch
unabhingig vom Kommentar durch-
wegs dusserst lesenswert.

Der Sammelband ist nebst einem
Vorwort (vii—viii), einem thematischen
Register und einem Bibelstellenre-
gister in acht Abteilungen gegliedert.
Die beiden ersten beschiftigen sich
mit den synchronen und diachronen
Zugidngen zum Matthidusevangelium
(Matthew’s Story, 3-36, Matthew and
his Tradition, 39-79, mit je zwei
Aufsitzen), die darauffolgenden fiinf
mit theologischen Themen bzw. Pro-
blemen des Matthdusevangeliums
(Christology, 83-112, Ecclesiology,
115-182, Ethics, 185-218, Miracles,



Bibliographie

221-240, Matthew and Israel,
243-261), und am Ende des Bandes
folgen sechs hermeneutisch orientierte
Beitrige (Hermeneutics with Matthew
in Mind, 265-379).

Wie Luz selber angibt (vii), doku-
mentieren diese Aufsitze seinen Weg
mit dem Matthdusevangelium. Sie set-
zen sich dementsprechend auch haupt-
sdchlich aus Vorarbeiten und weiter-
fiihrenden «Nebenprodukten» seines
grossen Kommentars zusammen, wel-
che die dort veroffentlichten Ergeb-
nisse seiner exegetischen Arbeit vo-
raussetzen. Dabei sind die ersten sie-
ben Beitrige ohne Ausnahme eine be-
reichernde Lektiire neben dem Kom-
mentar. Auch wenn man mit Luz ein-
verstanden sein muss, dass es nicht
notig sei, dass die Exegese sich alle
zwanzig Jahre vollig erneuern miisse
(vii), dirften die Vorarbeiten eher
bei wissenschaftlich orientierten Exe-
getlnnen auf Interesse stossen (wegen
des detaillierteren Argumentes und
der forschungsgeschichtlichen Bedeu-
tung), wogegen die weiterfiihrenden
Beitridge auch und vor allem von Theo-
loglnnen anderer Disziplinen und aus
der pastoralen Praxis geschitzt werden
konnten. Mit Blick auf letztere Gruppe
sollte hier auch der Schlussbeitrag
«The Significance of Matthew’s Jesus
Story for Today» (370-379) erwiihnt
werden, der das Fazit von Luz’ Arbeit
am Matthidusevangelium in Bezug auf
zeitgenossische (theologische) Pro-
bleme und Herausforderungen bein-
haltet.

Aus dem Blickwinkel dieser Zeit-
schrift miissen aber einige Beitrige aus
der letzten Abteilung des Bandes be-
sonders hervorgehoben werden. Hier
befasst sich Luz mit hermeneutischen

Fragestellungen und setzt einige Ak-
zente, die gerade auch in 6kumenischer
Sicht von Bedeutung sind und sein
grundsitzlich theologisches Anliegen
bei der Exegese aufzeigen. In einem
ersten Beitrag (Reflections on the Ap-
propriate Interpretation of New Testa-
ment Texts, 265-289) arbeitet Luz teils
im Dialog mit zeitgendssischen Auto-
ren, aber hauptsédchlich von Augustin
inspiriert (284, Anm. 62) ein grundle-
gendes Kriterium biblischer Herme-
neutik heraus: das (theologisch reflek-
tierte und bestimmte) Kriterium der
Liebe (284: «New Testament texts and
interpretations of them are true so long
as they bring about love»). Wo Luz da-
mit schon mit einer theologischen Her-
meneutik einsetzt, entwickelt er diese
in Auseinandersetzung mit den Kir-
chenviitern und christlich-orthodoxen
Theologen weiter und versucht dabei,
eine gewisse Ubereinstimmung zwi-
schen dem lutherischen «was Christum
treibet» und dem orthodoxen und pa-
tristischen inkarnatorisch-christologi-
schen Ansatz zu finden (ein wichtiges
Thema von «The Significance of the
Church Fathers for Biblical Interpreta-
tion in Western Protestant Perspec-
tive», 290-312, vgl. 309). Dabei &us-
sert er, Okumenisch sachgerecht, auch
seine eigenen Bedenken (311-312).
Die ekklesiologische Perspektive auf
die Hermeneutik, die in diesen beiden
Beitrdgen schon impliziert ist, wird
weiter ausgefiihrt in zwei Beitréigen,
die sich mit dem auch im Matthius-
kommentar integrierten Anliegen der
wirkungsgeschichtlichen Hermeneutik
auseinandersetzt. Einerseits erfolgt
dies in Auseinandersetzung mit kano-
nischer Hermeneutik (Canonical Exe-
gesis and Hermeneutics of «Effective

157



Bibliographie

History», 333-348), wobei die Frage
nach einer Art von Exegese, die das
Verstindnis der ganzen biblischen Bot-
schaft zum Ausdruck bringt, im Zen-
trum steht. Daber wird der Kanon so
verstanden, dass er als der gemeinsame
Schatz der Kirchen die Kirche selber
zum Ausdruck bringt (346-348). An-
dererseits definiert Luz im Beitrag
«Hermeneutics of <Effective History>
and the Church» (349-369) seine Exe-
gese explizit als ein ekklesiales Unter-
fangen, wobei er «Kirche» auf eine ihm
eigene Art und Weise versteht: «(...) I
understand <«Church> as a dialogue
community of denominations and per-
sons to whom the Bible has been given
and among whom the Bible is at work»
(367). Die Wirkungsgeschichte spielt
in diesem Kontext eine zentrale Rolle,
indem sie den die Erfahrung von Koi-
nonia (367) ermoglichenden Prozess
der Verstindigung der verschiedenen
Konfessionen aufgrund der Bewusst-
werdung ihrer jeweiligen kontextuell
bedingten Zuginge zu und Verstind-
nissen von der Bibel ermoglicht. Ab-
schliessend soll noch ein Beitrag zur
Bedeutung der Bibel fiir die religits
pluralistische Gesellschaft Erwéihnung
finden (Can the Bible Still Be the
Foundation for a Church Today? The
Task of Exegesis in a Society of Reli-
gious Pluralism, 313-332), wo Luz
diese Bedeutung folgendermassen be-
schreibt: «The main task of exegetes in
a society of religious pluralism is, then,
to point to the God of whom their texts
only speak and who is not in any way
available to them ([...] Above all, and in
the fact of the conditio moderna, exe-
gesis must point out that it cannot go
beyond the boundaries of human histo-
ry and human language, and that pos-

158

sibly God is the great disturbance in
human linguistic constructions of the
reality. But we cannot know for certain
whether this is so» (332).

Nachwort: Wenn meist aller guten
Dinge drei sind, so sind es im Fall des
Matthdusevangeliums deren zwei:
Nicht nur Ulrich Luz hat einen grossen
Matthduskommentar und jetzt den
Band «Studies in Matthew» veroffent-
licht, sondern auch Dale C. Allison. Er
ist, zusammen mit William D. Davies,
Mitverfasser des anderen grossen Mat-
thduskommentars (ICC), und er hat so-
eben (bei Baker, Grand Rapids MI)
unter demselben Titel einen Band mit
Aufsitzen herausgebracht.

Peter-Ben Smit, New York

BArRT WAUTERS, Recht als religie. Ca-
nonicke onderbouw van de vro-
egmoderne staatsvorming in de
Zuidelijke Nederlanden (Symbolae
Facultatis Litterarum Lovaniensis,
Series B, 35), Leuven (Universi-
taire Pers Leuven), 2005, 490 S.
(ISBN 90-5867-508-4)

Das Buch befasst sich mit der Staats-
bildung in den siidlichen Niederlanden
withrend der frithen Neuzeit. Dieses
Thema wird besonders aus dem Blick-
winkel des Verhiltnisses zwischen Kir-
che und Staat betrachtet. Dazu behan-
delt der Verfasser, der flimische
Rechtshistoriker Bart Wauters (geb.
1975), mehrere Rechtsformen, die
dieses Verhdltnis damals stark gepragt
haben. Sein Buch bekommt damit auch
grossen Wert fiir das richtige Verstind-



Bibliographie

nis der Entstehungsgeschichte der alt-
katholischen Kirche der Niederlande.
Es beschreibt ndamlich das intellektuel-
le Gepick der wichtigsten Fiirsprecher
der Kirche von Utrecht zu Anfang des
18. Jahrhunderts: Das sind der Lowe-
ner Kanonist Zeger-Bernard van Espen
(1646—1728), der fiir das Utrechter
Kapitel in allen wichtigen Entschei-
dungen juristische Gutachten abfer-
tigte, und Joan Christiaan van Erckel
(1654—1734), der in Lowen Jura stu-
dierte, in vielen Pamphleten die Rechte
der Utrechter Kirche verteidigte und
von 1719 bis zu seinem Tod Dekan des
Kapitels war. Sowohl in den kirch-
lichen Standortsbestimmungen dieser
Juristen als auch in einer Reihe histo-
rischer Ereignisse in den nordlichen
Niederlanden klingen bereits die er-
wihnten Rechtsformen an, die sich
spater auch im Febronianismus und im
Josephinismus durchsetzen sollten.
Ausserdem war Ende des 17. und An-
fang des 18. Jahrhunderts das gesamte
intellektuelle Klima innerhalb der Kir-
che von Utrecht stark von dem in Lo-
wen gelehrten kanonischen Recht be-
einflusst, da viele nordniederlidndische
Weltgeistliche ihre Ausbildung im
Papstkolleg, in der Pulcheria (Bistum
Haarlem) oder im Alticollense (Erzbis-
tum Utrecht), genossen hatten.

Dem privilegium de non evocando
wird in «Recht als religie» nur wenig
Aufmerksamkeit geschenkt (123-128).
Dieses den Fiirsten vom Papst erteilte
Privileg gewiihrleistete den Unterta-
nen, auch in kirchlichen Streitigkeiten
im ersten Rechtsgang immer innerhalb
des zustindigen Hoheitsgebietes (also
nicht in Rom!) beurteilt zu werden. In
der Geschichte der Kirche von Utrecht
sollte es eine wichtige Rolle spielen.

Papst Leo X. (1475-1521) hatte er-
klart, das Privileg sei auf alle Einwoh-
ner der Niederlande anwendbar, und
Kaiser Karl V. (1500-1558) hatte es
sowohl fiir den Norden als auch fiir den
Siiden in mehreren Akten amtlich be-
stitigt. Aufgrund dieses Privilegs und
unterstiitzt durch die Staaten von Bra-
bant, konnten die Bischofe Antoon
Triest (1577-1657) von Gent und Ja-
cob Boonen (1573-1655) von Mecheln
verhindern, dass sie sich in Rom fiir
thre Weigerung, die Bulle /n eminenti
(1643) zu promulgieren, zu verantwor-
ten hatten. Der apostolische Vikar Pe-
trus Codde (1648-1710) jedoch wurde
nach Rom zitiert. In seinem Protest ge-
gen diesen Hergang berief sich van
Erckel 1702 ausdriicklich auf das pri-
vilegium de non evocando. Aber auch
im Einschreiten der Obrigkeit der re-
formierten Staaten von Holland fand
das Privileg noch seinen Widerhall.
Bevor es in Rom zu einem endgiiltigen
Urteil kam, forderten die Staaten im
Jahr 1703, Codde miisse in seiner Ei-
genschaft als Staatsangehoriger heim-
kehren.

Dem ius placiti, dem fiirstlichen
Plazet, widmet Wauters ein ganzes
Kapitel (143-213). Darin wird tbri-
gens auch die Bulle In eminenti behan-
delt, mit der Cornelius Jansenius’
(1510-1576) Buch «Augustinus» ver-
urteilt worden ist. Gemdss einem alten
Grundsatz des kanonischen Rechts ist
kirchliche Gesetzgebung erst dann ver-
bindlich, nachdem sie von denjenigen
rezipiert worden ist, auf die sie sich be-
zieht. Auf dieser Grundlage entwi-
ckelte sich in den Niederlanden und in
anderen Teilen Europas das Plazet:
Kirchliche Entscheidungen und Ge-
setze erfordern, um Geltung zu bekom-

159



Bibliographie

men, sowohl die Genehmigung des
Fiirsten als auch die Promulgation in
der Lokalkirche. Im 15. und 16. Jahr-
hundert wurde dieses Recht fiir die
Niederlande in einer Reihe fiirstlicher
Verordnungen (Plakate) festgelegt. Die
spiatere Doktrin begriindete dieses
Recht mit der naturrechtlichen Pflicht
des Fiirsten, seine Untertanen zu schiit-
zen. Daher wurde es auch auf die refor-
matorische Obrigkeit angewendet. An-
fanglich hatte das Plazet das Ziel, uner-
wiinschte Pfriindenverlethungen zu
verhindern. Spiter wurde es auf alle
papstlichen Entscheidungen angewen-
det. Es wurde als dem Konigtum inhé-
rent und als unléslich damit verbunden
angesehen. Die Kanonisten Pieter
Stockmans (1605-1671) und van Es-
pen vertraten die Meinung, dass auch
lehrmissige Bullen dem Plazet unterla-
gen, wenn sich der Fiirst auch der in-
haltlichen Beurteilung der Glaubens-
lehre enthalten sollte. Auch in den
nordlichen Niederlanden sollte die
Doktrin des ius placiti bei Coddes Sus-
pendierung und bei der Ernennung von
Theodorus de Cock (1650-1720) zum
Provikar im Jahr 1702 eine wichtige
Rolle spielen. Auf dessen Ernennung
durch Rom hin untersagten die Staaten
von Holland de Cock die Ausiibung
dieses Amtes, da er nicht von ihnen als
Verwalter der katholischen Kirche zu-
gelassen war. Van Erckel verteidigte
diese Entscheidung, indem er sich auf
das ius placiti berief.

Ein ganzes Kapitel befasst sich mit
einem dhnlich wichtigen Thema, dem
sogenannten recursus ad principem
(214-285). Dabei handelt es sich um
einen Sammelbegriff fiir unterschied-
liche Rechtsformen, die miteinander
gemein haben, dass in einer kirchlichen

160

Streitfrage ein weltlicher Richter gebe-
ten wird, die Entscheidung der kirch-
lichen Instanz zu kassieren, falls grund-
legende Formalitiiten nicht beobachtet
wurden. Diese Art des Verfahrens be-
zweckte, den Besitz der Untertanen
gegen Stdrungen zu schiitzen, ein-
schliesslich der ungestorten Ausiibung
kirchlicher Amter und der mit ihnen
verbundenen Pfriinden. Den recursus
ad principem gab es nicht nur in den
Niederlanden. Ein derartiger Rechts-
gang hatte sich auch in Frankreich und
Spanien entwickelt, anfangs nur auf-
grund  gemeinrechtlicher ~ Bestim-
mungen, spiter auch mit einer natur-
rechtlichen Begriindung, nimlich dem
Gedanken des souverdnen Fiirsten,
dessen Aufgabe es ist, die Ruhe zu be-
wahren und seine Untertanen, Laien
wie Geistliche, zu schiitzen. Die Ut-
rechter Kirche hat bei der Obrigkeit nie
formlich Rechtseinspruch gegen die
Suspendierung Coddes und die Ernen-
nung de Cocks an seiner Stelle erho-
ben. Es steht jedoch fest, dass van
Erckel mit dem holldndischen Ratspen-
siondr Anthonie Heinsius (1641-1720)
in Verbindung getreten ist. Darauthin
kamen die Staaten von Holland der Ut-
rechter Kirche in einer Art und Weise
zu Hilfe, die der Kassation kirchlicher
Entscheidungen aufgrund der Nichtbe-
achtung von Verfahrenvorschriften
oder der Verletzung ortlicher Gewohn-
heiten vergleichbar ist. Im Jahr 1702
wurde de Cock die Ausiibung seines
Amtes verboten, weil er nicht auf die
hierzulande ibliche Weise gewiihlt
worden war. Ein dhnliches Schicksal
trat 1709 Adam Daemen (ca.
1670-1717). In den nordlichen Nieder-
landen fand folglich kein offentlicher
recursus ad principem statt; doch wur-



Bibliographie

de das Eingreifen des Staates aus Griin-
den, die dem Prinzip des recursus ad
principem zugrunde liegen, als berech-
tigt angesehen.

Wer die Entwicklungen in der ka-
tholischen Kirche in den nordlichen
Niederlanden wihrend der ersten, ent-
scheidenden Jahrzehnte des 18. Jahr-
hunderts verstehen mochte, sollte sich
in das damalige Denken {iber das
Verhiltnis zwischen Kirche und Staat
vertiefen. Die damals bestehenden
Rechtsformen, ihre Herkunft aus dem
kanonischen Recht sowie ihr natur-
rechtliches und ideologisches Funda-
ment haben in der Kirche von Utrecht,
und damit in der altkatholischen Kir-
che der Niederlande, tiefe Spuren hin-
terlassen. Wauters hat diese Rechts-
formen jetzt eingehend analysiert und
vor dem historisch-sozialen Hinter-
grund der siidlichen Niederlande
beschrieben. Seine Arbeit ist damit
jedenfalls fiir altkatholische Kirchen-
historiker ein unentbehrliches Grund-
lagenwerk.

Jan Hallebeek, Amsterdam

HuBert WoLF (Hg.), Romische In-
quisition und Indexkongregation.
Grundlagenforschung: 1814-1917.

Einleitung 1814-1917, in vier
Sprachen (Deutsch, Italienisch,
Englisch, Spanisch), Paderborn

(Schoningh) 2005, 430 S. (ISBN
3-506-72950-0);

HuerT WOLF, Index, Der Vatikan
und die verbotenen Biicher, Miin-
chen (Beck) 2006, 303 S. (ISBN
3-406-54371-5).

Die Erforschung des romischen Index
der verbotenen Biicher gehort zu den
populidrsten Vorhaben, die die Deut-
sche Forschungsgemeinschaft fordert.
Hubert Wolf hat sich mit einer grossen
Arbeitsgruppe erst in Frankfurt, dann
in Miinster dieser Aufgabe gewidmet.
Im Jahr 2005 ist fiir die Zeit von
1814-1917 — nach einer Serie von
kleineren Einzeldarstellungen (vgl.
Einleitung, S. 45) — mit einer «Einlei-
tung» in vier Sprachen, einer Edition
der «Bandi», der Plakate, mit denen
die Biicherverbote in der Ewigen Stadt
und dariiber hinaus bekanntgegeben
wurden (Bd. 1), einem «Systemati-
schen Repertorium» der Archivbestin-
de (Bd. 2) und einer «Prosopographie»
der Mitarbeiter des Index (Bd. 3) eine
erste Serie zur «Grundlagenforschung»
iber den Index erschienen. Vor allem
das «Repertorium» soll «Wissenschaft-
lern aus allen Lindern und allen Diszi-
plinen einen problemlosen Zugrift auf
die umfangreichen Bestinde» der In-
dexkongregation und des Hl. Offiziums
in Rom ermdglichen (Einleitung, S. 6).
Zugleich hat Wolf eine erste populire
Auswertung unter dem Titel «Index.
Der Vatikan und die verbotenen Bii-
cher» erscheinen lassen, die im Anhang
eine Liste der romischen Index-Ausga-
ben, eine «Auswahl verbotener Biicher
nachder letzten Ausgabe des romischen
Index von 1948» und «Verhandelte,
aber nicht verbotene Biicher» enthilt.
Die Biicherverzeichnisse sind ohne
grossen Wert, da sie offenbar nach der
Werbewirksamkeit der Titel zusam-
mengestellt sind.

Die Einleitung beginnt auf Seite 5
mit einem Zitat aus Franz Heinrich
Reusch, Der Index der verbotenen Bii-
cher (2 Biinde, 1883—1885). Die Vorge-

161



Bibliographie

schichte dieses grundlegenden Werkes
iibergeht Wolf, obwohl einige Quellen
dazu, wie der Nachlass von Ignaz von
Déllinger in der Bayerischen Staatsbi-
bliothek, leicht zuginglich und teil-
weise, wie der Briefwechsel Dollin-
ger — Lord Acton, sogar veroffentlicht
sind. Acton, der als Politiker nach der
Katholikenemanzipation in England
auch das gesellschaftliche Ansehen
seiner Kirche fordern wollte, schrieb
am 10. April 1864 an Dollinger, dass
«die Arbeit tliber den Index zeitgemiiss
und sehr niitzlich wire» (V. Conzemi-
us [Hg.], Dollinger Briefwechsel, Bd.
I, S. 346). Acton ging es damals ange-
sichts der Diskussion um Newman um
die «Wahrhaftigkeit» der Katholiken.
Beide Gelehrten begannen auch iiber
den Index zu arbeiten, doch in den fol-
genden turbulenten Jahren, vor allem
nach dem Vatikanum I mit der Exkom-
munikation Dollingers, blieb dieses
Projekt liegen. Reusch wandte sich
Anfang 1880 an Déllinger mit einer
Anfrage zum Index. Déllinger antwor-
tete am 10. Mirz 1880, er wolle Reu-
sch nicht nur sein Wissen, «sondern
auch die Collectaneen zur Verfiigung
stellen, die ich fiir eine Geschichte des
Index theils selbst gemacht, theils von
Pichler habe machen lassen» (vgl.
J. Friedrich, Dollinger, Bd. 111, S. 667).
Reusch notierte spiter: «Die Collecta-
neen, die Dollinger mir gab, waren
1. ein Pack Bogen, auf welchen er
durch Pichler die Stellen hatte ab-
schreiben lassen, die nach dem Index
expurgatorius des Brasichellanus zu
streichen waren, 2. ein Plan zu einer
Geschichte des Index (Uberschriften
der einzelnen Capitel) von Acton ge-
schrieben (sie hatten einmal dariiber
gesprochen und sich vereinbart, jeder

162

von ihnen solle einmal eine Skizze ma-
chen; die von Dollinger war nicht da,
wahrscheinlich nicht geschrieben, mit
der von Acton war nicht viel anzufan-
gen); 3. eine Menge Blitter mit Noti-
zen, wie sich deren so viele {iber ande-
re Dinge in seinem Nachlass finden.
Damit war auch direct nichts anzufan-
gen; sie dienten mir aber dazu, Dollin-
ger auf dem Spaziergange iiber die an-
gedeuteten Dinge auszufragen. Auf
dem Spaziergange habe ich sehr viel
gelernt und tiiber die meisten Punkte,
nach denen ich fragte, geniigende Aus-
kunft erhalten. Namentlich nannte er
mir die Biicher, in denen ich iiber die
betreffenden Sachen Auskunft finde,
in der Regel mit dem Zusatze: Das
Buch ist auf der Staatsbibliothek oder
auf der Univ.-Bibliothek oder bei mir;
mitunter: Sie finden die Sache im X-
ten Bande, im Anfange oder gegen die
Mitte oder dergleichen. (...) im allge-
meinen habe ich soviel von ihm ge-
lernt, dass ich glaube, das Buch iiber
den Index hitte ich nie oder erst Jahre
lang spiter fertig gebracht ohne seine
Hiilfe» (Bayer. Staatsbibliothek, Dol-
lingeriana VI, 3).

Die Einleitung kann es sich trotz
thres wissenschaftlichen Anspruchs
nicht verkneifen, in fast schon reisse-
rischer Manier immer wieder auf
einzelne «Fille» und «Skandale» hin-
zuweisen, etwa dass der Gutachter
Michael Haringer an den Sekretiir der
Indexkongregation ~ Saccheri  am
29. Nov. 1885 schrieb, dass einige
«hervorragende Katholiken» auf dem
Index stiinden (Einleitung, S. 19 mit
Anm. 29), eine erste Lesefrucht von
Reuschs Index (Wolf, Index, S. 220 f.).
Erwidhnt werden z.B. G. Hermes
(S. 21, Anm. 34), J. E. Kuhn (S. 21,



Bibliographie

Anm. 35, und S. 42), 1. Dollinger
(S. 21, Anm. 41, die Erlaubnis, indi-
zierte Biicher zu lesen S. 38, Anm. 87),
A. Giinther (S. 41, Anm. 41, S. 40 und
S. 81, Anm. 129), J. M. Sailer (S. 42
und S. 45, Anm. 89) und Heinrich
Heine (S. 63, Abbildungen S. 67-69
und 75).

Auch Wolfs Buch mit dem Titel
«Index» ist sehr auf dussere Wirkung
bedacht. Schon die Uberschrift des er-
sten Kapitels: «Prolog: Der Papst macht
Reklame» (S. 7-10) ist bezeichnend.
Hier wird anfangs das Verbot von 1874
der «Geschichte der Stadt Rom 1m Mit-
telalter» von Ferdinand Gregorovius
behandelt. Nicht erwihnt wird die itali-
enische Ausgabe eines anderen Buches
dieses Autors: «Nelle Puglie, con note-
relle di viaggio del traduttore», liber-
setzt von Raffaele Mariano (1882),
tiber deren Verbot sich Dollinger im
Brief an Reusch vom 25. Jan. 1883 mo-
kierte. Im «Ersten Teil» (S. 13-65)
stellt Wolf unter dem Titel «Hinter den
Mauern des Vatikans» von der «Erfin-
dung der Biicherverbote» an die Ent-
wicklung des Index bis zu seiner Auf-
hebung dar. Hier ist ein grosser Teil der
Abschnitte «Alles muss seine Ordnung
haben» und «Die geheimen Archive
offnen sich» (S. 46-65) identisch mit
Wolfs «Einleitung» S. 34-38, 13-15,
38 und 41-42.

Im «Zweiten Teil» mit dem Titel
«Im  Visier der Glaubenswichter»
(S. 69-237) werden neun «Fille» ex-
emplarisch dargestellt. Den Anfang
macht «Der Knigge; Ein Verstoss ge-
gen die guten Manieren?» (S. 69-83);
die Sache wird geniisslich ausgewalzt,
manches wird, weil es so schon ist,
wiederholt. Dabei kam es hier nur zu
einem Vorverfahren und eine Verurtei-

lung war auch bei den Zeitgenossen
«kaum vorstellbar» (S. 69). Es folgt
«Johann Sebastian Drey: Karriereknick
durch Gertichte?». Die mit Drey unmit-
telbar zusammenhingenden Tatsachen
einer Untersuchung der romischen
Zensurbehdrde werden gut dargestellt,
aber wenn hier so getan wird, als ob nur
protestantische Fiirsten «ihre katho-
lischen Landeskirchen einem rigiden
evangelischen Staatskirchenregiment»
unterstellen wollten (S. 84), dann geht
das an der Sache vorbei. Schliesslich
gehorte auch Osterreich mit seinen
josephinischen Traditionen damals
noch zum Deutschen Reich, und die
Wegbeforderung des Miinchener Erz-
bischofs Reisach zum Kardinal in Rom
geschah durch den katholischen Konig
Max II. von Bayern (s. Friedrich, Dol-
linger, Bd. 111, S. 169-170). «Heinrich
Heine: Gegen die Religion der Frei-
heit» ist der ndchste Fall (S. 96-118),
dem «Augustin Theiner: Opfer und
Titer zugleich?» (S. 119-130) folgt.
Wenn es hier auf S. 129 heisst:
«Wie ein Johannes Evangelist Kuhn
(1806—1887), ein Ignaz D®&llinger
(1799-1890) oder ein Carl Joseph He-
fele, die sich allesamt als Denunzianten
ithrer Gegener bei der Indexkongrega-
tion hervortaten und insofern wie The-
iner zu den Tétern gehorten, kam auch
er unter die Ridder», dann wiissten man
natiirlich gern, wen Kuhn, Dollinger
und Hefele in Rom angeschwiirzt ha-
ben und mit welchem Erfolg. Die wei-
teren Fille sind «Rankes Pipste: Dog-
ma oder Geschichte?», «Onkel Toms
Hiitte: Revolutionidres Manifest oder
gute Lektiire?», ein Lehrstiick, wie ei-
ne Untersuchung gegen ein denun-
ziertes Buch immer hitte ablaufen
miissen. Dann «Johann Michael Sailer:

163



Bibliographie

Tribunal fiir einen Toten?», eine Farce,
die von Bischof Senestrey und dem
Theologen Constantin von Schaezler
angezettelt wurde, deren Abhiéingigkeit
von der «Seherin» Louise Beck
(1822—1879) und ihrem Beichtvater
Schmoger (S. 192 f.) an die Scientol-
ogysekte der Gegenwart erinnert.
Schliesslich folgt « Winnetou: Fiir Ka-
tholiken tabu?», bevor zum Schluss
«Franz Heinrich Reusch: Eine deut-
sche Indexreform?» (S. 220-237) be-
handelt wird. Natiirlich wird auch hier
die Rolle Dollingers nicht erwihnt.
«Erstaunlicherweise wurde der Reusch
nie indiziert ... Vollends verbliifft aller-
dings, dass das Werk des <abgefal-
lenen> Priesters und Apostaten Reusch
zur Initialziindung fiir eine der grund-
legenden Reformen in der Geschichte
der romischen Biicherzensur wurde,
denn ohne Reuschs Index wiire es nie
zur Indexreform Leos XIII. gekom-
men» (S. 221). Ohne einen Beleg anzu-
fiihren, schreibt Wolf weiter: «Das
Buch war in Rom denunziert worden»,
und Pater Hieronymus Pius Saccheri,
Sekretir der Indexkongregation, «hatte
im Friihjahr 1885 nach eigener Vorprii-
fung einen Konsultor beauftragt, ein
Gutachten iiber das Werk abzufassen.
Damit war der iibliche Prozess einge-
leitet.» Der Konsultor war Michael Ha-
ringer (S. 222). Nach dem auf S. 220 f.
angefiihrten «Weihnachtsbrief 1885 an
Kardinal Tommaso Martinelli» war
Haringer damals allerdings bereits
«seit iiber einem Jahr», also wenig-
stens seit Herbst 1884, mit Reuschs
Index beschiiftigt. Auf S. 224 heisst es
gar, Haringer habe sich vor seinem
Gutachten vom 29. Nov. 1885 «fast
zwei Jahre lang mit Reuschs monu-
mentalem Werk beschiftigt», also seit

164

Anfang 1884, bald nach Erscheinen
des ersten Bandes. Damit ist das ganze
schone Bild «Vom Zensor zum Rezen-
senten», das Wolf auf S. 221-229 ent-
wirft, nicht mehr so recht stimmig.
Auch die Charakterisierung Haringers
als «Vertreter der <harten> ultramon-
tanen Richtung» (S. 223) harmoniert
nicht zur Freundschaft mit Franz
Xaver Kraus, «dessen Lehrbuch der
Kirchengeschichte nicht zuletzt mit
Haringers Hilfe von der Indizierung
gerettet werden konnte» (S. 225).

Es bleibt Haringers Verdienst, die
romische Kurie auf Reuschs Werk und
dessen Bedeutung aufmerksam ge-
macht zu haben. Er hat damit den An-
stoss zur Indexreform gegeben, die
dann unter Thomas Esser erfolgte, der
in Bonn Reusch noch vor der Exkom-
munikation gehort hatte (S. 232, leider
gibt Wolf hierzu keine genaueren Da-
ten). Esser schrieb am 11. Mirz 1901
in einem Brief, dass «bei der Heraus-
gabe des neuen Index librorum prohi-
bitorum alle immer nur erdenklichen
Hilfsmittel ... benutzt worden sind, ge-
wiss also auch und nicht in letzter Li-
nie das iiberaus fleissige Werk des ver-
storbenen Professors Reusch» (L. K.
Goetz, Reusch, S. 90 f.; das Buch
taucht zwar im Literaturverzeichnis
von Wolf S. 297 auf, wird aber nicht
zitiert). Als Acton eine Rezension iiber
Reuschs Index schreiben wollte, gab er
das Vorhaben auf, denn er «verstand
das Buch nicht und erkannte nicht, ob
es eine Vertheidigung oder einen Vor-
wurf enthalten soll». Er fragte sich:
«Waren jene Kirchenfiirsten des XVIL.
Jahrhunderts, deren Taktik Reusch be-
schreibt, zugleich infame Verbrecher,
oder nicht? Es ist nicht moglich daraus
klug zu werden» (Conzemius, Dollin-



Bibliographie

ger Briefwechsel, Bd. 111, S. 334). Der
reformierte Index erschien 1900. Er
«bildete die Grundlage fiir alle wei-
teren Ausgaben des romischen Kata-
logs verbotener Biicher bis zum Jahr
1948, als unter Pius XII. (1939-1958)
zum letzten Mal ein romischer Index
erscheinen sollte. Insofern hat der Alt-
katholik Reusch eine ungewohnlich
lang anhaltende katholische Wirkungs-
geschichte», wie Wolf S. 236 schreibt.
Die beiden Biicher sind gut ausge-
stattet, mit ansprechenden und instruk-
tiven Bildern. Die Wiederholungen
und der etwas sensationsliisterne Stil
storen allerdings bei historischen Dar-
stellungen, vor allem wenn sie an Kli-
schees hingen bleiben, wie etwa bel
der Darstellung der Briider Theiner,
und wenn nicht hinterfragt wird, ob et-
wa bei Michael Haringer und Thomas
Esser nicht auch das sacrificium intel-
lectus von 1870 eine Rolle gespielt hat,
wenn sie sich zum Freund F. X. Kraus
bzw. zum ehemaligen Lehrer Reusch

bekannten.
Ewald Kessler, Leimen

EVANGELISCHE AKADEMIEN IN
DeuTtscHLAND (Hg.), Christen
und Muslime, Verantwortung zum
Dialog, Darmstadt (WBG) 2006,
234 S. (ISBN 3-534-18816-0)

Der Gegensatz zwischen Christen und
Muslimen tritt immer mehr in das 6f-
fentliche Bewusstsein und verschirft
und erweitert sich auch dadurch, denn
die Medien «paktieren» oft mit den
falschen politischen Kriften, denen sie

Offentlichkeit und Foren fiir Publizitiit
geben (S. 158). Dieser Gegensatz ist
immer wieder Thema von Tagungsbei-
trigen in den Evangelischen Akade-
mien. Eine Sammlung solcher Ta-
gungsbeitrige wird hier vorgelegt. Im
Vorwort geht Franz Erich Anhelm auf
die gesellschaftliche Verortung des
Dialogs zwischen Christen und Musli-
men ein, wihrend Udo Steinbach in
der Einleitung die praktische Durch-
fiihrung des Dialogs behandelt. Die
folgenden zweiundzwanzig Beitrige —
etwa zwel Drittel von Protestanten, ein
Drittel von Muslimen — sind neben der
Dialogbereitschaft bei den ersteren
vom aufklédrerisch-protestantischen di-
stanzierten Wissenschaftsbegriff des
Westens geprigt, der den muslimischen
Vertretern, die mehr unmittelbar-apo-
logetisch orientiert sind, von ihrer Tra-
dition her nicht zur Verfiigung steht.

Das Buch wurde von vier Vertre-
tern der Evangelischen Akademien re-
digiert, die Herausgabe ermdglichte
die Wissenschaftliche Buchgesell-
schaft, Darmstadt. Als Zugaben enthilt
es nur eine sehr diinne Liste der Auto-
ren und eine Adressenliste der Evange-
lischen Akademien in Deutschland.
Leider wurde versdumt, Datum und
Ort der Beitrige anzugeben, und es
wird nicht mitgeteilt, ob die Beitrige
— etwa nach einer Diskussion — iiber-
arbeitet wurden. An mogliche Diskus-
sionsprotokolle wagt man nicht zu
denken. Ungeschicklichkeiten im deut-
schen Ausdruck sind nicht verbessert,
Literaturangaben zu Zitaten fehlen oft
oder sind unbrauchbar. Druckversehen
(130) und Druckfehler sind stehen ge-
blieben. So steht neben dem guten Wil-
len des Werkes leider eine wenig sorg-
filtige Ausfiihrung.

165



Bibliographie

Das Ganze gliedert sich in drei
jeweils von Steinbach eingeleitete
Abschnitte: «Distanz und Nihe unter-
scheiden» behandelt historisch-poli-
tische Grundlagen, «Konflikt und Kon-
sens entfalten» beleuchtet die gegen-
wiirtige Lage und «Potenziale erkennen
und wahrnehmen» gibt Hoffnungen fiir
die Zukunft.

Im ersten Abschnitt fordern die
Darstellungen von Zekeriya Beyaz und
Imam Behir Alboga in ihrer Einseitig-
keit zum Widerspruch heraus, wenn
etwa der Kulturtransfer im Hochmittel-
alter vom arabisch-islamischen Spani-
en nach Westeuropa genannt wird,
wihrend der parallele Vorgang durch
die byzantinisch-christlichen Gelehrten
am Ende des Mittelalters unerwihnt
bleibt. Auch gab es damals jedenfalls
die «allgemeine Angst» nicht, die an-
geblich «die Modernisten im Abend-
land seit dem Mittelalter mit sich
schleppen, dass die Religion, das hiess
damals die katholische Kirche, die
Wissenschaft und Moderne bekdmpft»
(60). Solche Beitrdge sind aber als Do-
kumente fiir tiirkisch-nationalistisches
und islamisches Selbstverstindnis be-
deutsam, gerade da, wo sie Fakten und
Zusammenhinge anders werten als das
traditionelle abendldndische Bewusst-
sein. Martin Leiner versucht in seinem
Vortrag «Gewinnen ohne zu unterwer-
fen — Zum Wabhrheitsverstindnis der
abrahamitischen Religionen» mit den
Geschichten von 1001 Nacht und der
Ringparabel von Nathan dem Weisen
die auch im Islam gegebene Moglich-
keit eines Konsenses aufzuzeigen.
Ludwig Ammon stellt die Frage nach
einem «europiischen Islam». Nach ei-
ner Darstellung der sozialen und gei-
stigen Situation der europédischen Mus-

166

lime stellt er vor allem Forderungen fiir
das Bildungswesen auf, um das Inte-
grationsproblem zu ldsen. Sein Fazit
lautet: «Starker Islam kann, er muss
aber kein Intergrationsproblem sein!»
(59).

Im zweiten Teil gehen Martin Af-
folterbach und Nadim Elyas auf die
«Islamische Charta» vom 20.2.2002
ein. Leider fehlt hier der Text dieser
Charta, und selbst den Nachweis einer
Verotfentlichung sucht man vergebens.
Die folgenden Beitrige beschiftigen
sich mit dem Kampf der «Religionen».
Hans G. Kippenberg schildert Gewalt-
szenarien bei der Bekidmpfung nord-
amerikanischer Sekten, weist auf ein
weitgehend ignoriertes Dokument zur
geistigen Verfassung der Attentiiter
vom 11.11.2001 hin und versucht die
Entwicklung zur Gewaltbereitschaft
im Nahen Osten nachzuzeichnen. Er
macht darauf aufmerksam, dass dort
die «Verwestlichung» nicht «mit einer
Ausbreitung sozialer Sicherung ver-
bunden» war und damit «nur eine halbe
Verwestlichung» war. Allerdings gehe
die soziale Sicherung «fast weltweit
wieder auf Religionsgemeinschaften
tiber» (100). «Jesus im Koran und im
[slam» von Martin Bauschke ist eine
gut lesbare Darstellung mit zehn The-
sen am Ende, die eine fiir Christen und
Moslems annehmbare Wertung von Je-
sus Christus versuchen. Erhard Kamp-
hausen stellt die «christlichen Rechte»
in den USA mit ihren «endzeitlichen
Bedrohungsszenarien» dar. Mit dem
Problem der Institutionalisierung des
Islam in Europa setzt sich Levent
Teczan auseinander. Er erwihnt dabei
einerseits den Mordanschlag auf Theo
von Gogh, der die moslemischen Ein-
wanderer in den Augen der einheimi-



Bibliographie

schen Offentlichkeit als drohende In-
stitution erscheinen liess, andererseits
das Problem des Religionsunterrichts,
dessen Organisierung Menschen, die
eine Trennung von Kirche und Staat
nicht kennen, in eine eigene religiose
Struktur zwingt.

Im dritten Teil wird fiir das «multi-
religiose Europa» geworben. Hadimeh
Mohagheghi beginnt mit der Geschich-
te, die mit Karl d. Gr. anfdngt, der ge-
gen die Araber in Spanien kimpfte und
gleichzeitig enge und freundliche Be-
ziehungen mit dem Kalifen in Bagdad
unterhielt. Er erwihnt muslimische
Soldaten im 18. Jh. in Deutschland und
als ersten muslimischen Grundbesitz
hier einen 1798 gestifteten Friedhof in
Berlin, wo es 1922 auch die erste Mo-
schee gab. Dann kamen in den 1960er
Jahren die ersten Gastarbeiter. Die
Wende kam mit der iranischen Revolu-
tion, die einen «furchterregenden und
fanatischen Islam» zeigte, verschirft
durchden 11.11.2001, der die Muslime
einem Generalverdacht aussetzte. Im
Wissen um den geschichtilchen Hinter-
grund wirbt er fiir die Bereitschaft zur
gegenseitigen Verstindigung. Gregor
Paul macht in skeptischer Manier da-
rauf aufmersam, dass sidkularer Staat
und uneingeschrinkte Religionsfrei-
heit einander widersprechen. Er fordert
die Ausrichtung «am Richtmass uni-
versaler Ethik» (170), deren Anerken-
nung «prinzipiell auf argumentativem
Weg erreichbar» sei (171), ohne die
Bemiihungen Hans Kiings und seiner
Mitstreiter zu erwihnen. Dieter Ohl-
meiner stellt anschliessend «psycho-
analytische Reflexionen zum Terroris-
mus» an. Hamed Abdel-Samad wertet
Befragungen junger islamischer Stu-
denten und die Biographien von Terro-

risten des 11.11.2001 aus. Fiir die
Terroristen war die Religion «nicht
Motivationsfaktor ihres terroristischen
Handelns, sie wurde vielmehr zur Le-
gitimierung dieses Handelns einge-
setzt». Er stellt fest, dass es sich dabei
hidufig um «Konvertiten» handelte, «die
die Religion erstmals oder nach Ab-
schweifungen als Rekonvertiten neu
entdeckten. Sie wuchsen nicht in die
religiosen Strukturen hinein, sondern
suchten Zuflucht in der Religion nach
Enttiuschungen oder Uberforderun-
gen.» In einer Fussnote weist er darauf
hin, dass auch bei George W. Bush eine
dhnliche Biographie vorliege (183 f.).
Er vermutet, dass Personen, «die weder
in einer religids-ethischen Community
noch in der Gesellschaft richtig inte-
griert sind», potenziell anfillig fiir
Terrorismus seien. «Gliubige Musli-
me» neigten «in der Regel nicht zum
Radikalismus» und sollten nicht als
«potenzielle Terroristen» gesehen wer-
den (192).

Kai Hafez stellt sehr richtig fest,
dass Terrorismus kein Gewinn fiir Ter-
roristen ist, da er zwar den Terroristen
die Aufmerksamkeit der Medien bringt,
damit aber auch die Wut der demokra-
tischen Massen auf sie lenkt und ihr
Anliegen vergessen macht. Als «ein-
zige Ausnahme» sieht er die PLO; Me-
nachen Begin wird nicht erwiihnt. Die
Gegenbeispiele Mahatma Gandhi und
der ANC mit Nelson Mandela, die auf
christlicher Grundlage ihr Anliegen er-
folgreich vertraten, bleiben in der
Evangelischen Akademie unbeachtet.
Es folgen Beitrige von Paul Nolte liber
die Bedeutung von Religionen fiir Staat
und Gesellschaft, von Walter Schops-
dau zur Toleranz, von Thomas Lemmen
tiber praktische Toleranz der abrahami-

167



Bibliographie

tischen Religionen nach den Richtli-
nien des Vatikanum II. und schliesslich
von Mathias Rohe «Zur Stellung des
Islam in der deutschen Rechtsord-
nung», insbesondere zum Moscheen-
bau (verbunden mit dem Gebetsruf),
Schichten, zur Kleiderordnung (Schlei-
er) und zur Organisationsfrage.

168

Das Buch ist trotz der anfangs er-
wihnten Mingel ein wertvoller Teil des
konstruktiven Dialogs zwischen Musli-
men und Christen in Deutschland. Es
trigt nicht nur zur religidosen Toleranz
bei, sondern ganz allgemein zur poli-
tischen Bildung.

Ewald Kessler, Leimen



	Bibliographie

