
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 98 (2008)

Heft: 1-2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bibliographie

Bibliographie

Fernando Enns/Scott Holland/
Ann K. Riggs (Hg.), Seeking
Cultures of Peace. A Peace Church
Conversation, Geneva (WCC)/Tel-
ford PA (Cascadia) 2004, 260 S.

(ISBN 2-8254-1402-6)

Der vorliegende Sammelband geht
zurück auf eine Tagung der sog.
historischen Friedenskirchen auf dem
Bienenberg, Schweiz, im Juni 2001. Die
drei unterschiedlichen minoritären
Denominationen (Mennoniten, Brethren
of Christ und Quäker) leisten damit -

nicht zum ersten und sicher auch nicht
zum letzten Mal - einen bedeutenden

theologischen Beitrag zum Friedensthema

und zur Dekade zur Überwindung

von Gewalt des Ökumenischen
Rates der Kirchen.

In einem ersten von insgesamt vier
Teilen wird an das Ringen des ÖRK
mit dem umstrittenen Thema der
Gewaltfreiheit erinnert, die Ziele der
Dekade genannt (Konrad Raiser) und eine

Ekklesiologie und Ethik, basierend auf
Trinität und Koinonia, vorgestellt
(Fernando Enns). Der zweite Teil
nimmt drei verschiedene Gesichtspunkte

(biblisch, theologisch und his-
toriographisch) zu Globalisierung und

gegenwärtigen sozialen und politischen
Machtverhältnissen auf (Need Blough,
Peter Dula, Alfred Neufeld). Um
unterschiedliche Kontexte des christlichen
Friedenszeugnisses geht es im dritten
Teil: Eine sorgfältige Annäherung an
das Thema Inkulturation anhand der
Geschichte der Quäker, speziell der

Biographie von John Woolman (Ann K.

Riggs), eine Deutung der klassischen

Christologie und Versöhnungslehre als

anfällig für Gewalt (J. Denny Weaver),
der Hinweis auf die mannigfaltigen
Friedensverständnisse und den

beispielhaft gelebten Frieden der «Church
of the Brethren» in Nigeria (Patrick K.

Bugu), die theologische Reflexion
eines gewalttätigen Gottesbildes (Scott
Holland) und schliesslich der Einblick
in die verschiedenen Ursachen von
Gewalt im kolumbianischen Kontext (Alix
Lozano) ergänzen sich gegenseitig.
Der vierte und letzte Teil beschäftigt
sich mit dem Aufbau von Kulturen des

Friedens und verdeutlicht dies an Jesu

Lehre (Mt 5,38^18) und Jesu Verhalten
gegenüber den religiösen Führern im
Matthäusevangelium (Daniel W.

Ulrich) bzw. an der Rolle von Paulus als

Mediator in den Briefen an die
Gemeinden in Korinth und Rom (Moisés
Mayordomo). Vier Aufsätze - ein
feministisch theologischer Blick auf
Konfliktlösungsstrategien (Debbie
Roberts), eine Untersuchung zu Spiritualität

und Theologie des Bodens (Elaine
Bishop), die Darstellung der Rolle der
koreanischen Kirche im lokalen und

globalen Spannungsfeld (Sang Gyoo
Lee) und ein sehr allgemein gehaltener
interdisziplinärer Ausblick (Alastair
Mcintosh) - runden den Band ab.

Die vierzehn Beiträge mit je eigenen

methodischen Zugängen,
unterschiedlichen Friedensbegriffen und

Perspektiven werden schliesslich aber

nicht in ihrer Vielfalt stehen gelassen,
sondern haben ein gemeinsames Ziel:
Ein Brief mit dem Bekenntnis zur
Friedensarbeit als Hauptaufgabe der Kirche

(Anhang 1 und ein verpflichtendes

153



Bibliographie

von den Teilnehmenden unterzeichnetes

Studienpapier (Anhang 2) legen das

Engagement für Frieden als gemeinsames

Anliegen fest. Das insgesamt
wertvolle und eindrückliche Panoptikum

mit einem Vorwort von Samuel
Kobia und einem Index sowie vielen
Anregungen aus Theorie und Praxis

empfiehlt sich für Schulen, Kirchen,
Nichtregierungsorganisationen und für
alie, die am weiten Feld der Friedensarbeit

interessiert oder dort selbst tätig
sind.

Sara Kipfer. Thun

Cla Reto Famos, Kirche zwischen
Auftrag und Bedürfnis. Ein Beitrag

zur ökonomischen Reflexionsperspektive

in der Praktischen
Theologie (ReligionsRecht im
Dialog 3), Münster (Lit) 2005,
304 S. (ISBN 3-8258-8782-0)

Was unterscheidet die Kirche vor der
Postmoderne von der Kirche in der
Postmoderne? Ich würde das pointiert
so ausdrücken: Vor der Postmoderne
konnte die Kirche als Institution
bestimmen, welches «Theaterstück»
gespielt wird. In der Postmoderne
bestimmen die Menschen selbst, welches
sie besuchen möchten und welches
nicht.

Dadurch ist de facto - unabhängig
davon, wie man diese Entwicklung
bewertet - ein religiöser Markt
entstanden, auf dem die verschiedenen
Kirchen und Religionen als Anbieter
auftreten und ihren Kunden (bestehenden

und potenziellen Mitgliedern)

Angebote unterbreiten. Eine solche

Marktorientierung ist nur möglich,
wenn Kirchen und Religionen ihre
ideellen und materiellen Ressourcen

gezielter einsetzen als bisher und dabei
auch betriebswirtschaftliche Überlegungen

und Termini einfliessen lassen.

Eine derartige Entwicklung ist aber
nicht unbestritten. Einzelne sehen

durch sie das Selbstverständnis des

Glaubens bzw. der Kirche bedroht.
Daher ist es sehr zu begrüssen, dass

Cla Reto Famos in seiner Zürcher
Habilitationsschrift in Praktischer
Theologie diese Entwicklung für den

reformatorischen Bereich unter dem

Gesichtspunkt der «Bedürfnisorientierung»

aufarbeitet. Der Titel weist
bereits darauf hin, dass eine solche
Unternehmung sich nur im Spannungsfeld
Systematische Theologie und
Praktische Theologie bzw. zwischen Auftrag

und Bedürfnis (Was erwarten z.B.

junge Familien heute von der Kirche?)
ereignen kann. Er wählt dafür den
Ansatz von Jean Paul Thommen, der eine

Nonprofitorganisation als ein «offenes,
dynamisches, komplexes, autonomes,
marktgerichtetes produktives soziales

System» definiert, «bei dem die Ge-

winnorientierung nicht im Vordergrund
steht».

Verbunden mit der empirischen
Wende in der Theologie und ihrem
Dialog mit den Humanwissenschaften
in den sechziger Jahren hielten
betriebswirtschaftliche Überlegungen
Einzug. Während sie sich anfänglich
auf die Gemeindewachstumsbewegung
und die Wirtschaftsethik beschränkten,
kann man heute auch von einem
Gemeinde- und Kirchenmanagement
sprechen, das sich ab den neunziger
Jahren in Theologie und Kirche zu eta-

154



Bibliographie

blieren begann. So weit die Einführung
des Autors. Es ist nicht ersichtlich, ob

er bei den Vorläufern eines Managements

in der Kirche bewusst oder un-
bewusst selektiert hat. Mir fehlen hier
für den evangelischen Bereich die

«Gemeindeberatung» und der
«Visitationsgedanke». Beide sind in den

Gliedkirchen der EKD der erfolgreiche
Versuch eines «internen» Managements

mit Aussenwirkung.
Im ersten Teil der Arbeit wird

theologisch (z.B. Das Evangelische Mün-
chenProgramm und die Ansätze von
A. Grözinger, M. Josuttis, P. M. Zulehner

und W. Grab) und soziologisch der
Nachweis erbracht, dass Bedürfnisorientierung

auch in der Kirche notwendig

ist. Dann folgen eine Einführung in
betriebswirtschaftliche Grundbegriffe
und die Problematik der Übertragbarkeit

und Vermittlung von diesen auf
kirchliche Verhältnisse (deshalb nimmt
das in Kirche und Theologie umstrittene

Wort «Bedürfnisorientierung»
auch einen weiten Raum ein). Dem
schliessen sich an: die Entwicklung
eines kirchlichen Handlungskonzepts,
das Auftrag und Bedürfnis gerecht
wird; Ausblicke auf die Praxis und
zuletzt die Einordnung der ökonomischen
Reflexionsebene (also des Kirchenmanagements)

in der Praktischen Theologie.

Die Schlussfolgerungen sind:
«Die Kirche hat auch in einer
gesellschaftlichen Situation, die durch
Individualisierung und Wettbewerbsdruck
geprägt ist, Möglichkeiten des
Wirkens.» Die ökonomische Reflexionsperspektive

kann dazu einen wichtigen
Beitrag leisten, in dem sie der Kirche
hilft, zugleich auftragsgemäss und

adressatengerecht zu handeln. In der

heutigen Welt kann das zu einer Frage

des institutionellen Überlebens werden.

Die Arbeit stellt für den reformatorischen

bzw. evangelischen Bereich
einen hervorragenden Überblick und

vor allem eine theologisch tiefgehende
Durchdringung der Grundproblematik
Auftrag und Bedürfnis dar: Soll man
in der Kirche überhaupt bedürfnis-
bzw. kundenorientiert handeln und,
wenn ja, nach welchen Kriterien, und
wie lässt sich das theologisch begründen?

Kritisch anzumerken wäre, dass

trotz dem Eingehen auf den Ansatz von
Paul M. Zulehner der ökumenische
Kontext (wie z.B. der katholische und
der freikirchliche Bereich) fast
ausgeklammert ist bzw. auch ausgeklammert
werden müsste, um im Rahmen einer
Habilitation das Thema nicht ausufern

zu lassen. Dadurch fehlen aber

Reflexionsperspektiven. Und das ist schade;

gerade im Hinblick darauf, dass
Praktische Theologie wohl heute das

theologische Universitätsfach ist, das am
meisten interdisziplinär und
interkonfessionell ausgerichtet ist. Der ökumenische

Kontext ist z.B. bei der Frage
wichtig, zu welcher Art von NPO eine
Kirche gehört. Famos kann sich da als

Anknüpfungspunkte die «soziokultu-
relle NPO» nach der Kategorisierung
von Peter Schwarz vorstellen bzw. das

Fribourger Genossenschaftsmanagement.

Im evangelischen Kontext ist das

logisch nachvollziehbar. Aber ein
«Freikirchler» oder «Katholik» würde
da theologisch und soziologisch
begründet andere Kategorisierungen
bevorzugen. Hinzu kommen je nach

Kirchenverständnis im Hinblick auf
Auftrag und Bedürfnisorientierung
unterschiedliche Mitgliedschaftstypen

155



Bibliographie

bei den «Kunden». Diese Diskrepanz
fällt besonders auf, wenn man das

Werk von Cla Reto Famos mit dem von
Pius Bischofberger «Kirchliches
Management. Grundlagen und Grenzen»
in derselben Buchreihe vergleicht.
Dieses katholische Pendant, das im
Gegensatz zum Buch von Famos keine

ekklesiologische Hermeneutik,
sondern ein praktisches Buch sein will,
spricht unter dem Aspekt von Management

primär nicht von Marketing wie
Famos, sondern von Führung und

Unternehmensführung, und zwar im
Blick auf Universalkirche - Ortskirche

- Pfarrei. Deshalb kann Famos

logischerweise auch Praktische Theologie

als anwendungsorientierte
Wissenschaft definieren, während die
anderen theologischen Disziplinen
Grundlagenwissenschaften seien. Viele
Praktische Theologen würden dem

widersprechen, insbesondere im
katholischen Bereich, wo man Praktische

Theologie als den Selbstvollzug der
Kirche verstehen kann. Auf jeden Fall
leistet das Werk von Cla Reto Famos
einen wichtigen Beitrag zu der nun
hoffentlich bald beginnenden konfessi-
onsübergreifenden Diskussion über

Kirchenmanagement, gerade auch unter

dem Primat des Auftrags bzw. den
Grundfunktionen von Kirche heute.

Ungeklärt bleibt das Verhältnis der
gewählten Themenstellung zur
praktisch-theologischen Kybernetik, als

Lehre von der Kirchenleitung verstanden,

auch wenn sich bei Famos
entsprechende Kurzverweise zu Schleiermacher

und Daiber finden.
Harald Rein, Winterthur

Ulrich Luz, Studies in Matthew,
Grand Rapids MI (Eerdmans) 2005,
XII, 385 S. (ISBN 0-8028-3964-9)

Sammlungen von Aufsätzen bedeutender

Exegeten sind meist eine echte

Bereicherung der theologischen
Literatur. Die gesammelten Aufsätze
(1971-2003) zum Matthäusevangelium

des Berner Neutestamentlers
Ulrich Luz sind in dieser Hinsicht keine
Ausnahme. Durch die erstmalige
Präsentation der grösstenteils ursprünglich

in deutscher Sprache erschienenen
Aufsätze auf Englisch erhält die

Sammlung zusätzliches Gewicht, da
die Aufsätze nun einer breiteren und
nicht nur US-amerikanischen
Öffentlichkeit zugänglich sind (eine ähnliche
Sammlung auf Deutsch liegt nicht vor).
Gleichzeitig wird auch der grosse
Matthäuskommentar (EKK) von Luz
übersetzt (Hermeneia), wodurch das

Opus magnum von Luz auch auf Englisch

- nun begleitet von seinen Aufsätzen

- gelesen werden kann. Die herme-
neutisch orientierten Beiträge, die auch
in dem Band enthalten sind, sind auch

unabhängig vom Kommentar durchwegs

äusserst lesenswert.
Der Sammelband ist nebst einem

Vorwort (vii-viii), einem thematischen
Register und einem Bibelstellenregister

in acht Abteilungen gegliedert.
Die beiden ersten beschäftigen sich
mit den synchronen und diachronen
Zugängen zum Matthäusevangelium
(Matthew's Story, 3-36, Matthew and
his Tradition, 39-79, mit je zwei
Aufsätzen), die darauffolgenden fünf
mit theologischen Themen bzw.
Problemen des Matthäusevangeliums
(Christology, 83-112, Ecclesiology,
115-182, Ethics, 185-218, Miracles,

156



Bibliographie

221-240, Matthew and Israel,
243-261), und am Ende des Bandes

folgen sechs hermeneutisch orientierte
Beiträge (Hermeneutics with Matthew
in Mind, 265-379).

Wie Luz selber angibt (vii),
dokumentieren diese Aufsätze seinen Weg
mit dem Matthäusevangelium. Sie setzen

sich dementsprechend auch
hauptsächlich aus Vorarbeiten und
weiterführenden «Nebenprodukten» seines

grossen Kommentars zusammen, welche

die dort veröffentlichten Ergebnisse

seiner exegetischen Arbeit
voraussetzen. Dabei sind die ersten
sieben Beiträge ohne Ausnahme eine
bereichernde Lektüre neben dem
Kommentar. Auch wenn man mit Luz
einverstanden sein muss, dass es nicht
nötig sei, dass die Exegese sich alle

zwanzig Jahre völlig erneuern müsse

(vii), dürften die Vorarbeiten eher
bei wissenschaftlich orientierten Exe-

getlnnen auf Interesse stossen (wegen
des detaillierteren Argumentes und
der forschungsgeschichtlichen Bedeutung),

wogegen die weiterführenden
Beiträge auch und vor allem von
Theologinnen anderer Disziplinen und aus
der pastoralen Praxis geschätzt werden
könnten. Mit Blick auf letztere Gruppe
sollte hier auch der Schlussbeitrag
«The Significance of Matthew's Jesus

Story for Today» (370-379) erwähnt
werden, der das Fazit von Luz' Arbeit
am Matthäusevangelium in Bezug auf
zeitgenössische (theologische)
Probleme und Herausforderungen
beinhaltet.

Aus dem Blickwinkel dieser
Zeitschrift müssen aber einige Beiträge aus
der letzten Abteilung des Bandes
besonders hervorgehoben werden. Hier
befasst sich Luz mit hermeneutischen

Fragestellungen und setzt einige
Akzente, die gerade auch in ökumenischer
Sicht von Bedeutung sind und sein

grundsätzlich theologisches Anliegen
bei der Exegese aufzeigen. In einem
ersten Beitrag (Reflections on the
Appropriate Interpretation of New Testament

Texts, 265-289) arbeitet Luz teils
im Dialog mit zeitgenössischen Autoren,

aber hauptsächlich von Augustin
inspiriert (284, Anm. 62) ein grundlegendes

Kriterium biblischer Hermeneutik

heraus: das (theologisch reflektierte

und bestimmte) Kriterium der
Liebe (284: «New Testament texts and

interpretations of them are true so long
as they bring about love»). Wo Luz
damit schon mit einer theologischen
Hermeneutik einsetzt, entwickelt er diese
in Auseinandersetzung mit den
Kirchenvätern und christlich-orthodoxen
Theologen weiter und versucht dabei,
eine gewisse Übereinstimmung
zwischen dem lutherischen «was Christum
treibet» und dem orthodoxen und
patristischen inkarnatorisch-christologi-
schen Ansatz zu finden (ein wichtiges
Thema von «The Significance of the
Church Fathers for Biblical Interpretation

in Western Protestant Perspective»,

290-312, vgl. 309). Dabei äussert

er, ökumenisch sachgerecht, auch
seine eigenen Bedenken (311-312).
Die ekklesiologische Perspektive auf
die Hermeneutik, die in diesen beiden

Beiträgen schon impliziert ist, wird
weiter ausgeführt in zwei Beiträgen,
die sich mit dem auch im Matthäus-
kommentar integrierten Anliegen der

wirkungsgeschichtlichen Hermeneutik
auseinandersetzt. Einerseits erfolgt
dies in Auseinandersetzung mit
kanonischer Hermeneutik (Canonical
Exegesis and Hermeneutics of «Effective

157



Bibliographie

History», 333-348), wobei die Frage
nach einer Art von Exegese, die das

Verständnis der ganzen biblischen
Botschaft zum Ausdruck bringt, im
Zentrum steht. Dabei wird der Kanon so

verstanden, dass er als der gemeinsame
Schatz der Kirchen die Kirche selber

zum Ausdruck bringt (346-348).
Andererseits definiert Luz im Beitrag
«Hermeneutics of <Effective History>
and the Church» (349-369) seine Exegese

explizit als ein ekklesiales
Unterfangen, wobei er «Kirche» auf eine ihm
eigene Art und Weise versteht: «(...) I
understand <Church> as a dialogue
Community of denominations and
persons to whom the Bible has been given
and among whom the Bible is at work»
(367). Die Wirkungsgeschichte spielt
in diesem Kontext eine zentrale Rolle,
indem sie den die Erfahrung von
Koinonia (367) ermöglichenden Prozess
der Verständigung der verschiedenen
Konfessionen aufgrund der Bewusstwerdung

ihrer jeweiligen kontextuell
bedingten Zugänge zu und Verständnissen

von der Bibel ermöglicht.
Abschliessend soll noch ein Beitrag zur
Bedeutung der Bibel für die religiös
pluralistische Gesellschaft Erwähnung
finden (Can the Bible Still Be the
Foundation for a Church Today? The
Task of Exegesis in a Society of
Religious Pluralism, 313-332), wo Luz
diese Bedeutung folgendermassen
beschreibt: «The main task of exegetes in
a society of religious pluralism is, then,
to point to the God of whom their texts
only speak and who is not in any way
available to them ([...] Above all. and in
the fact of the conditio moderna,
exegesis must point out that it cannot go
beyond the boundaries of human history

and human language, and that pos¬

sibly God is the great disturbance in
human linguistic constructions of the

reality. But we cannot know for certain
whether this is so» (332).

Nachwort: Wenn meist aller guten
Dinge drei sind, so sind es im Fall des

Matthäusevangeliums deren zwei:
Nicht nur Ulrich Luz hat einen grossen
Matthäuskommentar und jetzt den
Band «Studies in Matthew» veröffentlicht,

sondern auch Dale C. Allison. Er
ist, zusammen mit William D. Davies,
Mitverfasser des anderen grossen
Matthäuskommentars (ICC), und er hat
soeben (bei Baker, Grand Rapids MI)
unter demselben Titel einen Band mit
Aufsätzen herausgebracht.

Peter-Ben Smit, New York

Bart Wauters, Recht als religie. Ca-
nonieke onderbouw van de vro-
egmoderne staatsvorming in de

Zuidelijke Nederlanden (Symbolae
Facultatis Litteraruin Lovaniensis,
Series B, 35), Leuven (Universitaire

Pers Leuven), 2005, 490 S.

(ISBN 90-5867-508-4)

Das Buch befasst sich mit der
Staatsbildung in den südlichen Niederlanden
während der frühen Neuzeit. Dieses
Thema wird besonders aus dem
Blickwinkel des Verhältnisses zwischen Kirche

und Staat betrachtet. Dazu behandelt

der Verfasser, der flämische
Rechtshistoriker Bart Wauters (geb.
1975), mehrere Rechtsformen, die
dieses Verhältnis damals stark geprägt
haben. Sein Buch bekommt damit auch

grossen Wert für das richtige Verständ-

158



Bibliographie

nis der Entstehungsgeschichte der
altkatholischen Kirche der Niederlande.
Es beschreibt nämlich das intellektuelle

Gepäck der wichtigsten Fürsprecher
der Kirche von Utrecht zu Anfang des

18. Jahrhunderts: Das sind der Löwener

Kanonist Zeger-Bernard van Espen
(1646-1728), der für das Utrechter
Kapitel in allen wichtigen Entscheidungen

juristische Gutachten abfertigte,

und Joan Christiaan van Erckel
(1654-1734), der in Löwen Jura
studierte, in vielen Pamphleten die Rechte
der Utrechter Kirche verteidigte und

von 1719 bis zu seinem Tod Dekan des

Kapitels war. Sowohl in den
kirchlichen Standortsbestimmungen dieser
Juristen als auch in einer Reihe
historischer Ereignisse in den nördlichen
Niederlanden klingen bereits die
erwähnten Rechtsformen an, die sich

später auch im Febronianismus und im
Josephinismus durchsetzen sollten.
Ausserdem war Ende des 17. und
Anfang des 18. Jahrhunderts das gesamte
intellektuelle Klima innerhalb der Kirche

von Utrecht stark von dem in
Löwen gelehrten kanonischen Recht
beeinfiusst, da viele nordniederländische
Weltgeistliche ihre Ausbildung im
Papstkolleg, in der Pulcheria (Bistum
Haarlem) oder im Alticollense (Erzbistum

Utrecht), genossen hatten.
Dem Privilegium de non evocando

wird in «Recht als religie» nur wenig
Aufmerksamkeit geschenkt 123-128).
Dieses den Fürsten vom Papst erteilte
Privileg gewährleistete den Untertanen,

auch in kirchlichen Streitigkeiten
im ersten Rechtsgang immer innerhalb
des zuständigen Hoheitsgebietes (also
nicht in Rom!) beurteilt zu werden. In
der Geschichte der Kirche von Utrecht
sollte es eine wichtige Rolle spielen.

Papst Leo X. (1475-1521) hatte
erklärt, das Privileg sei auf alle Einwohner

der Niederlande anwendbar, und
Kaiser Karl V. (1500-1558) hatte es

sowohl für den Norden als auch für den
Süden in mehreren Akten amtlich
bestätigt. Aufgrund dieses Privilegs und
unterstützt durch die Staaten von
Brabant, konnten die Bischöfe Antoon
Triest (1577-1657) von Gent und
Jacob Boonen (1573-1655) von Mecheln
verhindern, dass sie sich in Rom für
ihre Weigerung, die Bulle In eminenti
(1643) zu promulgieren, zu verantworten

hatten. Der apostolische Vikar
Petrus Codde (1648-1710) jedoch wurde
nach Rom zitiert. In seinem Protest

gegen diesen Hergang berief sich van
Erckel 1702 ausdrücklich auf das

Privilegium de non evocando. Aber auch

im Einschreiten der Obrigkeit der
reformierten Staaten von Holland fand
das Privileg noch seinen Widerhall.
Bevor es in Rom zu einem endgültigen
Urteil kam, forderten die Staaten im
Jahr 1703, Codde müsse in seiner
Eigenschaft als Staatsangehöriger
heimkehren.

Dem ius placiti, dem fürstlichen
Plazet, widmet Wauters ein ganzes
Kapitel (143-213). Darin wird übrigens

auch die Bulle In eminenti behandelt,

mit der Cornelius Jansenius'

(1510-1576) Buch «Augustinus»
verurteilt worden ist. Gemäss einem alten
Grundsatz des kanonischen Rechts ist
kirchliche Gesetzgebung erst dann
verbindlich, nachdem sie von denjenigen
rezipiert worden ist, auf die sie sich
bezieht. Auf dieser Grundlage entwickelte

sich in den Niederlanden und in
anderen Teilen Europas das Plazet:
Kirchliche Entscheidungen und
Gesetze erfordern, um Geltung zu bekom-

159



Bibliographie

men, sowohl die Genehmigung des

Fürsten als auch die Promulgation in
der Lokalkirche. Im 15. und 16.

Jahrhundert wurde dieses Recht für die
Niederlande in einer Reihe fürstlicher
Verordnungen (Plakate) festgelegt. Die
spätere Doktrin begründete dieses

Recht mit der naturrechtlichen Pflicht
des Fürsten, seine Untertanen zu schützen.

Daher wurde es auch auf die
reformatorische Obrigkeit angewendet.
Anfänglich hatte das Plazet das Ziel,
unerwünschte Pfründenverleihungen zu
verhindern. Später wurde es auf alle
päpstlichen Entscheidungen angewendet.

Es wurde als dem Königtum inhärent

und als unlöslich damit verbunden
angesehen. Die Kanonisten Pieter
Stockmans (1605-1671) und van
Espen vertraten die Meinung, dass auch

lehrmässige Bullen dem Plazet unterlagen,

wenn sich der Fürst auch der
inhaltlichen Beurteilung der Glaubenslehre

enthalten sollte. Auch in den

nördlichen Niederlanden sollte die
Doktrin des ius placiti bei Coddes
Suspendierung und bei der Ernennung von
Theodorus de Cock (1650-1720) zum
Provikar im Jahr 1702 eine wichtige
Rolle spielen. Auf dessen Ernennung
durch Rom hin untersagten die Staaten

von Holland de Cock die Ausübung
dieses Amtes, da er nicht von ihnen als

Verwalter der katholischen Kirche
zugelassen war. Van Erckel verteidigte
diese Entscheidung, indem er sich auf
das ius placiti berief.

Ein ganzes Kapitel befasst sich mit
einem ähnlich wichtigen Thema, dem

sogenannten recursus ad principem
(214-285). Dabei handelt es sich um
einen Sammelbegriff für unterschiedliche

Rechtsformen, die miteinander
gemein haben, dass in einer kirchlichen

Streitfrage ein weltlicher Richter gebeten

wird, die Entscheidung der
kirchlichen Instanz zu kassieren, falls
grundlegende Formalitäten nicht beobachtet
wurden. Diese Art des Verfahrens
bezweckte, den Besitz der Untertanen

gegen Störungen zu schützen,
einschliesslich der ungestörten Ausübung
kirchlicher Ämter und der mit ihnen
verbundenen Pfründen. Den recursus
ad principem gab es nicht nur in den

Niederlanden. Ein derartiger Rechts-

gang hatte sich auch in Frankreich und

Spanien entwickelt, anfangs nur
aufgrund gemeinrechtlicher
Bestimmungen, später auch mit einer
naturrechtlichen Begründung, nämlich dem
Gedanken des souveränen Fürsten,
dessen Aufgabe es ist, die Ruhe zu
bewahren und seine Untertanen, Laien
wie Geistliche, zu schützen. Die
Utrechter Kirche hat bei der Obrigkeit nie

förmlich Rechtseinspruch gegen die
Suspendierung Coddes und die Ernennung

de Cocks an seiner Stelle erhoben.

Es steht jedoch fest, dass van
Erckel mit dem holländischen Ratspensionär

Anthonie Heinsius (1641-1720)
in Verbindung getreten ist. Daraufhin
kamen die Staaten von Holland der
Utrechter Kirche in einer Art und Weise

zu Hilfe, die der Kassation kirchlicher
Entscheidungen aufgrund der Nichtbeachtung

von Verfahrenvorschriften
oder der Verletzung örtlicher Gewohnheiten

vergleichbar ist. Im Jahr 1702
wurde de Cock die Ausübung seines

Amtes verboten, weil er nicht auf die
hierzulande übliche Weise gewählt
worden war. Ein ähnliches Schicksal
traf 1709 Adam Daemen (ca.

1670-1717). In den nördlichen Niederlanden

fand folglich kein öffentlicher
recursus ad principem statt; doch wur-

160



Bibliographie

de das Eingreifen des Staates aus Gründen,

die dem Prinzip des recursus ad
principem zugrunde liegen, als berechtigt

angesehen.
Wer die Entwicklungen in der

katholischen Kirche in den nördlichen
Niederlanden während der ersten,
entscheidenden Jahrzehnte des 18.

Jahrhunderts verstehen möchte, sollte sich
in das damalige Denken über das

Verhältnis zwischen Kirche und Staat
vertiefen. Die damals bestehenden

Rechtsformen, ihre Herkunft aus dem
kanonischen Recht sowie ihr
naturrechtliches und ideologisches Fundament

haben in der Kirche von Utrecht,
und damit in der altkatholischen Kirche

der Niederlande, tiefe Spuren
hinterlassen. Wauters hat diese Rechtsformen

jetzt eingehend analysiert und

vor dem historisch-sozialen Hintergrund

der südlichen Niederlande
beschrieben. Seine Arbeit ist damit
jedenfalls für altkatholische
Kirchenhistoriker ein unentbehrliches Grund-
lagenwerk.

Jan Hallebeek, Amsterdam

Hubert Wolf (Hg.), Römische In¬

quisition und Indexkongregation.
Grundlagenforschung: 1814-1917.
Einleitung 1814-1917, in vier
Sprachen (Deutsch, Italienisch,
Englisch. Spanisch), Paderborn

(Schöningh) 2005, 430 S. (ISBN
3-506-72950-0);

Hubert Wolf, Index, Der Vatikan
und die verbotenen Bücher, München

(Beck) 2006, 303 S. (ISBN
3-406-54371-5).

Die Erforschung des römischen Index
der verbotenen Bücher gehört zu den

populärsten Vorhaben, die die Deutsche

Forschungsgemeinschaft fördert.
Hubert Wolf hat sich mit einer grossen
Arbeitsgruppe erst in Frankfurt, dann
in Münster dieser Aufgabe gewidmet.
Im Jahr 2005 ist für die Zeit von
1814-1917 - nach einer Serie von
kleineren Einzeldarstellungen (vgl.
Einleitung, S. 45) - mit einer «Einleitung»

in vier Sprachen, einer Edition
der «Bandi», der Plakate, mit denen
die Bücherverbote in der Ewigen Stadt
und darüber hinaus bekanntgegeben
wurden (Bd. 1), einem «Systematischen

Repertorium» der Archivbestände

(Bd. 2) und einer «Prosopographie»
der Mitarbeiter des Index (Bd. 3) eine
erste Serie zur «Grundlagenforschung»
über den Index erschienen. Vor allem
das «Repertorium» soll «Wissenschaftlern

aus allen Ländern und allen
Disziplinen einen problemlosen Zugriff auf
die umfangreichen Bestände» der

Indexkongregation und des Hl. Offiziums
in Rom ermöglichen (Einleitung, S. 6).

Zugleich hat Wolf eine erste populäre
Auswertung unter dem Titel «Index.
Der Vatikan und die verbotenen
Bücher» erscheinen lassen, die im Anhang
eine Liste der römischen Index-Ausgaben,

eine «Auswahl verbotener Bücher
nach der letzten Ausgabe des römischen
Index von 1948» und «Verhandelte,
aber nicht verbotene Bücher» enthält.
Die Bücherverzeichnisse sind ohne

grossen Wert, da sie offenbar nach der
Werbewirksamkeit der Titel
zusammengestellt sind.

Die Einleitung beginnt auf Seite 5

mit einem Zitat aus Franz Heinrich
Reusch, Der Index der verbotenen
Bücher (2 Bände, 1883-1885). Die Vorge-

161



Bibliographie

schichte dieses grundlegenden Werkes

übergeht Wolf, obwohl einige Quellen
dazu, wie der Nachlass von Ignaz von
Döllinger in der Bayerischen
Staatsbibliothek, leicht zugänglich und
teilweise, wie der Briefwechsel Döllinger

- Lord Acton, sogar veröffentlicht
sind. Acton, der als Politiker nach der

Katholikenemanzipation in England
auch das gesellschaftliche Ansehen
seiner Kirche fördern wollte, schrieb
am 10. April 1864 an Döllinger, dass

«die Arbeit über den Index zeitgemäss
und sehr nützlich wäre» (V Conzemius

[Hg.], Döllinger Briefwechsel, Bd.
I, S. 346). Acton ging es damals
angesichts der Diskussion um Newman um
die «Wahrhaftigkeit» der Katholiken.
Beide Gelehrten begannen auch über
den Index zu arbeiten, doch in den

folgenden turbulenten Jahren, vor allem
nach dem Vatikanum I mit der
Exkommunikation Döllingers, blieb dieses

Projekt liegen. Reusch wandte sich

Anfang 1880 an Döllinger mit einer
Anfrage zum Index. Döllinger antwortete

am 10. März 1880, er wolle Reusch

nicht nur sein Wissen, «sondern
auch die Collectaneen zur Verfügung
stellen, die ich für eine Geschichte des

Index theils selbst gemacht, theils von
Pichler habe machen lassen» (vgl.
J. Friedrich, Döllinger, Bd. Ill, S. 667).
Reusch notierte später: «Die Collectaneen,

die Döllinger mir gab, waren
1. ein Pack Bogen, auf welchen er
durch Pichler die Stellen hatte
abschreiben lassen, die nach dem Index
expurgatorius des Brasichellanus zu
streichen waren, 2. ein Plan zu einer
Geschichte des Index (Überschriften
der einzelnen Capitel) von Acton
geschrieben (sie hatten einmal darüber

gesprochen und sich vereinbart, jeder

von ihnen solle einmal eine Skizze
machen; die von Döllinger war nicht da,

wahrscheinlich nicht geschrieben, mit
der von Acton war nicht viel anzufangen);

3. eine Menge Blätter mit Notizen,

wie sich deren so viele über andere

Dinge in seinem Nachlass finden.
Damit war auch direct nichts anzufangen;

sie dienten mir aber dazu, Döllinger

auf dem Spaziergange über die
angedeuteten Dinge auszufragen. Auf
dem Spaziergange habe ich sehr viel
gelernt und über die meisten Punkte,
nach denen ich fragte, genügende
Auskunft erhalten. Namentlich nannte er
mir die Bücher, in denen ich über die
betreffenden Sachen Auskunft fände,
in der Regel mit dem Zusätze: Das
Buch ist auf der Staatsbibliothek oder
auf der Univ.-Bibliothek oder bei mir;
mitunter: Sie finden die Sache im X-
ten Bande, im Anfange oder gegen die
Mitte oder dergleichen. im
allgemeinen habe ich soviel von ihm
gelernt, dass ich glaube, das Buch über
den Index hätte ich nie oder erst Jahre

lang später fertig gebracht ohne seine

Hülfe» (Bayer. Staatsbibliothek, Döl-
lingeriana VI, 3).

Die Einleitung kann es sich trotz
ihres wissenschaftlichen Anspruchs
nicht verkneifen, in fast schon reisse-
rischer Manier immer wieder auf
einzelne «Fälle» und «Skandale»
hinzuweisen, etwa dass der Gutachter
Michael Haringer an den Sekretär der

Indexkongregation Saccheri am
29. Nov. 1885 schrieb, dass einige
«hervorragende Katholiken» auf dem
Index stünden (Einleitung, S. 19 mit
Anm. 29), eine erste Lesefrucht von
Reuschs Index (Wolf, Index, S. 220 f.).
Erwähnt werden z.B. G. Hermes
(S. 21, Anm. 34), J. E. Kuhn (S. 21,

162



Bibliographie

Anm. 35, und S. 42), I. Döllinger
(S. 21, Anm. 41, die Erlaubnis,
indizierte Bücher zu lesen S. 38, Anm. 87),
A. Günther (S. 41, Anm. 41, S. 40 und
S. 81, Anm. 129), J. M. Sailer (S. 42
und S. 45, Anm. 89) und Heinrich
Heine (S. 63, Abbildungen S. 67-69
und 75).

Auch Wolfs Buch mit dem Titel
«Index» ist sehr auf äussere Wirkung
bedacht. Schon die Überschrift des

ersten Kapitels: «Prolog: Der Papst macht
Reklame» (S. 7-10) ist bezeichnend.
Hier wird anfangs das Verbot von 1874
der «Geschichte der Stadt Rom im
Mittelalter» von Ferdinand Gregorovius
behandelt. Nicht erwähnt wird die
italienische Ausgabe eines anderen Buches
dieses Autors: «Nelle Puglie, con note-
relle di viaggio del traduttore», übersetzt

von Raffaele Mariano (1882),
über deren Verbot sich Döllinger im
Brief an Reusch vom 25. Jan. 1883
mokierte. Im «Ersten Teil» (S. 13-65)
stellt Wolf unter dem Titel «Hinter den

Mauern des Vatikans» von der «Erfindung

der Bücherverbote» an die
Entwicklung des Index bis zu seiner
Aufhebung dar. Hier ist ein grosser Teil der
Abschnitte «Alles muss seine Ordnung
haben» und «Die geheimen Archive
öffnen sich» (S. 46-65) identisch mit
Wolfs «Einleitung» S. 34-38, 13-15,
38 und 41-42.

Im «Zweiten Teil» mit dem Titel
«Im Visier der Glaubenswächter»
(S. 69-237) werden neun «Fälle»
exemplarisch dargestellt. Den Anfang
macht «Der Knigge; Ein Verstoss

gegen die guten Manieren?» (S. 69-83);
die Sache wird genüsslich ausgewalzt,
manches wird, weil es so schön ist,
wiederholt. Dabei kam es hier nur zu
einem Vorverfahren und eine Verurtei¬

lung war auch bei den Zeitgenossen
«kaum vorstellbar» (S. 69). Es folgt
«Johann Sebastian Drey: Karriereknick
durch Gerüchte?». Die mit Drey unmittelbar

zusammenhängenden Tatsachen
einer Untersuchung der römischen
Zensurbehörde werden gut dargestellt,
aber wenn hier so getan wird, als ob nur
protestantische Fürsten «ihre
katholischen Landeskirchen einem rigiden
evangelischen Staatskirchenregiment»
unterstellen wollten (S. 84), dann geht
das an der Sache vorbei. Schliesslich
gehörte auch Österreich mit seinen

josephinischen Traditionen damals
noch zum Deutschen Reich, und die

Wegbeförderung des Münchener
Erzbischofs Reisach zum Kardinal in Rom
geschah durch den katholischen König
Max II. von Bayern (s. Friedrich,
Döllinger, Bd. Ill, S. 169-170). «Heinrich
Heine: Gegen die Religion der
Freiheit» ist der nächste Fall (S. 96-118),
dem «Augustin Theiner: Opfer und
Täter zugleich?» (S. 119-130) folgt.
Wenn es hier auf S. 129 heisst:
«Wie ein Johannes Evangelist Kuhn
(1806-1887), ein Ignaz Döllinger
(1799-1890) oder ein Carl Joseph
Hefele, die sich allesamt als Denunzianten
ihrer Gegener bei der Indexkongregation

hervortaten und insofern wie Theiner

zu den Tätern gehörten, kam auch

er unter die Räder», dann wussten man
natürlich gern, wen Kuhn, Döllinger
und Hefele in Rom angeschwärzt
haben und mit welchem Erfolg. Die
weiteren Fälle sind «Rankes Päpste: Dogma

oder Geschichte?», «Onkel Toms
Hütte: Revolutionäres Manifest oder

gute Lektüre?», ein Lehrstück, wie eine

Untersuchung gegen ein denunziertes

Buch immer hätte ablaufen
müssen. Dann «Johann Michael Sailer:

163



Bibliographie

Tribunal für einen Toten?», eine Farce,
die von Bischof Senestrey und dem

Theologen Constantin von Schaezler

angezettelt wurde, deren Abhängigkeit
von der «Seherin» Louise Beck
(1822-1879) und ihrem Beichtvater
Schmöger (S. 192 f.) an die Scientol-
ogysekte der Gegenwart erinnert.
Schliesslich folgt «Winnetou: Für
Katholiken tabu?», bevor zum Schluss
«Franz Heinrich Reusch: Eine deutsche

Indexreform?» (S. 220-237)
behandelt wird. Natürlich wird auch hier
die Rolle Döllingers nicht erwähnt.
«Erstaunlicherweise wurde der Reusch
nie indiziert Vollends verblüfft
allerdings, dass das Werk des <abgefal-
lenen> Priesters und Apostaten Reusch

zur Initialzündung für eine der
grundlegenden Reformen in der Geschichte
der römischen Bücherzensur wurde,
denn ohne Reuschs Index wäre es nie

zur Indexreform Leos XIIL gekommen»

(S. 221). Ohne einen Beleg
anzuführen, schreibt Wolf weiter: «Das
Buch war in Rom denunziert worden»,
und Pater Hieronymus Pius Saccheri,
Sekretär der Indexkongregation, «hatte
im Frühjahr 1885 nach eigener Vorprüfung

einen Konsultor beauftragt, ein
Gutachten über das Werk abzufassen.
Damit war der übliche Prozess
eingeleitet.» Der Konsultor war Michael Ha-
ringer (S. 222). Nach dem auf S. 220 f.

angeführten «Weihnachtsbrief 1885 an
Kardinal Tommaso Martinelli» war
Haringer damals allerdings bereits
«seit über einem Jahr», also wenigstens

seit Herbst 1884, mit Reuschs
Index beschäftigt. Auf S. 224 heisst es

gar, Haringer habe sich vor seinem
Gutachten vom 29. Nov. 1885 «fast
zwei Jahre lang mit Reuschs
monumentalem Werk beschäftigt», also seit

Anfang 1884, bald nach Erscheinen
des ersten Bandes. Damit ist das ganze
schöne Bild «Vom Zensor zum
Rezensenten», das Wolf auf S. 221-229
entwirft, nicht mehr so recht stimmig.
Auch die Charakterisierung Haringers
als «Vertreter der <harten> ultramontanen

Richtung» (S. 223) harmoniert
nicht zur Freundschaft mit Franz
Xaver Kraus, «dessen Lehrbuch der

Kirchengeschichte nicht zuletzt mit
Haringers Hilfe von der Indizierung
gerettet werden konnte» (S. 225).

Es bleibt Haringers Verdienst, die
römische Kurie auf Reuschs Werk und
dessen Bedeutung aufmerksam
gemacht zu haben. Er hat damit den
Anstoss zur Indexreform gegeben, die
dann unter Thomas Esser erfolgte, der
in Bonn Reusch noch vor der
Exkommunikation gehört hatte (S. 232, leider
gibt Wolf hierzu keine genaueren
Daten). Esser schrieb am 11. März 1901

in einem Brief, dass «bei der Herausgabe

des neuen Index librorum prohi-
bitorum alle immer nur erdenklichen
Hilfsmittel... benutzt worden sind,
gewiss also auch und nicht in letzter
Linie das überaus fleissige Werk des

verstorbenen Professors Reusch» (L. K.
Goetz, Reusch, S. 90 f.; das Buch
taucht zwar im Literaturverzeichnis
von Wolf S. 297 auf, wird aber nicht
zitiert). Als Acton eine Rezension über
Reuschs Index schreiben wollte, gab er
das Vorhaben auf, denn er «verstand
das Buch nicht und erkannte nicht, ob

es eine Vertheidigung oder einen
Vorwurf enthalten soll». Er fragte sich:
«Waren jene Kirchenfürsten des XVI.
Jahrhunderts, deren Taktik Reusch
beschreibt, zugleich infame Verbrecher,
oder nicht? Es ist nicht möglich daraus

klug zu werden» (Conzemius, Döllin-

164



Bibliographie

ger Briefwechsel, Bd. Ill, S. 334). Der
reformierte Index erschien 1900. Er
«bildete die Grundlage für alle
weiteren Ausgaben des römischen Katalogs

verbotener Bücher bis zum Jahr

1948, als unter Pius XII. (1939-1958)
zum letzten Mal ein römischer Index
erscheinen sollte. Insofern hat der
Altkatholik Reusch eine ungewöhnlich
lang anhaltende katholische
Wirkungsgeschichte», wie Wolf S. 236 schreibt.

Die beiden Bücher sind gut
ausgestattet, mit ansprechenden und instruktiven

Bildern. Die Wiederholungen
und der etwas sensationslüsterne Stil
stören allerdings bei historischen
Darstellungen, vor allem wenn sie an
Klischees hängen bleiben, wie etwa bei
der Darstellung der Brüder Theiner,
und wenn nicht hinterfragt wird, ob
etwa bei Michael Haringer und Thomas
Esser nicht auch das sacrificium
intellects von 1870 eine Rolle gespielt hat,
wenn sie sich zum Freund F. X. Kraus
bzw. zum ehemaligen Lehrer Reusch
bekannten.

Ewald Kessler, Leimen

Evangelische Akademien in
Deutschland (Hg.), Christen
und Muslime, Verantwortung zum
Dialog, Darmstadt (WBG) 2006,
234 S. (ISBN 3-534-18816-0)

Der Gegensatz zwischen Christen und
Muslimen tritt immer mehr in das

öffentliche Bewusstsein und verschärft
und erweitert sich auch dadurch, denn
die Medien «paktieren» oft mit den
falschen politischen Kräften, denen sie

Öffentlichkeit und Foren für Publizität
geben (S. 158). Dieser Gegensatz ist
immer wieder Thema von Tagungsbeiträgen

in den Evangelischen Akademien.

Eine Sammlung solcher
Tagungsbeiträge wird hier vorgelegt. Im
Vorwort geht Franz Erich Anhelm auf
die gesellschaftliche Verortung des

Dialogs zwischen Christen und Muslimen

ein, während Udo Steinbach in
der Einleitung die praktische
Durchführung des Dialogs behandelt. Die
folgenden zweiundzwanzig Beiträge -
etwa zwei Drittel von Protestanten, ein
Drittel von Muslimen - sind neben der

Dialogbereitschaft bei den ersteren

vom aufklärerisch-protestantischen
distanzierten Wissenschaftsbegriff des

Westens geprägt, der den muslimischen
Vertretern, die mehr unmittelbar-apologetisch

orientiert sind, von ihrer
Tradition her nicht zur Verfügung steht.

Das Buch wurde von vier Vertretern

der Evangelischen Akademien
redigiert, die Herausgabe ermöglichte
die Wissenschaftliche Buchgesellschaft,

Darmstadt. Als Zugaben enthält
es nur eine sehr dünne Liste der Autoren

und eine Adressenliste der Evangelischen

Akademien in Deutschland.
Leider wurde versäumt, Datum und
Ort der Beiträge anzugeben, und es

wird nicht mitgeteilt, ob die Beiträge

- etwa nach einer Diskussion -
überarbeitet wurden. An mögliche
Diskussionsprotokolle wagt man nicht zu
denken. Ungeschicklichkeiten im
deutschen Ausdruck sind nicht verbessert,

Literaturangaben zu Zitaten fehlen oft
oder sind unbrauchbar. Druckversehen
(130) und Druckfehler sind stehen
geblieben. So steht neben dem guten Willen

des Werkes leider eine wenig
sorgfältige Ausführung.

165



Bibliographie

Das Ganze gliedert sich in drei
jeweils von Steinbach eingeleitete
Abschnitte: «Distanz und Nähe
unterscheiden» behandelt historisch-politische

Grundlagen, «Konflikt und Konsens

entfalten» beleuchtet die
gegenwärtige Lage und «Potenziale erkennen
und wahrnehmen» gibt Hoffnungen für
die Zukunft.

Im ersten Abschnitt fordern die

Darstellungen von Zekeriya Beyaz und
Imam Behir Alboga in ihrer Einseitigkeit

zum Widerspruch heraus, wenn
etwa der Kulturtransfer im Hochmittelalter

vom arabisch-islamischen Spanien

nach Westeuropa genannt wird,
während der parallele Vorgang durch
die byzantinisch-christlichen Gelehrten
am Ende des Mittelalters unerwähnt
bleibt. Auch gab es damals jedenfalls
die «allgemeine Angst» nicht, die
angeblich «die Modernisten im Abendland

seit dem Mittelalter mit sich

schleppen, dass die Religion, das hiess
damals die katholische Kirche, die
Wissenschaft und Moderne bekämpft»
(60). Solche Beiträge sind aber als
Dokumente für türkisch-nationalistisches
und islamisches Selbstverständnis
bedeutsam, gerade da, wo sie Fakten und
Zusammenhänge anders werten als das

traditionelle abendländische Bewusstsein.

Martin Leiner versucht in seinem

Vortrag «Gewinnen ohne zu unterwerfen

- Zum Wahrheitsverständnis der
abrahamitisehen Religionen» mit den

Geschichten von 1001 Nacht und der

Ringparabel von Nathan dem Weisen
die auch im Islam gegebene Möglichkeit

eines Konsenses aufzuzeigen.
Ludwig Ammon stellt die Frage nach
einem «europäischen Islam». Nach
einer Darstellung der sozialen und
geistigen Situation der europäischen Mus¬

lime stellt er vor allem Forderungen für
das Bildungswesen auf, um das

Integrationsproblem zu lösen. Sein Fazit
lautet: «Starker Islam kann, er muss
aber kein Intergrationsproblem sein!»
(59).

Im zweiten Teil gehen Martin Af-
folterbach und Nadim Elyas auf die
«Islamische Charta» vom 20.2.2002
ein. Leider fehlt hier der Text dieser
Charta, und selbst den Nachweis einer
Veröffentlichung sucht man vergebens.
Die folgenden Beiträge beschäftigen
sich mit dem Kampf der «Religionen».
Hans G. Kippenberg schildert
Gewaltszenarien bei der Bekämpfung
nordamerikanischer Sekten, weist auf ein

weitgehend ignoriertes Dokument zur
geistigen Verfassung der Attentäter
vom 11.11.2001 hin und versucht die

Entwicklung zur Gewaltbereitschaft
im Nahen Osten nachzuzeichnen. Er
macht darauf aufmerksam, dass dort
die «Verwestlichung» nicht «mit einer
Ausbreitung sozialer Sicherung
verbunden» war und damit «nur eine halbe

Verwestlichung» war. Allerdings gehe
die soziale Sicherung «fast weltweit
wieder auf Religionsgemeinschaften
über» (100). «Jesus im Koran und im
Islam» von Martin Bauschke ist eine

gut lesbare Darstellung mit zehn Thesen

am Ende, die eine für Christen und
Moslems annehmbare Wertung von
Jesus Christus versuchen. Erhard
Kamphausen stellt die «christlichen Rechte»
in den USA mit ihren «endzeitlichen
Bedrohungsszenarien» dar. Mit dem
Problem der Institutionalisierung des

Islam in Europa setzt sich Lèvent
Teczan auseinander. Er erwähnt dabei
einerseits den Mordanschlag auf Theo
von Gogh, der die moslemischen
Einwanderer in den Augen der einheimi-

166



Bibliographie

sehen Öffentlichkeit als drohende
Institution erscheinen liess, andererseits
das Problem des Religionsunterrichts,
dessen Organisierung Menschen, die
eine Trennung von Kirche und Staat
nicht kennen, in eine eigene religiöse
Struktur zwingt.

Im dritten Teil wird für das

«multireligiöse Europa» geworben. Hadimeh
Mohagheghi beginnt mit der Geschichte,

die mit Karl d. Gr. anfängt, der
gegen die Araber in Spanien kämpfte und

gleichzeitig enge und freundliche
Beziehungen mit dem Kalifen in Bagdad
unterhielt. Er erwähnt muslimische
Soldaten im 18. Jh. in Deutschland und
als ersten muslimischen Grundbesitz
hier einen 1798 gestifteten Friedhof in

Berlin, wo es 1922 auch die erste
Moschee gab. Dann kamen in den 1960er
Jahren die ersten Gastarbeiter. Die
Wende kam mit der iranischen Revolution,

die einen «furchterregenden und
fanatischen Islam» zeigte, verschärft
durch den 11.11.2001, der die Muslime
einem Generalverdacht aussetzte. Im
Wissen um den geschichtilchen Hintergrund

wirbt er für die Bereitschaft zur
gegenseitigen Verständigung. Gregor
Paul macht in skeptischer Manier
darauf aufmersam, dass säkularer Staat
und uneingeschränkte Religionsfreiheit

einander widersprechen. Er fordert
die Ausrichtung «am Richtmass
universaler Ethik» 170), deren Anerkennung

«prinzipiell auf argumentativem
Weg erreichbar» sei (171), ohne die

Bemühungen Hans Küngs und seiner
Mitstreiter zu erwähnen. Dieter Ohl-
meiner stellt anschliessend
«psychoanalytische Reflexionen zum Terrorismus»

an. Hamed Abdel-Samad wertet
Befragungen junger islamischer
Studenten und die Biographien von Terro¬

risten des 11.11.2001 aus. Für die
Terroristen war die Religion «nicht
Motivationsfaktor ihres terroristischen
Handelns, sie wurde vielmehr zur
Legitimierung dieses Handelns
eingesetzt». Er stellt fest, dass es sich dabei

häufig um «Konvertiten» handelte, «die
die Religion erstmals oder nach

Abschweifungen als Rekonvertiten neu
entdeckten. Sie wuchsen nicht in die

religiösen Strukturen hinein, sondern
suchten Zuflucht in der Religion nach

Enttäuschungen oder Überforderungen.»

In einer Fussnote weist er darauf
hin, dass auch bei George W. Bush eine
ähnliche Biographie vorliege (183 f.).
Er vermutet, dass Personen, «die weder
in einer religiös-ethischen Community
noch in der Gesellschaft richtig
integriert sind», potenziell anfällig für
Terrorismus seien. «Gläubige Muslime»

neigten «in der Regel nicht zum
Radikalismus» und sollten nicht als

«potenzielle Terroristen» gesehen werden

(192).
Kai Hafez stellt sehr richtig fest,

dass Terrorismus kein Gewinn für
Terroristen ist, da er zwar den Terroristen
die Aufmerksamkeit der Medien bringt,
damit aber auch die Wut der demokratischen

Massen auf sie lenkt und ihr
Anliegen vergessen macht. Als «einzige

Ausnahme» sieht er die PLO; Me-
nachen Begin wird nicht erwähnt. Die
Gegenbeispiele Mahatma Gandhi und
der ANC mit Nelson Mandela, die auf
christlicher Grundlage ihr Anliegen
erfolgreich vertraten, bleiben in der

Evangelischen Akademie unbeachtet.
Es folgen Beiträge von Paul Nolte über
die Bedeutung von Religionen für Staat
und Gesellschaft, von Walter Schöps-
dau zur Toleranz, von Thomas Lemmen
über praktische Toleranz der abrahami-

167



Bibliographie

tischen Religionen nach den Richtli- Das Buch ist trotz der anfangs er-
nien des Vatikanum IL und schliesslich wähnten Mängel ein wertvoller Teil des

von Mathias Rohe «Zur Stellung des konstruktiven Dialogs zwischen Musli-
Islam in der deutschen Rechtsord- men und Christen in Deutschland. Es

nung», insbesondere zum Moscheen- trägt nicht nur zur religiösen Toleranz
bau (verbunden mit dem Gebetsruf), bei, sondern ganz allgemein zur poli-
Schächten, zur Kleiderordnung (Schlei- tischen Bildung,
er) und zur Organisationsfrage. Ewald Kessler, Leimen

168


	Bibliographie

