
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 98 (2008)

Heft: 1-2

Artikel: Russische Orthodoxie in der Diaspora

Autor: Stricker, Gerd

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405039

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405039
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Russische Orthodoxie in der Diaspora

Gerd Stricker

Am 17. Mai 2007 wurde die Welt Zeuge der eindrucksvollen Vereinigung
der zwei «feindlichen Schwestern» - der «Russischen Orthodoxen Kirche
des Moskauer Patriarchats», die fast 75 Jahre unter dem religionsfeindlichen

kommunistischen Regime gelitten hatte, und der «Russischen Orthodoxen

Kirche ausser Landes/Russische Auslandskirche», die jene 75 Jahre
als «einzig freier Teil» der russischen Orthodoxie unbedroht im
«kapitalistischen Westen» ihr kirchliches Leben hatte gestalten können. Mit der
Angliederung der Auslandskirche an das Moskauer Patriarchat sind aber
längst nicht alle jurisdiktioneilen Fragen der russisch-orthodoxen kirchlichen

Diaspora geklärt. Neben der «Auslandskirche» gibt es in der Diaspora

bis heute orthodoxe Kirchenkörper, die ihre Existenz auf russische

Emigranten zurückführen. Die meist sprachlich und mental an ihre
Gastländer assimilierten Führungen dieser Gruppen stehen jetzt unter starkem
Druck: Die neue, statistisch starke russische Immigration fordert Re-

Russifizierung und Unterstellung unter das Moskauer Patriarchat, während

die westlich orientierte alte Führung und die «inkulturierten»
Nachkommen russischer Immigranten sowie Konvertiten aus den Gastländern
konsequent den schwierigen Weg einer «westlichen Orthodoxie» weitergehen

möchten.

Russisch-orthodoxe Präsenz im Ausland beginnt nicht erst nach dem
Oktoberputsch von 1917. Russische kirchliche Zeugnisse finden sich bereits im
19. Jahrhundert sehr zahlreich in Mittel- und Westeuropa, sogar in
Nordamerika. Insbesondere eheliche Verbindungen zwischen den Romanows
und deutschen Fürstenhäusern führten dazu, dass es in vielen deutschen
Residenzen Kapellen für die russisch-orthodoxen Ehepartner gab. Auch
zogen Kurorte in Deutschland und Badeorte am Mittelmeer reiche und manchmal

auch solche Russen an, die vielfach in Spielcasinos ihr Glück suchten1.

An solchen stark von Russen frequentierten Orten wurden oft ebenfalls
russische Kapellen errichtet - in Bad Homburg, Wiesbaden, Bad Kissingen,
Bad Ems, Baden-Baden, sodann in Biarritz, Nizza, Cannes usw. Schliess-

1 Fëdor Dostoevskij hat in seinem Roman «Der Spieler» diese Welt dargestellt,
Ivan Turgenjev häufig die russische Welt «in Europa» geschildert.

IKZ 98 (2008) Seiten 97-121 97



Gerd Stricker

lieh entstanden an manchen russischen Botschaften bedeutende Gotteshäuser:

So bezeugen russische Kirchen in Berlin, Wien, Paris, Rom, Kopenhagen,

Den Haag (1917 abgebrochen), Budapest, Genf, Weimar, Dresden,

Stuttgart, Leipzig, darüber hinaus in Vevey, Florenz, San Remo, Bari und
anderswo russische Spiritualität im lateinischen Westen. Zudem wurde in
der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts bis zum Ersten Weltkrieg im Heiligen

Land eine Reihe russische Klöster und Pilgerstätten errichtet, deren

Mittelpunkt die Russische Geistliche Mission zu Jerusalem bildete2.

1. Die Sowjetperiode

Als nach dem Petrograder Oktoberputsch von 1917 zusammen mit
mehreren Millionen3 Flüchtlingen auch über zwanzig4 Bischöfe und mehrere
Hundert Priester aus der nunmehrigen «Räterepublik» ins Ausland flüchteten

und hier die «Russische Orthodoxe Kirche ausser Landes» («Aus-
landskirche»/ROKA)5 organisierten, fanden sie also in der westlichen
Welt bereits zahlreiche orthodoxe Stätten vor, die sie nutzen konnten, aber

natürlich auch pflegen und unterhalten mussten. Recht bald kam es in der
russischen kirchlichen Diaspora zu Spannungen und Spaltungen. Eine solche

Abspaltung von der ROKA stellt das bekannte russisch-orthodoxe
Erzbistum mit Sitz in Paris dar. Auf eine gänzlich andere Entstehungsgeschichte

blickt die «Orthodox Church in America» zurück, die ebenfalls
russische Wurzeln hat. Deren Anfänge gehen auf die russische Kamtschatka-

und Alaska-Mission zurück, die bereits 1794 einsetzte. Schliesslich

spielen seit dem Zweiten Weltkrieg die Gemeinden bzw. die danach neu

geschaffenen Eparchien des Moskauer Patriarchats im Ausland eine
immer wichtigere Rolle.

2 Vgl. Gerd Stricker, Russische Klöster im Heiligen Land, in: JEastCS 55 (2003)
47-84.

3 Georg Seide, Verantwortung in der Diaspora. Die Russische Orthodoxe Kirche
im Ausland, München (Kyrill-und-Method) 1989, 30, vermutet zwischen ein und
zweieinhalb Millionen. Nach einer Statistik des Völkerbundes hat es 1928 etwa 919 000
russische Emigranten in der Welt gegeben, davon allein in Frankreich 400000 und in
Deutschland 150000. Ein erheblicher Teil der russischen Emigranten zog es vor, sich

jeglicher statistischer Erfassung zu entziehen.
4 Gernot Seide, Geschichte der Russischen Orthodoxen Kirche im Ausland von

der Gründung bis in die Gegenwart (Veröffentlichungen des Osteuropa-Instituts München.

Reihe Geschichte 51), Wiesbaden (Harrassowitz) 1983, 387-436 (Bischofsbiographien).

5 A.a.O., 7-21.

98



Russische Orthodoxie in der Diaspora

Auf das priestertreue russische Altgläubigentum, das zunächst ins

Habsburgerreich (in die Bukovina: Belaja Krinica6) und ins Osmanische
Reich (nach Rumänien7 und Bulgarien8) ausgewichen war, im 18. und
19. Jahrhundert hierarchische Strukturen errichtet und auch in Nordamerika9

und Australien bedeutsame Zentren aufgebaut hatte10, kann hier
ebenso wenig eingegangen werden wie auf die priesterlosen Pomorcy-
Altgläubigen, die überwiegend in den drei baltischen Ländern und in
Polen" sowie (fast ein Kuriosum der russischen Kirchengeschichte und des

Altgläubigentums!) im einst deutschen Ostpreussen zu finden sind12.

1.1 Die Russische Orthodoxe Auslandskirche - ROKA

Die ROKA ist statistisch keineswegs die bedeutendste unter den
russischorthodoxen Gruppierungen im Ausland13. Aber hinsichtlich ihres Festhaltens

am Russentum ist sie die konsequenteste unter den russischen
Emigrationskirchen - und sie ist in Mittel-, West- und Südeuropa nach wie vor
die verbreitetste russische Diasporakirche. Deshalb erfolgt die Darstellung

ihres historischen Weges am Anfang dieser Übersicht. Detaillierte
Forschungen über die ROKA geben eine sehr konkrete Vorstellung von

6 Peter Hauptmann. Russlands Altgläubige, Göttingen (V&R) 2005; ders., Das
russische Altgläubigentum 300 Jahre nach dem Tode des Protopopen Avvakum, in:
KO 29 (1986), 69-135, hier 78-87.

7 A.a.O., 87-91.
8 Klaus Steinke, Die Altgläubigen in Bulgarien, in: KO 31 (1988) 69-85.
9 David Scheffel. The Russian Old Believers of Alberta, in: Canadian Geographic

103. no. 5 (Oct./Nov. 1983). 62-69: ders., Der altgläubige Bischof Michail Ka-
nadskij und sein Bistum, in: KO 34 (1991) 92-100; A. Michael Colfer, Morality,
Kindred and Ethnic Boundary. A Study of the Oregon Old Believers (Immigrant
Communities and Ethnic Minorities in the USA and Canada 3), New York (AMS) 1985.

10 Hauptmann (wie Anm. 6), 69-135.
11 Eugeniusz Iwaniec, Z dziejöw staro-obrzedowców na ziemiach polskich (Pra-

ce Biafostockiego Towarzystwa Naukowego 23), Warszawa (Pânst. Wydaw. Naukowe)
1977.

12 Gerd Stricker. Russisches Altgläubigentum auf deutschem Boden: Die Phi-

lipponen in Ostpreussen. in: Bernhart Jähnig/Silke Spieler (Hg.). Kirchen und

Bekenntnisgruppen im Osten des Deutschen Reiches. Ihre Beziehungen zu Staat und
Gesellschaft, Bonn (Kulturstiftung der Dt. Vertriebenen) 1991, 201-220.

13 Die bedeutendste Kirche russischer Provenienz in der Diaspora, die «Orthodox
Church in America» (OCA), zählt eigenen Angaben zufolge knapp eine Million Glieder.

99



Gerd Stricker

ihrer Geschichte und ihrer «Verantwortung in der Diaspora»14. Auch nach

ihrer Eingliederung in das Moskauer Patriarchat im Jahre 2007 bleibt die
Russische Auslandskirche eine autonome Kirchenorganisation innerhalb
des Patriarchats und behält ihre bisherigen Strukturen bei.

1.1.1 Die Russische Orthodoxe Auslandskirche bis 1945

Die orthodoxen Bischöfe und Priester, die - zumeist mit den zarentreuen
«weissen» Heeresverbänden Ende 1920 vor den bolschewistischen
«roten» Armeen per Schiff von der Krim nach Istanbul/Konstantinopel -
geflohen waren, verloren die Verbindung zu der (von Petrograd nach Moskau
übersiedelten) Kirchenleitung; dieser stand seit 1917 wieder ein Patriarch

vor: Tichon (Bellavin, 1865-1925). Die nach der Februarrevolution von
1917 amtierende «Provisorische Regierung» unter Alexander Kerenskij
hatte der Orthodoxen Kirche die Einberufung eines Landeskonzils gestattet

- des ersten seit über 200 Jahren. Es wurde am 15./28. August 1917

feierlich eröffnet, arbeitete aber unter dem schweren Druck der drohenden

Ereignisse und seit November 1917 unter den ständig wachsenden
Pressionen der Bolschewiki15. Einer der wichtigsten Entscheidungen,
beschlossen gewissermassen unter dem Gewehrfeuer der sog.
«Oktoberrevolution» (25. Oktober/7. November), war am 5./18. November 1917

die erste Wahl eines Patriarchen nach 217 Jahren - nachdem 1700 Zar
Peter der Grosse die Neuwahl eines Patriarchen untersagt hatte.

Unterbrechungen der Kommunikationswege waren in dem der sog.
Oktoberrevolution von 1917 folgenden Bürgerkrieg (1918-1921) nichts

Ungewöhnliches: Einzelne Eparchien waren immer wieder einmal durch
die zwischen «Weiss» und «Rot» häufig wechselnden Einflusszonen
voneinander oder von der Moskauer Kirchenleitung abgeschnitten. So
entstanden auf den von den «Weissen» beherrschten Territorien zwei
«Provisorische Oberste Kirchenleitungen» - im sibirischen Omsk und im süd-

russischen Stavropol, deren zeitweilige Verselbständigung Patriarch

14 So der Titel einer Publikation von Dr. Gernot Seide (bzw. Priester Dr. Georg
Seide), München, über die Russische Orthodoxe Auslandskirche (siehe Anm. 3).

13 Günther Schulz, Das Landeskonzil der Orthodoxen Kirche in Russland
1917/18 - ein unbekanntes Reformpotential: Archivbestände und Editionen, Struktur
und Arbeitsweise, Einberufung und Verlauf, Verabschiedung der neuen Gemeindeordnung

(KO.M 23), Göttingen (V&R) 1995.

100



Russische Orthodoxie in der Diaspora

Tichon in der Verfügung Nr. 362 vom 20. November 1920 ausdrücklich
sanktioniert hatte:

«[...] 2. Falls eine Eparchie infolge einer Frontverschiebung, einer
Veränderung der Staatsgrenze o.a. jede Verbindung zur Obersten Kirchenleitung
verloren hat [...], nimmt der Eparchialbischof unverzüglich Verbindung mit
den Bischöfen der benachbarten Eparchien zu dem Zweck auf, eine oberste
kirchliche Instanz für mehrere, sich in gleicher Lage befindliche kirchliche
Eparchien zu organisieren: also eine Provisorische Oberste Kirchenleitung
oder einen Metropolitankreis oder ähnliches. [...] 4. Falls es sich als
unmöglich erweist, mit den Bischöfen benachbarter Eparchien in Verbindung zu
treten, nimmt der Eparchialbischof bis zur Bildung einer obersten Instanz der
kirchlichen Gewalt die ihm im Rahmen der Kanones zustehende volle Gewalt
auf sich, wobei er alle Massnahmen zu treffen hat, die der Einrichtung eines
lokalen kirchlichen Lebens dienen, und, falls notwendig, der Bildung einer
Eparchialverwaltung. [... Falls sich auch dies als unmöglich erweist, bildet er
in eigener Zuständigkeit und Verantwortung die o.g. Institutionen.»16

Diese Verfügung 362 hat die ROKA stets als ihre Magna Charta betrachtet.

Eine solche provisorische oberste Kircheninstanz organisierte ein Teil
der emigrierten Bischöfe im Ausland. Diese folgten schliesslich einer
Einladung des serbischen Patriarchen Dimitrije (Pavlovic), der ihnen einen
Trakt seiner Sommerresidenz in Sremski Karlovci/Karlowitz (im Süden

von Novi Sad in der Vojvodina) angeboten hatte, und organisierten dort
1921 die Leitung einer russisch-orthodoxen Organisation im Ausland, aus

der die «Russische Orthodoxe Auslandskirche» hervorgegangen ist. Deren

Leitung hat bis 1945 in Karlowitz residiert.
Bis zu diesem Punkt stimmen alle kirchlichen Lager in der Beurteilung

der Lage überein. Die Darstellung der weiteren Entwicklung der
russischorthodoxen Diaspora hingegen ist weithin von Ideologie, Polemik und

Kontroversen geprägt. Eine vorurteilslose Schilderung der kirchlichen
Vorgänge in der Diaspora ist wegen der schwierigen Quellenlage - und

wegen fehlender, an dieser Thematik interessierter Historiker - noch nicht

16 Peter Hauptmann/Gerd Stricker, Die Orthodoxe Kirche in Russland.
Dokumente ihrer Geschichte (860-1980), Göttingen (V&R) 1988, 666f.; Gerd Striker,
Russkaja Pravoslavnaja Cerkov' v sovetskoe vremja. Materialy i dokumenty po istorii
otnosenij mezdu gosudarstvom i Cerkov'ju [Die Russische Orthodoxe Kirche in der

Sowjetära. Materialien und Dokumente zur Geschichte des Verhältnisses von Staat und

Kirche] 2 Teile. Moskva (Propilei) 1996; der originale Wortlaut in: ebd. I, 139f.

101



Gerd Stricker

möglich. Deshalb können hier nur die wichtigsten Entwicklungslinien
skizziert werden17.

In der patriarchenlosen Zeit der Russischen Kirche 1700-1917) bzw.
in der «synodalen» bzw. staatskirchlichen Periode (1721-1917) oblag die

Betreuung der russisch-orthodoxen Diasporagemeinden dem Metropoliten
der Reichshauptstadt St. Petersburg (seit 1914: Petrograd), der im

kaiserlichen Russland primus interpares unter den russischen Hierarchen
war. Unter den seit Ende 1917 obwaltenden Umständen konnte der
Metropolit von Petrograd, Veniamin (Kazanskij, ermordet 1922)18, die
Betreuung der Gemeinden im Ausland nicht wahrnehmen. Deshalb
bestimmte im Oktober 1920 die südrussische Provisorische Oberste
Kirchenleitung den Erzbischof (seit 1922 Metropolit) Evlogij (Georgievskij,
1869-1946)19 von Chelm und Lublin, der zunächst in Berlin Zuflucht
gefunden hatte, zum geistlichen Leiter der russischen Gemeinden im
europäischen Ausland20. Patriarch Tichon hat diese Entscheidung der
Provisorischen Kirchenleitung im April 1921 ausdrücklich bestätigt21, was
auf ein noch unverkrampftes Verhältnis des Patriarchen zu den Bischöfen
im Ausland schliessen lässt. Eine Zusammenarbeit war jedoch wegen
zunehmend ideologisch bestimmter Positionen beider Zweige der Russischen

Kirche - innerhalb und ausserhalb der Sowjetunion - bald nicht
mehr möglich.

Das erste Konzil in der Diaspora - einberufen eigentlich als Kongress
und erst im Verlauf der Veranstaltung zum Konzil erklärt - fand bereits im
November 1921 im serbischen Karlowitz statt. Die über hundert Teilnehmer

setzten sich aus Bischöfen, Priestern, Mönchen, Nonnen und Laien
zusammen. Das Konzil war von vehementen Anhängern der Monarchie

17 Vgl. Gerd Stricker. Die Kanonisierung der Neomärtyrer in der Russischen
Orthodoxen Kirche, in: KO 26 (1983) 95-136; hier 98-112.

18 Metropolit Veniamin wurde (im Zusammenhang mit der Konfiszierung kirchlicher

Wertgegenstände durch die Bolschewiki) zum Tode verurteilt und am 12./13.

August 1922 standrechtlich erschossen: vgl. Striker. Materialy I (wie Anm. 16).
174-180 (Prozessberichte usw.).

19 [Evlogij]. Put' moej zizni. Vospominanija Mitropolita Evlogija. Izlozennye po
ego rasskazam M. Manuchinoj [Mein Lebensweg. Erinnerungen von Metropolit Evlogij,

zusammengestellt nach seinen Erzählungen ...]. Paris (YMCA) 1947.
20 Evlogij, Vospominanija (wie Anm. 19). 402^-04; Stricker. Kanonisierung

(wie Anm. 17). 102 mit Anm. 27.
21 Ebd.

102



Russische Orthodoxie in der Diaspora

geprägt, was wegen der soziologischen Schichtung und der ideologischen
Ausrichtung dieser Emigrantenkreise nicht verwundert: Den grössten
Einfluss in den russischen kirchlichen Gruppierungen der Emigration übten

- neben der hohen und der niederen Geistlichkeit - Adelskreise, Militärs
und Vertreter des Grossbürgertums (alle dezidiert von monarchistischer
Gesinnung) aus22.

Die orthodoxe Kirchengeschichtsschreibung in der Sowjetunion und
z.T. im postkommunistischen Russland, aber auch andere kirchliche
Emigrationsgruppen, warfen diesem ersten «Gesamtkonzil» vor, durch anti-
bolschewistische Äusserungen und provokative Forderungen die bischöflichen

Amtsbrüder in der Räterepublik in Bedrängnis gebracht zu haben,

so dass diese sich aus politischen Rücksichten - und um die Kirche in der

Sowjetunion nicht noch weiter zu gefährden - gezwungen gesehen hätten,
scharf gegen die «Russische Orthodoxe Kirche ausser Landes» Stellung
zu beziehen. Politischen Charakters waren die Hauptforderungen des

Karlowitzer Konzils von 1921, so etwa nach der Wiederherstellung der
Monarchie in Russland und der Wiedereinsetzung der Romanows. 1922
schloss sich die Forderung an, der Völkerbund möge die russischen
Emigranten durch ihre Bewaffnung in die Lage versetzen, die Bolschewiki aus
Russland zu vertreiben23. Wenn man den Zeitgeist und speziell die
verständlicherweise scharf antibolschewistische Stimmung der Emigration
berücksichtigt, erstaunt es um so mehr, dass an diesem Konzil Erzbischof
(später Metropolit) Evlogij (Georgievskij), der mittlerweile von Berlin
nach Paris übersiedelt war, und sogar das spätere Oberhaupt der Auslandskirche,

Metropolit Anastasij (Gribanovskij, 1873-1965), bei der Resolution

über die Wiedereinsetzung der Romanows ein Sondervotum abgaben:
Sie distanzierten sich und erklärten, die Frage der künftigen Staatsform,
also der Monarchie und der Dynastie Romanow, sei eine politische und
habe auf der Synode nichts zu suchen24. Für die russische Emigration -
zumindest jener Jahre - ist es charakteristisch, dass persönliche Antipathien

und Sympathien, unduldsame Emotionen und Rivalitäten in hohem

22 Stricker. Kanonisierung (wie Anm. 17). 101.
23 Ivan M. Andreev. Kratkij obzor istorii Russkoj Cerkvi ot revoljucii do nasich

dnej [Kurzer Überblick über die Geschichte der Russischen Kirche von der Revolution
bis heute], Jordanville NY (Holy Trinity Monastery) 1951. 96-99: Stricker, Kanonisierung

(wie Anm. 17). 101.
24 Evlogij, Vospominanija (wie Anm. 19). 396ff.

103



Gerd Stricker

Masse Stimmung und Entwicklungen in der russischen Diaspora bestimmt
haben - Entwicklungen auch im kirchlichen Umfeld, die heute z.T. gar
nicht mehr nachvollziehbar sind.

Die Bolschewiki benutzten, wie nicht anders zu erwarten war, die
Entscheidungen der Karlowitzer Synode von November 1921, um Druck auf
den Moskauer Patriarchen Tichon auszuüben: So war dieser im Mai 1922

genötigt, die Karlowitzer Kirchenleitung zu verbieten; der Patriarch selbst
wurde bald darauf für mehr als ein Jahr unter Hausarrest gestellt und an

der Leitung seiner Kirche gehindert. Dabei bedienten sich die Sowjets der
orthodoxen «Erneuererbewegung» (Obnovlencestvo), die in ihrem Bestreben,

das Patriarchat in die Knie zu zwingen, die Bolschewiki hofierte und

von diesen instrumentalisiert wurde25.

Die eindrucksvollste Gestalt in der Auslandskirche der Zwischenkriegszeit

war Metropolit Antonij (Chrapovickij, 1863-1936), der von
Anfang an als ihr Oberhaupt galt und 1923 offiziell zum Ersthierarchen

gewählt wurde. 1897 hatte er die Bischofsweihe empfangen; 1902 war er
Erzbischofvon Wolhynien, 1914 von Charkow geworden; 1918 erfolgte
seine Ernennung zum Metropoliten von Kiew. Seit 1912 war er Mitglied
der Kirchenleitung, also des Hl. Synods in St. Petersburg/Petrograd. Als
am erwähnten Landeskonzil der Orthodoxen Kirche, das seit August 1917

in Petrograd tagte, erstmals wieder ein Patriarch gewählt wurde, geschah
dies nach Vorwahlen, aus denen die drei Hierarchen mit der höchsten
Stimmenzahl als Kandidaten hervorgingen. Dabei erhielt Metropolit
Antonij bei weitem die meisten Stimmen26. Selbst unter jenen Hierarchen,
die sich später von der Auslandskirche abwandten, genoss Metropolit
Antonij bis zuletzt grösste Verehrung.

Die Jahre bis zum Zweiten Weltkrieg stellten für die ROKA einerseits
eine Zeit der Konsolidierung dar, die sich in beeindruckend wachsenden
Zahlen neuer Bistümer und neuer Gemeinden in der Diaspora, neu
geweihter Bischöfe, im Ausland ausgebildeter Priester und neuer russischer
Klöster ausserhalb der Heimat äusserte27. Andererseits bildete die
Zwischenkriegszeit für die russisch-orthodoxe Diaspora eine Phase der Aus-

25 Hauptmann/Stricker. Kirche (wie Anm. 16), 680-695.
26 Aus diesen drei Kandidaten mit den meisten Stimmen wurde dann durch Losentscheid

der künftige Patriarch bestimmt. So wurde Metropolit Tichon (Bellavin.
1865-1925) Patriarch; er hatte in den Vorwahlen die wenigsten Stimmen auf sich

vereinigt; vgl. Hauptmann/Stricker, Kirche (wie Anm. 16). 689.
27 Vgl. Seide. Verantwortung (wie Anm. 3), Ulf.

104



Russische Orthodoxie in der Diaspora

differenzierung: 1926 trennte sich Metropolit Evlogij (Georgievskij) in
Paris mit seinem Metropolitankreis West-/Mitteleuropa von der Karlowitzer

Auslandskirche; auch die zehn nordamerikanischen Bistümer schwankten

in ihrer Haltung gegenüber der ROKA. Die Karlowitzer Kirche
verfolgte weiterhin unbeirrt einen dezidiert konservativen, russisch-nationalen

Kurs und war stark zentralistisch ausgerichtet. Dagegen vertrat Metropolit

Evlogij in Paris eher liberale, dezentralistische und vor allem
ökumenische Positionen, die auf «Inkulturation» seiner Gemeinden in den

westlichen Gastländern zielten. In den russischen Auslandsbistümern
Nordamerikas lagen die Dinge ähnlich.

Vor diesem Hintergrund begannen die russischen Emigrationskirchen
seit 1926, sich gegenseitig Konkurrenz zu machen; so unterstanden z.B.

um 1930 in Mittel- und Westeuropa 62 russische Gemeinden dem
Metropoliten Evlogij in Paris, dagegen gehörten 31 Gemeinden in der gleichen
Region zur Auslandskirche28. In Paris und Berlin trat zu den Gemeinden
dieser beiden konkurrierenden Jurisdiktionen noch je eine Gemeinde des

Moskauer Patriarchats hinzu29.

Eine wichtige Bastion der ROKA bildeten in der Zwischenkriegszeit
die bedeutenden Zentren der überaus starken russischen Emigration im
Fernen Osten. In zaristischer Zeit hatte es in China ein russisch-orthodoxes

Missionsbistum «Peking und China» gegeben, das seit 1918 von der

Kirchenleitung im sowjetischen Moskau abgeschnitten war und mit der

ROKA in Karlowitz Verbindung aufnahm. Um die Massen russischer

Emigranten zu betreuen, wurde in China eine Reihe Vikarbistümer gegründet:

in Shanghai, in der Mandschurei (Harbin, Cicikar, Hailar), darüber
hinaus in Seoul. Da aber zwischen Serbien und Fernost nur mit grosser
Verzögerung und mit erheblichen Schwierigkeiten Verbindung gehalten
werden konnte, hatte die russisch-orthodoxe Metropolie Fern-Ost innerhalb

der ROKA einen relativ unabhängigen Status.

Manche Städte im Fernen Osten, namentlich in der Mandschurei (z.B.
Harbin), sollen damals einen ausgesprochen russischen Charakter gehabt
haben30, weil im Bürgerkrieg Hunderttausende oder Millionen Menschen

aus der jungen Sowjetunion in die im Süden angrenzende Mandschurei

28 A.a.O., 84.

»A.a.O., 85.
30 Die Stadt Harbin selbst beherbergte 1934 45000 Russen, zwei russische Klöster

und 20 russische Kirchen (die Maria-Verkündigungs-Kathedrale fasste 2000
Gottesdienstbesucher); vgl. Seide, Verantwortung (wie Anm. 3), 273.

105



Gerd Stricker

und nach China hatten fliehen können. Insgesamt rechnet man in den

1930er Jahren mit über 250000 orthodoxen Gläubigen in der ROKA-Me-
tropolie Fern-Ost, wobei allein die ca. 100000 russischen Emigranten im
Bistum Harbin in 150 Gemeinden organisiert waren, 70 Kirchen besassen

und von 217 Priestern betreut wurden31.

Die Bistümer und alle russischen kirchlichen Einrichtungen in China
und der Mandschurei (darunter die Pekinger Geistliche Mission) gingen
nach dem Siegeszug Mao Tse Tungs und der Errichtung der kommunistischen

Herrschaft in China 1949) juristisch zunächst wohl an das Moskauer

Patriarchat über; und die zu Zarenzeiten aufgebaute «Autonome Orthodoxe

Kirche Chinas» hat sicher nur noch nominell weiterbestehen können.
Im Zug der chinesischen «Kulturrevolution» wurden (vor allem 1966) die
letzten sichtbaren Reste der - nicht nur russischen - Orthodoxie in China
zerstört32. Die meisten Russen, darunter natürlich die Bischöfe und
Geistlichen, wurden bis Mitte der 1960er Jahre aus China ausgewiesen, sofern
sie nicht schon zuvor geflohen oder in die Sowjetunion verschleppt worden

waren33.

Russischer Priesternachwuchs wurde vor allem an einem Priesterseminar

in Harbin herangebildet; sodann im «St. Vladimir's Orthodox Theological

Seminary» in Crestwood NY in den USA34. In Harbin gab es sogar
eine russische Hochschule «St. Vladimir» mit einer theologischen Fakultät,

die eine höhere theologische Ausbildung vermittelte. In Europa bildete

die ROKA ihren Priesternachwuchs in der Regel an den orthodoxen
Seminaren in Serbien und Bulgarien aus.

Die Auslandskirche gebot in den 1930er Jahren über 19 Klöster,
Klosterhöfe und kleinere Konvente, worin insgesamt 180 Mönche, 40 Novizen
und 450 Nonnen lebten35; davon beherbergten allein die Klöster im Heili-

31 Vgl. Seide, Geschichte (wie Anm. 4), 88.
32 A.a.O., 88-91.
33 Heute bekundet Russland ein hohes Interesse an den Resten der russischen

Orthodoxie in China; Metropolit Kirill, der Chef des Aussenamts des Moskauer Patriarchats,

hat mit massiver Unterstützung des russischen Aussenministeriums einige
russische Priester nach China entsenden, Gemeinden sammeln und Gottesdienste feiern
können. Vgl. Roman Malek SVD, Wiederbelebung der Orthodoxie in China, in:
G2W 35 (2/2007) 28f.

34 Dieses Seminar stand der ROKA nur zeitweise zur Verfügung - nämlich dann,

wenn die amerikanischen Bistümer zur ROKA hielten.
35 Seide, Geschichte (wie Anm. 4), 262.

106



Russische Orthodoxie in der Diaspora

gen Land 20 Mönche und 300 Nonnen - mehr als die Hälfte aller
Monastizierenden der ROKA. Weitere russische Klöster entstanden in Serbien,
Bulgarien, der Tschechoslowakei und in China (speziell eben in der
Mandschurei). In Serbien liessen sich emigrierte russische Nonnen in
leerstehenden Klöstern nieder, und es gelang ihnen vor allem vom Kloster zu

Hopovo in der «Fruska gora» (Frankengebirge, unweit Karlowitz) aus, das

seit der Osmanenherrschaft darniederliegende serbische Nonnenwesen
wiederzubeleben; auch das serbische Mönchswesen erhielt durch die
geflohenen russischen Mönche belebende Impulse36.

Zudem entwickelte die ROKA in der Zwischenkriegszeit zahlreiche
karitative Einrichtungen, sogar Kranken- und Waisenhäuser; liturgische
Gewandungen und liturgisches Gerät wurde in eigenen Betrieben, kirchliches

Schrifttum in eigenen Druckereien (vor allem in Ladimirovà/Tsche-
choslowakei und in Harbin) hergestellt.

1938 verfügte die ROKA (mit Nordamerika) über 24 Metropolien
und Vikariate: in Europa sechs, in Nordamerika zehn, in Südamerika
eines, sechs in der Metropolie Fernost (Harbin/Mandschurei und Peking/
China) mit ca. 1000 Gemeinden. Der ROKA dienten damals 28 Hierarchen,

von denen noch acht ihre Bischofsweihe zur Zarenzeit empfangen
hatten37.

1.1.1.1 Die Situation der russisch-orthodoxen Diaspora im Dritten Reich

Wie dargelegt, unterstanden alle russisch-orthodoxen Emigrantengemeinden

in Deutschland zunächst Metropolit Evlogij (Georgievskij) in Paris,
der sich 1926 mit seinem Metropolitankreis West- (und Mittel-)Europa
von der Auslandskirche getrennt hatte. Unter der Naziherrschaft sind die
elf russisch-orthodoxen Gemeinden mit ihren Filialen und weiteren
Gemeindezentren in Deutschland, die alle Metropolit Evlogij unterstanden

hatten, zur Karlowitzer Auslandskirche übergegangen. Dieser merkwürdige

Vorgang ist noch nicht in all seinen Verästelungen geklärt: Man sieht in
diesem Vorgang oft das Resultat intensiver Einflussnahme der Nationalso-

36 Gernot Seide, Die Klöster der Russischen Orthodoxen Kirche im Ausland in

Vergangenheit und Gegenwart. 60 Jahre Exil. 1920-1980 (ATS1 32). München (Sagner)

1984, 34f: Sfide. Geschichte (wie Anm. 4). 180. 262. 268.
37 Seide. Verantwortung (wie Anm. 3), 112f.; Seide, Geschichte (wie Anm. 4),

69.

107



Gerd Stricker

zialisten38. Aber diese Charakterisierung umschreibt den fraglichen
Vorgang zu wenig differenziert und zielt darauf ab, die damalige Auslandskirche

als Parteigängerin der Nazis hinzustellen.
In der Tat war diesen die ganze Linie des Pariser Metropoliten suspekt:

zu kosmopolitisch, zu liberal, zu wenig antikommunistisch, zu wenig
antisemitisch. Die Nationalsozialisten hegten mehr Sympathien für die
Karlowitzer Auslandskirche und ihren klar antibolschewistischen,
national-konservativen und z.T. auch antisemitischen Kurs. Die Ambitionen
der Nazis trafen sich mit denen der Karlowitzer Kirchenleitung, die hoffte,
mit Hilfe der Nationalsozialisten jene Gemeinden in Mittel- und Westeuropa

zurückzugewinnen, die der ROKA verlorengegangen waren, als sich

Evlogij mit seinem Metropolitankreis von der Auslandskirche getrennt
hatte. Die Nationalsozialisten bedienten sich einiger einflussreicher, militant

antibolschewistisch eingestellter Gemeindeglieder: Diese setzten auf
Gemeindeversammlungen (oder auch ohne diese) auf nicht immer redliche

Weise Beschlüsse durch, auf Grund welcher sich die jeweilige
Gemeinde dann der ROKA unterstellte. Solche Aktivitäten wurden von den

NS-Behörden diskret unterstützt39.

Die schrittweise Unterstellung der russischen Gemeinden im
Deutschen Reich unter die Karlowitzer Synode bedeutete nicht unbedingt
eine Gleichschaltung der russischen Gemeinden im nationalsozialistischen

Sinne, aber der Hass der russischen Emigranten auf das Sowjetregime

machte sie für das NS-Regime leichter manipulierbar, als dies unter
Leitung der Gemeinden durch den Pariser Metropoliten Evlogij möglich
gewesen war40. Immerhin wird in einer zu DDR-Zeiten in Ost-Berlin
angefertigte Dissertation konstatiert, dass die nunmehr der ROKA in
Karlowitz unterstehenden russisch-orthodoxen Emigrantengemeinden in
ihrem Wirken von den NS-Behörden genauso behindert, kontrolliert

38 Z.B. Dimitry Pospielovski, The Russian Church Under the Soviet Regime
1917-1982, Crestwood NY (SVSP) 1984, 491.

39 Diese komplizierten Zusammenhänge hat aus der Perspektive des Moskauer
Patriarchats - mit den damals unumgänglichen systembedingten Untertönen - eine
Ost-Berliner Theologin im Rahmen ihrer materialreichen Dissertation (Humboldt-
Universität Berlin) aufzuhellen versucht: Käte Gaede, Russische Orthodoxe Kirche
in Deutschland in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts (Edition Orthodoxie 2). Köln
(Stenone) 1985.

40 Die Deutung dieses Vorganges durch die ROKA bei Seide, Verantwortung (wie
Anm. 3), 122-130.

108



Russische Orthodoxie in der Diaspora

und bedrückt wurden wie deutsche katholische und evangelische
Gemeinden41.

Episode blieb der Versuch der NS-Behörden, die Orthodoxen in den

besetzten Territorien im Osten - in Polen, Weissrussland, der Ukraine - zu
einer Metropolie zusammenzufassen. Diese wurde 1942 einem ROKA-
Hierarchen deutscher Abstammung, Erzbischof Serafim (Lade,
1883-1950), unterstellt, der von da an den Titel «Metropolit von Mitteleuropa»

führte. Die Bemühungen der orthodoxen Bischöfe in den besetzten

Ländern, die sich unter dem Stalinterror im Untergrund hatten verbergen
können oder nun geweiht wurden, gingen jedoch dahin, nationale Kirchen
(wieder) aufzubauen; keineswegs wollten sie sich einem deutschen

Metropoliten unterstellen42.

Gegen Kriegsende floh die Leitung der ROKA vor den anrückenden
Tito-Partisanen aus Serbien nach München, verlegte aber bereits 1950,

angesichts des sich zuspitzenden Kalten Krieges, ihren Sitz aus dem
«frontnahen» Deutschland nach New York, wo im nahen Jordanville NY
das bedeutendste Kloster der Auslandskirche und das zentrale Priesterseminar

der Kirche errichtet wurde.

1.1.1.2 Russische Klöster im Heiligen Land43

Der Christliche Osten, namentlich das Heilige Land, fasziniert Orthodoxe
vielleicht noch mehr als West-Christen. Früh schon sind Menschen aus der

Kiewer Rus' ins Heilige Land gepilgert. So hat Igümen Daniil eine

Beschreibung seiner Pilgerreise ins Heilige Land (1104-1107) hinterlassen;
die hl. Nonne Evfrosinia, Fürstin von Polock, soll 1173 in Jerusalem
gestorben sein. Als man im 19. Jahrhundert mit Dampfschiff und Eisenbahn
schnell und gefahrlos nach Palästina gelangen konnte, wurde das Heilige
Land zum Ziel Tausender russischer Pilger, wobei sie von den Behörden
des Osmanischen Reiches in der Regel nicht weiter behindert wurden.

Im Jahre 1847 hatte der Hl. Synod der Russischen Orthodoxen Kirche
die «Russische Geistliche Jerusalem-Mission» ins Leben gerufen, um den

immer zahlreicher ins Heilige Land pilgernden Russen an Ort und Stelle
Hilfe leisten zu können. Gottesdienststätten und Herbergen wurden er-

41 Gaede, Kirche (wie Anm. 39), 257.
42 Seide, Geschichte (wie Anm. 4), 54f. 424f.
43 Siehe dazu ausführlich Stricker. Klöster (wie Anm. 2).

109



Gerd Stricker

richtet. 1882 war auf Anregung des Grossfürsten Sergej Aleksândrovic,
den eine Pilgerreise ins Heilige Land tief beeindruckt hatte, die «Kaiserliche

orthodoxe Palästina-Gesellschaft» gegründet worden, deren Leitung
der Grossfürst selbst übernahm. Ihre Hauptaufgabe bestand in der
Beschaffung der Mittel, die die Geistliche Mission für den Ankauf von
Grundstücken und für ihre ausgedehnten Projekte benötigte.

Die russische Geistliche Mission in Palästina wurde vor allem durch
Archimandrit Antonij (Kapustin) geprägt, der ihr fast 30 Jahre 1865-1894)
vorstand. Auf dem Gelände der Geistlichen Mission zu Jerusalem wurden
bald Kirchen erbaut: 1864 eine der hl. Märtyrer-Kaiserin Alexandra
geweihte Kirche und 1872 die der Heiligen Dreifaltigkeit gewidmete Hauptkirche.

Auf einem Grundstück bei Hebron, auf dem die berühmte
Abrahams-Eiche steht, liess Archimandrit Antonij nach 1868 eine ebenfalls der

Heiligen Dreifaltigkeit gewidmete Kirche errichten; schliesslich wurde
1886 auf dem Ölberg die russische Christi-Himmelfahrts-Kirche (mit
einem 64 Meter hohem Turm!) und zwei Jahre später am Fuss des Ölbergs
die im moskowitischen Stil gehaltene Maria-Magdalena-Kirche geweiht44.

Mit ihren sieben vergoldeten Kuppeln, mit ihrem Glockenturm, dessen

Glockenspiel allgemeine Bewunderung hervorrief, und mit ihrer marmornen

Ikonostase symbolisierte besonders die Maria-Magdalena-Kirche
unübersehbar russische Präsenz im Heiligen Land.

Fünf Kilometer südöstlich von Jerusalem45 gründete Archimandrit
Antonij im Jahre 1871 ein Nonnenkloster, das russisch «Gornenskij
monastyr'» (etwa: «Kloster auf der Höhe») heisst46; die Anerkennung durch
den Hl. Synod erfolgte 1886. Im Kloster wurde 1888 eine der Muttergot-
tes-Ikone von Kazan' gewidmete Kirche erbaut. Um 1890 sammelten sich

an der Himmelfahrtskirche auf dem Ölberg einige russische Nonnen, die
eine vom Heiligen Synod 1906 anerkannte Gemeinschaft bildeten. Vor
dem Ersten Weltkrieg lebten im Kloster «Auf der Höhe» etwa 200 Nonnen
und im Christi-Himmelfahrts-Kloster auf dem Ölberg deren 10047.

Die Geistliche Mission bildet noch heute einen mächtigen Komplex,
der in Jerusalem als «Russian compound» bekannt ist. Zwischen den

44 Seide. Geschichte (wie Anm. 4), 156.
« Seide, Klöster (wie Anm. 36). 81.
46 In Anlehnung an Lk 1,39: «Maria aber stand auf in den Tagen und ging auf der

Höhe eilends zu einer Stadt in Juda.»
47 Die Russische Orthodoxe Kirche. Ihre Einrichtungen, ihre Stellung, ihre Tätigkeit,

Moskau (Verlag des Moskauer Patriarchats) 1958, 158.

110



Russische Orthodoxie in der Diaspora

Weltkriegen umfasste der gewaltige Komplex neben seinem Hauptgebäude
und den zwei Kirchen eine umfangreiche Bibliothek, ein Archiv mit

wertvollen Buchbeständen, eine Druckerei sowie eine Kerzengiesserei
und eine Ikonenmaler-Werkstatt. Hier gab es Raum für knapp 2000 Pilger,

sogar für Bäckereien, Volksküchen, Wasserzisternen; auch Bäder wurden
eingerichtet. Wenig begüterten Pilgern zahlte die Palästina-Gesellschaft
einen Notgroschen aus. In den bescheideneren Unterkünften wurden
Unterbringung und Verpflegung ebenfalls von der Gesellschaft finanziert.
Die Palästina-Gesellschaft sorgte auch für Führer, die die Pilger zu den

heiligen Stätten geleiteten, und edierte zu deren Erbauung eine Reihe von
Pilgerbüchern (palomniki).

Ausserdem hatte die Geistliche Mission auch die geistliche Betreuung
der orthodoxen arabischen Bevölkerung zum Ziel. Da diese bisher kaum
eine schulische Ausbildung kannte, gründete die Mission bis zum Ersten

Weltkrieg in Palästina (und Syrien) 93 Volksschulen, die von fast 11 000
arabischen Kindern besucht wurden. Fast alle der damals 417 einheimischen

Lehrer hatten ihre Ausbildung an einem 1886 wohl ebenfalls mit
russischen Mitteln eingerichteten Lehrerseminar erfahren48. Für die
medizinische Versorgung der Araber richtete die Palästina-Gesellschaft
Ambulatorien ein, wo kostenlos jährlich bis 60000 Patienten behandelt wurden.
Schliesslich konnte die Gesellschaft bei den russischen Dampfschiff- und

Eisenbahngesellschaften Sonderpreise für Pilger ins Heilige Land erwirken49.

Auch nach dem Ableben von Archimandrit Antonij (Kapustin) im
Jahre 1894 gingen der russische Landerwerb und die Bautätigkeit im
Heiligen Land ungebrochen weiter, so dass die Russische Kirche vor dem
Ersten Weltkrieg in Palästina über elf Kirchen und sieben Klöster sowie
17 Pilgerstätten verfügte; es heisst, der Russischen Kirche habe ein Drittel
Palästinas gehört50! Zwischen 1883 bis 1895 reisten allein auf dem Seeweg

von St. Petersburg aus insgesamt 18664 Pilger nach Palästina51.

48 Seide, Geschichte (wie Anm. 4), 156f.
49 Enciklopediceskij slovar'. Izd. F.A. Brokgauz [Brockhaus], Leipzig/I.A. Efron,

Sankt Peterburg [86 Lieferungen 1890-1907], Bd. XXIIa. Lieferung 44. 625f.
50 ZMP (1/2000) 55.
51 Enciklopediceskij slovar' (wie Anm. 49), 625.

Ill



Gerd Stricker

1.1.1.2.1 Russische Klöster im Heiligen Land nach dem Sturz der
Zarenmacht 1917

1914, zu Beginn des Ersten Weltkrieges, hatte die Regierung des Osmani-
schen Reiches alle russischen Einrichtungen in Palästina geschlossen, den
russischen Besitz beschlagnahmt und die Mönche, Nonnen, Priester und
Laien des Landes verwiesen (sie fanden zum grossen Teil in Alexandria
Aufnahme). Der Pilgerstrom versiegte. Als Grossbritannien 1919 das

Mandat über Palästina übernahm, konnten die russischen Geistlichen,
Mönche und Nonnen zwar zurückkehren, aber der Kampf der Bolschewiki

gegen jegliche Religiosität in der Räterepublik brachte den Pilgerstrom
aus Russland ins Heilige Land endgültig zum Erliegen. Auch mit den
finanziellen Zuwendungen der kaiserlichen Palästina-Gesellschaft konnte

man im Heiligen Land natürlich nicht mehr rechnen - damit war die
Zukunft der russischen geistlichen Zentren in Palästina sowohl in personeller
als auch in materieller Hinsicht in Frage gestellt.

Da die Sowjetführung am Auslandsbesitz der Russischen Orthodoxen
Kirche (übrigens bis in die 1980er Jahre) kein Interesse zeigte, sah sich die
ROKA in die Pflicht genommen, die Betreuung des russischen Kirchenbesitzes

im Heiligen Land zu übernehmen. Die für den Unterhalt der
russischen kirchlichen Einrichtungen notwendigen Mittel mussten künftig von
der Emigration aufgebracht werden; zuweilen leisteten die Patriarchate
Jerusalem und Belgrad Hilfe. Trotz aller Schwierigkeiten gelang es der
ROKA in der Zwischenkriegszeit sogar noch, in Palästina neue Bauten
auszuführen.

In den 1930er Jahren erhöhte sich dort die Zahl der russischen

Nonnengemeinschaften um zwei weitere: die Bethanien- und die Gethsemane-
Schwesternschaft. 1934 hatten einige Nonnen in einem russischen Gebäude

zu Bethanien eine Schule für arabische orthodoxe Mädchen errichtet
und sich zur Bethanien-Schwesternschaft zusammengeschlossen. Als sich
die Gründerin und Äbtissin dieser Gemeinschaft, Maria (Robinson), von
ihren Ämtern zurückzog, übersiedelte sie mit einigen Schwestern an die

Maria-Magdalena-Kirche im Garten Gethsemane, wo sie 1938/39 das

Gethsemane-Nonnenkloster begründete. Beide Schwesternschaften, die
in räumlicher und geistlicher Nähe zueinander stehen, zählten im Zweiten

Weltkrieg zusammen 50-60 Nonnen52. Nachwuchs erhielten die Klöster
z.T. aus der russischen Emigration; auch verstärkten russische Nonnen,

« Seide, Klöster (wie Anm. 36), 86-89.

112



Russische Orthodoxie in der Diaspora

die das bis dahin russische, seit 1919 aber rumänische Bessarabien verlassen

hatten, in den 20er Jahren die Gemeinschaften im Heiligen Land; es

waren russische Nonnen, die eine Rumänisierung der orthodoxen Kirche
und der orthodoxen Klöster in Bessarabien sowie die Einführung des neuen

Kalenderstils ablehnten53. Die meisten Novizen in den russischen
Nonnenklöstern des Heiligen Landes waren aber Araberinnen, die schnell in
russische Sprache, Sitte und Tradition hineinwuchsen54. Daneben gab es

auch zwei kleine Mönchsklöster: dasjenige «An der Abrahamseiche» und
den «Chariton-Skit» (mit jeweils zwei bis drei Mönchen). Weiterhin
bewirtschaftete die ROKA umfangreiche Grundstücke und unterhielt mehr
als zehn Kirchen - mit Blick auf die versiegenden menschlichen und
finanziellen Ressourcen eine fast unlösbare Aufgabe55.

1.1.1.2.2 Folgen der Gründung des Staates Israel

Die Situation änderte sich für die russischen geistlichen Stätten in Palästina

mit der Gründung des Staates Israel am 15. Mai 1948 entscheidend. Als
Gegenleistung für die sowjetische Unterstützung und diplomatische
Anerkennung Israels übergab die israelische Regierung den russischen kirchlichen

Immobilienbesitz auf dem Boden des neuen Staates der Sowjetunion56.

Nachdem Stalin am 4. September 1943 dem Moskauer Patriarchat in
der Sowjetunion bedingte Existenzmöglichkeiten eingeräumt hatte, stand

der Entsendung von Geistlichen, Mönchen und Nonnen aus der Sowjetunion

nach Israel im Prinzip nichts im Wege; allerdings dauerte es offenbar

noch fast zehn Jahre, bis tatsächlich geistliche Personen aus der
Sowjetunion in Israel eintrafen. Da sich Israel mit der Zeit immer stärker an
den USA und generell am Westen orientierte, verschlechterten sich seine

Beziehungen zur Sowjetunion. Vor diesem Hintergrund hat die israelische

Regierung nach dem Sechs-Tage-Krieg (Juni 1967), der Westjordanien
mit Ost-Jerusalem unter israelische Oberhoheit brachte, die dort gelegenen

Immobilien der Russischen Kirche im Besitz der ROKA belassen.

Unter den von der ROKA betreuten Institutionen, die Israel 1948 der

Sowjetunion bzw. dem Moskauer Patriarchat übergeben hatte, waren die

53 Gerd Stricker. Altes Konffiktfeld Bessarabien, in: G2W 36 (3/2008), 22f.
54 Seide, Klöster (wie Anm. 36), 27.
55 Seide, Geschichte (wie Anm. 4), 159.
56 Gennadi E. Kagan, Der Ruf aus der Wüste. Die zionistische Bewegung Theodor

Herzls unter dem Zarenadler, Wien (Böhlau) 2002, 28.

113



Gerd Stricker

Geistliche Mission mit der Dreifaltigkeitskirche und dem dazugehörigen
«Russian compound», das Kloster «Auf der Höhe» und das «Kloster der
hl. Tabea» (russisch «Tavifa», eigentlich das «Apostel-Petrus-Kloster»)
bei Jaffa sowie weitere Kirchen in Haifa und anderswo. Nach der Übergabe

des Klosters «Auf der Höhe» an das Moskauer Patriarchat war ein Teil
der Schwesternschaft nach Ost-Jerusalem ins Christi-Himmelfahrts-Klos-
ter auf dem Ölberg ausgewichen, andere Schwestern emigrierten nach

England und nach Amerika.
Wie erwähnt, erlaubte die sowjetische Regierung seit 1955 dem

Patriarchat von Zeit zu Zeit, Priester und Nonnen jeweils für einige Jahre ins

Heilige Land zu schicken. Das waren in den 1950er und 1960er Jahren

vielfach Nonnen aus Klöstern, die von den Sowjets geschlossen worden
waren57. Unter den Klerikern, die das Patriarchat seit 1955 in die russische
«Geistliche Mission» entsenden durfte, war seit 1956 der später sehr
bekannte, einflussreiche Metropolit Nikodim (Rotov, 1929-1978)58. Insgesamt

dürften sich zur Sowjetzeit jeweils um 40 Geistliche und Nonnen des

Moskauer Patriarchats gleichzeitig im Heiligen Land aufgehalten haben59.

An Pilgerreisen war natürlich nicht zu denken.
Die von der ROKA betreuten Einrichtungen im Westjordanland (dort

lag der grösste Teil des russischen Besitzes im Heiligen Land) genossen
den Schutz von König Hussein IL Nachdem die eigentliche «Geistliche
Mission» mit dem «Russian compound» in Jerusalem 1948 dem Moskauer

Patriarchat übergeben worden war, richtete die ROKA eine eigene
«Geistliche Mission» im Ölbergkloster ein. Nach dem Zweiten Weltkrieg
sind in den Klöstern der ROKA viele jener Nonnen verstorben, die noch

57 Vgl. Gerd Stricker, Religion in Russland. Darstellungen und Daten zu
Geschichte und Gegenwart (GTB 634), Gütersloh (GVH/Mohn) 1993, 98ff: In den

1930er Jahren waren in der Sowjetunion die letzten Klöster gewaltsam geschlossen
worden. In den von der Roten Armee seit 1944 zurückeroberten deutsch besetzten
Gebieten waren aber viele orthodoxe Klöster von den Deutschen wieder ihrer Bestimmung

übergeben worden; und in den von der Sowjetunion annektierten Gebieten des

Baltikums, West-Weissrusslands, der West-Ukraine, Bessarabiens und Ostpolens hatte

es ebenfalls zahlreiche orthodoxe Klöstern gegeben, so dass es 1946 an der westlichen
Peripherie der Sowjetunion ca. 100 Klöster gab. Von diesen wurden bis 1964
(insbesondere unter KP-Generalsekretär Nikita Chruschtschow) 83 Klöster verstaatlicht -
und viele Nonnen nach Palästina geschickt.

58 Vgl. ZMP (1/2000) 32f., ein Auszug aus seinen Tagebuchnotizen aus dem
Heiligen Land.

59 Ebd.

114



Russische Orthodoxie in der Diaspora

aus Russland geflohen waren: 75 allein zwischen 1951 und 1965. Die
Lücken wurden durch Einheimische aufgefüllt: Von den 50 Schwestern,
die in diesem Zeitraum aufgenommen wurden, waren 48 arabischer
Abkunft60. Der russische Charakter der Klöster blieb aber erhalten.

Die von der Bethanien-Schwesternschaft gegründete und betreute
Schule für arabische Mädchen konnte weiter ausgebaut werden, wobei der
Anteil orthodoxer Schülerinnen von 50% auf 17% sank: 1939 waren unter
140 Schülerinnen 70, 1980 unter 240 Schülerinnen aber nur noch 40
orthodox61.

Sowohl für das Patriarchat Moskau als auch für die ROKA stellen die

Objekte im Heiligen Land einen erheblichen Kostenfaktor dar. So machten

beispielsweise Schäden am Dach und an den sieben Kuppeln der

Maria-Magdalena-Kirche 1961 Reparaturen in einer Höhe von 39000 Dollar
erforderlich62. Während die ROKA durch Kollekten in der gesamten
russischen Diaspora mühsam nur die allernotwendigsten Instandsetzungs-
arbeiten zu finanzieren in der Lage war, kann man bei den Einrichtungen
des Moskauer Patriarchats davon ausgehen, dass sich der russische Staat

an den Kosten beteiligt - und das dürfte nach der Vereinigung beider
Kirchen auch für die bisher von der ROKA betreuten Klöster und Kirchen
gelten.

1.1.2 Die Russische Auslandskirche zwischen 1945 und 1991

Während der ganzen Sowjetepoche, namentlich nach dem Zweiten
Weltkrieg, galt dem Moskauer Patriarchat die ROKA als Hort der antisowjetischen

Reaktion, als Verfechterin des Imperialismus, als Vereinigung Kalter

Krieger, die in ihren Hass auf die friedliebende Sowjetmacht auch das

Moskauer Patriarchat einbezogen hat. Demgegenüber verstand sich die

ROKA als der allein freie Zweig der Russischen Orthodoxen Kirche. Sie

fühlte sich berufen, die Wahrheit über das sowjetische Terrorregime
auszusprechen, den Westen vor dem «Bolschewismus» zu warnen und der

Freien Welt die sowjetischen Kirchenverfolgungen vor Augen zu führen.
Keine Kirche, welcher Konfession auch immer, tat das so kompromiss-
los - insbesondere nach dem Zweiten Weltkrieg und vor allem seit 1961,
als das Moskauer Patriarchat in den Ökumenischen Rat der Kirchen auf-

60 Seide. Klöster (wie Anm. 36). 84.
61 A.a.O., 87, sowie mündliche Mitteilungen von Priester Dr. Georg Seide.

62A.a.O.. 89.

115



Gerd Stricker

genommen wurde63. Dort wetteiferten protestantische Kirchen um die
Gunst der Russischen Orthodoxie und kamen mit eigenen «Friedensaktivitäten»

der Sowjetmacht entgegen. Von der ROKA wurden die Bischöfe
in der UdSSR als «Sowjetbischöfe» und als Marionetten des Regimes
apostrophiert, was in Wirklichkeit aber nur auf Bischöfe zutraf, die dem

sowjetischen Religionsministerium, dem «Rat für Angelegenheiten der

Religionen», ihre kirchliche Karriere verdankten - wie etwa einem
Internbericht des Religionsministeriums zu entnehmen ist64.

In der Sowjetunion blickte man voller Hoffnung auf die Auslandskirche,

die Reprints alter kirchlicher Werke in die Sowjetunion schmuggelte,
die ohne Beschönigung das Sowjetregime anprangerte und die 1981 die
1918 ermordete Zarenfamilie nebst Tausenden von Neu-Märtyrern
heiligsprach. Der Heiligenkult um Zar Nikolaj IL, der sich seitdem unter den

Gläubigen in der Sowjetunion rasch verbreitete, erzeugte einen starken
Druck auf die Leitung des Patriarchats, das die Kanonisierung der Neu-

Märtyrer - darunter auch der Zarenfamilie - im Jahre 2000 nachvollzog65.
In der Perestroika-Phase hatte sich die ROKA darum bemüht, auch

innerhalb der einstigen Sowjetunion, namentlich in der Russländischen
Föderation und in der Ukraine, Gemeinden aufzubauen. Deren Zahl war
nie klar, jedenfalls existierten seit Mitte der 1990er Jahre auf dem Boden
der Russländischen Föderation und der Ukraine zwei, zeitweise drei
Bistümer der ROKA: im Raum Omsk/Sibirien, im Kuban und im ukrainischen

Simferopol/Odessa66 mit vielleicht hundert wohl eher kleinen Ge-

63 Die entsprechende Weisung, entgegen bisherigen Direktiven das Moskauer
Patriarchat in den ÖRK zu entsenden, geht auf den damaligen KP-Generalsekretär, Nikita

Chruschtschow, zurück. Die Repräsentanten des Patriarchats im ÖRK hatten den

Auftrag, einerseits die Weltöffentlichkeit von den schlimmsten Religionsverfolgungen
in der Sowjetunion seit Stalin abzulenken, andererseits die russischen Bischöfe im
Weltkirchenrat im Sinne der sowjetischen Aussenpolitik, die a priori «Friedenspolitik»
war (Hochrüstung zur Sicherung des Weltfriedens), zu instrumentalisieren. Vgl. etwa

Stricker, Religion (wie Anm. 57), 98-108.
64 Vasilij G. Furov, Der Stand der Russischen Orthodoxen Kirche. Ein Internbericht

für das ZK der KPdSU, als Quellentext übersetzt und veröffentlicht, Zollikon
(G2W) 1980,1-14.

65 Gerd Stricker, Zar Nikolaus II. - ein «Neu-Heiliger». Zu einer umstrittenen
Entscheidung der Russischen Orthodoxen Kirche, in: Osteuropa 11/2000, 1187-1196;
ders., Einige Fragen zur Kanonisierung des letzten russischen Kaisers und seiner
Familie durch das Moskauer Patriarchat, in: G2W 28 (9/2000) 12-18.

66 Orthodoxia 1997-1998, hg. von Nikolaus Wyrwoll, Regensburg (Ostkirchliches

Institut) 1998, 152.

116



Russische Orthodoxie in der Diaspora

meinden. Es handelte sich dabei um höchst fragile, manchmal auch
fragwürdige Gebilde. Offenbar waren die neuen Gemeinden der ROKA in
Russland und der Ukraine nicht aufgrund theologischer Positionen
entstanden, die im Widerspruch zu denen des Patriarchats gestanden hätten.
Vielmehr trennten sich orthodoxe Gemeindegruppen meist wohl aus Protest

gegen einzelne Bischöfe des Patriarchats, deren Lebenswandel und/
oder Amtsführung bei nicht wenigen Empörung auslösten, woraufhin sie

sich vom Patriarchat trennten und um Aufnahme in die Auslandskirche
nachsuchten. So haben sich z.B. 1992 sechs der damals sieben Priester in
der Stadt Omsk der ROKA unterstellt - aus Protest gegen die Amtsführung

und die allen mönchischen Regeln widersprechende Lebensweise
des amtierenden Eparchialbischofs67.

Es gab in den Unruhen der Perestroika und des Zerfalls der Sowjetunion

einige ehrgeizige Geistliche, die ihre hochfliegenden Karrierepläne
innerhalb des Patriarchats nicht zu realisieren vermochten und sich
deshalb der ROKA anschlössen. Den Extremfall bildete ganz sicher
Archimandrit Valentin (Rusancov) in Suzdal', der seit 1990 Schlagzeilen machte.

Er diente sich der Auslandskirche mit der Behauptung an, sein Bischof
habe ihn übel behandelt. Die ROKA nahm ihn 1992 auf und erhob ihn zum
Bischof- und enthob ihn sehr bald wieder seines Bischofsamtes, als sich
sein unlauterer Charakter offenbarte68.

Die ROKA hatte in der Sowjetzeit die sog. Katakombenkirche als die

einzig wahre orthodoxe Kirche in der UdSSR bezeichnet und mit einzelnen

Gruppierungen dieser orthodoxen Christen, die angesichts der
sowjetischen Kirchenverfolgungen in den Untergrund abgetaucht waren, Verbindung

aufgenommen. Als viele Untergrundgemeinden in der Perestroika-
Phase an die Öffentlichkeit traten, wurden die meisten von der Auslands-
kirche «adoptiert». Aber auch sie liess die ROKA ziemlich schnell wieder
fallen, weil sich zeigte, dass in der Abgeschlossenheit und der Vereinzelung

der Untergrundexistenz den Gemeinden grundlegendes dogmatisches
Wissen und jegliche kirchliche Disziplin verlorengegangen waren69. So

67 Erzbischof (seit 1997: Metropolit) Feodosij (Protsjuk. geb. 1929) von Omsk und

Tara; vgl. Orthodoxia 2006. Regensburg (Ostkirchliches Institut) 2007, 155.
68 G2W 18 (7-8/1990) 10: 18 (9/1990) 25; 18 (12/1990) 15; 23 (5/1995) 27; 24

(2/1996) 11 usw.
69 Gerd Stricker. Katakombenkirche im Sowjetstaat - eine Legende?, in: Wolfgang

Kasack (Hg.). Kirchen und Gläubige im postsowjetischen Osteuropa (ATS1 63),
München (Sagner) 1996,195-232.

117



Gerd Strieker

sind also die Versuche der ROKA, in Russland selbst Fuss zu fassen, nicht
sehr erfolgreich gewesen. Immerhin unterstanden trotz aller Rückschläge
der ROKA auf russischem und ukrainischem Boden um 2005 die erwähnten

zwei, drei Eparchien mit ca. 100 Gemeinden, so dass das Problem der
ROKA-Gemeinden auf dem «Kanonischen Territorium der Russischen
Orthodoxen Kirche» bei der Vereinigung von Patriarchat und Auslandskirche

einen Stolperstein bildete, der Anfang 2008 noch nicht endgültig
ausgeräumt war.

1.1.2.1 Moskauer Patriarchat verdrängt ROKA aus Ökumene

1961 hat das Moskauer Patriarchat die ökumenische und damit die
Weltbühne betreten, was ohne Weisung «von ganz oben», also von Nikita
Chruschtschow, gar nicht möglich gewesen wäre. Neben den in Anm. 63

erwähnten Gründen hatte die sowjetische Führung mit der Entsendung
von Repräsentanten des Patriarchats in den Ökumenischen Rat der
Kirchen (ÖRK) noch ein anderes Motiv: Die ROKA, die bisher auf Weltebene

die russische Orthodoxie repräsentiert hatte, sollte isoliert und durch
das Moskauer Patriarchat aus dieser dominierenden Position verdrängt
werden. Ihre lautstark vorgetragene und selten widersprochene antisowjetische

«Propaganda», ihre Hinweise auf die Verfolgung und Unterdrückung

der Orthodoxen Kirche in der Sowjetunion und ihre lauten Klagen
über die Menschenrechtsverletzungen dort scheint den damaligen Sowjetführer,

Nikita Chruschtschow, veranlasst zu haben, nach Massnahmen zu
suchen, diese unbequeme Stimme zum Schweigen zu bringen oder zumindest

den Kreis potentieller Adressaten zu verkleinern. Auch diesem Ziel
sollte die Entsendung von Patriarchatsvertretern in den ÖRK dienen.
Selbst in Zeiten grösster Kirchenverfolgung in der Sowjetunion standen

Auslandsvertretungen und Gemeinden des Moskauer Patriarchats unter
dem Schutz (und natürlich auch der Kontrolle) des sowjetischen
Aussenministeriums70. Sie waren für die Auslandsaufklärung von höchstem Inte-

7,1 Metropolit Kirill (Gundjaev). Chef des Kirchlichen Aussenamtes. hat die
Kooperation von Moskauer Patriarchat und sowjetischem Aussenministerium in einem
bemerkenswerten Beitrag dargelegt: Religija i diplomatija. Vzaimodejstvie Otdela
vnesnich cerkovnych svjazej Moskovskogo Patriarchata s Ministerstvom inostrannyh
del Rossii [ Religion und Diplomatie. Die Zusammenarbeit des Kirchlichen Aussenamtes

des Moskauer Patriarchats mit dem Aussenministerium Russlands], in: ZMP
(7/2001)51-62.

118



Russische Orthodoxie in der Diaspora

resse und genossen dessen Unterstützung - so auch nach 1961: Die
Verdrängung der ROKA aus der weltkirchlichen Öffentlichkeit vollzog sich
nicht zuletzt mit diskretem Druck der russischen Diplomatie.

In der Ökumene gab es keinen ernsthaften Widerstand gegen die
Zurücksetzung der ROKA, galt (und gilt) doch das Moskauer Patriarchat in
der Gesamtorthodoxie als die einzige «kanonische» russische Kirche71,

wohingegen die ROKA als nicht vollgültig, fast als schismatisch angesehen

wurde. Sie konnte in der Ökumene nur solange als russischer
Ansprechpartner fungieren, wie das kanonische Moskauer Patriarchat durch
die Sowjetführung an der Mitarbeit in der Ökumene gehindert war. Für die
sieben orthodoxen Schwesterkirchen, die im sowjetischen Herrschaftsbereich,

im «Ostblock», lebten, waren die antikommunistische Grundposition

der ROKA stets entscheidend gewesen, diese scharf abzulehnen.
Schliesslich wurde das Moskauer Patriarchat in der Ökumene von

solchen westlichen Kirchenführern besonders warm begrüsst, die damals im
Kommunismus die bessere Gesellschaftsform als den «Kapitalismus»
sahen; begrüsst auch von vielen Kirchenführern, die der (wie sich später
zeigte) zum grossen Teil sowjetisch gesteuerten «Friedensbewegung»
nahestanden und die in der Pax sovietica das Heil der Welt erblickten72.

Auch hatte sich die ROKA durch ihre schroff antiökumenische
Haltung bei allen Konfessionen und Denominationen ihrer Gastländer Gegner
geschaffen. Zwar hatte das Moskauer Patriarchat seit den 1990er Jahren

die ROKA vielleicht an antiökumenischer Einstellung sogar übertrumpft73;
doch kam es trotz dieser gemeinsamen Position noch zu keiner Annäherung

beider Kirchen.

71 Sie nimmt in der orthodoxen Rangordnung nach den Patriarchaten Konstantinopel,

Alexandria, Antiochien und Jerusalem den fünften Platz ein. Beziehungen konnte
die ROKA lediglich zu den Patriarchaten Jerusalem und Belgrad/Serbien pflegen.

72 Vgl. hierzu Gerhard Linnemann, «Sauerteig im Kreis der gesamtchristlichen
Ökumene». Das Verhältnis zwischen der Christlichen Friedenskonferenz und dem
Ökumenischen Rat der Kirchen, in: Gerhard Besier u.a., Nationaler Protestantismus
und Ökumenische Bewegung. Kirchliches Handeln im Kalten Krieg (1945-1990)
(Zeitgeschichtliche Forschungen 3), Berlin (Duncker & Humblot) 1999, 653-932.
Vgl. auch Heinz-Jürgen Joppien (Hg.), Der Ökumenische Rat der Kirche in den

Konflikten des Kalten Krieges - Kontexte, Kompromisse, Konkretionen (ÖR.B 70),
Frankfurt a.M. (Lembeck) 2000. Dieser Band löste erregte Rechtfertigungsdebatten
unter evangelischen Kirchenführern aus.

73 Gerd Stricker, Die Russische Kirche und die Nicht-Orthodoxen.
Vorbemerkungen zur jüngsten Ökumene-Erklärung des Moskauer Patriarchats, in: G2W 29

(1/2001) 11-19.

119



Gerd Stricker

Statistische Einordnungen von Kirchen sind schwierig - selbst im
wohlorganisierten «Westen» können Behörden doch lediglich die exakte
Zahl derer angeben, die Kirchensteuern zahlen, was aber nichts über die

persönliche Beziehung der Steuerzahler zu ihrer Kirche aussagt. Kirchliche

Angaben sind aus verständlichen Gründen meist überhöht und beziehen

in der Regel auch noch den am fernsten Stehenden mit ein. Die ROKA
hat heute (ohne Russland und die Ukraine) acht Eparchien: fünf in
Nordamerika, je eine für Westeuropa, für Deutschland (mit Grossbritannien
und Skandinavien) und für Australien; den Eparchien unterstehen in der

Regel noch diverse Vikarbistümer. Die Zahl aller Gemeinden wurde 1989

mit 375 bis 450 angegeben74. Wie viele Priester und Diakone der Kirche
dienen, ist unklar. Da die meisten Priester mehrere Gemeinden betreuen,
dürfte deren Zahl wohl etwas mehr als die Hälfte der Zahl der Gemeinden

betragen: 200 bis 250. Die Zahl der Gemeinden lässt aber kaum
Rückschlüsse auf die Statistik der Gläubigen zu, da die meisten Gemeinden der
ROKA recht klein sind. Wenn die Gemeindeglieder mit maximal 80000
beziffert werden75, so sind damit sicher die aktiven Gemeindeglieder
bezeichnet. Im Vorfeld der Vereinigung von Patriarchat und ROKA am
17. Mai 2007 wurden allerdings auch viel höhere Zahlen verbreitet
(150000).

Die höhere Priesterausbildung findet in der ROKA nach wie vor im
Dreifaltigkeitskloster in Jordanville NY statt; vielfach werden Priester
auch in Klöstern, z.B. im Kloster des Hl. Hiob von Pocäev in München,
sowie auf individuellem Weg ausgebildet.

74 Seide, Verantwortung (wie Anm. 3), 276-304.
75 Diese Zahl kristallisierte sich nach Gesprächen mit verschiedenen Geistlichen

der ROKA heraus. Allerdings liegen offizielle Angaben viel höher: Daist von 150000
und noch mehr Gliedern der ROKA die Rede.

120



Russische Orthodoxie in der Diaspora

Gerd Stricker (geb. 1941 bei Breslau/Schlesien, heute Polen), Dr. phil. Studium

der Geschichte Osteuropas und der Slawistik in Marburg, Wien,
Saarbrücken und Münster; 1978-1987 Wissenschaftlicher Assistent am
Ostkirchen-Institut der Evangelisch-Theologischen Fakultät der Universität
Münster/Westf; seit 1987 Redaktor der Zeitschrift «G2W - Ökumenisches

Forum für Religion und Gesellschaft in Ost und West» (Zürich), seit 2004
Chefredaktor. Arbeitsschwerpunkte: Geschichte und Konfessionskunde der
(orthodoxen, katholischen, lutherischen und neo-protestantischen) Kirchen
im Russischen Reich, der Sowjetunion und den GUS-Staaten; Geschichte und
Kirchengeschichte der deutschsprachigen Minderheit im Russischen Reich
und in der Sowjetunion.

Adresse: Johannisburgstrasse 16, CH-8700 Küsnacht, Schweiz. E-Mail:
redaktion.g2w@bluwin.ch.

English Summary

In May 2007 the «Russian Orthodox Church (Moscow Patriarchate)» and the «Russian
Orthodox Church Outside Russia» (ROCOR) decided to merge. In this way part of the
Russian Orthodox diaspora got re-affiliated with the Patriarchate of Moscow after
75 years of canonical separation. This is not without problems for Russian Orthodox
communities which have been established after the Bolshevik putsch. The first installment

of this contribution presents an overview of the history of the ROCOR from 1917

to 1991. Special attention is paid to her situation in Nazi Germany and her being ousted
from the platforms of the ecumenical movement by the Moscow Patriarchate. Included
is also the destiny of Russian Orthodox presence in the Holy Land before and after the

formation of state of Israel.

Schluss folgt.

121


	Russische Orthodoxie in der Diaspora

