Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 97 (2007)

Heft: 2

Artikel: Heimatlose im katholischen Europa des 19. Jahrhunderts
Autor: Schoon, Dick

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-405028

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-405028
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Heimatlose im katholischen Europa
des 19. Jahrhunderts

Alvaro und Heinrich von Liano und ihre Beziehungen
zur Bischoflichen Klerisei in den Niederlanden
und zur altkatholischen Bewegung in Deutschland

Dick Schoon

Einleitung!

Beim Zustandekommen der Kontakte der niederldndischen Altbischof-
lichen Klerisei mit der deutschen altkatholischen Bewegung in den Jahren
nach dem Ersten Vatikanum (1869-70) werden in der Regel die Namen
der Pfarrer Cornelius Henricus van Vlooten (1828-1903), Johannes Al-
bertus van Beek (1836—1913) und Jacobus Johannes van Thiel (1843—
1912) genannt?. Die beiden Letztgenannten waren beim Katholikenkon-
gress in Miinchen im Jahr 1871 anwesend. Uber Cornelius Henricus van
Vlooten ist bekannt, dass er durch seine Freundschaft mit dem protestan-
tischen Kirchenhistoriker Friedrich Nippold (1838-1918) 1871 auf Pfar-
rer Joseph Renftle (1823—1881) im bayerischen Mering aufmerksam wur-
de, der die Beschliisse des Ersten Vatikanums offentlich ablehnte.
Ausser liber diese Pfarrer bestanden friihere, bisher wenig bekannte
Kontakte zwischen der Klerisei und der altkatholischen Bewegung. Seit
1867 versuchte namlich Heinrich Stephan Alvaro von Liafio — der sich in
seiner meist franzosischsprachigen Korrespondenz mit den Niederlanden
Henri Etienne Alvar de Liagno nannte?® —, die Aufmerksamkeit der fiihren-
den katholischen Theologen in Miinchen auf die Klerisei zu richten. Ob-

! Dieser Beitrag ist eine erweiterte Fassung von Kapitel 7.5 meiner Dissertation:
Van bisschoppelijke Cleresie tot Oud-Katholieke Kerk. Bijdrage tot de geschiedenis
van het katholicisme in Nederland in de 199 eeuw, Nijmegen (Valkhof Pers) 2004
(522-580). Angela Berlis sei fiir die deutsche Ubersetzung gedankt.

2 Siehe etwa Bastiaan A. van KLEEF, Geschiedenis van de Oud-Katholieke Kerk
van Nederland, Assen (Van Gorcum) 21953, 181; WIETSE B. vaN DER VELDE, De Oud-
Katholicke Kerk van Nederland: geschiedenis, in: ANGELA BERLIS u.a., De Oud-Katho-
licke Kerk van Nederland. Leer en leven, Zoetermeer (Boekencentrum) 2000, 13-88,
hier 59.

3 Ausser in Zitaten wird im Folgenden die deutsche Schreibweise seines Namens
verwendet. Zitate aus franzosischen Briefwechseln sind, wenn nicht anders angege-
ben, von mir iibersetzt.

IKZ 97 (2007) Seiten 73-105 73



Dick Schoon

wohl sein Name in den Korrespondenzen Dollingers* und Reinkens’> vor-
kommt und sein Beitrag am Entstehen der altkatholischen Bewegung
durch Friedrich Nippold®, Johann Friedrich von Schulte’ und Angela Ber-
lis® nicht unbeachtet geblieben ist, ist bisher kaum etwas iiber ihn be-
kannt?.

Nicht nur wegen seiner Rolle beim Zustandekommen der Kontakte
zwischen der deutschen altkatholischen Bewegung und der Klerisei in den
Niederlanden, sondern auch wegen seiner Herkunft verdient Liafio gros-
sere Aufmerksamkeit. Bereits sein Vater Alvaro von Liafio war namlich
ein alter Bekannter der Klerisei. Dieser Alvaro war urspriinglich ein Un-
beschuhter Karmelit aus Spanien. Zu Napoleons Zeiten wurde er als Geg-
ner von Martinus Glasbergen (1777-1837) bekannt. Glasbergen, Pfarrer
der zur Klerisei gehorenden Gemeinde in Den Helder und Sekretir der
Bischofe, erkannte in Louis Napoleon, der 1806 Konig des neuen Konig-
reiches Holland geworden war — und damit der erste katholische Fiirst in

4 IoNaz voN DOLLINGER, Briefwechsel, hg. von Victor Conzemius, 4 Binde,
Miinchen (Beck) 1963-1981. Liafio wird in einzelnen Briefen Déllingers an Lord
Acton in den Jahren 1869-1870 genannt. Kurze biografische Anmerkungen zu Liafio
sind zu finden in Band I, 447, Anm. 1, und Band III, 416, Anm. 2.

5 HERMANN JOsEF SIEBEN (Hg.), Joseph Hubert Reinkens. Briefe an seinen Bruder
Wilhelm (1840-1873) (BoBKG 10), 3 Binde, Koln (Bohlau) 1979, 1664, 1699, 1703,
1716, 1718-1721, 1723, 1725, 1759, 1767, 1785. Liano wird in den Briefen der Jahre
1869-1871 genannt. Joseph Hubert Reinkens erhielt 1869 und 1870 Liafios Bro-
schiiren gegen das Vatikanum und nennt sie in seinen Briefen «zart, innig, ernst,
pietitsvoll» (1699) bzw. «liebenswiirdig» (1703). Im Juni 1870 lobte Reinkens Liafio,
weil er die aktuelle kirchliche Situation und die Position der Bischofe so klar durch-
schaue (1723).

6 FriepricH NippoLD, Die altkatholische Kirche des Erzbisthums Utrecht. Ge-
schichtliche Parallele zur altkatholischen Gemeindebildung in Deutschland, Heidel-
berg (Bassermann) 1872, 69, 154.

7 JoHANN FRrIEDRICH VON ScHULTE, Der Altkatholizismus. Geschichte seiner Ent-
wicklung, inneren Gestaltung und rechtlichen Stellung in Deutschland. Aus den Akten
und anderen authentischen Quellen dargestellt, Giessen (Roth) 1887 [Neudruck: Aalen
1965], 345.

8 ANGELA BERLIS, Frauen im Prozess der Kirchwerdung. Eine historisch-theolo-
gische Studie zur Anfangsphase des deutschen Altkatholizismus (1850—-1890), Frank-
furt (Lang) 1998, 138, 139, 319, 521.

? Kennzeichnend dafiir ist die sehr allgemein gehaltene biografische Information
bei SIEBEN (wie Anm. 5), Bd. III, 1699, Anm. 77: «Heinrich St.A. von Liano (Lianno),
hollindischer oder spanischer in Miinchen lebender Privatgelehrter, vgl. Brief 876
A.»

74



Heimatlose im katholischen Europa des 19. Jahrhunderts

den Niederlanden seit der Trennung von Spanien im 16. Jahrhundert — ein
Zeichen der Vorsehung, um die Versohnung zwischen der Klerisei und den
ultramontanen romischen Katholiken zustande zu bringen. Liano griff
diesen Pfarrer, der seine Gedanken unter dem Namen «Ireneiis» veroffent-
lichte, derart hart an, dass er auf Befehl des Konigs bei Nijmegen iiber die
Grenze geschafft wurde!?. Nach einigem Umbherirren durch Zentraleuropa
verschlug es ihn nach Berlin. Er brach sein Ordensgeliibde, wurde Protes-
tant, heiratete eine evangelische Frau und wurde Vater.

Die Aktivitit des Vaters zugunsten der Klerisei spielt sich in den Jahren
1806—1807 ab, die seines Sohnes Heinrich ab 1867. Dazwischen liegt ein
Zeitraum von mehr als einem halben Jahrhundert, in dem grosse Verinde-
rungen in der politischen und religiosen Konstellation der westeuropi-
ischen Linder auftraten. Der Wiener Kongress versuchte nach dem Fall
Napoleons eine Restauration durchzufiihren, die zum Entstehen der mo-
dernen Nationalstaaten fiihrte. Diese neuen Staaten wurden nicht mehr
durch die aufgeklirt-despotische Regierung von Fiirsten des Ancien Ré-
gime beherrscht, sondern durch den aufkommenden Liberalismus der biir-
gerlichen Gesellschaft. Die Revolution von 1848 brachte den Durchbruch
dieses Liberalismus, der in Grundgesetzen umgesetzt wurde, in denen die
Macht des Fiirsten durch das Parlament eingeschrinkt und eine Trennung
von Kirche und Staat durchgefiihrt wurde. Die romisch-katholische Kir-
che gelangte nach der tiefen Erniedrigung, die Napoleon ihr beschert hat-
te, zu neuem Selbstbewusstsein, das vor allem nach 1848 deutliche For-
men annahm. Mit einer zunehmenden Zentralisierung der kirchlichen
Autoritdt in Rom und einer Uniformisierung des religiosen Lebens — zu-
sammengefasst im Ultramontanismus des 19. Jahrhunderts — warf die Kir-
che einen Damm gegen die als feindlich erfahrene Moderne, insbesondere
gegen den Liberalismus auf. Stromungen wie der Gallikanismus in Fran-
kreich oder der Febronianismus und der Josephinismus in den deutschen
Landern waren ihr verdichtig und wurden von ihr bekdmpft.

Auch an der alten Kirche von Utrecht, der bischoflichen Klerisei, ging
dies nicht unbemerkt vorbei. 1853 fiihrte Rom in den Niederlanden eine
neue bischofliche Hierarchie ein und ignorierte dabei bewusst die beste-

10 [CorNELIS DEELDER], Alvarez Augustinus de Liagno, in: De Oud-Katholiek
lim Folgenden zitiert: OK] 29 (1913) 190-192; vgl. ScHooN, Cleresie (wie Anm. 1),
36-37, 86-90. Liafios Rolle im Irenismus kommt nebenbei zur Sprache bei [CORNELIS
DeeLDER], «Het Ireneisme», in: OK 30 (1914) 159-160, 168-169, 174-175, 183-184,
191-192, bes. 174 und 183-184.



Dick Schoon

hende Hierarchie der Klerisei!!. Das Mariendogma von 1854, das vor
allem darauf gerichtet war, die Position des romischen Papstes zu stirken,
stellte die Klerisei vor ein Dilemma. Da Rom auf unerlaubte Weise einen
neuen Glaubenssatz eingefiihrt hatte und dadurch ketzerisch geworden
war, hiitte die Klerisei das Band mit Rom eigentlich aufgeben miissen, an
dem sie trotz ihres damals bereits anderthalb Jahrhunderte dauernden
Konflikts immer festgehalten hatte. Stattdessen nahm sie eine abwartende
Haltung ein und wartete auf ein allgemeines Konzil, das ein Urteil iiber die
alten und die neuen Konfliktfragen fillen sollte. In der Zwischenzeit
musste die Klerisei jedoch feststellen, dass die internationalen Kontakte,
die sie friither zu gallikanischen und josephinischen Kreisen in Frankreich,
Italien und in den deutschen Lindern gehabt hatte, zum grossten Teil nicht
mehr bestanden und die Klerisei isoliert war. Diese Isolation bildete den
Nihrboden fiir interne Konflikte zwischen Erzbischof Henricus Loos
(1813-1873) auf der einen und dem Bischof von Deventer, Hermanus
Heykamp (1804—1874), und Christiaan Karsten (1810-1884), dem Prisi-
denten des Seminars in Amersfoort, auf der anderen Seite!2. Diese Kon-
flikte verhinderten eine angemessene Reaktion auf die neue politische und
religidse Situation in den Niederlanden. Erst lange nach dem I. Vatika-
num, als auch der letzte in diese Konflikte Verwickelte gestorben war,
konnte die Klerisei neue Wege einschlagen. Die inzwischen zustande ge-
kommenen Kontakte zu den Altkatholiken in Deutschland und der Schweiz
wirkten als Katalysator fiir die nunmehr einsetzende Wiederbelebung der
Klerisei.

Die Lebensldufe von Vater und Sohn Liafio umspannen eine bewegte
geschichtliche Epoche, sowohl in Bezug auf Westeuropa als auch im Hin-
blick auf die Klerisei. Diese Zeitspanne und das weite geografische Gebiet
— zwischen Mdlaga und Miinchen — lassen es attraktiv erscheinen, beider
Leben und Werk einer genaueren Untersuchung zu unterziehen. Die Aus-
gangsfrage dieses Beitrages lautet: Wie haben Vater und Sohn Liafio dazu
beigetragen, dass gegen den aufkommenden Ultramontanismus an einer
bestimmten, alten katholischen Tradition festgehalten wurde, und in wel-

I Uber die Haltung der Klerisei der Einfiihrung der neuen Hierarchie gegeniiber
vgl. Dick Scnoon, Oude en nieuwe bisschoppen. De «oud-katholieken» en 1853, in:
Jurjen Vis/Wim Janse (Hg.), Staf en storm. Het herstel van de bisschoppelijke higrar-
chie in Nederland in 1853: actie en reactie, Hilversum (Verloren) 2002, 166—-187;
ScHooN, Cleresie (wie Anm. 1), 245-269.

12 Uber diese Konflikte vgl. Schoon, Cleresie (wie Anm. 1), 273-469.

76



Heimatlose im katholischen Europa des 19. Jahrhunderts

cher Weise kann von ihnen als Wegbereitern des Altkatholizismus nach
1870 gesprochen werden?

Die Moglichkeit einer Antwort auf diese Frage findet sich in den erhal-
ten gebliebenen Archivstiicken. Einen besonderen Stellenwert hat dabei
die Korrespondenz mit Seminarprisident Karsten. Alvaro von Liafio
schrieb von 1834 bis zu seinem Tod im Jahr 1848 mehr als 50 Briefe nach
Amersfoort, sein Sohn Heinrich von 1838 bis 1881 mehr als 250 Briefe.
Karsten schrieb dem Vater 59 und dem Sohn 150 Briefe!3. Auch von Mut-
ter Carolina (Lina) von Liafio sind ein paar Briefe an Karsten erhalten
geblieben!4. In den Archiven der Klerisei finden sich weitere Briefe Alva-
ro von Liafos. Die meisten stammen vom Anfang des 19. Jahrhunderts
und sind an Erzbischof Johannes Jacobus van Rhijn (1742-1808) und
dessen Neffen Simon Johannes van Rhijn (1774-1855), einen Ratsherrn
in Den Haag, gerichtet!>. Schliesslich sind fiinf Briefe aus den Dreissiger-
jahren vorhanden, die von dem Utrechter Pfarrer Arnoldus Rotteveel
(1779-1839) stammen, der im Auftrag von Erzbischof Johannes van San-
ten (1772—-1858) den Kontakt mit Alvaro von Liafo unterhielt und diese
Aufgabe spiter auf Karsten iibertrug!®.

Die Briefe der beiden Liafios spiegeln die personliche Wahrnehmung
der Verfasser und sind wegen dieser Perspektive mit Bedacht zu lesen. Wo
moglich, wurden Angaben von Daten sowie Hinweise auf Biicher oder
andere Schriften mit Hilfe zusitzlicher Quellen iiberpriift. Daraus wurde
deutlich, dass solche «harten» Fakten im Allgemeinen verlésslich sind.
Anders verhilt es sich mit implizit oder explizit gedusserten Urteilen der
beiden Lianos iiber Personen und Dinge. In solchen Fillen erweist es sich,
dass Vater und Sohn eine ausgeprigte eigene Meinung haben, die nicht
immer mit der Wahrnehmung Dritter iibereinstimmt. Desungeachtet bie-

13 Briefe und andere Dokumente Alvaro von Liafos befinden sich in Het Utrechts
Archief [im Folgenden zitiert: HUA], Bestand 224 (Sammlung Altkatholisches Semi-
nar), Inventarnummern 1297-1321; Dokumente und Briefe Heinrich von Liafios sind
verzeichnet unter HUA 224, 1322—1326. Die Briefe an Karsten befinden sich in HUA
224, 1248-2 (Alvaro von Liafio) bzw. HUA 224, 1248-3 (Heinrich von Liafio). Im
Folgenden werden die Nummern dieser Briefe an Karsten nicht wiederholt.

14 HUA 224, 1248-3: L. von Liafio an C. Karsten.

15 HUA 86-1 (Altkatholische Kirche der Niederlande, Erzbischéfe von Utrecht),
Inventarnummer 214: A. von Liafio an J.J. van Rhijn. HUA 102 (Sammlung Ecclesia
Ultrajectina), 79—1 und 79-2: A. von Liafio an S.J. van Rhijn.

16 Diese Briefe des Jahres 1834 von A. Rotteveel an A. von Liano sind zu finden in
HUA 224, 1301.

77



Dick Schoon

ten die Briefe genug interessantes Material, um diese zwei Personen aus
der Geschichte der Klerisei und des Altkatholizismus der Vergessenheit zu
entreissen.

1. Alvaro Augustin Maria von Liano (1782-1848)
1.1 Herkunft und Studienzeit (1782—1806)

Alvaro (oder Alvarez) Augustin Maria von Liafio wurde am 27. Februar
1782 im an der spanischen Mittelmeerkiiste gelegenen Velez-Malaga ge-
boren und starb am 8. Mai 1848 in Neuwied am Rhein!’. Er stammte aus
einem Adelsgeschlecht, von dem mehrere Familienmitglieder eine hohe
gesellschaftliche Stellung bekleideten. Sein Vater Don Ignécio de Liano
Sanchez-Arjona war Mitglied des Ritterordens des hl. Jakobus (Santiago
de la Espada), Leutnant-Colonel der Kavallerie und Provinz-Intendant.
Don Ignacio war nicht nur Militédr, sondern auch Mathematiker; er schrieb
iber die Ausbildung junger Armeeangehoriger und stand in der Gunst
Konig Karls III. (1716-1788). Seine Frau, Dofia Gertrudis Lopez de
Aguilar, nahm sich die hl. Monika und die hl. Paula zum Vorbild und be-
kehrte ithren Mann zu einem tugendhaften christlichen Leben.

Alvaro wurde am 28. Februar 1782 getauft, sein Pate war der Kapuzi-
ner Michael de Sgualeja'®. Im Jahre 1800 trat Alvaro in den Karmel der hl.
Theresia ein und legte am 26. November 1801 in Madrid das Geliibde
ab'?. Von Anfang an quilten ihn Zweifel iiber seine Berufung. 1805 be-
schloss er, sich der Mission im Mittleren Osten zu widmen, und bewarb
sich um einen Platz am Seminar der Kongregation De Propaganda Fide
in Rom. Nach einer Reise durch Andalusien und Nordafrika kam er im

17 H. von Liafio an C. Karsten, 9. Mai und 21. Mai 1848, nennt den 8. Mai 1848,
14.00 Uhr als Tag und Zeitpunkt des Todes seines Vaters. HUA 224, 1248-2: Mehrere
Versionen eines Geistlichen Testaments von Alvaro von Liano, datiert vom 7. Februar
1842, 10. Mai 1842 und 11. November 1845, geben sein Geburtsdatum an. Vgl. auch
Casparus JoHANNES RINKEL, Kroniek van gebeurtenissen betreffende de Oud-Katho-
lieken inzonderheid in Nederland (1845-1894). Ingeleid en geannoteerd door Dick
Schoon, Nijmegen (Valkhof Pers) 2006, 11: In einem Nachruf nennt er den 17. Feb-
ruar 1782 als Geburtsdatum und den 7. Mai 1848 als Todesdatum.

18 Geistliches Testament (wie Anm. 17), 10. Mai 1842, 1.

19 HUA 224, 1302-3: Abschriften von Briefen und anderen Dokumenten von Al-
varo von Liafio, darunter eine Biografia auf Spanisch, von der sich eine unvollstandige
franzosische Ubersetzung in HUA 224, 1304 befindet. Dieser Schrift sind im Folgen-
den viele Angaben entnommen.

78



Heimatlose im katholischen Europa des 19. Jahrhunderts

Oktober 1805 in Italien an, wo er schon bald mit Scipione de’ Ricci (1741-
1810), dem Bischof von Pistoia, und dessen reformgesinnten Geistesver-
wandten in Beriihrung kam. Im Friihling 1806 wurde er in der Kirche von
S. Giovanni im Lateran durch Kardinal Cavazzi della Somaglia (1744—
1830) zum Priester geweiht. Kurz danach machte er sich bei einem Auf-
enthalt in Florenz seine Ordensgenossen zu Feinden, weil er die Gesell-
schaft jansenistisch gesinnter Geistlicher aufsuchte. Hinzu kam, dass er,
wihrend alle anderen das Offizium des hl. Herzens feierten, laut die alten
Gebete des Festtags vom hl. Basilius las?0. Nach seiner Riickkehr nach
Rom fing Liano an, zu vermuten, dass seine Oberen ihn nach Spanien
zuriickschicken wollten. Er nahm von Kardinal Ercole Consalvi (1757—-
1824) einen Pass an, reiste aber nicht in seine Heimat zuriick, sondern gen
Norden?!.

1.2 Haltlos durch Frankreich, Holland und die Deutschen Lande
(1806—1829)

Nach dem Misslingen seiner Missionspline reiste Liafo iiber Bologna,
Florenz, Pavia, Turin und Mailand nach Paris, wo er im Juli 1806 mit einer
an Henri Grégoire (1750-1831), dem Altbischof von Blois, gerichteten
Empfehlung Pietro Tamburinis (1737-1827) ankam. Grégoire fiihrte ihn
in den Kreis der Port-Royalisten ein?2. Hier lernte er Augustin Frangois
Baillet (1749—-1808) und dessen Bruder Paul Félix Joseph Baillet (1759—
1831) kennen — der eine war Priester in der Pariser Gemeinde St. Médard,
der andere in St. Sévérin — sowie den Dominikaner und Altbischof von
Agen, André Constant (1736-1811), und den Altbischof von Rodez, Clau-
de Debertier (1750—1831). Vor der von Grégoire begriindeten «Société de
la philosophie chrétienne» hielt Liano einen Vortrag iiber die Gefahr des
Einflusses der Jesuiten in Kirche und Gesellschaft?}. Denn obwohl dieser
Orden formell aufgehoben war, spiirte Liafio noch iiberall seinen Einfluss.

20 Biografia, 12—13.

21'Vgl. OK 29 (1913) 190-192.

22 Uber den Kreis der Pariser Port-Royalisten vgl. AuGUsTIN GAZIER, Histoire gé-
nérale du mouvement janséniste depuis ses origines jusqu’a nos jours. Band II, Paris
(Champion) #1924, 166-179; ScHooN, Cleresie (wie Anm. 1), 181-210.

23 Uber diese Gesellschaft vgl. AucusTIN GAziERr, Etudes sur I'histoire religieuse
de la Révolution Francaise, Paris (Colin) 1887, 282-290; BERNARD PLONGERON (Hg.),
L’abbé Grégoire et la République des savants, Paris (Comité des travaux historiques et
scientifiques) 2001, 100-115.

79



Dick Schoon

Einen Beweis dafiir sah er in der Haltung der «Société» selbst, die seiner
Meinung nach keine deutliche Richtung vor Augen hatte. Einerseits hul-
digte sie der Auffassung, dass Irrlehren unter Einhaltung des Liebesge-
botes widerlegt werden miissten, andererseits schwieg sie tiber die Per-
sonen, die solche Irrlehren vertraten. In seinem Vortrag dusserte Liafio
sich scharf gegen diese zwiespiltige Haltung und bezog dabei seine in
Rom gemachten Erfahrungen ein.

Seine Sehnsucht nach fernen Lindern gab er nicht auf. Er fing an, bei
dem Orientalisten Prosper Gabriel Audran (1744—1819), Professor am
Collége de France und Port-Royalist, Hebriisch zu lernen. Audran veran-
lasste ihn, den Reisebericht Pierre Sartres (1693—1771) zu lesen, der als
Theologe fiir den Bischof von Montpellier, Charles Joachim Colbert de
Croissy (1667—1738), arbeitete?*. Sartre hatte 1719 Holland besucht, wo
er in Amsterdam Pasquier Quesnel (1634—1719) aufgesucht und gleich-
zeitig versucht hatte, die Kirche von Utrecht zu veranlassen, sich dem
Appell der franzosischen Bischofe anzuschliessen. Unter dem Eindruck
dieses Reiseberichtes und ermutigt durch Grégoire und dessen Freund
Eustachio Degola (1761-1826), die beide 1803 der Kirche von Utrecht
einen Besuch abgestattet hatten, beschloss Liafio, seine Reise nach Nor-
den fortzusetzen. Er hoffte, von Erzbischof Van Rhijn einen bischoflichen
Auftrag fiir den Osten zu erhalten, um so an der Wiedervereinigung der
Kirchen zu arbeiten?’. Ein Geistesverwandter, mit dem Liafo sich in Paris
angefreundet hatte, Jean Marie Lescceur, war bereit, ihn auf seiner Reise
zu begleiten.

Am 11. Juni 1807 kamen die Reisegefdhrten in Amsterdam an; unter-
wegs hatten sie an verschiedenen Orten die Klerisei kennen gelernt?¢. So

24 Zu Sartre und seinem Reisebericht vgl. OK 29 (1913) 191; ELLEN WEAVER-LA-
PORTE, Pierre Sartre, une vocation oratorienne victime de 1’Unigenitus, in: Chroniques
de Port-Royal 50 (2001) 265-280.

25 So war 1727 der franzosische Priester Jubé mit einer Vollmacht des damaligen
Erzbischofs Barchman Wuytiers als Kaplan der zum Katholizismus bekehrten Prinzes-
sin Dolgorouki nach Russland gereist. Er bekam die Erlaubnis, fiir alle Russen, die
sich mit der Westkirche vereinigen wollten, priesterliche Funktionen auszuiiben. An
der Wende vom 18. zum 19. Jahrhundert bestanden bei Grégoire, Agier und anderen
franzosischen Port-Royalisten dhnliche Ideale. Grégoire reichte dariiber bei den
Regierungen Osterreichs und Russlands eine Anfrage ein; vgl. OK 29 (1913) 191. Ein
Empfehlungsschreiben aus dem Jahr 1808 von Erzbischof Van Rhijn fiir den Bischof
von Aleppo, D.M. Jaroue, enthilt die Erkldrung, dass Liafio in Missionsgebieten pries-
terliche Funktionen ausiiben diirfe. Es befindet sich in HUA 86-1, 215.

26 HUA 861, 214: A. von Liano an J.J. van Rhijn, 11. Juni 1807.

80



Heimatlose im katholischen Europa des 19. Jahrhunderts

waren sie an der Kirchentiir der Rotterdamer Kirche «in de Oppert» abge-
wiesen worden. Auf ihre Frage nach dem «Jansenistenpfarrer» hatten es
die Midchen, die die Kirche beaufsichtigten, mit der Angst zu tun bekom-
men. In Leiden durften sie in der Kirche zumindest beten. Aber auch dort
hatten sie den Pfarrer nicht kennen gelernt, weil dieser in Haarlem fiir den
abwesenden Bischof Joannes Nieuwenhuis (1739-1810) die Vertretung
tibernommen hatte. In Utrecht waren sie schliesslich sehr gastfreundlich
empfangen worden: Erzbischof Van Rhijn hatte sie in seiner eigenen Woh-
nung, dem «Franzosischen Haus», aufgenommen.

Der Eifer, mit dem Liafio den vermeintlichen Jesuitismus in Paris be-
kampft hatte, brachte ihn auch in Holland bald in Schwierigkeiten. In
einem Pamphlet mit dem Titel «Ireniphronimon» dusserte er sich abfillig
tiber die bereits genannten, versohnlichen Vorschlige Glasbergens und
seiner Anhidnger. Am 11. Dezember 1807 stand der oberste Offizier der
Stadt Utrecht mit einem Gerichtsvollzieher vor der Tiir des Franzosischen
Hauses und teilte mit, dass Liafio auf Befehl Konig Louis Napoleons am
folgenden Tag zur Landesgrenze gebracht werden miisse. Pfarrer und Ka-
pitelsdekan Timotheus de Jongh (1745-1818) zog einen Rechtsanwalt
zurate, aber der konnte nichts daran éndern: Liafio war als aus Spanien
Vertriebener, aus Italien Verjagter und aus Frankreich Verbannter bekannt.
De Jongh vermutete, dass Glasbergen dahinterstecke?’. Liafio durfte sich
vom Erzbischof verabschieden und verliess danach Utrecht, mit einem
Empfehlungsschreiben an den Bischof von Aleppo in der Tasche. Am glei-
chen Abend iibernachtete er in Nijmegen und wurde am nichsten Tag bei
Huissen iiber die Grenze gebracht?®, Uber Diisseldorf und Koln reiste er
nach Koblenz, wo er Josse Leplat (1732-1810), einen alten Bekannten der

27 Liafio nennt (Biografia, 15-16) auch die Versuche von Jean Battiste Van Velde
de Melroy (1743-1824), 1794-1801 Bischof von Roermond und seit 1803 Apos-
tolischer Administrator, zu verhindern, dass Konig Ludwig der Klerisei wohlwollend
gesinnt sein wiirde. In einer Audienz im Juni 1806 hatte Van Velde den Landesfiirsten
iiber die kirchlichen Zustinde in den Niederlanden informiert und dabei auch die
«schismatische» Klerisei erwihnt. Er hatte dem Konig eine Kopie der Exkommunika-
tionsbulle fiir Gijsbert de Jong (1764—1824), den kurz davor ernannten Bischof von
Deventer, gezeigt. Van Velde wurde kurze Zeit spiiter Hofkaplan des Konigs. Vgl.
P.J. van KEsseL, Romeinse bescheiden voor de geschiedenis der Rooms-Katholieke
Kerk in Nederland 1727—1853. Band III: 1795-1814, Den Haag (Nijhoff) 1975, 486,
490, 494, 565-566. Uber Van Veldes Audienz beim Konig im Jahr 1806 vgl. Bossche
Bijdragen 16 (1938-39) 235-236.

8 RINKEL, Kroniek (wie Anm. 17), 11.

81



Dick Schoon

Utrechter Kirche, um Hilfe bat?°. Leplat gab ihm Empfehlungsschreiben
fiir josephinisch gesinnte Geistliche in Osterreich mit: fiir Joseph Spendou
(1757-1840), Kanoniker von St. Stephan in Wien, sowie fiir einen nicht
namentlich genannten Unbeschuhten Karmeliten in Linz*. Mit seinem
Freund Lescceur, der ihm am 12. Januar von Utrecht aus gefolgt war, setzte
Liafno seine Reise fort. Der Versuch, mit literarischen Verotfentlichungen
Geld zu verdienen, zeitigte wenig Erfolg; wiederholt musste er den Erzbi-
schof um finanzielle Unterstiitzung angehen3!.

Nach seiner Abreise aus den Niederlanden ldsst sich Liafios weiterer
Verbleib anhand der Quellen nur schwer beschreiben. Im Februar 1808
befand er sich in Miinchen, zwei Monate spiter in Wien, wo er Tiirkisch
lernen wollte. Von Wien reiste er wieder zuriick nach Koblenz, wo er bei
Graf Boos-Waldeck Hauslehrer werden wollte32. Doch kehrte er schon
bald wieder nach Wien zuriick, da er befiirchtete, in Koblenz vor der dor-
tigen napoleonischen Regierung einen Treueid ablegen zu miissen. Nach-
dem auch die 6sterreichische Hauptstadt durch Napoleons Truppen einge-
nommen worden war, wich Liano 1809 nach Berlin aus. Seit dieser Zeit
spielte er mit dem Gedanken, seinen Glauben in einer von Rom unabhén-
gigen Kirche zu leben. Sein Freund Lescceur hatte inzwischen genug von
dem Herumreisen. Er kehrte nach Frankreich zuriick, wurde in Pont-de-
Veyle bei Macon Kantonalrichter und begriindete eine Familie?3.

29 Uber Josse Leplat vgl. Jan Rokciers, Un janséniste devant la Révolution: les
avatars de Josse Leplat de 1787 a 1803, in: F. Stevens/D. van den Auweele (Hg.),
«Houd voet bij stuk», Xenia iuris historiaec G. van Dievoet oblata, Leuven (Faculteit
Rechtsgeleerdheid K.U. Leuven) 1990, 75-103; Frep Swmit, Josse Leplat en de Clere-
sie (1798-1805), in: ders., Batavia Sacra, (Publicatieserie Qud-Katholiek Seminarie
24), Amersfoort (Oud-Katholiek Seminarie) 1992, 63-77.

30 Uber Joseph Spendou vgl. PETER HERSCHE, Der Spitjansenismus in Osterreich,
Wien (Osterreichische Akademie der Wissenschaften) 1977, 321-322.

31 HUA 86-1, 748: A. von Liafio an J.J. van Rhijn, Miinchen, 10. Februar 1808.
HUA 86-1, 214: A. von Liafo an J.J. van Rhijn, Wien, 3. April und 22. Mai 1808.

32 Hochstwahrscheinlich handelt es sich hier um Graf Clemens von Boos-Waldeck
(1773-1842).

330K 29 (1913) 192 meldet, dass Lesceeur sich der «patridolatrie francaise» wid-
mete — welche Art iibertriebenen Nationalismus der Verfasser hier meint, ist nicht er-
sichtlich. Der Autor hért im Ubrigen mit der Beschreibung von Liafios Leben auf und
erzdhlt lediglich, dass er 1829 zur romisch-katholischen Kirche zuriickkehrte. Mehrere
Dokumente Lescceurs befinden sich heute in HUA 224, 1327-1329. 1855 nahm
Karsten mit Lescceur im Zusammenhang mit der Ausgabe der Briefe von Mére Agnés
Arnauld Kontakt auf. Diese Korrespondenz ist zu finden in HUA 224, 1248-2.

82



Heimatlose im katholischen Europa des 19. Jahrhunderts

Auch Lianos Umbherreisen durch Europa kam vorliufig zu einem En-
de. Es gelang ihm, in Berlin eine Stelle am Hof von Prinz Heinrich Karl
von Preussen (1781-1846) zu bekommen, dem jiingeren Bruder Konig
Friedrich Wilhelms III. (1770-1840); er wurde Sekretir und Hauslehrer
des Kronprinzen und erhielt dafiir Beziige. Im April 1811 stellte ihn Jo-
hann Erich Biester (1749-1816) als Bibliothekar der Koniglichen Biblio-
thek an’4. In diesen Jahren arbeitete Liafio an Veroffentlichungen auf dem
Gebiet der Literaturkritik und -geschichte3s.

Wihrend seines Aufenthaltes in Deutschland fillte Liafio Entschei-
dungen, die er spiter bereuen sollte. Die erste war, dass er die romisch-
katholische Kirche verliess und Mitglied der franzosisch-reformierten
Gemeinde in Berlin wurde. Ende 1809 wurde er von Prediger Baradon
dazu eingeladen, seinen Ubertritt mit dem Vorstand der Gemeinde zu be-
sprechen?. Kurz zuvor hatte er Johann Peter Friedrich Ancillon (1767-
1837) kennen gelernt, der 1790 die Gemeinde leitete, zwei Jahre spiter an
der Berliner Militdrakademie Geschichtsprofessor wurde und um 1810
mit der Erziehung des Kronprinzen Friedrich Wilhelm betraut wurde?’.
Eine weitere folgenschwere Entscheidung traf Liafio, als er 1814 Carolina

¥ Am 11. Mirz 1811 stellte Biester Liafio dem Bibliothekspersonal als neuen
Angestellten vor. Am 6. April legte Liafio den der Ernennung vorausgehenden Eid ab
(HUA 224, 1299-1: J.E. Biester an A. von Liano, 19. Mirz und 6. April 1811).
J. Blunck macht in seinem Artikel iiber die Geschichte der Staatsbibliothek zu Berlin
in einer Ubersicht iiber Schenkungen folgende Meldung: «Sammlung des Bibliothe-
kars Alvar Augustin Chevalier de Liano (1847)» (URL: www.staatsbibliothek-berlin.
de/deutsch/publikationen/1-2000/05-blunck/6. html35privat [April 2006]). In der
Ubersicht der Bibliothekare fehlt Liafios Name.

35 In der Staatsbibliothek Berlin befinden sich: ALvAR AUGUSTIN DE LIAGNO, Lettres
d’un Prussien sur les Ecrits et les Opinions de M. FA. de Chateaubriand avec des
Notes et des Disgressions, Berlin 1815; ALVAR-AUGUSTIN DE LIAGNO, Répertoire porta-
tif de I’histoire et de la littérature des nations espagnole et portugaise. Tome I, Cahiers
I et 2, Berlin (Nauck), 1818 und 1820. Im Mirz 1819 dankte Staatskanzler Prinz von
Hardenberg schon fiir die Zusendung der ersten zwei Teile dieses Werkes (HUA 224,
1298: 17. Miirz 1819).

3 HUA 224, 1299—1: Baradon an A. von Liafo, 5. Dezember 1809.

3 HUA 224, 1299-1: J.P.F. Ancillon an A. von Liano, 1809-1820. Liano fing seine
Arbeit in der Bibliothek im Jahr 1811 an; moglicherweise wurde Ancillon nach ihm
Prinzenerzieher. Andernorts wird 1808 als das Jahr genannt, in dem Ancillon diese
Aufgabe tibernimmt; vgl. BBKL I (1990), 161.

83



Dick Schoon

Bohm heiratete. Aus dieser Ehe wurde ein Jahr spiter am 15. November
ein Sohn geboren, der die Namen Heinrich Stephan Alvaro erhielt®.

Nach dem Tod von Oberbibliothekar Biester im Jahr 18 16 bekam Liafio
Probleme an seiner Arbeitsstelle. Der Grund lag darin, dass nicht er, son-
dern Friedrich Wilken (1777-1840) auf die freigekommene Stelle ernannt
wurde. Liafo fiihlte sich libergangen und in seiner Ehre gekriankt: Obwohl
er aus dem hochsten spanischen Adel stammte, hatte man ihn lediglich mit
«Hochgeboren» angeschrieben und dabei das «von» und den Titel «cheva-
lier» weggelassen. Zwei Jahre spiiter erhielt Liafio eine offizielle Bestiiti-
gung seines Adelstitels. Inzwischen hatte er gesundheitliche Probleme
bekommen und musste 1818 zur Kur nach Doberan an der Ostsee.

In den Jahren nach 1820 begab sich die Familie auf Reisen. Anlass und
Aktivititen Liafos an seinen verschiedenen Wohnorten sind nicht bekannt.
Den grossten Teil des Jahres 1823 befand er sich in Paris, danach wohnte er
bis 1826 in Morges, unweit von Lausanne am Genfer See?. Vielleicht hatte
er in Paris Dinge zu erledigen, die in Zusammenhang mit seiner Arbeit als
Bibliothekar standen. In die Schweiz ging er moglicherweise wegen seiner
Gesundheit??, Im Dezember 1826 befand er sich in Neuwied am Rhein*!.

38 Der Madchenname von Lianos Ehefrau, die sich in ihren Briefen an Karsten
immer «Lina» nennt, wurde in einem Gliickwunschschreiben des Prinzen von Har-
denberg an Liafio gefunden (HUA 224, 1298: 16. Dezember 1814); in diesem Brief
findet sich auch ein Hinweis auf das Heiratsdatum. Das Geburtsdatum des Sohnes
findet sich in: RINKEL, Kroniek (wie Anm. 17), 359. Rinkel fasst nach Liafios Tod im
Jahr 1848 dessen Lebensphase in Berlin diskret auf Franzdsisch zusammen: Liafio
«entra en mariage, duquel il et un fils encore vivant et trés-attaché a notre Eglise».

3 Sohn Heinrich schrieb am 2. Juni 1851 iiber den Aufenthalt in der Schweiz an
Karsten: «Une terre ot il est dommage que vous ne puissiez frapper a la porte est le pays
de Vaud, ou ces protestants pleins d’une ardeur qui fait briler le cceur du désir de les
voir entrer enfin au bercail, ont été éveillés en grande partie par mon pere, lorsque nous
y séjournames 1823-1826.» Liafios Aufenthaltsort ist aufgrund der an ihn gerichteten
Briefe ersichtlich, z.B. HUA 224, 1299—1: Brancion an «Monsieur le chevalier de Lia-
fio, bibliothécaire de S.M. le Roi de Prusse, Rue Castes No. 3, a Paris», 20. Juli 1823.

40 In diesem Jahr ernecuerte Liafio den Kontakt mit einem gewissen Brancion, ei-
nem Diplomaten am Hof von Prinzessin Luise (1770—1836), und Prinz Anton Heinrich
Radziwill (1775-1832) in Berlin, der sich zur gleichen Zeit in Paris aufhielt. Liafio
hatte 1812 bei Bankier Frinkel 200 Pfund geliehen, von denen 1823 noch 60 Pfund
und 40 Pfund Zinsen ausstanden. Henri Grégoire lehnte ein Ansuchen Liafios um eine
Anleihe ab, wihrend Brancion eine Ratenzahlungsiibereinkunft regelte (HUA 224,
1299—1: Brancion an A. von Liafio, 6. und 12. April, 20. Juli und 10. Oktober 1823;
1299-2:; H. Grégoire an A. von Liafo, 18. April 1823).

41 Dies wird aus der Adresse von Briefen ersichtlich, die an Liafo gerichtet sind;
vgl. HUA 224, 1302-3.

84



Heimatlose im katholischen Europa des 19. Jahrhunderts

1.3 Bekehrung und Busse (1829—1848)

Seinen eigenen Angaben zufolge kehrte Liafio am 7. August 1829 in den
Schoss der katholischen Kirche zuriick*2. Mit grosser Verehrung sprach er
tiber Joseph von Hommer (1760-1836), der seit 1824 Bischof von Trier
war. Hommer hatte ihn gnidig aufgenommen, nachdem sich der Oberka-
plan des Kolner Erzbischofs Ferdinand August von Spiegel (1764—1835)
zunichst geweigert hatte, ihm die Sakramente zu spenden*}. Hommer hat-
te thm den Franziskanerpater Johann Adam Nussbaum, Pfarrer in Nieder-
berg am Rhein, als Beichtvater empfohlen*4. Der Bischof habe ihn, wie
Liafio Karsten mitteilte, sogar als Lehrer an seinem Seminar anstellen
wollen; dieses Angebot ist bemerkenswert, da Liafio trotz seines jahrelan-
gen Aufenthalts in Berlin kaum Deutsch sprach. Um 6ffentlich iiber sei-
nen Glaubensabfall, seine Bekehrung und seine Busse Verantwortung
abzulegen, verfasste Liafio 1832 seine «Exhomologesis et theologia»®s.
Nach seiner Bekehrung lebte er in Neuwied unter einem Dach mit seiner
Frau und seinem Sohn, ansonsten jedoch in vollkommener Absonderung
als Biisser und Einsiedler. Die Beziige in Héhe von 150 Ecus oder preus-
sischen Talern, die er als ehemaliger Lehrer des Konigs und als besonderer

42Vgl. dazu A. von Liano an C. Karsten, 7. August 1842. Im Jahre seiner Riickkehr
zur katholischen Kirche sind erschienen: A.A. DE LiagNno, De M. le vicomte de Cha-
teaubriand, pair de France, libéral, et ami des Grecs et des jansénistes: essal de morale
et de logique, suivi de quelques fragmens sous la forme de notes sur plusieurs des
questions qui occupent aujourd’hui les partis politiques, les écoles religieuses et les
associations des uns et des autres en France, en Angleterre et en Allemagne, Liege
(Sartorius-Delaveux), 1829; ALVAR AUGUSTIN DE LiaNoO, Critische Bemerkungen iiber
Castilische Literatur und Spanische Schriftsteller, Heft 1, Aachen — Leipzig 1829.

43 Postskript von H. von Liafo zu A. von Liafio an C. Karsten, 22. Mai 1843,

44 Postskript zu H. von Liafio an C. Karsten, 4. September 1847. 1846 schrieb Al-
varo diesem Pater Nussbaum, der noch immer sein Beichtvater war, einen beleidigen-
den Brief, weil dieser ihn von seinem obsessiven Verhalten abzubringen versucht
hatte. Heinrich schiamte sich fiir seinen Vater; H. von Liaio an C. Karsten, 14. Septem-
ber 1846.

45 RINKEL, Kroniek (wie Anm. 17), 11: «Legi merentur ejus Confessiones. Diffi-
ciles tamen lectio tam ob longas nimis in eis occurentes sententias, quam ob duriorem
latinitatem. Earum titulus: Alvari-Augustini-Mariae von Liafio Hispani etc. brevis Ex-
homologesis et theologia, anno 1832, pp. 164 in 12m. Exemplar no. 6 dono ab eo da-
batur Bibliothecae hujus seminarii.» Ein Exemplar dieses Werkes befindet sich in der
Zentralen Altkatholischen Bibliothek, die der Universititsbibliothek Utrecht einge-
gliedert ist.

85



Dick Schoon

Diener Prinz Heinrichs genossen hatte, garantierte der Familie ein be-
scheidenes Auskommen*.

Liano nahm seine Korrespondenz mit der Kirche von Utrecht wieder
auf, indem er Erzbischof Van Santen seine 6ffentliche Beichte zukommen
liess#’. Von 1834 bis zu seinem Tod im Jahr 1848 unterzeichnete er seine
Briefe an Seminarprofessor Karsten mit dem Tetragrammaton JHWH auf
Hebrdisch, dem griechischen Chi-rho-Zeichen sowie einem Alpha und
einem Omega; zudem setzte er hinzu: «Judas, mais pénitent». Aus Spar-
samkeitsgriinden verlief der Briefwechsel mit Holland iiber Dienstmid-
chen. Auf diese Weise erscheint Wilhelmina (Mina) Knotzer, eine Nichte
oder Cousine von General Knotzer und Dienstmidchen bei der Familie
Liano, auf der Bildfliche*®. Auch als sie 1834 Gesellschafterin bei einer
Witwe Valk wurde, die von Batavia nach Den Haag umgezogen war, un-
terhielt sie weiterhin Kontakt mit Carolina von Liafio. Kam sie auf
Besuch, so brachte sie Biicher oder Post mit. Als Liano zu Ohren kam,
dass sie evangelisch geworden sei, schrieb er ihr einen Brief, um sie
von threm Irrweg abzubringen®. Spiter wurde Luise Kaiser Verbindungs-
frau. Sie war eine Schwester Dorothee Kaisers, die 1832 in der Familie
Lianio Dienstmidchen wurde und bei Liafio jun. bis zu dessen Tod 1882

46 H. von Liano an C. Karsten, 27. April 1848. Nach dem Tod von Alvaro gingen
die Beziige auf seinen Sohn iiber. Aufgrund des Entgegenkommens des preussischen
Hofes hielt Heinrich auch das «Diario di Roma» und die «Notizie del giorno» weiter-
hin. Diese beiden Zeitschriften wurden in Rom herausgegeben (die «Notizie» 1808—
1848 als Supplement zum «Diario di Roma») und boten Nachrichten und Hintergrund-
informationen aus dem italienischen Sprachraum. Seit 1832 wurde Liano als «pensio-
nierter koniglicher Bibliothekar» angeschrieben (HUA 224, 1298).

4THUA 861, 287: A. von Liafio an J. van Santen, August 1832.

48 General Knotzer war 1834 in Nijmegen stationiert und offensichtlich ein guter
Freund Liafios. Uber ihn stellte Liafio seinen Kontakt mit dem Erzbischof von Utrecht
wieder her. Im gleichen Jahr kam Knotzer nach Kéln, um dort seine Nichte bei Liano
abzuholen und sie nach Holland mitzunehmen. 1847 wusste Liafio jun. zu berichten,
dass Wilhelmina in Den Haag einen Mann geheiratet hatte, der Besitzungen in Nieder-
landisch-Indonesien hatte (H. von Liafio an C. Karsten, 18. August 1843 und 26. Ja-
nuar 1847; HUA 86-1, 287: A. von Liafo an J. van Santen, 2. Mai und 26. Oktober
1834).

49 A. von Liano an C. Karsten, 23. September 1842. Der Brief an Mina Knotzer ist
gleichen Datums und abschriftlich dem Brief an Karsten beigelegt. Liafo riet Mina,
die Biicher Bossuets, Arnaulds und Quesnels zu lesen. Es ist nicht bekannt, ob sie ihm
geantwortet hat.

86



Heimatlose im katholischen Europa des 19. Jahrhunderts

blieb*". Luise reiste zwischen dem Rheinland und Utrecht hin und her; sie
war bei Ritter van Rappard in der Utrechter Muntstraat in Dienst5!. Meis-
tens nahm sie Briefe oder den Tee mit, den Frau von Liafo iiber Karsten
in Utrecht bestellt hatte, bisweilen ging es auch um Geld zur Bezahlung
von Rechnungen. Als dies 1853 einmal schief ging, wurde Geldpost nun-
mehr iiber die Herrnhuter Briidergemeinde in Zeist bei Utrecht aufgege-
ben, die auch in Neuwied eine Einrichtung hatte und ohne zusitzliche
Kosten deutsches in niederlindisches Geld wechselte32. Das Abonne-
mentsgeld fiir die «<Revue Ecclésiastique», die theologische, von den Pa-
riser Port-Royalisten herausgegebene Zeitschrift, erhielt Karsten in
Amersfoort liber den Pfarrer von Nordstrand>’.

Der Briefwechsel mit Holland war fiir Liafio das Einzige, das ihn
aus seiner Lethargie zu reissen vermochte>*. Mit Karsten konnte er sich
iber die augustinische Tradition in der Theologie austauschen, wie
sie in den Jahrhunderten zuvor von Autoren wie Jacques Joseph
Duguet (1649-1733)%, Jean Baptiste le Sesne de Menilles d’Etémare
(1682—-1770)56, Bernard Lambert (1738-1813)%7, Pierre-Jean Agier

50 H. von Liano an C. Karsten, 8. Juni 1865. Wiederholt berichtete Heinrich, er
habe zugunsten von Dorothee Kaiser fiir den Fall, dass sie ihn iiberleben wiirde, finan-
zielle Vorsorge getroffen.

3 H. von Liano an C. Karsten, 6. Mai 1849.

52 HUA 224, 1248-3: H. von Liano an J. van Santen, 25. Mai 1853.

53 Uber die «Revue Ecclésiastique» und ihre Nachfolgerin, den «Observateur
Catholique», vgl. ScHoon, Cleresie (wie Anm. 1), 216-222. Von 1838 bis 1848 war
Henricus Theodorus Verhoef (1814—1880) Pfarrer auf Nordstrand, von 1848 bis 1860
Theodorus van Vlooten (1821-1899). Vgl. HenprikUs J.W. VERHEL, Naamlijst der
pastoors van de Oud-Katholieke Kerk in Nederland, (Publicatieserie Stichting Oud-
Katholiek Seminarie 7), Amersfoort (Oud-Katholiek Seminarie) 1979, 67. Zu den
Genannten vgl. ScHooN, Cleresie (wie Anm. 1), 798, 801.

54 H. von Liafio an C. Karsten, 4. Oktober 1845.

55 QOratorianer, gemiissigter Jansenist. HERVE SAVON, Art. «Du Guet», in: Jean
Lesaulnier/Anthony McKenna (Hg.), Dictionnaire de Port-Royal, Paris (Champion)
2004 [im Folgenden zitiert: DPR], 362-365.

56 Priester, Appellant, Figurist, millenaristischer Jansenist. HENRI ScHMITZ DU
MoULIN/ELLEN WEAVER-LAPORTE, Art. «Le Sesne de Ménilles d’Etemare» in: DPR,
660.

57 Dominikaner, Figurist, millenaristischer Spatjansenist. MICHEL JOSEPH PIERRE
Picot, Mémoires pour servir i I’histoire ecclésiastique pendant le dix-huitieme siecle,
Paris (Le Clere) 21815-1816, IV, 667671 (mit Bibliographie); MARIE-DOMINIQUE
CHENU, Att. «Lambert, Bernard», in: DThC 8/2, 1925, 2470; CATHERINE MAIRE, De la
Cause de Dieu a la cause de la Nation, Le jansénisme au XVIII¢ siécle, Paris (Galli-
mard) 1998, 595-596.

87



Dick Schoon

(1740-1823)8 und allen jenen entwickelt worden war, die auf die baldige
Riickkehr Israels und die sichtbare Herrschaft Jesu Christi hofften.

Sténdig klagte Liano liber seine geistige Isolation, iiber Ermiidungser-
scheinungen, Kopfweh und unertragliche Bauchkrampfe. Téaglich wurde
er von seiner Frau und seinem Sohn — den er zutreffend, jedoch nicht ohne
Grossenwahn — «mein Adeodatus, Frucht meiner Siinde» nannte, daran
erinnert, was er sich selbst nicht vergeben konnte>*. Hinzu kamen die
Leiden der Kirche, der Untergang von Wahrheit und Gerechtigkeit, die er
standig um sich herum wahrzunehmen glaubte und sogar korperlich spiir-
te. In Neuwied lebten vor allem Protestanten, wihrend die Katholiken —
wie er feststellte — unter dem Einfluss der Jesuiten hinsichtlich der katho-
lischen Glaubenslehre oder Tradition in Unkenntnis waren. Die korper-
lichen und geistigen Folgen dieses ganzen Leids versuchte Liano mit
hidufig verabreichten Klistierspritzen, einem exzessiven Laudanumge-
brauch (er nahm 200 Schluck pro Tag) und anderen Mittelchen zu lindern.
1844 hatte er seine Gesundheit derart ruiniert, dass sein Bein anschwoll
und man eine Gangrin vermutete. Jetzt griff seine Frau ein, die ihm den
Gebrauch all dieser sogenannten Heilmittel verbot. Die letzten vier Jahre
seines Lebens ging es ihm besser, doch musste Liafio wie ein Kind tiber-
wacht werden®. Er war oft nackt, und die Scham, die er nicht fiihlte, las-
tete doppelt auf seinem Sohn®!.

Sein Tod am 8. Mai 1848 war fiir alle eine Erlosung. Er starb nicht
ruhig, sondern im Rausch seiner Wahnideen. Es blieb keine Zeit mehr, ihm
die Sterbesakramente oder die Absolution zu spenden. Heinrich trauerte
um seinen Vater und dessen schweres Leben, aber sah es auch als eine
Lektion iiber Gottes Heiligkeit an. Denn wenn ein Bussfertiger dermassen
zu leiden hatte, wie musste es dann erst einem Unbussfertigen erge-
hen%2?

1.4 Die vollstindige Wahrheit

Am 10. Mai 1842 unterzeichnete Alvaro von Liano in Neuwied sein Geist-
liches Testament. Wenige Monate zuvor hatte er eine frithere Version ver-

38 Jurist, Figurist, millenaristischer Spatjansenist. Vgl. V. OBLET, Art. «Agier, Jean-
Pierre», in: DThC 1/1, 1899, 575-576; MaIrg, Cause (wie Anm. 57), 595-596.

5% A. von Liano an C. Karsten, 21./22. Juni 1837, sowie in spiteren Briefen.

% H. von Liafo an C. Karsten, 16. Oktober 1844.

61 H. von Liafio an C. Karsten, 12. September 1847.

62 H. von Liafno an C. Karsten, 9. und 21. Mai 1848.

88



Heimatlose im katholischen Europa des 19. Jahrhunderts

fasst, die er drei Jahre spiiter, im November 1845, bekriftigen sollte. Ob-
wohl die beiden Versionen nicht sehr unterschiedlich sind, ist die aus dem
Jahr 1842 doch linger3. Das Dokument liefert nicht nur die Angaben fiir
den Lebenslauf Liafios, sondern auch eine Auflistung von Geistlichen und
Theologen, anhand derer seine theologische Position ersichtlich wird.
Diese Position beschreibt er wiederholt als la vérité entiére — «die voll-
stindige Wahrheit» oder die «wahre Wahrheit»%4,

Als Erstes bekennt Liano seinen Glauben an die eine, katholische, apo-
stolische und romische Kirche. Er lehnt dasjenige ab, was diese Kirche nie
als ithren Glauben bekannt hat, nimlich die Unfehlbarkeit in Entschei-
dungen, die der Heilige Geist ihr nicht verheissen hat. Er stellt fest, dass
er eines Geistes sei mit allen Kirchenvitern und Doktoren wie Irenéus,
Cyprian, Athanasius, Hilarius und Hieronymus. Am meist verbunden
fiihle er sich jedoch demjenigen — er nennt zwar keinen Namen, aber es ist
deutlich, dass der hl. Augustinus gemeint ist —, der die Lehre des Apostels
Paulus ausgelegt und die gesamte kirchliche Lehre der christlichen Antike
zusammengefasst habe. Dieser Kirchenvater habe der Kirche die «Schu-
le» geschenkt, in der die Wahrheit gelehrt und verteidigt worden sei. Die-
se Schule habe in grossen Bischofen von Rom wie Leo und Gregor, aber
auch in Prosper, Fulgentius, Bernhard, Anselm, Beda, Thomas von Aquin
und Bonaventura ihre Wortfiihrer gefunden.

Wihrend und nach der Reformation wurde diese Tradition gemass
Liafio fortgesetzt durch Theologen wie Vincent Ferrier (1350-1419)53,
Pierre d’Ailly (1350-1420)%, Jean Gerson (1363-1429)%7, Thomas
Vallois (Waldensis, 1377/80—1430)¢8, Matthius Clémangis (1380—1444)%,

63 Fiir die Fundorte des Geistlichen Testaments vgl. Anm. 17.

64 A. von Liafio an C. Karsten, 21. Mirz 1834.

65 Dominikaner, berithmter Volksprediger.

66 Bischof von Le Puy, spiter Cambrai, Kardinal. Sehr produktiver Autor, lehnte
die Unfehlbarkeit des Papstes ab und bemiihte sich sehr um die Beendigung des abend-
lindischen Schismas.

67 Schiiler d’Aillys, Kanzler der Pariser Universitét.

68 Englischer Karmelit, war bei den Konzilien von Pisa (1409) und Konstanz
(1415) als Theologe beigezogen, Beichtvater von Heinrich 1V., Gegner von Wicliff
und Hus.

6 Humanist, Theologe und Redner, Rektor der Pariser Universitiit, Scriptor von
Papst Benedikt XIII. in Avignon, sprach sich fiir Reformen in der Kirche und die Been-
digung des abendlindischen Schismas aus.

89



Dick Schoon

Bernardin von Siena (1380-1444)7°, Alonso Fernandez de Madrigal («el
Tostado», um 1410-1455)7!, Laurentius Justiniani (1381-1455)72, Gio-
vanni de Capestrano (1386—1456)73, Nikolaus von Kues (1401-1464)74,
die zwei Kartduser Jacques de Paradis und Denys de Rickel”, Thomas a
Kempis (1379/80-1471)76, Jacques Almain (um 1480-1515)77, Jan Drie-
do (auch: Neys, gest. 1535)78, Cornelius Jansenius von Gent (1510-1576)7
und Karl Borromius (1538—1584)8. Sogar einzelne Jesuiten, Gegner
Molinas, rechnet Liafio zu den Verteidigern der Wahrheit, ebenso wie
diejenigen, die gute Biicher iiber christliche Frommigkeit verfasst hatten,
wie Luis de Granada (1504-1588)8!, Bartholomeus de Martyribus
(1514-1590)%2 und Michael de Baius (1513—1589)3%3,

0 Franziskaner, Volksprediger, gemassigter Humanist, fiihrte die reformgesinnte
Observanz im Franziskanerorden an.

"1 Ca. 1410-1455, Kanoniker der Kathedrale von Salamanca, Kanzler der dortigen
Universitit, Bischof von Avila. Uber seinen Einfluss auf die Klerisei vgl. JAN HALLE-
BEEK, Alonso «el Tostado» (c. 1410-1455). His doctrine on jurisdiction and its in-
fluence in the Church of Utrecht (Publicatieserie Oud-Katholiek Seminarie 29),
Amersfoort (Oud-Katholiek Seminarie) 1997.

2 Erster Patriarch von Venedig, Verfasser aszetischer Werke.

73 Franziskaner, Schiiler des hl. Bernardinus.

74 Erzbischof von Brixen, Kardinal.

75 Uber diese Kartiuser waren keine Angaben auffindbar.

76 Novizenmeister und Subprior von Agnietenberg, gehort zur Bewegung der De-
votio moderna.

7 Professor der Philosophie in Paris, Veroffentlichungen iiber Autoritit in der
Kirche.

78 Praeceptor Karls V. in Lowen, Prisident des dortigen Houterlee-Kollegs, wandte
sich schriftstellerisch gegen den aufkommenden Protestantismus.

79 Bischof von Gent, Professor in Tongerloo, danach in Lowen, Ausleger der Bibel
und Polemiker.

80 Erzbischof von Mailand, Kardinal, reformgesinnter Prilat.

81 Dominikaner, Provinzial von Portugal, berithmter Redner und Verfasser mys-
tischer Werke.

82 Dominikaner, Erzbischof von Braga und Primat von Portugal, Konzilsvater in
Trient.

83 Professor der Philosophie und Exegese in Lowen, wird wegen seiner Interpreta-
tion der augustinischen Gnadenlehre als Vorldufer des Jansenius angesehen.

90



Heimatlose im katholischen Europa des 19. Jahrhunderts

Mit dieser Auflistung verortet Liafio sich nicht nur in der port-royalis-
tischen Tradition®, sondern deckt vor allem seine eigenen theologischen
Vorlieben auf. Die Genannten waren namlich vor allem auf zwei Gebieten
tatig: Die meisten setzten sich fiir die konziliaristische Stromung in der
Kirche ein. Zudem bekdmpften sie in Wort und Schrift protestantisierende
Stromungen. Zusammenfassend kann gesagt werden, dass Liafio solche
Geistliche und Theologen bevorzugte, die sich im weitesten Sinne fiir eine
innerkirchliche Reform der romisch-katholischen Kirche engagiert hat-
ten.

Diese Reformbewegung war Liafio zufolge nicht mit der Gegenrefor-
mation zum Erliegen gekommen. Denn ausser Theologen aus der ldnger
zuriickliegenden Vergangenheit rechnet er auch Geistliche und Theologen
aus der jiingeren Vergangenheit zu den Reprisentanten der «ganzen Wahr-
heit». Im Hinblick auf Italien® handelt es sich dabei ohne Ausnahme um
Spitjansenisten, die im 18. Jahrhundert eine wichtige Rolle ber den von
Osterreich aus geforderten kirchlichen Reformen spielten®. Liafio nennt
hier Vincenzo Palmieri (1753-1820)%7, Pietro Tamburini (1737-1827)8,
Martino Natali («der Pascal Italiens», 1730-1791)%°, Giovanni Patuzzi

84 Vgl. die lange Namensliste, die Henri Grégoire in seiner Beschreibung Port-
Royals aufnahm. Sie ist Rita Hermon-Belot zufolge kennzeichnend fiir die Tradition
Port-Royals. Vgl. ABst GREGOIRE, Les Ruines de Port-Royal des Champs en 1809,
année séculaire de la destruction de ce monastere. Introduction et notes par Rita Her-
mon-Belot, Paris (Réunion des musées nationaux) 1995, 78 Anm. 23.

85 Die Namen der Italiener kommen in unterschiedlicher Zusammenstellung vor
in: A. von Liafio an C. Karsten, 6. Dezember 1836, 21. Juni und 7. Dezember 1837,
30. Oktober 1838, 11. November 1845, 1. Februar 1847.

86 Uber den italienischen Spitjansenismus: ScHooN, Cleresie (wie Anm. 1), 187—
190.

87 Oratorianer aus Genua, Berater Riccis. Die Korrespondenz ist herausgegeben
von ErNEsTO CopiGNOLA, Carteggi di giansenisti liguri. Band II, Firenze (Le Monnier)
1949, 1-636.

88 Professor der Theologie in Rom und spiiter in Pavia, verteidigte die Rechte der
Bischofe gegeniiber der romischen Kurie, etwa in Vera idea della Santa Sede (Pavia
1787). Vgl. J. CARREYRE, Art. « Tamburini, Pierre», in: DThC 15/1, 1946, 30-34; PAaoLO
CorsIN/DANIELE MoNTANARI (Hg.), Pietro Tamburini e il Giansenismo lombardo. Atti
del Convegno internazionale in occasione del 250° della nascita (Brescia, 25-26 mag-
gio 1989), Brescia (Morcelliana) 1993.

89 Professor der Theologie in Pavia, gab Werke von Petitpied und d’Etémare auf
italienisch heraus; vgl. Picot, Mémoires (wie Anm. 57), IV, 519-520. Die Korrespon-
denz wurde herausgegeben durch CopiGNoLA, Carteggi di giansenisti liguri. Band I,
Firenze (Le Monnier) 1941,1-265.

91



Dick Schoon

(1700-1769)%, Vittore Sopransi di Santa Maria (1739-1803)°! und Bene-
detto Solari (1742—1814)%2. In seiner Heimat Spanien war die gute Tradi-
tion Liano zufolge in Geistlichen wie Antonio Tavira y Almazan (1737
1807)%3, Juan de Palafox y Mendoza (1600-1659)%, Joaquin Lorenzo
Villanuéva (1757-1837)%, dem Augustiner Belza”, Jose Climent (1706—

% Dominikaner, Philosophie- und Theologielehrer in Venedig, Bekdampfer der lax-
istischen Moraltheologie Alphons von Liguoris; vgl. Picot, Mémoires (wie Anm. 57),
IV, 330-332.

I Unbeschuhter Karmelit aus Mantua, Millenarist, Verteidiger des Konzils von
Pistoia. Vgl, ERNESTO CopIGNOLA, Tlluministi, giansenisti e giacobini nell’Ttalia del
settecento, Firenze (La Nuova Italia) 1947, 282, 289; MAURICE VAUSSARD, Correspon-
dance de Scipione de’ Ricci — Henri Grégoire (1796—-1807), Firenze/Paris (Sansoni/Di-
dier) 1963, 44, Anm. 1; PIETRO STELLA, Il giansenismo in Italia. Collezione di docu-
menti. I/III Piemonte, Ziirich (Pas) 1974, 61, 132; MariaN CAFFIERO, La postérité du
figurisme en Italie, in: Chroniques de Port-Royal 39 (1990) 241-252, hier 243, 252.

92 Dominikaner, Bischof von Noli, stand mit der Klerisei in Kontakt, weigerte sich,
die Verurteilung des Konzils von Pistoia zu veroffentlichen. Vgl. J. MERCIER, Art.
«Solari, Benoit», in: DThC 14/2, 1941, 2336-2337; MAURICE VAUSSARD, Un janséniste
de grande classe: Benedetto Solari, in: RHE 68 (1970) 429-456. Korrespondenz:
CobigNoLA, Carteggi (wie Anm. 87), 637-777.

93 Lehrte Rhetorik, spéter Philosophie in Salamanca, wurde 1772 Ehrenkaplan des
Konigs und Ehrenprediger des Hauses Kastilien, 1777 Hofprediger, 1791 Bischof der
Kanarischen Inseln. Tavira galt als die «Seele» und «Koryphie» des spanischen Jan-
senismus. Uber ihn und die im Folgenden genannten spanischen Jansenisten vgl.
MANUEL F. MIGUELEZ, Jansenismo y Regalismo en Espaiia (datos para la historia), Val-
ladolid (De Gaviria) 1895; EMILE AppoLIs, Les jansénistes espagnols, Bordeaux (So-
ciété Bordelaise de Diffusion de Travaux des Lettres et Sciences Humaines) 1966;
JOEL SAUGNIEUX, Un prélat éclairé: don Antonio Tavira y Almazan (1737-1807). Con-
tribution a I’étude du jansénisme espagnol, Toulouse (France-Ibérie) 1970; pers., Les
jansénistes et le renouveau de la prédication dans I’Espagne de la seconde moitié du
XVIIIe siecle, Lyon (Presses Universitaires de Lyon) 1976.

% Bischof von Angelopolis (Puebla) in Mexiko, spiter von Osma in Spanien,
bekannt wegen seines aszetischen Lebens und seines Kommentars zu den Briefen der
hl. Teresa von Avila. Er hatte Kontakt zu franzosischen, Lowener und hollidndischen
Jansenisten. 1649 verfasste er einen Brief an Papst Innozenz X. gegen die Jesuiten.
Seine Seligsprechung, 1760 vom spanischen Hof gewiinscht, wurde durch die Jesuiten
verhindert.

95 Kanoniker von Cuenza, Hofprediger, Rektor der koniglichen Hospitiler, Quali-
ficator des Heiligen Officiums, Abgesandter in der gesetzgebenden Versammlung von
Cadiz. Unter Ferdinand VII. fiel er 1814 in Ungnade, wich spiter nach England aus
und starb schliesslich in Dublin. Vgl. ISIDORO DE VILLAPADIERNA, El jansenismo espa-
fiol y las Cortes de Cadiz, in: Nuove ricerche storiche sul Giansenismo (AnGr 71),
Roma (Universita Gregoriana) 1954, 273-303; AppoLis, Jansénistes (wie Anm. 93),
122—-123, 161-169. Im Juni 1837 wusste Liafio noch nicht, dass Villanuéva am

92



Heimatlose im katholischen Europa des 19. Jahrhunderts

1781)%7, dem Augustiner Francisco Saverio Vasquez (gest. 1785)% und
einem gewissen Villaroig? verkorpert. Zeitgenossen nennt Liafio kaum.
Aufgrund seiner isolierten Stellung in Deutschland besass er nicht viel
Information liber die Situation in seiner Heimat, sodass er lediglich ver-
mutete, dass dort noch Anhédnger der Wahrheit lebten, wie die spanischen
Augustiner José de Jests Mufioz und José Gonzales-Hidalgo!®. Seit 1840
habe er jedoch nichts mehr von ihnen gehort.

Von den portugiesischen Theologen nennt Liafio lediglich den Orato-
rianer Antonio Pereira de Figueiredo (1725-1797)'0!, Dessen Betrach-

25. Mirz dieses Jahres in Dublin gestorben war. 1838 berichtete er, dass Villanuéva
fromm, arm und im Elend gestorben sei. An Karsten schrieb er, er kénne Informa-
tionen iiber ihn bei «dem maichtigen Ferrér» bekommen (A. von Liado an
C. Karsten, 21./22. Juni 1837, 24. Februar 1838). Gemeint ist hier moglicherweise
Ferrer del Rio, der 1856 eine vierbindige «Historia del reinado de Carlos III en Es-
pafia» herausgab. Vgl. SAUGNIEUX, Tavira (wie Anm. 93), 13 Anm. 19; 249 Anm. 65.

% Visitator der Provinzen Andalusiens. Tavira war 1774—1775 eine kurze Zeit sein
Sekretir; vgl. SAUGNIEUX, Tavira (wie Anm. 93), 70. Moglicherweise ist er identisch
mit Francisco Belza, Augustiner in Madrid, der in den Jahren 1775-1779 mit Gabriel
Dupac de Bellegarde korrespondierte. Vgl. HUA 215, 2065.

97 Seit 1766 Bischof von Barcelona, Riicktritt 1775. Neben Tavira der wichtigste
Reprisentant des spanischen Spitjansenismus, offener Freund der Kirche von Utrecht.
Vgl. Picot, Mémoires (wie Anm. 57), IV, 430; AppoLis, Jansénistes (wie Anm. 93),
v.a. 64-71, 78-92; pERs., Un janséniste modéré. José Climent, évéque de Barcelone
(Eléments pour une biographie), in: Bulletin Hispanique 70 (1968), Nr. 3—4; Sau-
GNIEUX, Jansénistes (wie Anm. 93), 219-245.

98 General der Augustiner in Rom, Gegner der Jesuiten. Vgl. MIGUELEZ, Jansenis-
mo (wie Anm. 93), 250-251, 307-311, 340-341; AppoLis, Jansénistes (wie Anm. 93),
48, 72-76; SAUGNIEUX, Tavira (wie Anm. 93), 34, 41 n. 39, 42, 244,

99 Zu Villaroig konnten keine Angaben gefunden werden, er wird lediglich genannt
in: A. von Liafio an C. Karsten, 24. Februar 1838.

100 A von Liafio an C. Karsten, ohne Datum und 7. August 1842. Von José de Jesus,
Augustiner in Cordoba und Bischof von Salamanca, befinden sich elf Briefe aus dem
Zeitraum 1807-1833 an Liafio in HUA 224, 1300-1. Gonzales-Hidalgo schrieb Liafio
1805 einen Brief, HUA 224, 1299-2.

101 Oratorianer, Regalist. Uber Pereira und sein Werk vgl. Nouvelles Ecclésias-
tiques (1797), 89; (1802), 58-63; Picor, Mémoires (wie Anm. 57), IV, 568-570;
EUGENE MicHAUD, Le P. Antoine Figueiredo et la profession de foi de Pie IV, in: RITh
4 (1896) 733-759; KENNETH MAXWELL, Pombal. Paradox of the Enlightenment, Cam-
bridge (Cambridge University Press) 1995, 93-94; CANDIDO DOS SanTos, Histéria e
Cultura na Epoca Moderna, Estudos e Documentos, Porto (Publicag¢des da Universi-
dade do Porto) 1998, 225-346; DERS., Padre Anténio Pereira de Figueiredo. Erudigdo
e Polémica na Segunda Metade do Século XVIII, Lisboa (Roma Editora) 2005.

93



Dick Schoon

tungen liber das Glaubensbekenntnis Papst Pius’ I'V. seien mit einigen
Ergidnzungen als Handbuch fiir auszubildende Theologen brauchbar!©2.
Als Liafio von Karsten horte, dass die Pariser Freunde eine Ausgabe von
Figueiredos Werk vorbereiteten, bot er an, eine Einleitung dafiir zu verfas-
sen. Durch Beziehungen in Lissabon seien ihm nidmlich schon seit lidn-
gerem Besonderheiten aus dem Leben Pereiras bekannt. Ausserdem habe
er eine vollstandige Aufstellung von dessen Schriften. Zudem wisse er,
dass der Autor geklagt habe, dass sein Werk immer verkehrt tibersetzt
worden sei. Pereira habe, wie er wisse, seinem Werk noch einige wichtige
Sitze hinzufiigen wollen, weshalb friihere Ausgaben als tiberholt zu gelten
hitten!03.

Liafio bewunderte nicht nur jansenistische Theologen. Auch die, die
sich durch Pflichtgefiihl und eine enge Bindung an die augustinische Tra-
dition auszeichneten, konnten seiner Sympathie sicher sein. Dazu gehorte
fiir Liafio etwa der spanische Dominikaner Delgado, Bischof in Cochin-
china, der grosse Risiken auf sich nahm, um das Evangelium zu verkiin-
den. Auch Bischof Micara, ein ehemaliger Kapuzinergeneral, war als Bi-
schof von Frascati eine Ehre fiir sein Amt, als er dem Hochmut der Kardi-
nile widerstand und die guten Prinzipien verkiindigte!'%4.

In Notizen zu einem Aufsatz, den Liafio 1838 fiir den preussischen
Kronprinzen iiber die Ahnlichkeit zwischen dem biblischen Tyrus und
dem pipstlichen Rom verfasste, wies er auf seine Korrespondenz mit Em-
manuel Gil, Minorit des Ordens von St. Franziskus Caracciolo, im Jahr
1806 hin'%. Gil sei Rom und den Jesuiten gegeniiber zu nachgiebig, was

102 A, von Liafio an C. Karsten, 6. Dezember 1836, nennt «Il Dubbio» von Natali
und die «Regula fidei» eines Veron als Werke, die mit Figueiredos Analyse zusam-
mengefiigt werden konnten. Mit der «Regula fidei» ist die «Régle générale de la foi
catholique séparée de toutes autres doctrines» des Jesuiten Francois Veron von 1647
gemeint.

103 A, von Liano an C. Karsten, 21./22. Juni 1837, 7. August 1842. Die franzosische
Ubersetzung des Werkes stammt von Jean Baptiste Mouton; vgl. HUA 215, 3618.
Uber die Ausgabe dieses Werkes vgl. ScHoon, Cleresie (wie Anm. 1), 495-497.

104 Gemeint sind hier Ignacio Clemente Delgado (1761-1838), ab 1794 apos-
tolischer Vikar von Ost-Tonkin und ab 1795 Bischof von Milopotamus, und Ludovico
Micara (1775-1847), 1826 Kardinal-Priester, 1837 Bischof von Frascati. HUA 224,
1248-2: A. von Liafio an C. Karsten, 10. Mirz 1841, 7. August 1842.

105 Der Aufsatz heisst «La Tyr d’Israel et d’Ezechiel et Rome papale. Petit essai
écrit (...) pour S.A.R. Mon Seigneur le Prince héréditaire de Prusse par I’infortuné
A.-A.-M. de Liano. Neuwied le 9 novembre 1838». Er lag dem folgenden Brief bei:

94



Heimatlose im katholischen Europa des 19. Jahrhunderts

seinen Freund Cayetano Maria Huarte, Dekan der Kathedrale von Cadiz,
unangenehm bertihrte. In Lianos Augen war Huarte ein grosser Theologe,
Philosoph und Dichter, der die Macht des romischen Hofes ziigeln, den
Bischofen ihre vollen Rechte zukommen lassen und das Volk mit Bossuet,
Fleury und den Werken von Port-Royal erziehen wollte.

Der Sturzbach an Namen, den er iiber die Leser seiner schriftlichen
Beichte bzw. seines Glaubensbekenntnisses ausschiittet, zeigt, welche
Stromungen Liafio zur «vollstindigen Wahrheit» rechnete. Praktisch bei
allen Genannten handelt es sich um Theologen oder Prediger, die in ihrer
Zeit — hauptsdchlich im 15. und 16. Jahrhundert, aber auch im 18. und
sogar im frithen 19. Jahrhundert — eine Reform der katholischen Kirche
und dabei konziliaristische und praktisch-fromme Tendenzen befiirwor-
teten, wihrend sie zugleich den Protestantismus ablehnten. In Liafos
Briefen wird dies refrainartig wiederholt: Die wahre katholische Glau-
benslehre und -praxis bewirke den Aufbau und die praktische Formung
des Kirchenvolkes, seiner Kenntnisse und Frommigkeit. Zwei Extreme
lehnt er dabei kategorisch ab: eine zu grosse Macht von Papst oder Kurie
tiber andere Kirchen sowie die streng individualistische Glaubenshaltung
und presbyteriale Kirchenstruktur protestantischer Stromungen.

do Exil in Deutschland und Hoffnung auf Erlosung

Liafio erfuhr sein Leben in Deutschland als geistiges Exil. In Neuwied war
er umgeben von Protestanten, die er abwertend als Synkretisten oder Un-
gldaubige bezeichnete. Die wenigen Katholiken, die dort lebten, waren in
seinen Augen jedoch nicht viel besser: Sie zeichneten sich aus durch Un-
wissen oder Indifferenz. Deutschland war fiir Liafio ein erzpelagianisches
Land, vor allem durch die Mesalliance, die der romische Hof mittels Kon-
kordaten mit den protestantischen Regierungen geschlossen hatte, wo-

A. von Liafio an C. Karsten, 12. November 1845. Alvaro bittet Karsten darin, den
Aufsatz nachzusehen und ihn den franzosischen Freunden zu schicken, um ihn in
deren Zeitschrift «<Revue Ecclésiastique» zu veroffentlichen. Heinrich schrieb Karsten,
dass der Kronprinz seinen Vater seinerzeit verschiedene Dokumente hatte einsehen
lassen. Nachdem er 1840 Kénig geworden war, lehnte Friedrich Wilhelm IV. es aus
politischen Griinden ab, dass Liafio ihm seinen Artikel widmete (H. von Liafio an
C. Karsten, 13. November 1845). Ob er allerdings veroffentlicht wurde, konnte nicht
festgestellt werden. Die genannte Korrespondenz Gils aus dem Jahr 1806 ist in HUA
224, 1299-2 aufbewahrt.

95



Dick Schoon

durch gemischte Ehen propagiert wurden, ohne dass damit Forderungen
an die Erziehung der Kinder verbunden waren!%,

Die deutschen Bischofe waren keine guten Vorbilder und schlechte
Fiihrer. Der beste unter ihnen war der bereits genannte Bischof von Hom-
mer von Trier, den Liafo seinen plantator et rigator nannte'%?, weil dieser
thn gnidig wieder aufgenommen hatte. Doch hatte Hommer sein Denken
nicht durchsetzen konnen, da seine Geistlichkeit anders dachte als er. Er
gehorte Liafio zufolge zu denen, die zu vorsichtig waren und es vorzogen,
Aufregung in der Kirche zu vermeiden, und «ein bisschen zu viel Angst
vor dem Teufel hatten». Doch trotz seines fehlenden Mutes war er in
Liafos Augen doch einer der wenigen nicht jesuitischen und nicht papo-
maniaquen Bischofe in Deutschland. Fast alle anderen Bischofe sah er als
Deisten an, so dass die Freimaurerei sich unter der niedrigen Geistlichkeit
ungehindert ausbreiten konnte!®®, Als Hommer starb, fiirchtete Liafio,
dass ihm erneut die Sakramente verweigert wiirden. Dem neuen Bischof
Wilhelm Arnoldi (1798—1864) liess er iiber seinen Sohn 1842 seine «Sche-
dae augustinianae» (Augustinische Blitter) zukommen!%. Er schitzte den
neuen Prilaten wegen dessen Ubersetzung von Werken des Johannes
Chrysostomus, stellte aber auch fest, dass Arnoldi im Gegensatz zu sei-
nem Vorginger die karmelitische Tugend der Kontemplation nicht be-
sitze!''9. Als der Bischof im Juli 1844 zu einer Firmung nach Neuwied
kam, besuchte er auch Liafio, der ihm Mitteilungen iiber die Wahrheit und
iber die Kirche von Utrecht machte. Obwohl Liafio dabei feststellte, dass

106 A, von Lianio an C. Karsten, 30. Oktober 1838, 12. November 1839. Fiir einen
Uberblick iiber den kirchlichen und politischen Kontext der deutschen Theologie im
19. Jahrhundert vgl. MANFRED WEITLAUFF (Hg.), Kirche im 19. Jahrhundert, Regens-
burg (Pustet) 1998.

107 A. von Liafio an C. Karsten, 6. Dezember 1836: «Pflanzer und Begiesser», un-
ter Hinweis auf 1 Kor 3,5-9.

108 A. von Liano an C. Karsten, 6. Dezember 1836, 21./22. Juni 1837, 25. Oktober
und 22. November 1839, 12. Februar 1840.

109 A. von Liafo an C. Karsten, 7. August, 30. September und 4. Oktober 1842. Die
«Schedae augustinianae» liess Liafo bei der Druckerei Lichtfers in Neuwied drucken.
Die Schrift enthilt Zitate aus dem Werk des hl. Augustinus, erldutert anhand der Aus-
sagen anderer grosser Kirchenviiter und guter Theologen. Zu seiner Arbeitsweise vgl.
A. von Liafio an C. Karsten, 20. Juli 1842, Die Schrift ist nicht auffindbar.

119 Arnoldi iibersetzte Predigten von Johannes Chrysostomus iiber die Briefe des
Paulus und gab sie 1831-1840 in neun Binden bei Troschel zu Trier heraus. A. von
Liafio an C. Karsten, 4. September 1847.

96



Heimatlose im katholischen Europa des 19. Jahrhunderts

der Bischof voller Vorurteile iiber die Jansenisten war!!l, blieb das ge-
fiirchtete Verbot, die Sakramente zu empfangen, aus.

Trotz seiner Enttauschung iiber den Niedergang der katholischen Kir-
che in Deutschland hoffte Liafio auf diejenigen, die er «Nikodemiten»
nannte. Dabei handelte es sich um Protestanten, Juden oder andere Nicht-
katholiken, die — dhnlich wie Nikodemus im Johannesevangelium — sich
meist insgeheim fiir die Wahrheit interessierten und deshalb moglicher-
weise fiir die katholische Kirche gewonnen werden konnten. Aufgrund
seiner Erfahrungen in Berlin richtete Liafio seinen Blick auf den preus-
sischen Hof und erkannte dort als wichtigsten Kandidaten seinen Beschiit-
zer, Prinz Heinrich von Preussen. Als der Prinz in Rom starb, war Alvaro
von Liafo fest davon iiberzeugt, dass er katholisch geworden sei; sein
Sohn Heinrich bezweifelte dies jedoch!!2, Wenige Jahre zuvor hatte Liafio
sen. Kronprinz Friedrich Wilhelm (1795-1861) bereits zwei Notizbiicher
voller Aufzeichnungen und einen Aufsatz iiber die Kirche von Utrecht
zugeschickt, um ihn wihrend der «K6lner Wirren» (1837) iiber die Wahr-
heit zu informieren und den Prinzen und seine Frau (erneut) fiir den katho-
lischen Glauben zu gewinnen!!3. Schliesslich gab es auch noch den hol-
lindischen Prinzen Frederik, der in Berlin durch Glaser erzogen wurde,
einen Nikodemiten und guten Freund Liafios''*. Ausser auf den Hof rich-
tete Liafios Bekehrungseifer sich auf seine nidchste Umgebung, und zwar
auf seine Frau Carolina und deren Freundin Frederike Freudenberg (geb.
1799)!15, Seine Frau wollte jedoch nichts vom Katholizismus wissen, den
sie als Aberglauben abtat. Thre Freundin schien zunichst interessierter, tat
den Schritt aber am Ende doch nicht.

11 H. von Liano an C. Karsten, Juli 1844 und 16. Oktober 1848.

112 A, von Liafio an C. Karsten, 18. August 1843, mit Zusatz von H. von Liafio.

113 A. von Liafo an C. Karsten, 7. und 28. Dezember 1837. Kronprinz Friedrich
Wilhelm heiratete 1823 Elisabeth von Bayern, die infolgedessen evangelisch wurde.

114 A yon Liafio an C. Karsten, 4. Oktober 1842. Gemeint ist Prinz Willem Frede-
rik Karel (1797-1881), der zweite Sohn von Willem L. und Friederike Luise Wil-
helmina von Preussen und Bruder des spiteren Konigs Willem I1. der Niederlande.
Prinz Frederik heiratete seine Cousine Luise Augusta von Preussen (1808-1870); das
Ehepaar bekam vier Kinder. In einem wohl auf 1849 zu datierenden Brief spricht
Heinrich iiber die Jahre 1810 und 1811, als sein Vater den Prinzen in Berlin kennen
gelernt hatte. H. von Liafio an C. Karsten, 2. August 1849[?].

115 Frau Freudenberg verlor am 6. Mai 1871 ihren Mann. H. von Liafio an
C. Karsten, 17. Mai 1871 und 21. September 1876.

97



Dick Schoon

In der Schule von Georg Hermes (1775—-1831)!¢ erblickte Liafo an-
fanglich ein Hoffnungszeichen innerhalb der deutschen Theologie. Er war
liber den von seinem Sohn verfassten Beitrag «Hermes und der Herme-
sianismus» begeistert, korrigierte ihn, schrieb dariiber an Hermes person-
lich und schickte ihn Karsten zur Veroffentlichung in der «Revue Ecclé-
siastique»'!7. Auch andernorts stiess Liafio auf Nikodemiten. Als solchen
sah er etwa den Kirchenhistoriker August Johann Wilhelm Neander
(1789-1850)!% an, vor allem wegen seiner pietistischen Werke aus der
Zeit, bevor er sich durch die Philosophie Schleiermachers hatte verfiihren
lassen. Sogar in der von franzosischen Protestanten herausgegebenen
Zeitschrift «Le Semeur» fand Liafio Artikel, die ihn beriihrten, weil sie
Port-Royal ehrerbietig behandelten!!?.

Trotz seiner stindigen Klage iiber den Verfall des wahren Glaubens
war Liano nicht ohne Hoffnung. Jesus hatte der Kirche verheissen, sie
niemals im Stich zu lassen. Es wiirde immer ein heiliger Rest tibrig blei-
ben. Deshalb hing nach Meinung Liafios so viel von der Kirche von Ut-
recht ab, die in zunehmendem Masse den letzten Rest der katholischen
Kirche darstellte, in der die vollstindige Wahrheit in Lehre und Praxis
noch vorhanden war. Es kam deshalb darauf an, dass sich diese Kirche
ihrer heilsgeschichtlichen Aufgabe bewusst blieb.

1.6 Die heilsgeschichtliche Bedeutung der Kirche von Utrecht

Lianios Sicht der Geschichte der Kirche im Allgemeinen und der der Kir-
che von Utrecht im Besonderen steht im Zusammenhang mit seiner Auf-
fassung iiber die «Wahrheit» und wird ergidnzt durch eine ausgeprigte
Endzeiterwartung (Millenarismus). Die Erwartung des tausendjdhrigen
Reiches Christi, das der Endzeit vorausgeht, hatte Liano wihrend seines
Aufenthalts in Frankreich kennen gelernt, als er iiber seinen Lehrer Audran
mit Grégoire, Degola, Agier und anderen in Beriihrung gekommen war,
die die Erinnerung an Port-Royal hochhielten. Vor allem die Bibelkom-

116 Professor fiir Dogmatik in Miinchen, ab 1820 in Bonn. Vgl. BErLIS, Frauen (wie
Anm. 8), 35 Anm. 41 und die dort genannte Literatur.

117 A. von Liafio an C. Karsten, 14. Februar 1838. Ob der Beitrag tatsiichlich
veroffentlicht worden ist, konnte nicht herausgefunden werden.

118 Geboren als David Mendel, ab 1813 Professor fiir Kirchengeschichte in Berlin.
A. von Liano an C. Karsten, 7. Dezember 1837 und 24. Februar 1838.

119 A von Liafio an C. Karsten, 7. Dezember 1837.

98



Heimatlose im katholischen Europa des 19. Jahrhunderts

mentare Agiers zu den Biichern Daniel und Offenbarung stehen im Zei-
chen dieses Millenarismus!'??. Der Autor folgte in seiner figuristischen
Bibelexegese!?! dem Dominikaner Lambert und dem ehemaligen Jesuiten
Manuel Lacunza y Diaz (1731-1801)!22, Lambert war der Ansicht, dass
der Wiederkunft Christi eine massenhafte Bekehrung von Juden zum
Christentum vorausgehen werde. Im Gegensatz zu gemissigteren Figu-
risten wie Duguet vertrat Lambert den Standpunkt, dass es sich dabei nicht
nur um eine geistige Bekehrung, sondern um eine tatsichliche und end-
giiltige handeln werde!?’. Eine neue Nation, bestehend aus bekehrten Ju-
den, werde nicht nur selbst fruchtbar und wohlhabend, sondern auch das
neue religiose Zentrum sein, von dem aus alle Volker bekehrt und alle
Trennwinde zwischen Volkern und Nationen wegfallen wiirden. Im Werk
Agiers wurde diese Endzeiterwartung durch die Wirren der Revolutions-
zeit und durch das Auftreten Napoleons beim Zustandekommen des Kon-
kordates von 1801 verstirkt. Durch diese Ereignisse sei die gallikanische

120 Der Daniel-Kommentar erschien 1822, der Kommentar zur Offenbarung kam
in zwei Béanden 1823 heraus.

121 Unter Figurismus wird eine Verbindung von Bibelexegese und Kirchenge-
schichte verstanden, die zu Anfang des 18. Jahrhunderts v.a. durch Pariser Oratorianer
wie Jean Jacques Duguet und Jean Baptiste le Sesne d’Etémare entwickelt wurde. Mit
Hilfe dieser Methode wurden Strukturen im Alten und Neuen Testament aufgedeckt,
die als «figures» direkt auf die Geschichte der Kirche anwendbar waren. Die Figuristen
sehen das Verhiltnis von Altem und Neuem Testament nicht im Sinne einer Typologie;
stattdessen erkennen sie in der ganzen Bibel Strukturen, auf denen die von Jesus be-
griindete Kirche aufbaut. Die Bibel liefert so Deutungsmaterial fiir zeitgendssische
und sogar zukiinftige Ereignisse. Vgl. ScHooN, Cleresie (wie Anm. 1), 170, Anm. 9;
MAaIRE, Cause (wie Anm. 57), 163-181; Bruno NEVEU, Port-Royal a l'age des Lu-
miéres. Les Pensées et les Anecdotes de 1'abbé d'Etémare, 1682—1770, in: DERS., Erudi-
tion et religion aux XVIIc et X VIIIe siécle, Paris (Michel) 1994, 277-331, hier: 300—
307.

122 Jesuit und Figurist, Pseudonym Jean Josaphat Ben-Ezra. Sein Werk «Venida del
Mesias en Gléria y Magestad» wurde posthum veroffentlicht und weltweit verbreitet.
Vgl. ALFRED FELIX VAUCHER, Une célébrité oubliée. Le P. Manuel de Lacunza y Diaz
(1731-1801) de la Société de Jésus, auteur de «La Venue du Messie en gloire et majes-
té», Collonges-sous-Saléve (Fides) 1941; vgl. dazu IKZ 33 (1943) 188-190; BBKL IV
(1992) 965-966.

123 Agier verteidigte diese radikalere Sicht der Judenbekehrung gegen Charles-
Jacques Saillant (1747-1814), der die Meinung von Duguet vertrat. Vgl. HUA 224,
1295: Fragment eines Briefes von Saillant an Agier aus dem Jahr 1810. Henri Grégoire
folgte der Auffassung Agiers und erwartete eine tatséichliche Bekehrung der Juden;
vgl. Mairg, Cause (wie Anm. 57), 596.

9



Dick Schoon

Kirche in Frankreich zum Spielball des Staates geworden, der auch Rom
dirigiert hatte. Lediglich in der Kirche von Utrecht werde der reine Katho-
lizismus fortgefiihrt. Fiir die millenaristisch denkenden Franzosen und fiir
Liafio hatte diese Kirche denn auch eine ausserordentlich wichtige Funk-
tion, die sie nicht durch Unachtsamkeit oder Feigheit aufs Spiel setzen
durfte. Sie hatte die Wahrheit streitbar zu verkiindigen, die guten Biicher
erneut aufzulegen und neue zu verfassen. Auf diese Weise konnte sie Ni-
kodemiten ermutigen, sich ihr anzuschliessen und sich auf die Wieder-
kunft Christi vorzubereiten.

Liano ermunterte Karsten dazu, Erzbischof van Santen davon zu iiber-
zeugen, eine eigene association typographique zu griinden. In einem sol-
chen Verlag sollte gediegenes Schrifttum fiir die Wahrheit und gegen
falsche romische Anspriiche veroffentlicht werden!?4. Es sei nicht schwer,
einen Namen fiir einen derartigen Verlag zu finden: Er sollte «Die Augus-
tinische Schule» heissen; ein Reglement hatte Liafio bereits entworfen!2>.
Die Ausrichtung des Verlages sollte dreifach sein: Erstens sollten die hei-
ligen Biicher zusammen mit den Kommentaren der grossen Kirchenviiter
und Doktoren gegen die Ketzereien herausgegeben werden, zweitens die
wichtigsten Quellen und Stromungen der katholischen Tradition, und
schliesslich sollte eine vollstindige Bibliothek der «heiligen Schule» von
Port-Royal erscheinen!?¢. Karsten reagierte zuriickhaltend und riet seinem
Freund, sich an Buchhindler und Verleger Altheer in Utrecht zu wenden.
Altheer beantwortete Liafios Briefe nicht!?7.

Ausser dass die Klerisei sich nach Liafios Meinung der Verbreitung
geeigneten Schrifttums widmen sollte, sollte sie die Ausbildung ihrer
Geistlichen auf die Bekehrung der Juden hin ausrichten und bei ihren
(Geschifts-)Partnern im Ausland fiir dieses Ziel werben. Bereits 1834 hat-
te Liafo unter Juden und Protestanten in Portugal, Spanien und vor allem

124 A. von Liafio an C. Karsten, 6. Dezember 1836.

125 A. von Liano an C. Karsten, 28. Dezember 1837: Régle pour une association de
libraires augustiniens.

126 A von Liafio an C. Karsten, 6. Dezember 1836. In diesem Brief nennt er ausser
den bereits frither genannten Theologen weitere Autoren, u.a. Quesnel, Mésenguy,
Arnauld, Opstraet, Gerberon, Gourlin, Legros. Liafos Plan ist iibrigens dem sehr dhn-
lich, was Henri Grégoire beabsichtigte, als er im Mirz 1796 die «Société de philoso-
phie chrétienne» begriindete; vgl. PLONGERON, Abbé (wie Anm. 23), 102.

127 A. von Liafio an C. Karsten, 6./7. Dezember 1836, 27. Mirz und 7. September
1837, 21. Juni 1838.

100



Heimatlose im katholischen Europa des 19. Jahrhunderts

in England Interesse fiir den Katholizismus festgestellt. Im Hinblick auf
die Juden musste die Beschiftigung mit der hebriischen Sprache und den
Schriften angegangen werden. In seinen eigenen Studien versuchte Liafio,
den heidnischen Hochmut des Mittelalters zu iiberwinden, der «unseren
dlteren Bruder Israel» zunehmend verhirtet hatte. Daneben fragte er bei
Karsten an, ob die Klerisei nicht iiber ihre Handelskontakte in England
Propaganda machen konne. Erneut musste Karsten ihn enttduschen. Der
Amsterdamer Pfarrer Johannes Henricus de Vries (1810-1870) verfiigte
zwar lber Kontakte und kannte sogar Geistliche in England, die Port-Ro-
yal und die Kirche von Utrecht kannten, aber er war nicht dazu bereit, an
diesem Projekt mitzuarbeiten!28.

Schliesslich gab es auch in den Niederlanden zum Christentum iiber-
getretene Juden, fiir die die Kirche von Utrecht sich einsetzen sollte. Als
Liafio horte, dass der Arzt Abraham Capadose (1795-1874) und der Lite-
rat Isaac da Costa (1798-1860) reformiert geworden waren, schickte er
1839 beiden umgehend einige seiner Schriften. Er hatte Costas Aeschylos-
Ubersetzung gelesen, die ihm mit ihrer Schwermiitigkeit zugesagt hat-
te!29. Als Capadose Liafo fiir dessen Schriften dankte, war Liafio so frei,
seinen medizinischen Rat zu erbitten. Auch wenn Liafio auf dieses Ansu-
chen keine Antwort bekam, gab er nicht auf. Als er 1843 vernahm, dass
ein gewisser Ratisbonne aus Strassburg Christ geworden sei, verfasste er
einen «Essai de logique et de morale pour servir de réponse a un passage
du Journal dit L’Espérance sur la conversion de M. Ratisbonne au Chris-
tianisme» 139, Er konnte dafiir jedoch keinen Verlag finden und vermutete

128 A von Liafio an C. Karsten, 21. Mirz 1834, 8. Juni 1836, 30. Oktober 1838,
22. Mai 1840, 28. April 1841, 20. September 1842, Passionssonntag 1843 und noch
andere Briefe.

129 A von Liafo an C. Karsten, 21./22. Juni 1837. Isaac da Costa, seine Frau
Hanna Belmonte und sein Neffe Abraham Capadose wurden am 22. Oktober 1822 in
der Pieterskerk zu Leiden durch den reformierten Pfr. Lucas Egeling getauft. Da Cos-
tas Ubersetzung von Aeschylos’ «Die Perser» erschien 1816, die Ubersetzung des
«Prometheus» 1818. Vgl. Jaap MEUER, Isaac da Costa’s weg naar het Christendom.
Bijdrage tot de geschiedenis der Joodsche problematiek in Nederland, Amsterdam
(Joachimsthal) 1946.

130 Alphonse Ratisbonne (1814—1884) dusserte sich nach der Taufe seines élteren
Bruders Théodore (1802—1884) im Jahr 1826 und dessen Priesterweihe im Jahr 1830
zuniichst sehr kritisch iiber die katholische Kirche, konvertierte 1842 dann jedoch
selbst und griindete gemeinsam mit seinem Bruder die Kongregration der Schwestern
von Notre-Dame de Sion.

101



Dick Schoon

deshalb, dass die Schrift der «Revue Ecclésiastique» zu romkritisch
seil3l,

1.7 Zwischenbilanz: Alvaro Augustin Maria von Liasio und die Klerisei

Wer Leben und Werk des Alvaro Augustin Maria von Liafio zur Kenntnis
nimmt, wird nicht umhin kénnen, zu fragen, ob es hier um einen grossen
oder um einen gestorten Geist geht. Es ist nicht schwer, bei Liafio ma-
nisch-depressive Ziige festzustellen; grossartige Pline und ein umfas-
sender Blick auf die Geschichte von Kirche und Theologie wechselten
sich ab mit Perioden, in denen Niedergeschlagenheit und Tragheit vor-
herrschte. Trotz seiner gestorten Geistesverfassung kann ithm jedoch eine
gewisse Genialitit nicht abgesprochen werden. Seine umfassende Kennt-
nis der Kirchen- und Dogmengeschichte, sein aufrichtiges Streben nach
Reinheit in der Glaubenslehre und -praxis, seine Kompromisslosigkeit
und seine Bindung an die Kdmpfer fiir den wahren Glauben — dies alles
zwingt zu einem gewissen Respekt ithm gegeniiber. Seine Vorliebe fiir
mittelalterliche augustinische und konziliaristische Theologen sowie sei-
ne Liebe fiir Port-Royal und die Traditionen, die sich an diesem Kloster
orientierten, konnen als Suche nach Kontinuitét inmitten der allgemeinen
Zerriittung angesehen werden, die die Kriege Napoleons in vielen europi-
ischen Liandern angerichtet hatten. Zugleich macht die Erfolglosigkeit, die
Lianos Plianen beschert war, deutlich, dass er auf seiner Suche die Realitiit
aus den Augen verlor und die neue gesellschaftliche und religiose Situa-
tion der nach-napoleonischen Gesellschaft falsch einschiitzte.

Fiir das Fehlschlagen seiner Plidne konnen verschiedene Griinde ange-
fiihrt werden. Zuallererst spielt sein eigentiimlicher Charakter eine grosse
Rolle. Seine Sprachkenntnisse verschafften ihm die Moglichkeit, in vielen
europdischen Liandern schnell Kontakte zu kniipfen'32. Zugleich fillt in
seiner Korrespondenz jedoch auf, dass es ausser Karsten nur wenige Per-
sonen gab, mit denen er liber lingere Zeit bzw. intensiv in Briefkontakt
blieb. Hinsichtlich Liafios schneller Auffassungsgabe blieb manch einer

31 HUA 224, 1248-2: A. von Liano an A. Capadose, 12. November 1840; A. von
Liafio an C. Karsten, 15. Juli, 25. Oktober und 29. November 1839, 12. November
1840 und 7. August 1842. Der Essay wird erwihnt in: A. von Liano an C. Karsten,
Passionssonntag 1843. In Liafios Unterlagen fand er sich nicht.

132 Die Briefe an Liafio in HUA 224, 1299, 1300 und 1301 stammen von mehr als
320 verschiedenen Absendern aus dreizehn Lindern.

102



Heimatlose im katholischen Europa des 19. Jahrhunderts

auf der Strecke. Vielleicht lag es auch daran, dass Liafio seine grossartigen
Pline schnell wieder aufgab, wenn sie sich nicht in hohem Tempo ausfiih-
ren liessen. Zweifellos hat sein feuriges Temperament ihn immer wieder
in schwierige Situationen gebracht und nicht zur Besténdigkeit von Bezie-
hungen beigetragen.

Als zweiter Grund ist sein «Berliner Abenteuer» zu nennen. Durch sei-
nen Austritt aus der rémisch-katholischen Kirche im Jahr 1809 und den
Bruch seines Klostergeliibdes verlor er alle Kontakte in katholischen Krei-
sen. Als er 1829 wieder zuriickkehrte, machte er sich auch bei seinen pro-
testantischen Freunden unmoglich. In seiner spiteren Korrespondenz er-
wihnte Liafio den Zeitraum zwischen 1808 und 1829 nicht. Was genau
geschehen ist, bleibt dadurch im Ungewissen; es kann moglicherweise re-
konstruiert werden durch eine — noch ausstehende — Untersuchung der er-
haltenen Briefe aus dieser Zeit. Sein anschliessendes Biisserleben war ein
isoliertes Dasein, das Misslingen seiner Pldne eine Folge dieser Isolation.

Sein Engagement bei der Klerisei und fiir die katholische Tradition, die
diese Kirche reprasentierte, kann als dritter Grund fiir Liafios Misserfolg
angefiihrt werden. Der Spitjansenismus war typisch fiir die Kirche des
vorrevolutiondren Ancien Régime. Die theologische Tradition des Episko-
palismus und Gallikanismus, die mit dem Jansenismus des 18. Jahrhun-
derts einherging, wurde im 19. Jahrhundert zunehmend durch einen stir-
ker werdenden Ultramontanismus iiberholt. Eine Folge davon war, dass
vom Spitjansenismus nicht viel mehr als eine romantische Verehrung
Port-Royals iibrig blieb!33. Nicht nur Lianos bevorzugte Theologen, son-
dern auch er selbst und die Klerisei, die er bewunderte, schienen damit
einer zwar grossartigen, jedoch tiberholten Vergangenheit anzugehoren.

Liafios Leben wird vielleicht am besten durch seinen eigenen Sohn
zusammengefasst, der nach dem Tod seines Vaters an Karsten schrieb:

«Er war eine mysteridse, eine symbolische Erscheinung, unbegriffen vom
katholischen Volke unserer Gegend und unserer Zeit. Ein in mancher Bezie-
hung, nach den gewohnlichen Regeln, wirklich oft tiglich sich versiindigen-
der, geschmiihter und verachteter Job: ein Bild der heiligen Kirche in unseren
Tagen. Ach! was hiitte ich alles dariiber zu sagen und zu fragen'34!»

133 Typisch fiir diesen Port-Royalismus ist Henri Grégoires Werk: Les ruines de
Port-Royal des Champs, en 1809, année séculaire de la destruction de ce monastere,
Paris (Levacher) 1806, 21809. Das Buch wurde 1995 durch Rita Hermon-Belot (wie
Anm. 84) erneut veroffentlicht.

134 H. von Liafio an C. Karsten, 21. Mai 1848; im Original deutsch.

103



Dick Schoon

Trotz des traurigen Eindrucks, den sein Leben hinterlisst, ist Liafio den-
noch fiir die Geschichte der Klerisei nicht unwichtig gewesen. Liafio fand
die Verheissung, dass Christus seine Kirche nicht verlasse, in der Klerisel
bestitigt. Dies ermoglichte es thm, die Leiden der Kirche und sein eigenes
Leiden geduldig zu tragen: Ein Brief aus Amersfoort war Balsam fiir seine
Seele. Umgekehrt war auch Liafio fiir die Kirche von Utrecht wichtig. Die
Klerisei erlebte in den Dreissiger- und Vierzigerjahren eine schwere Zeit,
sie wurde durch Rom ignoriert und durch die holldndische Regierung in
ihren Rechten beschnitten. So gebrechlich Liafios Ehrerbietung fiir die
Utrechter Kirche auch war, so bestitigte er sie doch in ihrer Stellung als
Hiiterin der wahren Glaubenslehre und forderte sie dazu auf, den Kampf
fiir die Wahrheit fortzusetzen. Auch wenn Liafio mit seinen Ratschligen
meist die Moglichkeiten der Klerisei iiberschitzte, so machte er doch
deutlich, dass sie eine wichtige Aufgabe zu erfiillen hatte und nicht taten-
los zusehen durfte, wie Indifferenz oder Ultramontanismus die Oberhand
gewinnen wiirden. Liafio pries die Kirche von Utrecht gegeniiber allen,
die dafiir offen waren. Die wichtigste Person, die er fiir seine heilige Sache
gewann, war sein eigener «Adeodatus». Durch die streng auf die Wahrheit
konzentrierte Erziehung, die Vater Liafio seinem Sohn angedeihen liess,
wurde dieser darauf vorbereitet, nunmehr selbst eine Rolle in der Vertei-
digung der Wahrheit zu spielen, die in der Kirche von Utrecht bewahrt
wurde.

Dick Schoon (geb. 1958 in [Jmuiden NL), Dr. theol. Er studierte in Amsterdam
und Utrecht Theologie und ist altkatholischer Pfarrer in Amsterdam und
Dekan des Bistums Haarlem. 2004 wurde er an der Freien Universitdt Amster-
dam mit einer Studie tiber die Entwicklung der Bischiflichen Klerisei (heute
Altkatholische Kirche) in den Niederlanden im 19. Jahrhundert promoviert.
Er ist als Forscher dem Altkatholischen Seminar in Utrecht verbunden.

Adresse: Ruysdaelstraat 37, NL-1071 XA Amsterdam, Niederlande.

104



Heimatlose im katholischen Europa des 19. Jahrhunderts

English Summary

Alvaro von Liano (1782-1848), a former Discalced Carmelite from Spain, and
his son Heinrich (1815-1881) are interesting, albeit hardly known figures who
in different ways tried to promote the international relations of the Church of
Utrecht (i.e. the Roman Catholic Church of the Old Episcopal Clergy) in the
19th century.

The first part of this article deals with the somewhat restless life of the elder Liafio,
who out of his Jansenist convictions showed great reverence for the theological
and ecclesiastical position of the Clergy. It should in his eyes spearhead the reform
of the Catholic Church, which was threatened by both the rising Ultramontanism
and Protestant individualism. His ideas, however, belonged to a bygone time and
did not find the expected resonance.

Fortsetzung folgt.

105



	Heimatlose im katholischen Europa des 19. Jahrhunderts

