
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 97 (2007)

Heft: 2

Artikel: Heimatlose im katholischen Europa des 19. Jahrhunderts

Autor: Schoon, Dick

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405028

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405028
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Heimatlose im katholischen Europa
des 19. Jahrhunderts

Alvaro und Heinrich von Liano und ihre Beziehungen
zur Bischöflichen Klerisei in den Niederlanden
und zur altkatholischen Bewegung in Deutschland

Dick Schoon

Einleitung1

Beim Zustandekommen der Kontakte der niederländischen Altbischöflichen

Klerisei mit der deutschen altkatholischen Bewegung in den Jahren
nach dem Ersten Vatikanum (1869-70) werden in der Regel die Namen
der Pfarrer Cornelius Henricus van Vlooten (1828-1903), Johannes
Albertus van Beek (1836-1913) und Jacobus Johannes van Thiel (1843-
1912) genannt2. Die beiden Letztgenannten waren beim Katholikenkongress

in München im Jahr 1871 anwesend. Über Cornelius Henricus van
Vlooten ist bekannt, dass er durch seine Freundschaft mit dem protestantischen

Kirchenhistoriker Friedrich Nippold (1838-1918) 1871 auf Pfarrer

Joseph Renftle 1823-1881) im bayerischen Mering aufmerksam wurde,

der die Beschlüsse des Ersten Vatikanums öffentlich ablehnte.

Ausser über diese Pfarrer bestanden frühere, bisher wenig bekannte

Kontakte zwischen der Klerisei und der altkatholischen Bewegung. Seit
1867 versuchte nämlich Heinrich Stephan Alvaro von Liano - der sich in

seiner meist französischsprachigen Korrespondenz mit den Niederlanden
Henri Etienne Alvar de Liägno nannte3 -, die Aufmerksamkeit der führenden

katholischen Theologen in München auf die Klerisei zu richten. Ob-

1 Dieser Beitrag ist eine erweiterte Fassung von Kapitel 7.5 meiner Dissertation:
Van bisschoppelijke Cleresie tot Oud-Katholieke Kerk. Bijdrage tot de geschiedenis

van het katholicisme in Nederland in de 19de eeuw. Nijmegen (Valkhof Pers) 2004

(522-580). Angela Berlis sei für die deutsche Übersetzung gedankt.
2 Siehe etwa Bastiaan A. van Kleef, Geschiedenis van de Oud-Katholieke Kerk

van Nederland, Assen (Van Gorcum) 21953, 181; Wietse B. van der Velde, De Oud-
Katholieke Kerk van Nederland: geschiedenis, in: Angela Berlis u.a., De Oud-Katholieke

Kerk van Nederland. Leer en leven, Zoetermeer (Boekencentrum) 2000, 13-88,
hier 59.

3 Ausser in Zitaten wird im Folgenden die deutsche Schreibweise seines Namens

verwendet. Zitate aus französischen Briefwechseln sind, wenn nicht anders angegeben,

von mir übersetzt.

IKZ 97 (2007) Seitun 73-105 73



Dick Schoon

wohl sein Name in den Korrespondenzen Döllingers4 und Reinkens'5
vorkommt und sein Beitrag am Entstehen der altkatholischen Bewegung
durch Friedrich Nippold6, Johann Friedrich von Schulte7 und Angela Berlis8

nicht unbeachtet geblieben ist, ist bisher kaum etwas über ihn
bekannt9.

Nicht nur wegen seiner Rolle beim Zustandekommen der Kontakte
zwischen der deutschen altkatholischen Bewegung und der Klerisei in den

Niederlanden, sondern auch wegen seiner Herkunft verdient Liano grössere

Aufmerksamkeit. Bereits sein Vater Alvaro von Liano war nämlich
ein alter Bekannter der Klerisei. Dieser Alvaro war ursprünglich ein
Unbeschuhter Karmelit aus Spanien. Zu Napoleons Zeiten wurde er als Gegner

von Martinus Glasbergen (1777-1837) bekannt. Glasbergen, Pfarrer
der zur Klerisei gehörenden Gemeinde in Den Helder und Sekretär der

Bischöfe, erkannte in Louis Napoleon, der 1806 König des neuen
Königreiches Holland geworden war - und damit der erste katholische Fürst in

4 Ignaz von Döllinger, Briefwechsel, hg. von Victor Conzemius, 4 Bände,
München (Beck) 1963-1981. Liano wird in einzelnen Briefen Döllingers an Lord
Acton in den Jahren 1869-1870 genannt. Kurze biografische Anmerkungen zu Liano
sind zu finden in Band I, 447, Anm. 1, und Band III, 416, Anm. 2.

5 Hermann Josef Sieben (Hg.), Joseph Hubert Reinkens. Briefe an seinen Bruder
Wilhelm (1840-1873) (BoBKG 10), 3 Bände, Köln (Böhlau) 1979, 1664, 1699, 1703,

1716, 1718-1721, 1723, 1725, 1759, 1767, 1785. Liano wird in den Briefen der Jahre

1869-1871 genannt. Joseph Hubert Reinkens erhielt 1869 und 1870 Lianos
Broschüren gegen das Vatikanum und nennt sie in seinen Briefen «zart, innig, ernst,
pietätsvoll» (1699) bzw. «liebenswürdig» (1703). Im Juni 1870 lobte Reinkens Liano,
weil er die aktuelle kirchliche Situation und die Position der Bischöfe so klar
durchschaue (1723).

6 Friedrich Nippold, Die altkatholische Kirche des Erzbisthums Utrecht.
Geschichtliche Parallele zur altkatholischen Gemeindebildung in Deutschland, Heidelberg

(Bassermann) 1872, 69, 154.
7 Johann Friedrich von Schulte, Der Altkatholizismus. Geschichte seiner

Entwicklung, inneren Gestaltung und rechtlichen Stellung in Deutschland. Aus den Akten
und anderen authentischen Quellen dargestellt, Giessen (Roth) 1887 [Neudruck: Aalen
1965], 345.

8 Angela Berlis, Frauen im Prozess der Kirchwerdung. Eine historisch-theologische

Studie zur Anfangsphase des deutschen Altkatholizismus 1850-1890), Frankfurt

(Lang) 1998, 138, 139,319,521.
9 Kennzeichnend dafür ist die sehr allgemein gehaltene biografische Information

bei Sieben (wie Anm. 5), Bd. III, 1699, Anm. 77: «Heinrich St.A. von Liano (Lianno),
holländischer oder spanischer in München lebender Privatgelehrter, vgl. Brief 876
A.»

74



Heimatlose im katholischen Europa des 19. Jahrhunderts

den Niederlanden seit der Trennung von Spanien im 16. Jahrhundert - ein
Zeichen der Vorsehung, um die Versöhnung zwischen der Klerisei und den
ultramontanen römischen Katholiken zustande zu bringen. Liano griff
diesen Pfarrer, der seine Gedanken unter dem Namen «Ireneüs» veröffentlichte,

derart hart an, dass er auf Befehl des Königs bei Nijmegen über die
Grenze geschafft wurde10. Nach einigem Umherirren durch Zentraleuropa
verschlug es ihn nach Berlin. Er brach sein Ordensgelübde, wurde Protestant,

heiratete eine evangelische Frau und wurde Vater.

Die Aktivität des Vaters zugunsten der Klerisei spielt sich in den Jahren
1806-1807 ab, die seines Sohnes Heinrich ab 1867. Dazwischen liegt ein
Zeitraum von mehr als einem halben Jahrhundert, in dem grosse Veränderungen

in der politischen und religiösen Konstellation der westeuropäischen

Länder auftraten. Der Wiener Kongress versuchte nach dem Fall
Napoleons eine Restauration durchzuführen, die zum Entstehen der
modernen Nationalstaaten führte. Diese neuen Staaten wurden nicht mehr
durch die aufgeklärt-despotische Regierung von Fürsten des Ancien
Régime beherrscht, sondern durch den aufkommenden Liberalismus der
bürgerlichen Gesellschaft. Die Revolution von 1848 brachte den Durchbruch
dieses Liberalismus, der in Grundgesetzen umgesetzt wurde, in denen die

Macht des Fürsten durch das Parlament eingeschränkt und eine Trennung
von Kirche und Staat durchgeführt wurde. Die römisch-katholische Kirche

gelangte nach der tiefen Erniedrigung, die Napoleon ihr beschert hatte,

zu neuem Selbstbewusstsein, das vor allem nach 1848 deutliche
Formen annahm. Mit einer zunehmenden Zentralisierung der kirchlichen
Autorität in Rom und einer Uniformisierung des religiösen Lebens - zu-

sammengefasst im Ultramontanismus des 19. Jahrhunderts - warf die Kirche

einen Damm gegen die als feindlich erfahrene Moderne, insbesondere

gegen den Liberalismus auf. Strömungen wie der Gallikanismus in
Frankreich oder der Febronianismus und der Josephinismus in den deutschen

Ländern waren ihr verdächtig und wurden von ihr bekämpft.
Auch an der alten Kirche von Utrecht, der bischöflichen Klerisei, ging

dies nicht unbemerkt vorbei. 1853 führte Rom in den Niederlanden eine

neue bischöfliche Hierarchie ein und ignorierte dabei bewusst die beste-

10 [Cornells Deelder], Alvarez Augustinus de Liagno, in: De Oud-Katholiek
[im Folgenden zitiert: OK] 29 (1913) 190-192; vgl. Schoon, Cleresie (wie Anm. 1),

36-37, 86-90. Lianos Rolle im Irenismus kommt nebenbei zur Sprache bei [Cornelis
Deelder], «Het Ireneïsme», in: OK 30 (1914) 159-160, 168-169, 174-175, 183-184,

191-192, bes. 174 und 183-184.

75



Dick Schoon

hende Hierarchie der Klerisei11. Das Mariendogma von 1854, das vor
allem daraufgerichtet war, die Position des römischen Papstes zu stärken,
stellte die Klerisei vor ein Dilemma. Da Rom auf unerlaubte Weise einen

neuen Glaubenssatz eingeführt hatte und dadurch ketzerisch geworden
war, hätte die Klerisei das Band mit Rom eigentlich aufgeben müssen, an
dem sie trotz ihres damals bereits anderthalb Jahrhunderte dauernden
Konflikts immer festgehalten hatte. Stattdessen nahm sie eine abwartende

Haltung ein und wartete auf ein allgemeines Konzil, das ein Urteil über die
alten und die neuen Konfliktfragen fällen sollte. In der Zwischenzeit
müsste die Klerisei jedoch feststellen, dass die internationalen Kontakte,
die sie früher zu gallikanischen und josephinischen Kreisen in Frankreich,
Italien und in den deutschen Ländern gehabt hatte, zum grössten Teil nicht
mehr bestanden und die Klerisei isoliert war. Diese Isolation bildete den
Nährboden für interne Konflikte zwischen Erzbischof Henricus Loos
(1813-1873) auf der einen und dem Bischof von Deventer, Hermanus

Heykamp (1804-1874), und Christiaan Karsten (1810-1884), dem
Präsidenten des Seminars in Amersfoort, auf der anderen Seite12. Diese
Konflikte verhinderten eine angemessene Reaktion auf die neue politische und

religiöse Situation in den Niederlanden. Erst lange nach dem I. Vatikanum,

als auch der letzte in diese Konflikte Verwickelte gestorben war,
konnte die Klerisei neue Wege einschlagen. Die inzwischen zustande
gekommenen Kontakte zu den Altkatholiken in Deutschland und der Schweiz
wirkten als Katalysator für die nunmehr einsetzende Wiederbelebung der
Klerisei.

Die Lebensläufe von Vater und Sohn Liaiio umspannen eine bewegte
geschichtliche Epoche, sowohl in Bezug auf Westeuropa als auch im
Hinblick auf die Klerisei. Diese Zeitspanne und das weite geografi sehe Gebiet

- zwischen Malaga und München - lassen es attraktiv erscheinen, beider
Leben und Werk einer genaueren Untersuchung zu unterziehen. Die
Ausgangsfrage dieses Beitrages lautet: Wie haben Vater und Sohn Liano dazu

beigetragen, dass gegen den aufkommenden Ultramontanismus an einer
bestimmten, alten katholischen Tradition festgehalten wurde, und in wel-

11 Über die Haltung der Klerisei der Einführung der neuen Hierarchie gegenüber
vgl. Dick Schoon. Oude en nieuwe bisschoppen. De «oud-katholieken» en 1853. in:

Jurjen VisAVim Janse (Hg.), Staf en storm. Het herstel van de bisschoppelijke hiérarchie

in Nederland in 1853: actie en reactie. Hilversum (Verloren) 2002. 166-187;
Schoon, Cleresie (wie Anm. 1), 245-269.

12 Über diese Konflikte vgl. Schoon, Cleresie (wie Anm. 1), 273-469.

76



Heimatlose im katholischen Europa des 19. Jahrhunderts

eher Weise kann von ihnen als Wegbereitem des Altkatholizismus nach
1870 gesprochen werden?

Die Möglichkeit einer Antwort auf diese Frage findet sich in den erhalten

gebliebenen Archivstücken. Einen besonderen Stellenwert hat dabei
die Korrespondenz mit Seminarpräsident Karsten. Alvaro von Liano
schrieb von 1834 bis zu seinem Tod im Jahr 1848 mehr als 50 Briefe nach
Amersfoort, sein Sohn Heinrich von 1838 bis 1881 mehr als 250 Briefe.
Karsten schrieb dem Vater 59 und dem Sohn 150 Briefe13. Auch von Mutter

Carolina (Lina) von Liano sind ein paar Briefe an Karsten erhalten
geblieben14. In den Archiven der Klerisei finden sich weitere Briefe Alvaro

von Lianos. Die meisten stammen vom Anfang des 19. Jahrhunderts
und sind an Erzbischof Johannes Jacobus van Rhijn (1742-1808) und
dessen Neffen Simon Johannes van Rhijn (1774-1855), einen Ratsherrn
in Den Haag, gerichtet15. Schliesslich sind fünf Briefe aus den Dreissigerjahren

vorhanden, die von dem Utrechter Pfarrer Arnoldus Rotteveel
(1779-1839) stammen, der im Auftrag von Erzbischof Johannes van Santen

(1772-1858) den Kontakt mit Alvaro von Liano unterhielt und diese

Aufgabe später auf Karsten übertrug16.
Die Briefe der beiden Lianos spiegeln die persönliche Wahrnehmung

der Verfasser und sind wegen dieser Perspektive mit Bedacht zu lesen. Wo

möglich, wurden Angaben von Daten sowie Hinweise auf Bücher oder
andere Schriften mit Hilfe zusätzlicher Quellen überprüft. Daraus wurde

deutlich, dass solche «harten» Fakten im Allgemeinen verlässlich sind.

Anders verhält es sich mit implizit oder explizit geäusserten Urteilen der

beiden Lianos über Personen und Dinge. In solchen Fällen erweist es sich,
dass Vater und Sohn eine ausgeprägte eigene Meinung haben, die nicht
immer mit der Wahrnehmung Dritter übereinstimmt. Desungeachtet bie-

13 Briefe und andere Dokumente Alvaro von Lianos befinden sich in Het Utrechts

Archief [im Folgenden zitiert: HUA], Bestand 224 (Sammlung Altkatholisches Seminar),

Inventarnummern 1297-1321; Dokumente und Briefe Heinrich von Lianos sind

verzeichnet unter HUA 224, 1322-1326. Die Briefe an Karsten befinden sich in HUA
224, 1248-2 (Alvaro von Liano) bzw. HUA 224, 1248-3 (Heinrich von Liano). Im

Folgenden werden die Nummern dieser Briefe an Karsten nicht wiederholt.
14 HUA 224, 1248-3: L. von Liano an C. Karsten.
15 HUA 86-1 (Altkatholische Kirche der Niederlande, Erzbischöfe von Utrecht),

Inventarnummer 214: A. von Liano an J.J. van Rhijn. HUA 102 (Sammlung Ecclesia

Ultrajectina), 79-1 und 79-2: A. von Liano an S.J. van Rhijn.
16 Diese Briefe des Jahres 1834 von A. Rotteveel an A. von Liano sind zu finden in

HUA 224, 1301.

77



Dick Schoon

ten die Briefe genug interessantes Material, um diese zwei Personen aus

der Geschichte der Klerisei und des Altkatholizismus der Vergessenheit zu
entreissen.

1. Alvaro Augustin Maria von Liano (1782-1848)

1.1 Herkunft und Studienzeit 1782-1806)

Alvaro (oder Alvarez) Augustin Maria von Liano wurde am 27. Februar
1782 im an der spanischen Mittelmeerküste gelegenen Velez-Mâlaga
geboren und starb am 8. Mai 1848 in Neuwied am Rhein17. Er stammte aus

einem Adelsgeschlecht, von dem mehrere Familienmitglieder eine hohe

gesellschaftliche Stellung bekleideten. Sein Vater Don Ignacio de Liano
Sanchez-Arjona war Mitglied des Ritterordens des hl. Jakobus (Santiago
de la Espada), Leutnant-Colonel der Kavallerie und Provinz-Intendant.
Don Ignacio war nicht nur Militär, sondern auch Mathematiker; er schrieb
über die Ausbildung junger Armeeangehöriger und stand in der Gunst

König Karls III. (1716-1788). Seine Frau, Dona Gertrudis Lopez de

Aguilâr, nahm sich die hl. Monika und die hl. Paula zum Vorbild und
bekehrte ihren Mann zu einem tugendhaften christlichen Leben.

Alvaro wurde am 28. Februar 1782 getauft, sein Pate war der Kapuziner

Michael de Sgualeja18. Im Jahre 1800 trat Alvaro in den Karmel der hl.
Theresia ein und legte am 26. November 1801 in Madrid das Gelübde
ab19. Von Anfang an quälten ihn Zweifel über seine Berufung. 1805
beschloss er, sich der Mission im Mittleren Osten zu widmen, und bewarb
sich um einen Platz am Seminar der Kongregation De Propaganda Fide
in Rom. Nach einer Reise durch Andalusien und Nordafrika kam er im

17 H. von Liano an C. Karsten, 9. Mai und 21. Mai 1848, nennt den 8. Mai 1848,
14.00 Uhr als Tag und Zeitpunkt des Todes seines Vaters. HUA 224, 1248-2: Mehrere
Versionen eines Geistlichen Testaments von Alvaro von Liano, datiert vom 7. Februar
1842, 10. Mai 1842 und 11. November 1845, geben sein Geburtsdatum an. Vgl. auch
Casparus Johannes Rinkel, Kroniek van gebeurtenissen betreffende de Oud-Katho-
lieken inzonderheid in Nederland (1845-1894). Ingeleid en geannoteerd door Dick
Schoon, Nijmegen (Valkhof Pers) 2006, 11: In einem Nachruf nennt er den 17. Februar

1782 als Geburtsdatum und den 7. Mai 1848 als Todesdatum.
IS Geistliches Testament (wie Anm. 17), 10. Mai 1842, 1.
19 HUA 224, 1302-3: Abschriften von Briefen und anderen Dokumenten von

Alvaro von Liano, darunter eine Biografia auf Spanisch, von der sich eine unvollständige
französische Übersetzung in HUA 224, 1304 befindet. Dieser Schrift sind im Folgenden

viele Angaben entnommen.

78



Heimatlose im katholischen Europa des 19. Jahrhunderts

Oktober 1805 in Italien an, wo er schon bald mit Scipione de'Ricci (1741-
1810), dem Bischof von Pistoia, und dessen reformgesinnten Geistesverwandten

in Berührung kam. Im Frühling 1806 wurde er in der Kirche von
S. Giovanni im Lateran durch Kardinal Cavazzi della Somaglia (1744-
1830) zum Priester geweiht. Kurz danach machte er sich bei einem
Aufenthalt in Florenz seine Ordensgenossen zu Feinden, weil er die Gesellschaft

jansenistisch gesinnter Geistlicher aufsuchte. Hinzu kam, dass er,
während alle anderen das Offizium des hl. Herzens feierten, laut die alten
Gebete des Festtags vom hl. Basilius las20. Nach seiner Rückkehr nach

Rom fing Liano an, zu vermuten, dass seine Oberen ihn nach Spanien
zurückschicken wollten. Er nahm von Kardinal Ercole Consalvi (1757-
1824) einen Pass an, reiste aber nicht in seine Heimat zurück, sondern gen
Norden21.

1.2 Haltlos durch Frankreich, Holland und die Deutschen Lande

(1806-1829)

Nach dem Misslingen seiner Missionspläne reiste Liano über Bologna,
Florenz, Pavia, Turin und Mailand nach Paris, wo er im Juli 1806 mit einer

an Henri Grégoire (1750-1831), dem Altbischof von Blois, gerichteten

Empfehlung Pietro Tamburinis (1737-1827) ankam. Grégoire führte ihn
in den Kreis der Port-Royalisten ein22. Hier lernte er Augustin François
Baillet (1749-1808) und dessen Bruder Paul Félix Joseph Baillet (1759-
1831) kennen - der eine war Priester in der Pariser Gemeinde St. Médard,
der andere in St. Sévérin - sowie den Dominikaner und Altbischof von

Agen, André Constant 1736-1811 und den Altbischof von Rodez, Claude

Debertier (1750-1831). Vor der von Grégoire begründeten «Société de

la philosophie chrétienne» hielt Liano einen Vortrag über die Gefahr des

Einflusses der Jesuiten in Kirche und Gesellschaft23. Denn obwohl dieser

Orden formell aufgehoben war, spürte Liano noch überall seinen Einfluss.

20 Biografìa, 12-13.
21 Vgl. OK 29 (1913) 190-192.
22 '

¦ Über den Kreis der Pariser Port-Royalisten vgl. Augustin Gazier, Histoire
générale du mouvement janséniste depuis ses origines jusqu'à nos jours. Band II, Paris

(Champion)31924, 166-179; Schoon, Cleresie (wie Anm. 1), 181-210.
23 Über diese Gesellschaft vgl. Augustin Gazier, Études sur l'histoire religieuse

de la Révolution Française, Paris (Colin) 1887, 282-290; Bernard Plongeron (Hg.),
L'abbé Grégoire et la République des savants, Paris (Comité des travaux historiques et

scientifiques) 2001, 100-115.

79



Dick Schoon

Einen Beweis dafür sah er in der Haltung der «Société» selbst, die seiner

Meinung nach keine deutliche Richtung vor Augen hatte. Einerseits
huldigte sie der Auffassung, dass Irrlehren unter Einhaltung des Liebesgebotes

widerlegt werden mussten, andererseits schwieg sie über die

Personen, die solche Irrlehren vertraten. In seinem Vortrag äusserte Liano
sich scharf gegen diese zwiespältige Haltung und bezog dabei seine in
Rom gemachten Erfahrungen ein.

Seine Sehnsucht nach fernen Ländern gab er nicht auf. Er fing an, bei
dem Orientalisten Prosper Gabriel Audran (1744—1819), Professor am
Collège de France und Port-Royalist, Hebräisch zu lernen. Audran veranlasste

ihn, den Reisebericht Pierre Sartres (1693-1771) zu lesen, der als

Theologe für den Bischof von Montpellier, Charles Joachim Colbert de

Croissy (1667-1738), arbeitete24. Sartre hatte 1719 Holland besucht, wo
er in Amsterdam Pasquier Quesnel (1634-1719) aufgesucht und gleichzeitig

versucht hatte, die Kirche von Utrecht zu veranlassen, sich dem

Appell der französischen Bischöfe anzuschliessen. Unter dem Eindruck
dieses Reiseberichtes und ermutigt durch Grégoire und dessen Freund
Eustachio Degola (1761-1826), die beide 1803 der Kirche von Utrecht
einen Besuch abgestattet hatten, beschloss Liano, seine Reise nach Norden

fortzusetzen. Er hoffte, von Erzbischof Van Rhijn einen bischöflichen
Auftrag für den Osten zu erhalten, um so an der Wiedervereinigung der
Kirchen zu arbeiten25. Ein Geistesverwandter, mit dem Liaiio sich in Paris

angefreundet hatte, Jean Marie Lescoeur, war bereit, ihn auf seiner Reise

zu begleiten.
Am 11. Juni 1807 kamen die Reisegefährten in Amsterdam an; unterwegs

hatten sie an verschiedenen Orten die Klerisei kennen gelernt26. So

24 Zu Sartre und seinem Reisebericht vgl. OK 29 (1913) 191; Ellen Weaver-La-
porte, Pierre Sartre, une vocation oratorienne victime de l'Unigenitus, in: Chroniques
de Port-Royal 50 (2001 265-280.

25 So war 1727 der französische Priester Jubé mit einer Vollmacht des damaligen
Erzbischofs Barchman Wuytiers als Kaplan der zum Katholizismus bekehrten Prinzessin

Dolgorouki nach Russland gereist. Er bekam die Erlaubnis, für alle Russen, die
sich mit der Westkirche vereinigen wollten, priesterliche Funktionen auszuüben. An
der Wende vom 18. zum 19. Jahrhundert bestanden bei Grégoire, Agier und anderen
französischen Port-Royalisten ähnliche Ideale. Grégoire reichte darüber bei den

Regierungen Österreichs und Russlands eine Anfrage ein; vgl. OK 29 (1913) 191. Ein
Empfehlungsschreiben aus dem Jahr 1808 von Erzbischof Van Rhijn für den Bischof
von Aleppo, D.M. Jaroue, enthält die Erklärung, dass Liano in Missionsgebieten
priesterliche Funktionen ausüben dürfe. Es befindet sich in HUA 86-1, 215.

26 HUA 86-1, 214: A. von Liano an J.J. van Rhijn, 11. Juni 1807.

80



Heimatlose im katholischen Europa des 19. Jahrhunderts

waren sie an der Kirchentür der Rotterdamer Kirche «in de Oppert»
abgewiesen worden. Auf ihre Frage nach dem «Jansenistenpfarrer» hatten es
die Mädchen, die die Kirche beaufsichtigten, mit der Angst zu tun bekommen.

In Leiden durften sie in der Kirche zumindest beten. Aber auch dort
hatten sie den Pfarrer nicht kennen gelernt, weil dieser in Haarlem für den
abwesenden Bischof Joannes Nieuwenhuis (1739-1810) die Vertretung
übernommen hatte. In Utrecht waren sie schliesslich sehr gastfreundlich
empfangen worden: Erzbischof Van Rhijn hatte sie in seiner eigenen
Wohnung, dem «Französischen Haus», aufgenommen.

Der Eifer, mit dem Liano den vermeintlichen Jesuitismus in Paris

bekämpft hatte, brachte ihn auch in Holland bald in Schwierigkeiten. In
einem Pamphlet mit dem Titel «Ireniphronimon» äusserte er sich abfällig
über die bereits genannten, versöhnlichen Vorschläge Glasbergens und
seiner Anhänger. Am 11. Dezember 1807 stand der oberste Offizier der
Stadt Utrecht mit einem Gerichtsvollzieher vor der Tür des Französischen
Hauses und teilte mit, dass Liano auf Befehl König Louis Napoleons am

folgenden Tag zur Landesgrenze gebracht werden müsse. Pfarrer und

Kapitelsdekan Timotheus de Jongh (1745-1818) zog einen Rechtsanwalt

zurate, aber der konnte nichts daran ändern: Liano war als aus Spanien
Vertriebener, aus Italien Verjagter und aus Frankreich Verbannter bekannt.
De Jongh vermutete, dass Glasbergen dahinterstecke27. Liano durfte sich

vom Erzbischof verabschieden und verliess danach Utrecht, mit einem

Empfehlungsschreiben an den Bischof von Aleppo in der Tasche. Am
gleichen Abend übernachtete er in Nijmegen und wurde am nächsten Tag bei
Huissen über die Grenze gebracht28. Über Düsseldorf und Köln reiste er
nach Koblenz, wo er Josse Leplat (1732-1810), einen alten Bekannten der

27 Liano nennt (Biografia, 15-16) auch die Versuche von Jean Battiste Van Velde
de Melroy (1743-1824), 1794-1801 Bischof von Roermond und seit 1803

Apostolischer Administrator, zu verhindern, dass König Ludwig der Klerisei wohlwollend

gesinnt sein würde. In einer Audienz im Juni 1806 hatte Van Velde den Landesfürsten

über die kirchlichen Zustände in den Niederlanden informiert und dabei auch die

«schismatische» Klerisei erwähnt. Er hatte dem König eine Kopie der Exkommunikationsbulle

für Gijsbert de Jong (1764-1824), den kurz davor ernannten Bischof von
Deventer, gezeigt. Van Velde wurde kurze Zeit später Hofkaplan des Königs. Vgl.
P.J. van Kessel, Romeinse bescheiden voor de geschiedenis der Rooms-Katholieke
Kerk in Nederland 1727-1853. Band III: 1795-1814, Den Haag (Nijhoff) 1975, 486,

490, 494, 565-566. Über Van Veldes Audienz beim König im Jahr 1806 vgl. Bossche

Bijdragen 16(1938-39)235-236.
2S Rinkel, Kroniek (wie Anm. 17), 11.

81



Dick Schoon

Utrechter Kirche, um Hilfe bat29. Leplat gab ihm Empfehlungsschreiben
für josephinisch gesinnte Geistliche in Österreich mit: für Joseph Spendou
(1757-1840), Kanoniker von St. Stephan in Wien, sowie für einen nicht
namentlich genannten Unbeschuhten Karmeliten in Linz30. Mit seinem
Freund Lescceur, der ihm am 12. Januar von Utrecht aus gefolgt war, setzte
Liano seine Reise fort. Der Versuch, mit literarischen Veröffentlichungen
Geld zu verdienen, zeitigte wenig Erfolg; wiederholt müsste er den Erzbischof

um finanzielle Unterstützung angehen31.

Nach seiner Abreise aus den Niederlanden lässt sich Lianos weiterer
Verbleib anhand der Quellen nur schwer beschreiben. Im Februar 1808

befand er sich in München, zwei Monate später in Wien, wo er Türkisch
lernen wollte. Von Wien reiste er wieder zurück nach Koblenz, wo er bei
Graf Boos-Waldeck Hauslehrer werden wollte32. Doch kehrte er schon

bald wieder nach Wien zurück, da er befürchtete, in Koblenz vor der
dortigen napoleonischen Regierung einen Treueid ablegen zu müssen. Nachdem

auch die österreichische Hauptstadt durch Napoleons Truppen
eingenommen worden war, wich Liano 1809 nach Berlin aus. Seit dieser Zeit
spielte er mit dem Gedanken, seinen Glauben in einer von Rom unabhängigen

Kirche zu leben. Sein Freund Lescceur hatte inzwischen genug von
dem Herumreisen. Er kehrte nach Frankreich zurück, wurde in Pont-de-

Veyle bei Macon Kantonalrichter und begründete eine Familie33.

29 Über Josse Leplat vgl. Jan Roegiers, Un janséniste devant la Révolution: les

avatars de Josse Leplat de 1787 à 1803, in: F. Stevens/D. van den Auweele (Hg.),
«Houd voet bij stuk», Xenia iuris historiae G. van Dievoet oblata, Leuven (Faculteit
Rechtsgeleerdheid K.U. Leuven) 1990, 75-103; Fred Smit, Josse Leplat en de Cleresie

(1798-1805), in: ders., Batavia Sacra, (Publicatieserie Oud-Katholiek Seminarie
24), Amersfoort (Oud-Katholiek Seminarie) 1992, 63-77.

30 Über Joseph Spendou vgl. Peter Hersche, Der Spätjansenismus in Österreich,
Wien (Österreichische Akademie der Wissenschaften) 1977, 321-322.

31 HUA 86-1, 748: A. von Liano an J.J. van Rhijn, München, 10. Februar 1808.

HUA 86-1, 214: A. von Liano an J.J. van Rhijn, Wien, 3. April und 22. Mai 1808.
32 Höchstwahrscheinlich handelt es sich hier um Graf Clemens von Boos-Waldeck

(1773-1842).
33 OK 29 (1913) 192 meldet, dass Lescceur sich der «patridolatrie française»

widmete - welche Art übertriebenen Nationalismus der Verfasser hier meint, ist nicht
ersichtlich. Der Autor hört im Übrigen mit der Beschreibung von Lianos Leben auf und
erzählt lediglich, dass er 1829 zur römisch-katholischen Kirche zurückkehrte. Mehrere
Dokumente Lescceurs befinden sich heute in HUA 224, 1327-1329. 1855 nahm
Karsten mit Lescceur im Zusammenhang mit der Ausgabe der Briefe von Mère Agnès
Arnauld Kontakt auf. Diese Korrespondenz ist zu finden in HUA 224, 1248-2.

82



Heimatlose im katholischen Europa des 19. Jahrhunderts

Auch Lianos Umherreisen durch Europa kam vorläufig zu einem Ende.

Es gelang ihm, in Berlin eine Stelle am Hof von Prinz Heinrich Karl
von Preussen (1781-1846) zu bekommen, dem jüngeren Bruder König
Friedrich Wilhelms III. (1770-1840); er wurde Sekretär und Hauslehrer
des Kronprinzen und erhielt dafür Bezüge. Im April 1811 stellte ihn
Johann Erich Biester (1749-1816) als Bibliothekar der Königlichen Bibliothek

an34. In diesen Jahren arbeitete Liano an Veröffentlichungen auf dem
Gebiet der Literaturkritik und -geschichte35.

Während seines Aufenthaltes in Deutschland fällte Liano Entscheidungen,

die er später bereuen sollte. Die erste war, dass er die
römischkatholische Kirche verliess und Mitglied der französisch-reformierten
Gemeinde in Berlin wurde. Ende 1809 wurde er von Prediger Baradon
dazu eingeladen, seinen Übertritt mit dem Vorstand der Gemeinde zu
besprechen36. Kurz zuvor hatte er Johann Peter Friedrich Ancillon (1767-
1837) kennen gelernt, der 1790 die Gemeinde leitete, zwei Jahre später an
der Berliner Militärakademie Geschichtsprofessor wurde und um 1810

mit der Erziehung des Kronprinzen Friedrich Wilhelm betraut wurde37.

Eine weitere folgenschwere Entscheidung traf Liano, als er 1814 Carolina

34 Am 11. März 1811 stellte Biester Liano dem Bibliothekspersonal als neuen

Angestellten vor. Am 6. April legte Liano den der Ernennung vorausgehenden Eid ab

(HUA 224, 1299-1: J.E. Biester an A. von Liano, 19. März und 6. April 1811).
J. Blunck macht in seinem Artikel über die Geschichte der Staatsbibliothek zu Berlin
in einer Übersicht über Schenkungen folgende Meldung: «Sammlung des Bibliothekars

Alvar Augustin Chevalier de Liano 1847)» (URL: www.staatsbibliothek-berlin.
de/deutsch/publikationen/l-2000/05-blunck/6. html35privat [April 2006]). In der
Übersicht der Bibliothekare fehlt Lianos Name.

35 In der Staatsbibliothek Berlin befinden sich: Alvar Augustin de Liagno, Lettres

d'un Prussien sur les Écrits et les Opinions de M. F.A. de Chateaubriand avec des

Notes et des Disgressions, Berlin 1815; Alvar-Augustin de Liàgno, Répertoire portatif

de l'histoire et de la littérature des nations espagnole et portugaise. Tome I, Cahiers
1 et 2, Berlin (Nauck), 1818 und 1820. Im März 1819 dankte Staatskanzler Prinz von

Hardenberg schon für die Zusendung der ersten zwei Teile dieses Werkes (HUA 224,
1298: 17. März 1819).

36 HUA 224, 1299-1 : Baradon an A. von Liano, 5. Dezember 1809.
37 HUA 224, 1299-1 : J.P.F. Ancillon an A. von Liano, 1809-1820. Liano fing seine

Arbeit in der Bibliothek im Jahr 1811 an; möglicherweise wurde Ancillon nach ihm

Prinzenerzieher. Andernorts wird 1808 als das Jahr genannt, in dem Ancillon diese

Aufgabe übernimmt; vgl. BBKLI (1990), 161.

83



Dick Schoon

Böhm heiratete. Aus dieser Ehe wurde ein Jahr später am 15. November
ein Sohn geboren, der die Namen Heinrich Stephan Alvaro erhielt38.

Nach dem Tod von Oberbibliothekar Biester im Jahr 1816 bekam Liano
Probleme an seiner Arbeitsstelle. Der Grund lag darin, dass nicht er,
sondern Friedrich Wilken (1777-1840) auf die freigekommene Stelle ernannt
wurde. Liano fühlte sich übergangen und in seiner Ehre gekränkt: Obwohl
er aus dem höchsten spanischen Adel stammte, hatte man ihn lediglich mit
«Hochgeboren» angeschrieben und dabei das «von» und den Titel «chevalier»

weggelassen. Zwei Jahre später erhielt Liano eine offizielle Bestätigung

seines Adelstitels. Inzwischen hatte er gesundheitliche Probleme
bekommen und müsste 1818 zur Kur nach Doberan an der Ostsee.

In den Jahren nach 1820 begab sich die Familie auf Reisen. Anlass und
Aktivitäten Lianos an seinen verschiedenen Wohnorten sind nicht bekannt.
Den grössten Teil des Jahres 1823 befand er sich in Paris, danach wohnte er
bis 1826 in Morges, unweit von Lausanne am Genfer See39. Vielleicht hatte

er in Paris Dinge zu erledigen, die in Zusammenhang mit seiner Arbeit als

Bibliothekar standen. In die Schweiz ging er möglicherweise wegen seiner
Gesundheit40. Im Dezember 1826 befand er sich in Neuwied am Rhein41.

38 Der Mädchenname von Lianos Ehefrau, die sich in ihren Briefen an Karsten
immer «Lina» nennt, wurde in einem Glückwunschschreiben des Prinzen von
Hardenberg an Liano gefunden (HUA 224, 1298: 16. Dezember 1814); in diesem Brief
findet sich auch ein Hinweis auf das Heiratsdatum. Das Geburtsdatum des Sohnes

findet sich in: Rinkel, Kroniek (wie Anm. 17), 359. Rinkel fasst nach Lianos Tod im
Jahr 1848 dessen Lebensphase in Berlin diskret auf Französisch zusammen: Liano
«entra en mariage, duquel il eût un fils encore vivant et très-attaché à notre Eglise».

39 Sohn Heinrich schrieb am 2. Juni 1851 über den Aufenthalt in der Schweiz an

Karsten: «Une terre où il est dommage que vous ne puissiez frapper à la porte est le pays
de Vaud, où ces protestants pleins d'une ardeur qui fait brûler le cœur du désir de les

voir entrer enfin au bercail, ont été éveillés en grande partie par mon père, lorsque nous

y séjournâmes 1823-1826.» Lianos Aufenthaltsort ist aufgrund der an ihn gerichteten
Briefe ersichtlich, z.B. HUA 224, 1299-1 : Brancion an «Monsieur le chevalier de Liano,

bibliothécaire de S.M. le Roi de Prusse, Rue Castes No. 3, à Paris», 20. Juli 1823.
40 In diesem Jahr erneuerte Liano den Kontakt mit einem gewissen Brancion,

einem Diplomaten am Hof von Prinzessin Luise 1770-1836), und Prinz Anton Heinrich
Radziwill (1775-1832) in Berlin, der sich zur gleichen Zeit in Paris aufhielt. Liano
hatte 1812 bei Bankier Fränkel 200 Pfund geliehen, von denen 1823 noch 60 Pfund
und 40 Pfund Zinsen ausstanden. Henri Grégoire lehnte ein Ansuchen Lianos um eine

Anleihe ab, während Brancion eine Ratenzahlungsübereinkunft regelte (HUA 224,
1299-1: Brancion an A. von Liano, 6. und 12. April, 20. Juli und 10. Oktober 1823;

1299-2: H. Grégoire an A. von Liano, 18. April 1823).
41 Dies wird aus der Adresse von Briefen ersichtlich, die an Liano gerichtet sind;

vgl. HUA 224, 1302-3.

84



Heimatlose im katholischen Europa des 19. Jahrhunderts

1.3 Bekehrung und Busse (1829-1848)

Seinen eigenen Angaben zufolge kehrte Liano am 7. August 1829 in den
Schoss der katholischen Kirche zurück42. Mit grosser Verehrung sprach er
über Joseph von Hommer (1760-1836), der seit 1824 Bischof von Trier
war. Hommer hatte ihn gnädig aufgenommen, nachdem sich der Oberkaplan

des Kölner Erzbischofs Ferdinand August von Spiegel (1764-1835)
zunächst geweigert hatte, ihm die Sakramente zu spenden43. Hommer hatte

ihm den Franziskanerpater Johann Adam Nussbaum, Pfarrer in Niederberg

am Rhein, als Beichtvater empfohlen44. Der Bischof habe ihn, wie
Liano Karsten mitteilte, sogar als Lehrer an seinem Seminar anstellen
wollen; dieses Angebot ist bemerkenswert, da Liano trotz seines jahrelangen

Aufenthalts in Berlin kaum Deutsch sprach. Um öffentlich über
seinen Glaubensabfall, seine Bekehrung und seine Busse Verantwortung
abzulegen, verfasste Liano 1832 seine «Exhomologesis et theologia»45.
Nach seiner Bekehrung lebte er in Neuwied unter einem Dach mit seiner
Frau und seinem Sohn, ansonsten jedoch in vollkommener Absonderung
als Büsser und Einsiedler. Die Bezüge in Höhe von 150 Ecus oder
preussischen Talern, die er als ehemaliger Lehrer des Königs und als besonderer

42 Vgl. dazu A. von Liano an C. Karsten, 7. August 1842. Im Jahre seiner Rückkehr
zur katholischen Kirche sind erschienen: A.A. de Liagno, De M. le vicomte de

Chateaubriand, pair de France, libéral, et ami des Grecs et des jansénistes: essai de morale
et de logique, suivi de quelques fragmens sous la forme de notes sur plusieurs des

questions qui occupent aujourd'hui les partis politiques, les écoles religieuses et les

associations des uns et des autres en France, en Angleterre et en Allemagne, Liège
(Sartorius-Delaveux), 1829; Alvar Augustin de Liano, Critische Bemerkungen über

Castilische Literatur und Spanische Schriftsteller, Heft 1, Aachen - Leipzig 1829.
43 Postskript von H. von Liano zu A. von Liano an C. Karsten, 22. Mai 1843.
44 Postskript zu H. von Liano an C. Karsten, 4. September 1847. 1846 schrieb

Alvaro diesem Pater Nussbaum, der noch immer sein Beichtvater war, einen beleidigenden

Brief, weil dieser ihn von seinem obsessiven Verhalten abzubringen versucht
hatte. Heinrich schämte sich für seinen Vater; H. von Liano an C. Karsten, 14. September

1846.
45 Rinkel, Kroniek (wie Anm. 17), 11: «Legi merentur ejus Confessiones. Difficiles

tarnen lectio tarn ob longas nimis in eis occurentes sententias, quam ob duriorem
latinitatem. Earum titulus: Alvari-Augustini-Mariae von Liano Hispani etc. brevis

Exhomologesis et theologia, anno 1832, pp. 164 in 12mo. Exemplar no. 6 dono ab eo da-

batur Bibliothecae hujus seminarii.» Ein Exemplar dieses Werkes befindet sich in der

Zentralen Altkatholischen Bibliothek, die der Universitätsbibliothek Utrecht
eingegliedert ist.

85



Dick Schoon

Diener Prinz Heinrichs genossen hatte, garantierte der Familie ein
bescheidenes Auskommen46.

Liano nahm seine Korrespondenz mit der Kirche von Utrecht wieder
auf, indem er Erzbischof Van Santen seine öffentliche Beichte zukommen
liess47. Von 1834 bis zu seinem Tod im Jahr 1848 unterzeichnete er seine

Briefe an Seminarprofessor Karsten mit dem Tetragrammaton JHWH auf
Hebräisch, dem griechischen Chi-rho-Zeichen sowie einem Alpha und
einem Omega; zudem setzte er hinzu: «Judas, mais pénitent». Aus
Sparsamkeitsgründen verlief der Briefwechsel mit Holland über Dienstmädchen.

Auf diese Weise erscheint Wilhelmina (Mina) Knotzer, eine Nichte
oder Cousine von General Knotzer und Dienstmädchen bei der Familie
Liano, auf der Bildfläche48. Auch als sie 1834 Gesellschafterin bei einer
Witwe Valk wurde, die von Batavia nach Den Haag umgezogen war,
unterhielt sie weiterhin Kontakt mit Carolina von Liano. Kam sie auf
Besuch, so brachte sie Bücher oder Post mit. Als Liano zu Ohren kam,
dass sie evangelisch geworden sei, schrieb er ihr einen Brief, um sie

von ihrem Irrweg abzubringen49. Später wurde Luise Kaiser Verbindungsfrau.

Sie war eine Schwester Dorothée Kaisers, die 1832 in der Familie
Liano Dienstmädchen wurde und bei Liano jun. bis zu dessen Tod 1882

46 H. von Liano an C. Karsten, 27. April 1848. Nach dem Tod von Alvaro gingen
die Bezüge auf seinen Sohn über. Aufgrund des Entgegenkommens des preussischen
Hofes hielt Heinrich auch das «Diario di Roma» und die «Notizie del giorno» weiterhin.

Diese beiden Zeitschriften wurden in Rom herausgegeben (die «Notizie» 1808-
1848 als Supplement zum «Diario di Roma») und boten Nachrichten und
Hintergrundinformationen aus dem italienischen Sprachraum. Seit 1832 wurde Liano als «pensionierter

königlicher Bibliothekar» angeschrieben (HUA 224, 1298).
47 HUA 86-1, 287: A. von Liano an J. van Santen, August 1832.
48 General Knotzer war 1834 in Nijmegen stationiert und offensichtlich ein guter

Freund Lianos. Über ihn stellte Liano seinen Kontakt mit dem Erzbischofvon Utrecht
wieder her. Im gleichen Jahr kam Knotzer nach Köln, um dort seine Nichte bei Liano
abzuholen und sie nach Holland mitzunehmen. 1847 wusste Liano jun. zu berichten,
dass Wilhelmina in Den Haag einen Mann geheiratet hatte, der Besitzungen in Nieder-
ländisch-Indonesien hatte (H. von Liano an C. Karsten, 18. August 1843 und 26.

Januar 1847; HUA 86-1, 287: A. von Liano an J. van Santen, 2. Mai und 26. Oktober
1834).

49 A. von Liano an C. Karsten, 23. September 1842. Der Brief an Mina Knotzer ist

gleichen Datums und abschriftlich dem Brief an Karsten beigelegt. Liano riet Mina,
die Bücher Bossuets, Arnaulds und Quesnels zu lesen. Es ist nicht bekannt, ob sie ihm

geantwortet hat.

86



Heimatlose im katholischen Europa des 19. Jahrhunderts

blieb50. Luise reiste zwischen dem Rheinland und Utrecht hin und her; sie

war bei Ritter van Rappard in der Utrechter Muntstraat in Dienst51. Meistens

nahm sie Briefe oder den Tee mit, den Frau von Liano über Karsten
in Utrecht bestellt hatte, bisweilen ging es auch um Geld zur Bezahlung
von Rechnungen. Als dies 1853 einmal schiefging, wurde Geldpost
nunmehr über die Herrnhuter Brüdergemeinde in Zeist bei Utrecht aufgegeben,

die auch in Neuwied eine Einrichtung hatte und ohne zusätzliche
Kosten deutsches in niederländisches Geld wechselte52. Das
Abonnementsgeld für die «Revue Ecclésiastique», die theologische, von den
Pariser Port-Royalisten herausgegebene Zeitschrift, erhielt Karsten in
Amersfoort über den Pfarrer von Nordstrand53.

Der Briefwechsel mit Holland war für Liano das Einzige, das ihn
aus seiner Lethargie zu reissen vermochte54. Mit Karsten konnte er sich
über die augustinische Tradition in der Theologie austauschen, wie
sie in den Jahrhunderten zuvor von Autoren wie Jacques Joseph

Duguet (1649-1733)55, Jean Baptiste le Sesne de Menilles d'Eternare
(1682-1770)56, Bernard Lambert (1738-1813)57, Pierre-Jean Agier

50 H. von Liano an C. Karsten, 8. Juni 1865. Wiederholt berichtete Heinrich, er
habe zugunsten von Dorothée Kaiser für den Fall, dass sie ihn überleben würde, finanzielle

Vorsorge getroffen.
51 H. von Liano an C. Karsten, 6. Mai 1849.
52 HUA 224, 1248-3: H. von Liano an J. van Santen, 25. Mai 1853.
53 Über die «Revue Ecclésiastique» und ihre Nachfolgerin, den «Observateur

Catholique», vgl. Schoon, Cleresie (wie Anm. 1), 216-222. Von 1838 bis 1848 war
Henricus Theodorus Verhoef (1814-1880) Pfarrer auf Nordstrand, von 1848 bis 1860

Theodorus van Vlooten (1821-1899). Vgl. Hendrikus J.W. Verheij, Naamlijst der

pastoors van de Oud-Katholieke Kerk in Nederland, (Publicatieserie Stichting Oud-

Katholiek Seminarie 7), Amersfoort (Oud-Katholiek Seminarie) 1979, 67. Zu den

Genannten vgl. Schoon, Cleresie (wie Anm. 1), 798, 801.
54 H. von Liano an C. Karsten, 4. Oktober 1845.
55 Oratorianer, gemässigter Jansenist. Hervé Savon, Art. «Du Guet», in: Jean

Lesaulnier/Anthony McKenna (Hg.), Dictionnaire de Port-Royal, Paris (Champion)
2004 [im Folgenden zitiert: DPR), 362-365.

56 Priester, Appellant, Figurist, millenaristischer Jansenist. Henri Schmitz du

Moulin/Ellen Weaver-Lapörte, Art. «Le Sesne de Ménilles d'Eternare» in: DPR,
660.

57 Dominikaner, Figurist, millenaristischer Spätjansenist. Michel Joseph Pierre

Picot, Mémoires pour servir à l'histoire ecclésiastique pendant le dix-huitième siècle,

Paris (Le Clere) 21815-18I6, IV, 667-671 (mit Bibliographie); Marie-Dominique
Chenu, Art. «Lambert, Bernard», in: DThC 8/2, 1925, 2470; Catherine Maire, De la

Cause de Dieu à la cause de la Nation. Le jansénisme au XVIIIe siècle, Paris (Gallimard)

1998,595-596.

87



Dick Schoon

(1740-1823)58 und allen jenen entwickelt worden war, die auf die baldige
Rückkehr Israels und die sichtbare Herrschaft Jesu Christi hofften.

Ständig klagte Liano über seine geistige Isolation, über Ermüdungserscheinungen,

Kopfweh und unerträgliche Bauchkrämpfe. Täglich wurde
er von seiner Frau und seinem Sohn - den er zutreffend, jedoch nicht ohne

Grössenwahn - «mein Adeodatus, Frucht meiner Sünde» nannte, daran

erinnert, was er sich selbst nicht vergeben konnte59. Hinzu kamen die
Leiden der Kirche, der Untergang von Wahrheit und Gerechtigkeit, die er
ständig um sich herum wahrzunehmen glaubte und sogar körperlich spürte.

In Neuwied lebten vor allem Protestanten, während die Katholiken -
wie er feststellte - unter dem Einfluss der Jesuiten hinsichtlich der
katholischen Glaubenslehre oder Tradition in Unkenntnis waren. Die körperlichen

und geistigen Folgen dieses ganzen Leids versuchte Liano mit
häufig verabreichten Klistierspritzen, einem exzessiven Laudanumge-
brauch (er nahm 200 Schluck pro Tag) und anderen Mittelchen zu lindern.
1844 hatte er seine Gesundheit derart ruiniert, dass sein Bein anschwoll
und man eine Gangrän vermutete. Jetzt griff seine Frau ein, die ihm den

Gebrauch all dieser sogenannten Heilmittel verbot. Die letzten vier Jahre

seines Lebens ging es ihm besser, doch müsste Liano wie ein Kind
überwacht werden60. Er war oft nackt, und die Scham, die er nicht fühlte,
lastete doppelt auf seinem Sohn61.

Sein Tod am 8. Mai 1848 war für alle eine Erlösung. Er starb nicht
ruhig, sondern im Rausch seiner Wahnideen. Es blieb keine Zeit mehr, ihm
die Sterbesakramente oder die Absolution zu spenden. Heinrich trauerte
um seinen Vater und dessen schweres Leben, aber sah es auch als eine

Lektion über Gottes Heiligkeit an. Denn wenn ein Bussfertiger dermassen

zu leiden hatte, wie müsste es dann erst einem Unbussfertigen
ergehen62?

1.4 Die vollständige Wahrheit

Am 10. Mai 1842 unterzeichnete Alvaro von Liano in Neuwied sein Geistliches

Testament. Wenige Monate zuvor hatte er eine frühere Version ver-

58 Jurist, Figurist, millenaristischer Spätjansenist. Vgl. V. Oblet, Art. «Agier, Jean-

Pierre», in: DThC 1/1, 1899, 575-576; Maire, Cause (wie Anm. 57), 595-596.
59 A. von Liano an C. Karsten, 21./22. Juni 1837, sowie in späteren Briefen.
60 H. von Liano an C. Karsten, 16. Oktober 1844.
61 H. von Liano an C. Karsten, 12. September 1847.
62 H. von Liano an C. Karsten. 9. und 21. Mai 1848.

88



Heimatlose im katholischen Europa des 19. Jahrhunderts

fasst, die er drei Jahre später, im November 1845, bekräftigen sollte.
Obwohl die beiden Versionen nicht sehr unterschiedlich sind, ist die aus dem
Jahr 1842 doch länger63. Das Dokument liefert nicht nur die Angaben für
den Lebenslauf Lianos, sondern auch eine Auflistung von Geistlichen und

Theologen, anhand derer seine theologische Position ersichtlich wird.
Diese Position beschreibt er wiederholt als la vérité entière - «die
vollständige Wahrheit» oder die «wahre Wahrheit»64.

Als Erstes bekennt Liano seinen Glauben an die eine, katholische,
apostolische und römische Kirche. Er lehnt dasjenige ab, was diese Kirche nie
als ihren Glauben bekannt hat, nämlich die Unfehlbarkeit in Entscheidungen,

die der Heilige Geist ihr nicht verheissen hat. Er stellt fest, dass

er eines Geistes sei mit allen Kirchenvätern und Doktoren wie Irenäus,

Cyprian, Athanasius, Hilarius und Hieronymus. Am meist verbunden
fühle er sich jedoch demjenigen - er nennt zwar keinen Namen, aber es ist
deutlich, dass der hl. Augustinus gemeint ist -, der die Lehre des Apostels
Paulus ausgelegt und die gesamte kirchliche Lehre der christlichen Antike
zusammengefasst habe. Dieser Kirchenvater habe der Kirche die «Schule»

geschenkt, in der die Wahrheit gelehrt und verteidigt worden sei. Diese

Schule habe in grossen Bischöfen von Rom wie Leo und Gregor, aber

auch in Prosper, Fulgentius, Bernhard, Anselm, Beda, Thomas von Aquin
und Bonaventura ihre Wortführer gefunden.

Während und nach der Reformation wurde diese Tradition gemäss
Liano fortgesetzt durch Theologen wie Vincent Ferrier (1350-1419)65,
Pierre d'Ailly (1350-1420)66, Jean Gerson (1363-1429)67, Thomas

Vallois(Waldensis, 1377/80-1430)68,MatthäusClemangis(1380-1444)69,

63 Für die Fundorte des Geistlichen Testaments vgl. Anm. 17.
64 A. von Liano an C. Karsten. 21. März 1834.
65 Dominikaner, berühmter Volksprediger.
66 Bischof von Le Puy, später Cambrai, Kardinal. Sehr produktiver Autor, lehnte

die Unfehlbarkeit des Papstes ab und bemühte sich sehr um die Beendigung des

abendländischen Schismas.
67 Schüler d'Aillys, Kanzler der Pariser Universität.
68 Englischer Karmelit. war bei den Konzilien von Pisa (1409) und Konstanz

(1415) als Theologe beigezogen. Beichtvater von Heinrich IV, Gegner von Wicliff
und Hus.

69 Humanist, Theologe und Redner, Rektor der Pariser Universität. Scriptor von

Papst Benedikt XIII. in Avignon, sprach sich für Reformen in der Kirche und die

Beendigung des abendländischen Schismas aus.

89



Dick Schoon

Bernardin von Siena (1380-1444)70, Alonso Fernandez de Madrigal («el
Tostado», um 1410-1455)71, Laurentius Justiniani (1381-1455)72,
Giovanni de Capestrano (1386-1456)73, Nikolaus von Kues (1401-1464)74,
die zwei Kartäuser Jacques de Paradis und Denys de Rickei75, Thomas à

Kempis (1379/80-1471)76, Jacques Almain (um 1480-1515)77, Jan Drie-
do (auch: Neys, gest. 1535)78, Cornelius Jansenius von Gent (1510-1576)79
und Karl Borromäus (1538-1584)80. Sogar einzelne Jesuiten, Gegner
Molinas, rechnet Liano zu den Verteidigern der Wahrheit, ebenso wie

diejenigen, die gute Bücher über christliche Frömmigkeit verfasst hatten,
wie Luis de Granada (1504-1588)81, Bartholomeus de Martyribus
(1514-1590)82 und Michael de Baius (1513-1589)83.

70 Franziskaner, Volksprediger, gemässigter Humanist, führte die reformgesinnte
Observanz im Franziskanerorden an.

71 Ca. 1410-1455, Kanoniker der Kathedrale von Salamanca, Kanzler der dortigen
Universität, Bischof von Avila. Über seinen Einfluss auf die Klerisei vgl. Jan Hallebeek,

Alonso «el Tostado» (c. 1410-1455). His doctrine on Jurisdiction and its
influence in the Church of Utrecht (Publicatieserie Oud-Katholiek Seminarie 29),
Amersfoort (Oud-Katholiek Seminarie) 1997.

72 Erster Patriarch von Venedig, Verfasser aszetischer Werke.
73 Franziskaner, Schüler des hl. Bernardinus.
74 Erzbischofvon Brixen, Kardinal.
75 Über diese Kartäuser waren keine Angaben auffindbar.
76 Novizenmeister und Subprior von Agnietenberg, gehört zur Bewegung der De-

votio moderna.
77 Professor der Philosophie in Paris, Veröffentlichungen über Autorität in der

Kirche.
78 Praeceptor Karls V in Löwen, Präsident des dortigen Houterlee-Kollegs, wandte

sich schriftstellerisch gegen den aufkommenden Protestantismus.
79 Bischof von Gent, Professor in Tongerloo, danach in Löwen, Ausleger der B ibel

und Polemiker.
80 Erzbischof von Mailand, Kardinal, reformgesinnter Prälat.
81 Dominikaner, Provinzial von Portugal, berühmter Redner und Verfasser

mystischer Werke.
82 Dominikaner, Erzbischof von Braga und Primat von Portugal, Konzilsvater in

Trient.
83 Professor der Philosophie und Exegese in Löwen, wird wegen seiner Interpretation

der augustinischen Gnadenlehre als Vorläufer des Jansenius angesehen.

90



Heimatlose im katholischen Europa des 19. Jahrhunderts

Mit dieser Auflistung verortet Liano sich nicht nur in der port-royalis-
tischen Tradition84, sondern deckt vor allem seine eigenen theologischen
Vorlieben auf. Die Genannten waren nämlich vor allem auf zwei Gebieten
tätig: Die meisten setzten sich für die konziliaristische Strömung in der
Kirche ein. Zudem bekämpften sie in Wort und Schrift protestantisierende
Strömungen. Zusammenfassend kann gesagt werden, dass Liano solche
Geistliche und Theologen bevorzugte, die sich im weitesten Sinne für eine
innerkirchliche Reform der römisch-katholischen Kirche engagiert hatten.

Diese Reformbewegung war Liano zufolge nicht mit der Gegenreformation

zum Erliegen gekommen. Denn ausser Theologen aus der länger
zurückliegenden Vergangenheit rechnet er auch Geistliche und Theologen
aus der jüngeren Vergangenheit zu den Repräsentanten der «ganzen Wahrheit».

Im Hinblick auf Italien85 handelt es sich dabei ohne Ausnahme um
Spätjansenisten, die im 18. Jahrhundert eine wichtige Rolle bei den von
Österreich aus geförderten kirchlichen Reformen spielten86. Liano nennt
hier Vincenzo Palmieri (1753-1820)87, Pietro Tamburini (1737-1827)88,
Martino Natali («der Pascal Italiens», 1730-1791)89, Giovanni Patuzzi

84 Vgl. die lange Namensliste, die Henri Grégoire in seiner Beschreibung Port-

Royals aufnahm. Sie ist Rita Hermon-Belot zufolge kennzeichnend für die Tradition

Port-Royals. Vgl. Abbé Grégoire, Les Ruines de Port-Royal des Champs en 1809,

année séculaire de la destruction de ce monastère. Introduction et notes par Rita
Hermon-Belot. Paris (Réunion des musées nationaux) 1995, 78 Anm. 23.

85 Die Namen der Italiener kommen in unterschiedlicher Zusammenstellung vor
in: A. von Liano an C. Karsten, 6. Dezember 1836, 21. Juni und 7. Dezember 1837,

30. Oktober 1838, 11. November 1845, 1. Februar 1847.
86 Über den italienischen Spätjansenismus: Schoon, Cleresie (wie Anm. 1), 187-

190.
87 Oratorianer aus Genua, Berater Riccis. Die Korrespondenz ist herausgegeben

von Ernesto Codignola, Carteggi di giansenisti liguri. Band II, Firenze (Le Monnier)
1949, 1-636.

88 Professor der Theologie in Rom und später in Pavia, verteidigte die Rechte der

Bischöfe gegenüber der römischen Kurie, etwa in Vera idea della Santa Sede (Pavia

1787). Vgl. J. Carreyre, Art. «Tamburini, Pierre», in: DThC 15/1,1946,30-34; Paolo
Corsini/Daniele Montanari (Hg.), Pietro Tamburini e il Giansenismo lombardo. Atti
del Convegno internazionale in occasione del 250° della nascita (Brescia, 25-26 maggio

1989), Brescia (Morcelliana) 1993.
89 Professor der Theologie in Pavia, gab Werke von Petitpied und d'Eternare auf

italienisch heraus; vgl. Picot, Mémoires (wie Anm. 57). IV, 519-520. Die Korrespondenz

wurde herausgegeben durch Codignola, Carteggi di giansenisti liguri. Band I,

Firenze (Le Monnier) 1941,1-265.

91



Dick Schoon

(1700-1769)90, Vittore Sopransi di Santa Maria (1739-1803)91 und Benedetto

Solari (1742-1814)92. In seiner Heimat Spanien war die gute Tradition

Liano zufolge in Geistlichen wie Antonio Tavira y Almazân (1737—

1807)93, Juan de Palafox y Mendoza (1600-1659)94, Joaquin Lorenzo
Villanuéva (1757-1837)95, dem Augustiner Belza96, Jose Climent (1706-

90 Dominikaner, Philosophie- und Theologielehrer in Venedig, Bekämpfer der lax-
istischen Moraltheologie Alphons von Liguoris; vgl. Picot, Mémoires (wie Anm. 57),
IV, 330-332.

91 Unbeschuhter Karmelit aus Mantua, Millenarist, Verteidiger des Konzils von
Pistoia. Vgl, Ernesto Codignola, Illuministi, giansenisti e giacobini nell'Italia del

settecento, Firenze (La Nuova Italia) 1947, 282, 289; Maurice Vaussard, Correspondance

de Scipione de' Ricci - Henri Grégoire 1796-1807), Firenze/Paris (Sansoni/Didier)

1963, 44, Anm. 1; Pietro Stella, Il giansenismo in Italia. Collezione di
documenti. I/1II Piemonte, Zürich (Pas) 1974, 61, 132; Marian Caffiero, La postérité du

figurisme en Italie, in: Chroniques de Port-Royal 39 (1990) 241-252, hier 243, 252.
92 Dominikaner, Bischof von Noli, stand mit der Klerisei in Kontakt, weigerte sich,

die Verurteilung des Konzils von Pistoia zu veröffentlichen. Vgl. J. Mercier, Art.
«Solari, Benoît», in: DThC 14/2, 1941,2336-2337; Maurice Vaussard, Un janséniste
de grande classe: Benedetto Solari, in: RHE 68 (1970) 429-456. Korrespondenz:
Codignola, Carteggi (wie Anm. 87), 637-777.

93 Lehrte Rhetorik, später Philosophie in Salamanca, wurde 1772 Ehrenkaplan des

Königs und Ehrenprediger des Hauses Kastilien, 1777 Hofprediger, 1791 Bischof der
Kanarischen Inseln. Tavira galt als die «Seele» und «Koryphäe» des spanischen
Jansenismus. Über ihn und die im Folgenden genannten spanischen Jansenisten vgl.
Manuel F. Miguélez, Jansenismo y Regalismo en Espana (datos para la historia), Val-
ladolid (De Gaviria) 1895; Emile Appolis, Les jansénistes espagnols, Bordeaux
(Société Bordelaise de Diffusion de Travaux des Lettres et Sciences Humaines) 1966;
Joël Saugnieux, Un prélat éclairé: don Antonio Tavira y Almazân (1737-1807).
Contribution à l'étude du jansénisme espagnol, Toulouse (France-Ibérie) 1970; ders., Les

jansénistes et le renouveau de la prédication dans l'Espagne de la seconde moitié du

XVIIIe siècle, Lyon (Presses Universitaires de Lyon) 1976.
94 Bischof von Angelopolis (Puebla) in Mexiko, später von Osma in Spanien,

bekannt wegen seines aszetischen Lebens und seines Kommentars zu den Briefen der
hl. Teresa von Avila. Er hatte Kontakt zu französischen, Löwener und holländischen
Jansenisten. 1649 verfasste er einen Brief an Papst Innozenz X. gegen die Jesuiten.
Seine Seligsprechung, 1760 vom spanischen Hof gewünscht, wurde durch die Jesuiten
verhindert.

95 Kanoniker von Cuenza, Hofprediger, Rektor der königlichen Hospitäler, Quali-
ficator des Heiligen Officiums, Abgesandter in der gesetzgebenden Versammlung von
Cadiz. Unter Ferdinand VII. fiel er 1814 in Ungnade, wich später nach England aus

und starb schliesslich in Dublin. Vgl. Isidoro de Villapadierna, El jansenismo espa-
nol y las Cortes de Cadiz, in: Nuove ricerche storiche sul Giansenismo (AnGr 71),
Roma (Università Gregoriana) 1954, 273-303; Appolis, Jansénistes (wie Anm. 93),
122-123, 161-169. Im Juni 1837 wusste Liano noch nicht, dass Villanuéva am

92



Heimatlose im katholischen Europa des 19. Jahrhunderts

1781)97, dem Augustiner Francisco Saverio Vasquez (gest. 1785)98 und
einem gewissen Villaroig" verkörpert. Zeitgenossen nennt Liano kaum.
Aufgrund seiner isolierten Stellung in Deutschland besass er nicht viel
Information über die Situation in seiner Heimat, sodass er lediglich
vermutete, dass dort noch Anhänger der Wahrheit lebten, wie die spanischen
Augustiner José de Jesus Munoz und José Gonzales-Hidalgo100. Seit 1840
habe er jedoch nichts mehr von ihnen gehört.

Von den portugiesischen Theologen nennt Liano lediglich den Oratorianer

Antonio Pereira de Figueiredo (1725-1797)101. Dessen Betrach-

25. März dieses Jahres in Dublin gestorben war. 1838 berichtete er, dass Villanuéva
fromm, arm und im Elend gestorben sei. An Karsten schrieb er, er könne Informationen

über ihn bei «dem mächtigen Ferrér» bekommen (A. von Liano an
C Karsten, 21./22. Juni 1837, 24. Februar 1838). Gemeint ist hier möglicherweise
Ferrer del Rio, der 1856 eine vierbändige «Historia del reinado de Carlos III en

Espana» herausgab. Vgl. Saugnieux, Tavira (wie Anm. 93), 13 Anm. 19; 249 Anm. 65.
96 Visitator der Provinzen Andalusiens. Tavira war 1774—1775 eine kurze Zeit sein

Sekretär; vgl. Saugnieux, Tavira (wie Anm. 93), 70. Möglicherweise ist er identisch
mit Francisco Belza, Augustiner in Madrid, der in den Jahren 1775-1779 mit Gabriel

Dupac de Bellegarde korrespondierte. Vgl. HUA 215, 2065.
97 Seit 1766 Bischof von Barcelona, Rücktritt 1775. Neben Tavira der wichtigste

Repräsentant des spanischen Spätjansenismus, offener Freund der Kirche von Utrecht.

Vgl. Picot, Mémoires (wie Anm. 57), IV, 430; Appolis, Jansénistes (wie Anm. 93),

v.a. 64-71, 78-92; ders., Un janséniste modéré. José Climent, évêque de Barcelone
(Éléments pour une biographie), in: Bulletin Hispanique 70 (1968), Nr. 3-4;
Saugnieux, Jansénistes (wie Anm. 93), 219-245.

98 General der Augustiner in Rom, Gegner der Jesuiten. Vgl. Miguélez, Jansenismo

(wie Anm. 93), 250-251, 307-311, 340-341 ; Appolis, Jansénistes (wie Anm. 93),
48, 72-76; Saugnieux, Tavira (wie Anm. 93), 34, 41 n. 39, 42, 244.

99 Zu Villaroig konnten keine Angaben gefunden werden, er wird lediglich genannt
in: A. von Liano an C Karsten, 24. Februar 1838.

100 A. von Liano an C Karsten, ohne Datum und 7. August 1842. Von José de Jesus,

Augustiner in Cordoba und Bischof von Salamanca, befinden sich elf Briefe aus dem

Zeitraum 1807-1833 an Liano in HUA 224, 1300-1. Gonzales-Hidalgo schrieb Liano
1805 einen Brief, HUA 224, 1299-2.

101 Oratorianer, Regalist. Über Pereira und sein Werk vgl. Nouvelles Ecclésiastiques

(1797), 89; (1802), 58-63; Picot, Mémoires (wie Anm. 57), IV, 568-570;
Eugène Michaud, Le P. Antoine Figueiredo et la profession de foi de Pie IV, in: RITh
4 (1896) 733-759; Kenneth Maxwell, Pombal. Paradox of the Enlightenment,
Cambridge (Cambridge University Press) 1995, 93-94; Càndido dos Santos, Historia e

Cultura na Època Moderna, Estudos e Documentos, Porto (Publicaçôes da Universi-
dade do Porto) 1998, 225-346; ders., Padre Antonio Pereira de Figueiredo. Erudiçào
e Polémica na Segunda Metade do Século XVIII, Lisboa (Roma Editera) 2005.

93



Dick Schoon

tungen über das Glaubensbekenntnis Papst Pius' IV. seien mit einigen
Ergänzungen als Handbuch für auszubildende Theologen brauchbar102.

Als Liano von Karsten hörte, dass die Pariser Freunde eine Ausgabe von
Figueiredos Werk vorbereiteten, bot er an, eine Einleitung dafür zu verfassen.

Durch Beziehungen in Lissabon seien ihm nämlich schon seit

längerem Besonderheiten aus dem Leben Pereiras bekannt. Ausserdem habe

er eine vollständige Aufstellung von dessen Schriften. Zudem wisse er,
dass der Autor geklagt habe, dass sein Werk immer verkehrt übersetzt
worden sei. Pereira habe, wie er wisse, seinem Werk noch einige wichtige
Sätze hinzufügen wollen, weshalb frühere Ausgaben als überholt zu gelten
hätten103.

Liano bewunderte nicht nur jansenistische Theologen. Auch die, die
sich durch Pflichtgefühl und eine enge Bindung an die augustinische
Tradition auszeichneten, konnten seiner Sympathie sicher sein. Dazu gehörte
für Liano etwa der spanische Dominikaner Delgado, Bischof in Cochin-
china, der grosse Risiken auf sich nahm, um das Evangelium zu verkünden.

Auch Bischof Micara, ein ehemaliger Kapuzinergeneral, war als
Bischof von Frascati eine Ehre für sein Amt, als er dem Hochmut der Kardinäle

widerstand und die guten Prinzipien verkündigte104.
In Notizen zu einem Aufsatz, den Liano 1838 für den preussischen

Kronprinzen über die Ähnlichkeit zwischen dem biblischen Tyrus und
dem päpstlichen Rom verfasste, wies er auf seine Korrespondenz mit
Emmanuel Gil, Minorit des Ordens von St. Franziskus Caracciolo, im Jahr
1806 hin105. Gii sei Rom und den Jesuiten gegenüber zu nachgiebig, was

102 A. von Liano an C. Karsten, 6. Dezember 1836, nennt «Il Dubbio» von Natali
und die «Regula fidei» eines Veron als Werke, die mit Figueiredos Analyse
zusammengefügt werden könnten. Mit der «Regula fidei» ist die «Règle générale de la foi
catholique séparée de toutes autres doctrines» des Jesuiten François Veron von 1647

gemeint.
103 A. von Liano an C. Karsten, 21 ./22. Juni 1837,7. August 1842. Die französische

Übersetzung des Werkes stammt von Jean Baptiste Mouton; vgl. HUA 215, 3618.
Über die Ausgabe dieses Werkes vgl. Schoon, Cleresie (wie Anm. 1), 495^497.

104 Gemeint sind hier Ignacio demente Delgado (1761-1838), ab 1794
apostolischer Vikar von Ost-Tonkin und ab 1795 Bischof von Milopotamus. und Ludovico
Micara (1775-1847), 1826 Kardinal-Priester, 1837 Bischof von Frascati. HUA 224,
1248-2: A. von Liano an C. Karsten, 10. März 1841, 7. August 1842.

105 Der Aufsatz heisst «La Tyr d'Israel et d'Ezechiel et Rome papale. Petit essai

écrit pour S.A.R. Mon Seigneur le Prince héréditaire de Prusse par l'infortuné
A.-A.-M. de Liano. Neuwied le 9 novembre 1838». Er lag dem folgenden Brief bei:

94



Heimatlose im katholischen Europa des 19. Jahrhunderts

seinen Freund Cayetano Maria Huärte, Dekan der Kathedrale von Cadiz,
unangenehm berührte. In Lianos Augen war Huärte ein grosser Theologe,
Philosoph und Dichter, der die Macht des römischen Hofes zügeln, den
Bischöfen ihre vollen Rechte zukommen lassen und das Volk mit Bossuet,
Fleury und den Werken von Port-Royal erziehen wollte.

Der Sturzbach an Namen, den er über die Leser seiner schriftlichen
Beichte bzw. seines Glaubensbekenntnisses ausschüttet, zeigt, welche
Strömungen Liano zur «vollständigen Wahrheit» rechnete. Praktisch bei
allen Genannten handelt es sich um Theologen oder Prediger, die in ihrer
Zeit - hauptsächlich im 15. und 16. Jahrhundert, aber auch im 18. und

sogar im frühen 19. Jahrhundert - eine Reform der katholischen Kirche
und dabei konziliaristische und praktisch-fromme Tendenzen befürworteten,

während sie zugleich den Protestantismus ablehnten. In Lianos
Briefen wird dies refrainartig wiederholt: Die wahre katholische
Glaubenslehre und -praxis bewirke den Aufbau und die praktische Formung
des Kirchenvolkes, seiner Kenntnisse und Frömmigkeit. Zwei Extreme
lehnt er dabei kategorisch ab: eine zu grosse Macht von Papst oder Kurie
über andere Kirchen sowie die streng individualistische Glaubenshaltung
und presbyteriale Kirchenstruktur protestantischer Strömungen.

/ .5 Exil in Deutschland und Hoffnung aufErlösung

Liano erfuhr sein Leben in Deutschland als geistiges Exil. In Neuwied war
er umgeben von Protestanten, die er abwertend als Synkretisten oder

Ungläubige bezeichnete. Die wenigen Katholiken, die dort lebten, waren in

seinen Augen jedoch nicht viel besser: Sie zeichneten sich aus durch Un-
wissen oder Indifferenz. Deutschland war für Liano ein erzpelagianisches
Land, vor allem durch die Mesalliance, die der römische Hof mittels
Konkordaten mit den protestantischen Regierungen geschlossen hatte, wo-

A. von Liano an C. Karsten, 12. November 1845. Alvaro bittet Karsten darin, den

Aufsatz nachzusehen und ihn den französischen Freunden zu schicken, um ihn in
deren Zeitschrift «Revue Ecclésiastique» zu veröffentlichen. Heinrich schrieb Karsten,
dass der Kronprinz seinen Vater seinerzeit verschiedene Dokumente hatte einsehen

lassen. Nachdem er 1840 König geworden war, lehnte Friedrich Wilhelm IV. es aus

politischen Gründen ab, dass Liano ihm seinen Artikel widmete (H. von Liano an

C. Karsten, 13. November 1845). Ob er allerdings veröffentlicht wurde, konnte nicht

festgestellt werden. Die genannte Korrespondenz Gils aus dem Jahr 1806 ist in HUA
224, 1299-2 aufbewahrt.

95



Dick Schoon

durch gemischte Ehen propagiert wurden, ohne dass damit Forderungen
an die Erziehung der Kinder verbunden waren106.

Die deutschen Bischöfe waren keine guten Vorbilder und schlechte
Führer. Der beste unter ihnen war der bereits genannte Bischof von Hommer

von Trier, den Liano seinen plantator et rigator nannte107, weil dieser
ihn gnädig wieder aufgenommen hatte. Doch hatte Hommer sein Denken
nicht durchsetzen können, da seine Geistlichkeit anders dachte als er. Er
gehörte Liano zufolge zu denen, die zu vorsichtig waren und es vorzogen,
Aufregung in der Kirche zu vermeiden, und «ein bisschen zu viel Angst
vor dem Teufel hatten». Doch trotz seines fehlenden Mutes war er in
Lianos Augen doch einer der wenigen nicht jesuitischen und nicht papo-
maniaquen Bischöfe in Deutschland. Fast alle anderen Bischöfe sah er als

Deisten an, so dass die Freimaurerei sich unter der niedrigen Geistlichkeit
ungehindert ausbreiten konnte108. Als Hommer starb, fürchtete Liano,
dass ihm erneut die Sakramente verweigert würden. Dem neuen Bischof
Wilhelm Arnoldi 1798-1864) liess er über seinen Sohn 1842 seine «Sche-
dae augustinianae» (Augustinische Blätter) zukommen109. Er schätzte den

neuen Prälaten wegen dessen Übersetzung von Werken des Johannes

Chrysostomus, stellte aber auch fest, dass Arnoldi im Gegensatz zu
seinem Vorgänger die karmelitische Tugend der Kontemplation nicht
besitze110. Als der Bischof im Juli 1844 zu einer Firmung nach Neuwied
kam, besuchte er auch Liano, der ihm Mitteilungen über die Wahrheit und

über die Kirche von Utrecht machte. Obwohl Liano dabei feststellte, dass

m A. von Liano an C. Karsten, 30. Oktober 1838, 12. November 1839. Für einen
Überblick über den kirchlichen und politischen Kontext der deutschen Theologie im
19. Jahrhundert vgl. Manfred Weitlauff (Hg.), Kirche im 19. Jahrhundert, Regensburg

(Pustet) 1998.
107 A. von Liano an C. Karsten, 6. Dezember 1836: «Pflanzer und Begiesser», unter

Hinweis auf 1 Kor 3,5-9.
108 A. von Liano an C. Karsten, 6. Dezember 1836, 21./22. Juni 1837, 25. Oktober

und 22. November 1839, 12. Februar 1840.
109 A. von Liano an C. Karsten, 7. August, 30. September und 4. Oktober 1842. Die

«Schedae augustinianae» liess Liano bei der Druckerei Lichtfers in Neuwied drucken.
Die Schrift enthält Zitate aus dem Werk des hl. Augustinus, erläutert anhand der

Aussagen anderer grosser Kirchenväter und guter Theologen. Zu seiner Arbeitsweise vgl.
A. von Liano an C. Karsten, 20. Juli 1842. Die Schrift ist nicht auffindbar.

110 Arnoldi übersetzte Predigten von Johannes Chrysostomus über die Briefe des

Paulus und gab sie 1831-1840 in neun Bänden bei Troschel zu Trier heraus. A. von
Liano an C. Karsten, 4. September 1847.

96



Heimatlose im katholischen Europa des 19. Jahrhunderts

der Bischof voller Vorurteile über die Jansenisten war111, blieb das
gefürchtete Verbot, die Sakramente zu empfangen, aus.

Trotz seiner Enttäuschung über den Niedergang der katholischen Kirche

in Deutschland hoffte Liano auf diejenigen, die er «Nikodemiten»
nannte. Dabei handelte es sich um Protestanten, Juden oder andere Nicht-
katholiken, die - ähnlich wie Nikodemus im Johannesevangelium - sich
meist insgeheim für die Wahrheit interessierten und deshalb möglicherweise

für die katholische Kirche gewonnen werden konnten. Aufgrund
seiner Erfahrungen in Berlin richtete Liano seinen Blick auf den
preussischen Hof und erkannte dort als wichtigsten Kandidaten seinen Beschützer,

Prinz Heinrich von Preussen. Als der Prinz in Rom starb, war Alvaro
von Liano fest davon überzeugt, dass er katholisch geworden sei; sein

Sohn Heinrich bezweifelte dies jedoch112. Wenige Jahre zuvorhatte Liano
sen. Kronprinz Friedrich Wilhelm (1795-1861) bereits zwei Notizbücher
voller Aufzeichnungen und einen Aufsatz über die Kirche von Utrecht

zugeschickt, um ihn während der «Kölner Wirren» (1837) über die Wahrheit

zu informieren und den Prinzen und seine Frau (erneut) für den
katholischen Glauben zu gewinnen113. Schliesslich gab es auch noch den

holländischen Prinzen Frederik, der in Berlin durch Glaser erzogen wurde,
einen Nikodemiten und guten Freund Lianos114. Ausser auf den Hof richtete

Lianos Bekehrungseifer sich auf seine nächste Umgebung, und zwar
auf seine Frau Carolina und deren Freundin Frederike Freudenberg (geb.

1799)115. Seine Frau wollte jedoch nichts vom Katholizismus wissen, den

sie als Aberglauben abtat. Ihre Freundin schien zunächst interessierter, tat
den Schritt aber am Ende doch nicht.

111 H. von Liano an C. Karsten, Juli 1844 und 16. Oktober 1848.
112 A. von Liano an C. Karsten, 18. August 1843, mit Zusatz von H. von Liano.
113 A. von Liano an C. Karsten, 7. und 28. Dezember 1837. Kronprinz Friedrich

Wilhelm heiratete 1823 Elisabeth von Bayern, die infolgedessen evangelisch wurde.
114 A. von Liano an C. Karsten, 4. Oktober 1842. Gemeint ist Prinz Willem Frederik

Karel (1797-1881), der zweite Sohn von Willem I. und Friederike Luise
Wilhelmina von Preussen und Bruder des späteren Königs Willem II. der Niederlande.

Prinz Frederik heiratete seine Cousine Luise Augusta von Preussen (1808-1870): das

Ehepaar bekam vier Kinder. In einem wohl auf 1849 zu datierenden Brief spricht

Heinrich über die Jahre 1810 und 1811, als sein Vater den Prinzen in Berlin kennen

gelernt hatte. H. von Liano an C. Karsten, 2. August 1849[?].
115 Frau Freudenberg verlor am 6. Mai 1871 ihren Mann. H. von Liano an

C. Karsten. 17. Mai 1871 und 21. September 1876.

97



Dick Schoon

In der Schule von Georg Hermes 1775-1831)116 erblickte Liano
anfänglich ein Hoffnungszeichen innerhalb der deutschen Theologie. Er war
über den von seinem Sohn verfassten Beitrag «Hermes und der Herme -

sianismus» begeistert, korrigierte ihn, schrieb darüber an Hermes persönlich

und schickte ihn Karsten zur Veröffentlichung in der «Revue
Ecclésiastique»117. Auch andernorts stiess Liano auf Nikodemiten. Als solchen
sah er etwa den Kirchenhistoriker August Johann Wilhelm Neander

(1789-1850)"8 an, vor allem wegen seiner pietistischen Werke aus der

Zeit, bevor er sich durch die Philosophie Schleiermachers hatte verführen
lassen. Sogar in der von französischen Protestanten herausgegebenen
Zeitschrift «Le Semeur» fand Liano Artikel, die ihn berührten, weil sie

Port-Royal ehrerbietig behandelten119.

Trotz seiner ständigen Klage über den Verfall des wahren Glaubens

war Liano nicht ohne Hoffnung. Jesus hatte der Kirche verheissen, sie

niemals im Stich zu lassen. Es würde immer ein heiliger Rest übrig bleiben.

Deshalb hing nach Meinung Lianos so viel von der Kirche von
Utrecht ab, die in zunehmendem Masse den letzten Rest der katholischen
Kirche darstellte, in der die vollständige Wahrheit in Lehre und Praxis
noch vorhanden war. Es kam deshalb darauf an, dass sich diese Kirche
ihrer heilsgeschichtlichen Aufgabe bewusst blieb.

1.6 Die heilsgeschichtliche Bedeutung der Kirche von Utrecht

Lianos Sicht der Geschichte der Kirche im Allgemeinen und der der Kirche

von Utrecht im Besonderen steht im Zusammenhang mit seiner
Auffassung über die «Wahrheit» und wird ergänzt durch eine ausgeprägte
Endzeiterwartung (Millenarismus). Die Erwartung des tausendjährigen
Reiches Christi, das der Endzeit vorausgeht, hatte Liano während seines

Aufenthalts in Frankreich kennen gelernt, als er über seinen Lehrer Audran
mit Grégoire, Degola, Agier und anderen in Berührung gekommen war,
die die Erinnerung an Port-Royal hochhielten. Vor allem die Bibelkom-

U6 Professor für Dogmatik in München, ab 1820 in Bonn. Vgl. Berlis, Frauen (wie
Anm. 8), 35 Anm. 41 und die dort genannte Literatur.

117 A. von Liano an C. Karsten, 14. Februar 1838. Ob der Beitrag tatsächlich
veröffentlicht worden ist, konnte nicht herausgefunden werden.

118 Geboren als David Mendel, ab 1813 Professor für Kirchengeschichte in Berlin.
A. von Liano an C. Karsten, 7. Dezember 1837 und 24. Februar 1838.

119 A. von Liano an C. Karsten, 7. Dezember 1837.

98



Heimatlose im katholischen Europa des 19. Jahrhunderts

mentare Agiers zu den Büchern Daniel und Offenbarung stehen im
Zeichen dieses Millenarismus120. Der Autor folgte in seiner figuristischen
Bibelexegese121 dem Dominikaner Lambert und dem ehemaligen Jesuiten
Manuel Lacunza y Diaz (1731-1801)122. Lambert war der Ansicht, dass

der Wiederkunft Christi eine massenhafte Bekehrung von Juden zum
Christentum vorausgehen werde. Im Gegensatz zu gemässigteren Figu-
risten wie Duguet vertrat Lambert den Standpunkt, dass es sich dabei nicht
nur um eine geistige Bekehrung, sondern um eine tatsächliche und
endgültige handeln werde123. Eine neue Nation, bestehend aus bekehrten
Juden, werde nicht nur selbst fruchtbar und wohlhabend, sondern auch das

neue religiöse Zentrum sein, von dem aus alle Völker bekehrt und alle
Trennwände zwischen Völkern und Nationen wegfallen würden. Im Werk

Agiers wurde diese Endzeiterwartung durch die Wirren der Revolutionszeit

und durch das Auftreten Napoleons beim Zustandekommen des

Konkordates von 1801 verstärkt. Durch diese Ereignisse sei die gallikanische

120 Der Daniel-Kommentar erschien 1822, der Kommentar zur Offenbarung kam
in zwei Bänden 1823 heraus.

121 Unter Figurismus wird eine Verbindung von Bibelexegese und Kirchengeschichte

verstanden, die zu Anfang des 18. Jahrhunderts v.a. durch Pariser Oratorianer
wie Jean Jacques Duguet und Jean Baptiste le Sesne d'Eternare entwickelt wurde. Mit
Hilfe dieser Methode wurden Strukturen im Alten und Neuen Testament aufgedeckt,
die als «figures» direkt auf die Geschichte der Kirche anwendbar waren. Die Figuristen
sehen das Verhältnis von Altem und Neuem Testament nicht im Sinne einer Typologie;
stattdessen erkennen sie in der ganzen Bibel Strukturen, auf denen die von Jesus

begründete Kirche aufbaut. Die Bibel liefert so Deutungsmaterial für zeitgenössische
und sogar zukünftige Ereignisse. Vgl. Schoon, Cleresie (wie Anm.l), 170, Anm. 9:

Maire, Cause (wie Anm. 57), 163-181; Bruno Neveu, Port-Royal à l'âge des

Lumières. Les Pensées et les Anecdotes de l'abbé d'Eternare, 1682-1770, in: ders., Érudition

et religion aux XVIL et XVIIIe siècle. Paris (Michel) 1994, 277-331, hier: 300-
307.

122 Jesuit und Figurist, Pseudonym Jean Josaphat Ben-Ezra. Sein Werk «Venida del

Mesias en Gloria y Magestad» wurde posthum veröffentlicht und weltweit verbreitet.

Vgl. Alfred Félix Vaucher, Une célébrité oubliée. Le P. Manuel de Lacunza y Diaz

1731-1801 de la Société de Jésus, auteur de «La Venue du Messie en gloire et majesté»,

Collonges-sous-Salève (Fides) 1941; vgl. dazu IKZ 33 (1943) 188-190; BBKLIV
(1992)965-966.

123 Agier verteidigte diese radikalere Sicht der Judenbekehrung gegen Charles-

Jacques Saillant (1747-1814), der die Meinung von Duguet vertrat. Vgl. HUA 224,

1295: Fragment eines Briefes von Saillant an Agier aus dem Jahr 1810. Henri Grégoire

folgte der Auffassung Agiers und erwartete eine tatsächliche Bekehrung der Juden;

vgl. Maire. Cause (wie Anm. 57), 596.

99



Dick Schoon

Kirche in Frankreich zum Spielball des Staates geworden, der auch Rom

dirigiert hatte. Lediglich in der Kirche von Utrecht werde der reine
Katholizismus fortgeführt. Für die millenaristisch denkenden Franzosen und für
Liano hatte diese Kirche denn auch eine ausserordentlich wichtige Funktion,

die sie nicht durch Unachtsamkeit oder Feigheit aufs Spiel setzen

durfte. Sie hatte die Wahrheit streitbar zu verkündigen, die guten Bücher
erneut aufzulegen und neue zu verfassen. Auf diese Weise konnte sie

Nikodemiten ermutigen, sich ihr anzuschliessen und sich auf die Wiederkunft

Christi vorzubereiten.
Liano ermunterte Karsten dazu, Erzbischof van Santen davon zu

überzeugen, eine eigene association typographique zu gründen. In einem
solchen Verlag sollte gediegenes Schrifttum für die Wahrheit und gegen
falsche römische Ansprüche veröffentlicht werden124. Es sei nicht schwer,
einen Namen für einen derartigen Verlag zu finden: Er sollte «Die
Augustinische Schule» heissen; ein Reglement hatte Liano bereits entworfen125.

Die Ausrichtung des Verlages sollte dreifach sein: Erstens sollten die
heiligen Bücher zusammen mit den Kommentaren der grossen Kirchenväter
und Doktoren gegen die Ketzereien herausgegeben werden, zweitens die

wichtigsten Quellen und Strömungen der katholischen Tradition, und

schliesslich sollte eine vollständige Bibliothek der «heiligen Schule» von
Port-Royal erscheinen126. Karsten reagierte zurückhaltend und riet seinem

Freund, sich an Buchhändler und Verleger Altheer in Utrecht zu wenden.
Altheer beantwortete Lianos Briefe nicht127.

Ausser dass die Klerisei sich nach Lianos Meinung der Verbreitung
geeigneten Schrifttums widmen sollte, sollte sie die Ausbildung ihrer
Geistlichen auf die Bekehrung der Juden hin ausrichten und bei ihren

(Geschäfts-)Partnern im Ausland für dieses Ziel werben. Bereits 1834 hatte

Liano unter Juden und Protestanten in Portugal, Spanien und vor allem

124 A. von Liano an C. Karsten, 6. Dezember 1836.
125 A. von Liano an C. Karsten, 28. Dezember 1837: Règle pour une association de

libraires augustiniens.
126 A. von Liano an C. Karsten, 6. Dezember 1836. In diesem Brief nennt er ausser

den bereits früher genannten Theologen weitere Autoren, u.a. Quesnel, Mésenguy,
Arnauld, Opstraet. Gerberon, Gourlin, Legros. Lianos Plan ist übrigens dem sehr
ähnlich, was Henri Grégoire beabsichtigte, als er im März 1796 die «Société de philosophie

chrétienne» begründete; vgl. Plongeron, Abbé (wie Anm. 23). 102.
127 A. von Liano an C. Karsten, 6./7. Dezember 1836, 27. März und 7. September

1837, 21. Juni 1838.

100



Heimatlose im katholischen Europa des 19. Jahrhunderts

in England Interesse für den Katholizismus festgestellt. Im Hinblick auf
die Juden müsste die Beschäftigung mit der hebräischen Sprache und den
Schriften angegangen werden. In seinen eigenen Studien versuchte Liano,
den heidnischen Hochmut des Mittelalters zu überwinden, der «unseren
älteren Bruder Israel» zunehmend verhärtet hatte. Daneben fragte er bei
Karsten an, ob die Klerisei nicht über ihre Handelskontakte in England
Propaganda machen könne. Erneut müsste Karsten ihn enttäuschen. Der
Amsterdamer Pfarrer Johannes Henricus de Vries (1810-1870) verfügte
zwar über Kontakte und kannte sogar Geistliche in England, die Port-Royal

und die Kirche von Utrecht kannten, aber er war nicht dazu bereit, an
diesem Projekt mitzuarbeiten128.

Schliesslich gab es auch in den Niederlanden zum Christentum
übergetretene Juden, für die die Kirche von Utrecht sich einsetzen sollte. Als
Liano hörte, dass der Arzt Abraham Capadose (1795-1874) und der Literat

Isaac da Costa (1798-1860) reformiert geworden waren, schickte er
1839 beiden umgehend einige seiner Schriften. Er hatte Costas Aeschylos-
Übersetzung gelesen, die ihm mit ihrer Schwermütigkeit zugesagt
hatte129. Als Capadose Liano für dessen Schriften dankte, war Liano so frei,
seinen medizinischen Rat zu erbitten. Auch wenn Liano auf dieses Ansuchen

keine Antwort bekam, gab er nicht auf. Als er 1843 vernahm, dass

ein gewisser Ratisbonne aus Strassburg Christ geworden sei, verfasste er
einen «Essai de logique et de morale pour servir de réponse à un passage
du Journal dit L'Espérance sur la conversion de M. Ratisbonne au
Christianisme»130. Er konnte dafür jedoch keinen Verlag finden und vermutete

128 A. von Liano an C. Karsten, 21. März 1834, 8. Juni 1836. 30. Oktober 1838,

22. Mai 1840, 28. April 1841, 20. September 1842, Passionssonntag 1843 und noch

andere Briefe.
129 A. von Liano an C. Karsten, 21./22. Juni 1837. Isaac da Costa, seine Frau

Hanna Belmonte und sein Neffe Abraham Capadose wurden am 22. Oktober 1822 in
der Pieterskerk zu Leiden durch den reformierten Pfr. Lucas Egeling getauft. Da Costas

Übersetzung von Aeschylos' «Die Perser» erschien 1816, die Übersetzung des

«Prometheus» 1818. Vgl. Jaap Meijer, Isaac da Costa's weg naar het Christendom.

Bijdrage tot de geschiedenis der Joodsche problematiek in Nederland, Amsterdam

(Joachimsthal) 1946.
130 Alphonse Ratisbonne (1814-1884) äusserte sich nach der Taufe seines älteren

Bruders Théodore (1802-1884) im Jahr 1826 und dessen Priesterweihe im Jahr 1830

zunächst sehr kritisch über die katholische Kirche, konvertierte 1842 dann jedoch
selbst und gründete gemeinsam mit seinem Bruder die Kongregration der Schwestern

von Notre-Dame de Sion.

101



Dick Schoon

deshalb, dass die Schrift der «Revue Ecclésiastique» zu romkritisch
sei131.

1.7 Zwischenbilanz: Alvaro Augustin Maria von Liano und die Klerisei

Wer Leben und Werk des Alvaro Augustin Maria von Liano zur Kenntnis
nimmt, wird nicht umhin können, zu fragen, ob es hier um einen grossen
oder um einen gestörten Geist geht. Es ist nicht schwer, bei Liano
manisch-depressive Züge festzustellen; grossartige Pläne und ein umfassender

Blick auf die Geschichte von Kirche und Theologie wechselten
sich ab mit Perioden, in denen Niedergeschlagenheit und Trägheit
vorherrschte. Trotz seiner gestörten Geistesverfassung kann ihm jedoch eine

gewisse Genialität nicht abgesprochen werden. Seine umfassende Kenntnis

der Kirchen- und Dogmengeschichte, sein aufrichtiges Streben nach

Reinheit in der Glaubenslehre und -praxis, seine Kompromisslosigkeit
und seine Bindung an die Kämpfer für den wahren Glauben - dies alles

zwingt zu einem gewissen Respekt ihm gegenüber. Seine Vorliebe für
mittelalterliche augustinische und konziliaristische Theologen sowie seine

Liebe für Port-Royal und die Traditionen, die sich an diesem Kloster
orientierten, können als Suche nach Kontinuität inmitten der allgemeinen
Zerrüttung angesehen werden, die die Kriege Napoleons in vielen europäischen

Ländern angerichtet hatten. Zugleich macht die Erfolglosigkeit, die
Lianos Plänen beschert war, deutlich, dass er auf seiner Suche die Realität
aus den Augen verlor und die neue gesellschaftliche und religiöse Situation

der nach-napoleonischen Gesellschaft falsch einschätzte.
Für das Fehlschlagen seiner Pläne können verschiedene Gründe angeführt

werden. Zuallererst spielt sein eigentümlicher Charakter eine grosse
Rolle. Seine Sprachkenntnisse verschafften ihm die Möglichkeit, in vielen
europäischen Ländern schnell Kontakte zu knüpfen132. Zugleich fällt in
seiner Korrespondenz jedoch auf, dass es ausser Karsten nur wenige
Personen gab, mit denen er über längere Zeit bzw. intensiv in Briefkontakt
blieb. Hinsichtlich Lianos schneller Auffassungsgabe blieb manch einer

131 HUA 224. 1248-2: A. von Liano an A. Capadose. 12. November 1840; A. von
Liano an C. Karsten. 15. Juli. 25. Oktober und 29. November 1839, 12. November
1840 und 7. August 1842. Der Essay wird erwähnt in: A. von Liano an C. Karsten.

Passionssonntag 1843. In Lianos Unterlagen fand er sich nicht.
132 Die Briefe an Liano in HUA 224, 1299. 1300 und 1301 stammen von mehr als

320 verschiedenen Absendern aus dreizehn Ländern.

102



Heimatlose im katholischen Europa des 19. Jahrhunderts

auf der Strecke. Vielleicht lag es auch daran, dass Liano seine grossartigen
Pläne schnell wieder aufgab, wenn sie sich nicht in hohem Tempo ausführen

liessen. Zweifellos hat sein feuriges Temperament ihn immer wieder
in schwierige Situationen gebracht und nicht zur Beständigkeit von
Beziehungen beigetragen.

Als zweiter Grund ist sein «Berliner Abenteuer» zu nennen. Durch
seinen Austritt aus der römisch-katholischen Kirche im Jahr 1809 und den
Bruch seines Klostergelübdes verlor er alle Kontakte in katholischen Kreisen.

Als er 1829 wieder zurückkehrte, machte er sich auch bei seinen
protestantischen Freunden unmöglich. In seiner späteren Korrespondenz
erwähnte Liano den Zeitraum zwischen 1808 und 1829 nicht. Was genau
geschehen ist, bleibt dadurch im Ungewissen; es kann möglicherweise
rekonstruiert werden durch eine - noch ausstehende - Untersuchung der
erhaltenen Briefe aus dieser Zeit. Sein anschliessendes Büsserleben war ein
isoliertes Dasein, das Misslingen seiner Pläne eine Folge dieser Isolation.

Sein Engagement bei der Klerisei und für die katholische Tradition, die
diese Kirche repräsentierte, kann als dritter Grund für Lianos Misserfolg
angeführt werden. Der Spätjansenismus war typisch für die Kirche des

vorrevolutionären Ancien Régime. Die theologische Tradition des

Episkopalismus und Gallikanismus, die mit dem Jansenismus des 18. Jahrhunderts

einherging, wurde im 19. Jahrhundert zunehmend durch einen stärker

werdenden Ultramontanismus überholt. Eine Folge davon war, dass

vom Spätjansenismus nicht viel mehr als eine romantische Verehrung

Port-Royals übrig blieb133. Nicht nur Lianos bevorzugte Theologen,
sondern auch er selbst und die Klerisei, die er bewunderte, schienen damit
einer zwar grossartigen, jedoch überholten Vergangenheit anzugehören.

Lianos Leben wird vielleicht am besten durch seinen eigenen Sohn

zusammengefasst, der nach dem Tod seines Vaters an Karsten schrieb:

«Er war eine mysteriöse, eine symbolische Erscheinung, unbegriffen vom
katholischen Volke unserer Gegend und unserer Zeit. Ein in mancher Beziehung,

nach den gewöhnlichen Regeln, wirklich oft täglich sich versündigender,

geschmähter und verachteter Job: ein Bild der heiligen Kirche in unseren

Tagen. Ach! was hätte ich alles darüber zu sagen und zu fragen134!»

133 Typisch für diesen Port-Royalismus ist Henri Grégoires Werk: Les ruines de

Port-Royal des Champs, en 1809. année séculaire de la destruction de ce monastère.

Paris (Levacher) 1806.21809. Das Buch wurde 1995 durch Rita Hermon-Belot (wie
Anm. 84) erneut veröffentlicht.

134 H. von Liano an C. Karsten. 21. Mai 1848: im Original deutsch.

103



Dick Schoon

Trotz des traurigen Eindrucks, den sein Leben hinterlässt, ist Liano
dennoch für die Geschichte der Klerisei nicht unwichtig gewesen. Liano fand
die Verheissung, dass Christus seine Kirche nicht verlasse, in der Klerisei
bestätigt. Dies ermöglichte es ihm, die Leiden der Kirche und sein eigenes
Leiden geduldig zu tragen: Ein Brief aus Amersfoort war Balsam für seine

Seele. Umgekehrt war auch Liano für die Kirche von Utrecht wichtig. Die
Klerisei erlebte in den Dreissiger- und Vierzigerjahren eine schwere Zeit,
sie wurde durch Rom ignoriert und durch die holländische Regierung in
ihren Rechten beschnitten. So gebrechlich Lianos Ehrerbietung für die
Utrechter Kirche auch war, so bestätigte er sie doch in ihrer Stellung als

Hüterin der wahren Glaubenslehre und forderte sie dazu auf, den Kampf
für die Wahrheit fortzusetzen. Auch wenn Liano mit seinen Ratschlägen
meist die Möglichkeiten der Klerisei überschätzte, so machte er doch
deutlich, dass sie eine wichtige Aufgabe zu erfüllen hatte und nicht tatenlos

zusehen durfte, wie Indifferenz oder Ultramontanismus die Oberhand

gewinnen würden. Liano pries die Kirche von Utrecht gegenüber allen,
die dafür offen waren. Die wichtigste Person, die er für seine heilige Sache

gewann, war sein eigener «Adeodatus». Durch die streng auf die Wahrheit
konzentrierte Erziehung, die Vater Liano seinem Sohn angedeihen liess,
wurde dieser darauf vorbereitet, nunmehr selbst eine Rolle in der
Verteidigung der Wahrheit zu spielen, die in der Kirche von Utrecht bewahrt
wurde.

Dick Schoon (geb. 1958 in IJmuiden NL), Dr. theol. Er studierte in Amsterdam
und Utrecht Theologie und ist altkatholischer Pfarrer in Amsterdam und
Dekan des Bistums Haarlem. 2004 wurde er an der Freien Universität Amsterdam

mit einer Studie über die Entwicklung der Bischöflichen Klerisei (heute
Altkatholische Kirche) in den Niederlanden im 19. Jahrhundert promoviert.
Er ist als Forscher dem Altkatholischen Seminar in Utrecht verbunden.

Adresse: Ruysdaelstraat 37, NL-1071 XA Amsterdam, Niederlande.

104



Heimatlose im katholischen Europa des 19. Jahrhunderts

English Summary

Alvaro von Liano (1782-1848), a former Discalced Carmelite from Spain, and

his son Heinrich (1815-1881) are interesting, albeit hardly known figures who
in different ways tried to promote the international relations of the Church of
Utrecht (i.e. the Roman Catholic Church of the Old Episcopal Clergy) in the
19th century.
The first part of this article deals with the somewhat restless life of the elder Liano,
who out of his Jansenist convictions showed great reverence for the theological
and ecclesiastical position of the Clergy. It should in his eyes spearhead the reform
of the Catholic Church, which was threatened by both the rising Ultramontanism
and Protestant individualism. His ideas, however, belonged to a bygone time and

did not find the expected resonance.

Fortsetzung folgt.

105


	Heimatlose im katholischen Europa des 19. Jahrhunderts

