Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 97 (2007)

Heft: 1

Artikel: Bluntschli und Ddllinger

Autor: Kessler, Ewald

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405027

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-405027
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bluntschli und Dollinger

Ewald Kessler

«Ignaz von Déllinger (1799-1890) — mit diesem Namen verbindet sich
vor allem die Kritik an den Papstdogmen von 1870. Zeit seines Lebens
hat sich der Kirchenhistoriker aber auch mit dem Protestantismus und der
Reformation des 16. Jahrhunderts auseinandergesetzt.»! Ein Aspekt dieser
Auseinandersetzung war immer der Schmerz liber die Zerrissenheit der
Christenheit, der deutschen Nation und der Kirche in getrennte Kirchen.

I. Nach dem Erscheinen seines Buches «Kirche und Kirchen»? sorgte
sich Déllinger wegen der Aufnahme dieses Werkes. Er hatte es nach den
Odeonsvortridgen rasch verfasst, als der pdpstliche Nuntius den Saal de-
monstrativ verlassen hatte, weil er das Problem des Kirchenstaates nicht
im strikt romischen Sinn behandelt hatte?. Deshalb schrieb er am 13. No-

I STEFAN LEONHARDT, «Zwei schlechthin unausgleichbare Auffassungen des Mit-
telpunktes der christlichen Religion». Ignaz Déllingers Auseinandersetzung mit der
Reformation, ihrer Lehre und deren Folgen in seiner ersten Schaffensperiode (Got-
tinger Beitrage zur Theologie 1), Gottingen (Duehrkohp & Radicke) 2004, i («Zusam-
menfassung»).

2 JoHANN Joser IGNAZ vON DOLLINGER, Kirche und Kirchen, Papstthum und
Kirchenstaat, Miinchen 1861. Das Buch wurde bei Cotta in Stuttgart gedruckt, s. dazu
den Brief Georg von Cottas an Dollinger vom 29. Oktober 1861, in dem der Protestant
Cotta auch seine Wertschitzung des Katholizismus ausdriickt, und Déllingers Antwort
vom 13. November 1861, in: EwaLD KESSLER, Ignaz von Dollinger — J.G. Cotta-Ver-
lag, Briefwechsel 1838—-1889, in: ZBLG 42 (1979) 305-350, hier 313-314.

3 Dollinger war schon lidngere Zeit in Rom umstritten: «Die auf Wunsch Erzbi-
schof Geissels von Déllinger zusammengefasste Denkschrift fiir die [Wiirzburger]
Bischofskonferenz [1848] befasste sich auch mit dem Gedanken einer neuen Stellung
der katholischen Kirche zum Protestantismus und zwar besonders im Hinblick auf
die Versuche einer evangelisch-nationalkirchlichen Einigung.» Vgl. RupoLF LiLL,
Grossdeutsch und kleindeutsch im Spannungsfeld der Konfessionen, in: Anton Rau-
scher (Hg.), Probleme des Konfessionalismus in Deutschland seit 1800 (BKath F. B),
Paderborn (Schoningh) 1984, 29-48, hier 40. Der Miinchener Erzbischof und spitere
Kardinal Reisach schwirzte Dollinger deshalb in Rom an. — Den nationalkirchlichen
Gedanken griffen die Protestanten auf ihrer Generalsynode 1849 in Ansbach auf;
vgl. FERDINAND MAGEN, Protestantische Kirche und Politik in Bayern. Moglichkeiten
und Grenzen in der Zeit von Revolution und Reaktion 1848-1859 (KVRG 11), KéIn
(Bohlau) 1986, 232.

48 IKZ 97 (2007) Seiten 48—69



Bluntschli und Déllinger

vember 1861 an Edmund Jorg*: «Gestern las ich die ersten zwei Artikel
Bluntschlis iiber mein Buch in der <Siiddeutschen Zeitung>. Er ist ein un-
redlicher Gegner, wie es in seiner Natur liegt. Es werden wohl noch stir-
kere und beachtenswertere Angriffe> kommen; dann will ich alle zusam-
mennehmen und mit einem Male, etwa in einer eigenen Schrift®, abthun.
Lacherlich war mir die Ausserung Bluntschlis, ich hitte die Studien eines
ganzen Lebens in dieser Schrift (eine Gelegenheitsschrift, die in fiinf Mo-
naten verfasst worden!) niedergelegt.»’

Natiirlich spielt hier auch der nationalpolitische Gegensatz zwischen
katholisch-grossdeutsch und protestantisch-kleindeutsch eine Rolle, dazu
kam aber auch die «Intransigenz, mit der Rom und der pipstliche Zentra-
lismus die Ideen der Zeit verwarf»8, die Dollinger empfindlich und nervos
reagieren liess”. Diese Schrift «markiert bereits deutlich den Wandel, der

4 Joseph Edmund Jorg (1819-1901) studierte urspriinglich Theologie, dann un-
ter Dollingers Anleitung Geschichte, 1852 Archivar und Redakteur der «Historisch-
politischen Blitter», stiirzte 1870 als Fiihrer der «klerikalen» Landtagsmehrheit den li-
beralen bayerischen Ersten Minister Chlodwig zu Hohenlohe-Schillingsfiirst, wandte
sich gegen den Eintritt Bayerns in das Deutsche Reich und als Reichstagsabgeordneter
gegen Bismarcks Aussenpolitik.

> Zu weiteren Rezensionen vgl. Victor Conzemius (Hg.), Ignaz von Dollin-
ger — Lord Acton, Briefwechsel 1950—1890. Erster Band 1850-1869, Miinchen (Beck)
1963, 243-244, Anm. 2-5; 266, Anm. 23; 267, Anm. 7. Jorg hat das Buch «negativ ab-
lehnend» besprochen, vgl. ebd., 244, Anm. 2. Zu Jorgs Urteil iiber Dollinger vgl. auch
JoHANN FrIeDRICH, Ignaz von Déllinger. Sein Leben auf Grund seines schriftlichen
Nachlasses. Dritter Teil: Von der Riickkehr aus Frankfurt bis zum Tod 1849-1890,
Miinchen (Beck) 1901, 141.

¢ Die Schrift wurde von Déllinger nicht veroftentlicht. Vorarbeiten dazu nach dem
Manuskript mit dem Titel «Die neuesten Gestindnisse der Protestanten iiber das Aufge-
ben der orthodoxen Rechtfertigungslehre» in: Bayerische Staatsbibliothek Miinchen,
Dollingeriana X, 45, 3, sind abgedruckt in: LEoNHARDT, Auffassungen (wie Anm. 1),
280-328. Das Manuskript enthilt Ausziige aus protestantischen Stellungnahmen zu
«Kirche und Kirchen» von Schenkel (280-284), Hase (284-291), «Zeitschrift fiir Pro-
testantismus und Kirche» 1862 (291-293), A. v. Ottinger in «Dorpater Zeitschrift fiir
Theologie und Kirche» 1862 (303-307), «Neue evangelische Kirchenzeitung» 1862
(320-321) und «Protestantische Kirchenzeitung fiir das evangelische Deutschland»
1862 (322), dazu Ausziige zur Rechtfertigungslehre.

7 FRrIEDRICH, Dollinger (wie Anm. 5), 271.

8 LiLL, Grossdeutsch (wie Anm. 3), 44—45 und auch 38.

9 Vgl. dazu HENrICH ScHRORS (Hg.), Ignaz Déllingers Briefe an eine junge Freun-
din, Kempten (Kosel) 1914, 82—122 (Briefe vom 26. Mai 1861 bis 27. Februar 1862, in
denen Déllinger die Arbeit an dem Buch, dessen Aufnahme und geplante Fortsetzung
erwihnt).

49



Ewald Kessler

sich in Dollingers Denken im Verlauf der fiinfziger Jahre vollzogen hat» 0.
Ein Wendepunkt ist offenbar die Dogmatisierung der Unbefleckten Emp-
fangnis Mariens 1854 und der damit verbundene Marienkult!!,

Das Vorwort des Buches iiber «Kirche und Kirchen» wird heute als
«ein erstrangiges Dokument dkumenischer Haltung» gewertet, als ein
«Zeugnis einer Theologie, die sich auf die Wiedervereinigung ausrich-
tet»'2, Bluntschlis Gegenpart in Ziirich auf katholischer Seite, Philipp An-
ton von Segesser, beklagte 1869, am Ende dieses Jahrzehnts, dass «der
grosse Dollinger, der geistvollste Theologe des Jahrhunderts, unter dem
Stillschweigen der 6bersten Haupter der Kirche die hamischen Anfein-
dungen einer Kirche erdulden muss, aus deren Schablonen sein gewaltiger
Geist herausgetreten ist, um die kirchliche Wissenschaft auf die Hohe der
geistigen Entwicklung der Zeit zu heben»!3.

10 LEONHARDT, Auffassungen (wie Anm. 1),13, 89-94 und 201. Dollinger hatte
in dem von ihm fortgesetzten und beendigten zweiten Band von Johann Nepomuk
Hortigs «Handbuch der christlichen Kirchengeschichte» (Bd. 11/2), Landshut (Kriill)
1828, keinen theologischen Grund fiir die Trennung von Katholiken und Protestanten
gesehen (was freilich Hubert Huppertz in seiner in der IKZ noch nicht verdffentlichten
Rezension des Buchs von Leonhardt bestreitet). Unter dem Einfluss von Johann Adam
Mohler, dessen Aufsitze er 1839/1840 herausgab, radikalisierte sich seine Haltung,
und die Binde iiber die Reformation (1846/1848) und die Skizze iiber Luther (1851)
sind nach den Grundsitzen verfasst, die Mohler fiir die Abfassung seiner «Symbolik»
an den gemeinsamen Freund Adam Gengler am 25. Juni 1830 schrieb; vgl. ebd., 95,
Anm. 6, und 97-108. Doéllinger ist also wieder zu seiner fritheren Haltung zuriickge-
kehrt.

11 Siehe dazu FrieDRICH, Dollinger (wie Anm. 5), 130-135 und 144-147.

12 JoHANN FINsTERHOLZL, Die Kirche in der Theologie Ignaz von Dollingers
bis zum ersten Vatikanum (SThGG 9), Gottingen (Vandenhoeck) 1975, 393. In die-
sem Vorwort sind «einer dkumenisch geoffneten Kirche der Weg vorgezeichnet und
die Strukturen einer 6kumenischen Theologie umrissen. Diese Konzeption greift er
auf dem Gelehrtenkongress 1863 wieder auf» (ebd., 295). Damit hat Dollinger «die
Linie eines Okumenismus aufgezeigt, der nicht spitgeborene Aufklirung, nicht ein
den Mittelweg suchender Puseyismus, sondern eben katholischer Okumenismus ist»
(ebd., 398). Zu dieser Vorrede, die am 11. Oktober 1861 datiert ist, schreibt Déllinger,
sie enthalte «doch auch viel Versohnliches und Friedfertiges. Sie scheint besonderen
Beifall zu finden»; vgl. ScHrORS, Dollingers Briefe (wie Anm. 9), 91 und 99 (Briefe
vom 11. Oktober und 8. November 1861).

13 PHILIPP ANTON VON SEGESSER, Am Vorabend des Konzils, in: ders., Samm-
lung kleiner Schriften. Bd. I: Studien und Glossen zur Tagesgeschichte 18591875,
Bern (Wyss) 1877, 390-454, zitiert nach: Victor ConzeMIUS, Philipp Anton Segesser
1817-1888. Demokrat zwischen den Fronten, Ziirich (Benziger) 1977, 164.

50



Bluntschli und Déllinger

[I. Johann Caspar Bluntschli, aus Ziirich stammend, wo er als Advokat,
Politiker und Professor Karriere gemacht hatte, war 1848 von Konig
Max II.'* nach der Lola Montez Affaire nach Miinchen als Professor fiir
Privat- und Staatsrecht berufen worden!s. Dollinger hatte damals seinen
Lehrstuhl wegen dieser Affaire verloren!¢, wihrend Bluntschli den Ruf
nach Miinchen annahm. Mitte der 1850er-Jahre griff Bluntschli den be-
kannten Ultramontanen Prof. Ringseis!” wegen dessen Rede als Rektor
der Universitit in zwei Presseartikeln an. Als Vergeltung dafiir wurde sei-
ne Wahl als Mitglied der Miinchener Akademie von den Ultramontanen,
zu deren Fiihrern Dollinger gehorte, verhindert!8. 1860 liess er anonym
eine Schrift gegen die weltliche Herrschaft des Papstes erscheinen, die auf
katholisch-kirchlicher Seite als Angriff empfunden wurde!®. Als «ein pro-
minenter Kulturkdmpfer», der an «allen seinen Wirkungsorten — Ziirich,
Miinchen und Heidelberg — Kdmpfe mit den Ultramontanen» ausfocht?0,
hatte er in seiner Miinchener Zeit offenbar keinen personlichen Kontakt
mit Dollinger.

Bluntschli ist am 2. November 1861 zum Wintersemester 1861/62 als
Nachfolger von Robert von Mohl Professor in Heidelberg geworden?!.

14 Maximilian II. Joseph (1811-1864) iibernahm nach der Abdankung seines
Vaters Ludwig I. am 20. Mérz 1848 die Regierung.

15 JoHANN CaspaR BLUNTSCHLI, Denkwiirdiges aus meinem Leben (1808—1881).
Teil II: Die deutsche Periode, erste Hilfte, Miinchen 18481861, Nordlingen (Beck)
1884, 77-81. Bluntschli hatte sich Ende 1847 entschlossen, die Schweiz zu verlassen
und zundchst nach Miinchen zu fahren. Noch unter Konig Ludwig I. hatte er von Mi-
nister Fiirst Wallerstein eine Zusage fiir eine Berufung bekommen (ebd., 3-75), dazu
auch FrIEDRICH, Déllinger (wie Anm. 5), 174.

16 FrIEDRICH, Dollinger (wie Anm. 5), 326-330.

17 Johann Nepomuk von Ringseis (1775—-1880), Mediziner, 1825-1872 Professor
in Miinchen, befreundet mit den Fiihrern der katholischen Bewegung. Er verlor 1847
wie Dollinger voriibergehend seinen Lehrstuhl.

18 BLUNTSCHLI, Denkwiirdiges, Teil I (wie Anm. 15), 231-233.

19 A.a.0., 274-275. Die Schrift erschien unter dem Titel «Das Papstthum vor der
Napoleonischen und deutschen Politik» in Berlin (Springer); seine These war, «die
weltliche Macht des Papstes ist heute die Schwiiche des Papstthums».

20 CrLaupiA LEpp, Protestantisch-liberaler Aufbruch in die Moderne. Der deutsche
Protestantismus in der Zeit der Reichsgriindung und des Kulturkampfes (Religiose
Kulturen der Moderne 3), Giitersloh (Kaiser/GVH) 1996, 309-310.

2l DacgMarR DroLL (Hg.), Heidelberger Gelehrtenlexikon 1803-1932, Berlin
(Springer) 1986, 23; BLunTscHLI, Denkwiirdiges, Teil II (wie Anm. 15), 309-311.

51



Ewald Kessler

Hier war er ab 1861 auch als liberaler Abgeordneter titig und an der
Durchsetzung der christlichen Gemeinschaftsschule beteiligt??. Ab 1863
engagierte er sich fiihrend bei der Griindung des Deutschen Protestanten-
vereins, dessen Vorsitzender er 1865-1874 war?3. Eines seiner Anliegen
war, «innerhalb der protestantischen Kirchen Frieden zu schaffen»24. Der
Verein hatte als Nahziel «die Verwirklichung des Gemeindeprinzips»,
durch das die Gemeinden an der kirchlichen Entscheidungsfindung betei-
ligt werden sollten, wie das in der Ordnung des deutschen altkatholischen
Bistums von 1873 verwirklicht ist, und als Fernziel die «nationalkirch-
liche Einigung»23. Bluntschli schrieb noch kurz vor dem Vatikanum I:

22 Bluntschli hatte schon als Prisident der Schulsynode in Ziirich 1836 (vgl.
JoHANN CAsparR BLUNTSCHLI, Denkwiirdiges aus meinem Leben [1808-1881]. Teil
[: Die schweizerische Periode 1808—1848, Nordlingen [Beck] 1884, 189-190) und
am 3. August 1863 auf der fiinften Durlacher Konferenz, einem Treffen badischer
Liberaler, tiber «Das Verhiltnis der Kirche zur Schule» gesprochen, vgl. LEpp, Auf-
bruch (wie Anm. 20), 342. Siehe auch EwaLD KESSLER, Die Gemeinschaftsschule
in Heidelberg — ein alt-katholischer Erfolg, in: Katholische Gemeinde der Alt-Ka-
tholiken Heidelberg-Ladenburg (Hg.), 125 Jahre unterwegs ..., Festschrift, Heidel-
berg 1999, 58-77, hier 75-76. JoHANN CAsparR BLUNTScHLI, Denkwiirdiges aus
meinem Leben (1808-1881). Teil III: Die deutsche Periode. Zweite Hilfte, Heidel-
berg 1861-1881, Nordlingen (Beck) 1884, 250, berichtet (1869) dazu: «In Heidel-
berg, wohin ich moglichst bald zuriickkehrte, wurde die Einfiihrung der aus Kindern
aller Confessionen gemischten Volksschule festlich gefeiert (13. Juni). Das war eine
furchtbare Niederlage der Ultramontanen. Ich hatte eine so grosse Aufregung, wie an
diesem Tage, noch nicht in Heidelberg gesehen, nicht einmal im Jahre 1866. Abends
war Bankett in der Harmonie. Ich wiinschte mich zu entziehen, wurde aber hinge-
holt. In meiner Rede suchte ich die katholischen Laien zur Selbstiandigkeit anzu-
feuern.» — Den erfolglosen Widerstand gegen das Schulaufsichtgesetz gab die erz-
bischofliche Kurie in Freiburg i.Br. erst im Juni 1871 auf, als sie die Ortspfarrer
anwies, ihren Platz in den Ortsschulridten einzunehmen. Im Gegenzug erlaubte die
Regierung, dass zum 25-jihrigen Papstjubildum Pius’ IX. die Schulen am 16. Juni
1871 unterrichtsfrei hatten; vgl. HENricH ScHurtHess (Hg.), Europiischer Ge-
schichtskalender 1871, Nordlingen (Beck) 1872, 174.

23 Lepp, Aufbruch (wie Anm. 20), 38 und 70-78. Die Griindung erfolgte auf dem
Protestantentag am 7. und 8. Juni 1865; vgl. ebd., 57, mit der euphorischen Schilde-
rung aus Bluntschlis originalem Tagebuch, die in BLunTscHLI, Denkwiirdiges, Teil 111
(wie Anm. 22), 129, wesentlich niichterner klingt. Vgl. auch Hans HINRICH STUDT,
Professor Dr. theol. Michael Baumgarten. Ein aus 45jihriger Erfahrung geschopfter
biographischer Beitrag zur Kirchenfrage. Bd. 11, Kiel (Homann) 1891, 67, und «Pro-
test des Protestantenvereins gegen das Vatikanum I», ebd., 12—13.

24 BLUNTScHLI, Denkwiirdiges, Teil 11 (wie Anm. 22), 293.

25 Lepp, Aufbruch (wie Anm. 20), 43 und 147-148.

52



Bluntschli und Dollinger

«Der moderne Staat macht den Bock zum Girtner, wenn er die politische
Leitung den Ultramontanen tiberlésst.»2¢

III. In einem Gesprich mit Heinrich Gelzer?” am 8. Juli 1872 mein-
te Bluntschli, der innerkirchliche Friede der evangelischen Kirchen in
Deutschland konne nur dadurch erreicht werden, «dass die Zeloten gehin-
dert werden zu verfolgen». Dazu miisse man die Parteien durch eine neue
Tat ablenken, durch den Gedanken «einer Conféderation (nicht Union)
der deutschen evangelischen Kirchen». Als Grundlagen sah er: «1) jede
Kirche bleibt in sich frei; 2) Herstellung einer nationalen Verbindung, wel-
che die Gegensitze in Liebe gewihren ldsst; aber 3) der Curie gegeniiber
die Freiheit sichert und 4) den Frieden mit dem Sta[a]t erhilt.» Mithilfe
des damals neu proklamierten deutschen Kaisers sollte eine Kommission
von Fiihrern der verschiedenen evangelischen Parteien zusammenberufen
werden. Zum Abschluss des Gesprichs sagte Bluntschli: «In Miinchen
konnen vielleicht die Dinge weiter vorbereitet werden.» Er dachte dabei
«an die Beiziehung der Altkatholiken, in welchen er gleichfalls eine deut-
sche <evangelische> Kirchengemeinschaft» erkannte — «evangelisch nicht
im rechtlichen und historischen, wohl aber im sachlichen Sinn»28, Sym-
ptomatisch fiir die Aussichten eines solchen Projekts diirfte die Antwort
des Reichskanzlers Fiirst Bismarck auf eine entsprechende Frage gewesen
sein: «Eine Nationalkirche erleben wir nicht, dazu fehlen alle Pramissen.
Nein, nein, daran kann man ernstlich nicht denken.»2?

26 JoHaNN Caspar BrLunTscHLI, Charakter und Geist der politischen Parteien,
Nordlingen (Beck) 1869, 40, zitiert nach: JoHANNES BAPTIST KissLING, Geschichte
des Kulturkampfes im deutschen Reiche. Band III: Der Kampf gegen den passiven
Widerstand. Die Friedensverhandlungen, Freiburg i.Br. (Herder) 1916, 160; vgl. auch
LiLL, Grossdeutsch (wie Anm. 3), 45.

27 Johann Heinrich Gelzer (1813-1879), Historiker und liberaler Politiker,
1840 Privatdozent, 1842 Professor in Basel, 1843 nach Berlin berufen, 1850
schwer erkrankt, bis 1870 Herausgeber der «Protestantischen Monatsblitter fiir
innere Zeitgeschichte», 1866 badischer Staatsrat, im April 1870 in Rom, wo er
in Kreisen der Konzilsminoritit verkehrte; vgl. Victor Conzemius (Hg.), Ignaz
von Déllinger — Lord Acton, Briefwechsel 1950-1890. Zweiter Band 1869-1870,
Miinchen (Beck) 1965, 247, Anm. 1 und Register; pErs. (Hg.), Ignaz von Déllin-
ger — Charlotte Lady Blennerhassett, Briefwechsel 1865-1886, Miinchen (Beck)
1981, 706-709.

28 BLUNTSCHLI, Denkwiirdiges, Teil TII (wie Anm. 22), 293-294.

29 EricH SCHMIDT-VOLKMAR, Der Kulturkampf in Deutschland 1871-1890, Got-
tingen (Musterschmidt) 1962, 67-68.

53



Ewald Kessler

Déllinger hatte am 30. Mérz 1866 als Antwort auf Puseys «Eireni-
con»30 geschrieben, er sei iiberzeugt, dass sie innerlich schon vereinigt
seien, auch wenn sie getrennten Kirchen angehorten?!. Drei Jahre spiter,
zur Zeit der Veroffentlichung der «Janus»-Briefe, riet er am 28. Februar
1869 den Anglikanern, von Rom eine Behandlung zu fordern «wie die
unierten Griechen: Unsere eigene (katholisch erginzte, aber Englische)
Liturgie; den Kelch, das Recht, das so verwilderte und superstitids gewor-
dene Ablasswesen zuriickzuweisen; ... vor allem: Freiheit, unsere Syno-
den zu halten»32. Die Haltung zum Ersten Vatikanum brachte Dollinger
auch anerkennende Aufmerksamkeit auf protestantischer Seite ein. Die
juristische Fakultdt in Marburg ehrte ihn mit der Verleihung der Doktor-
wiirde. Am 15. Junil871 schrieb er an den Dekan der Fakultit:

«Es ist wohl das erstemal, dass einem Manne meines Standes ein so gewich-
tiges Zeugniss des Wohlwollens und Vertrauens von einer gelehrten einem
anderen Bekenntnisse angehorigen Korperschaft gewahrt wird; ich werde
wohl nicht irre gehen, wenn ich darin einen Vorgang erblicke, welcher nicht
ohne Einfluss bleiben wird auf die kiinftige Gestaltung der Dinge in dem
nun politisch geeinigten, aber confessionell noch gespaltenen Vaterland. Wir
Deutschen konnen und wollen doch nicht der Hoffnung entsagen, dass zu
der gliicklich erlangten staatlichen Union auch einmal die religiose sich ge-
selle, dass die vor 300 Jahren unvermeidlich gewordenen [sic] Trennung in
einer wenn auch jetzt noch entfernten Zukunft zu hoherer reinerer Einheit
sich wieder zusammenschliesse. Wird mir die hochverehrte Facultit wohl
gestatten, dass ich, von der Sehnsucht nach solchem Ziele erfiillt, die ho-
he Ehre, die sie mir erwiesen hat, zugleich auch als eine gliickverheissende
Vorbereitung eines kiinftigen Geistesfriedens begriisse und auch darum mich
ihrer freue?»33

30 EpwarD BouVERIE Pusgy, The Church of England, a portion of Christ’s one
Holy Catholic Church, and a means of restoring visible unity: an eirenicon in a letter
to the author of ‘The Christian Year’, Oxford (Parker) 1865.

31 FriEDRICH, Dollinger (wie Anm. 5), 413; EwaLp KESsLER, Déllinger und der
Protestantismus, in: IKZ 89 (1999) 2-22 und 96-113, hier 8, Anm. 4; LEONHARDT,
Auffassungen (wie Anm. 1), 84-86.

32 Zitiert nach FINSTERHOLZL, Kirche (wie Anm. 12), 399. Das Konzept von Dol-
lingers Vorschlag kann man auch als «Vorldufer» der Bonner Vereinbarung von 1931
zwischen anglikanischen und altkatholischen Kirchen sehen. Ahnlich hatte Dollinger
1838 im «Handbuch der Kirchengeschichte» 11/2, 442 (vgl. Anm. 10), beziiglich der
«Confessio Augustana» argumentiert, vgl. LEONHARDT, Auffassungen (wie Anm. 1),
25 mit Anm. 49,

33 ScHuLTHESS, Geschichtskalender 1871 (wie Anm. 22), 174.

54



Bluntschli und Déllinger

Am 31. Januar 1872 hatte Dollinger «in Miinchen vor einem unge-
wohnlich grossen Kreise von Zuhorern einen Cyclus von Vorlesungen
tiber die <Wiedervereinigungsversuche der christlichen Kirchen und die
Aussichten auf eine kiinftige Union>» erdffnet34. Heinrich Gelzer, der
schon im November 1870 den Plan einer Zeitschrift mit Dollinger be-
sprochen hatte, kam nun auf diesen Plan zuriick. Dollinger nahm «den
Plan mit Freuden auf» und antwortete am 8. April 1872, «es kommt jetzt
darauf an, die Gesinnungsgenossen, die jetzt noch iiberall vereinzelt, zer-
streut, ohne von einander zu wissen, ihre eigenen Wege gehen oder auch
mutlos die Hénde in den Schoss legen, einander niher zu bringen, ein
Organ der Mitteilung, der Diskussion zu griinden». Doch seine eigene
Mitarbeit schloss er angesichts seines Alters und seiner Verpflichtungen
weitgehend aus®>. Er mahnte, die orthodoxe und die anglikanische Kir-
che, deren Vertreter auf dem Miinchener Kongress 1871 ihr Interesse am
Altkatholizismus gezeigt hatten¢, nicht unbeachtet zu lassen, da «gera-
de diese Kirchen Vermittlungs-Elemente in sich tragen und nirgends die
Vereinigung so viele Freunde und zur Thitigkeit bereite Minner zahlt als
gerade in England»?.

IV. Am 18. Juli 1871, gerade ein Jahr nachdem Papst Pius XII. sich selbst
fiir unfehlbar erklart hatte und ein Vierteljahr nach Déllingers form-
licher kirchlicher Exkommunikation, besuchte Professor Pierantoni, der
Schwiegersohn des italienischen Freiheitskampfers Mancini?®, Bluntschli

34 HeinricH ScHuLthEss (Hg.), Europiischer Geschichtskalender 1872, Nordlin-
gen (Beck) 1873, 53; vgl. auch FriepricH, Déllinger (wie Anm. 5), 631-635; JOHANN
FINSTERHOLZL, Ignaz von Dollinger (Wegbereiter heutiger Theologie), Graz (Styria)
1969, 68—69; KessLer, Dollinger (wie Anm. 31), 17-19. Die Vortriige erschienen so-
fort nach Stenogrammen in der «Augsburger Allgemeinen Zeitung», und bald folgte,
tibersetzt von Henry Nutcombe Oxenham, die englische Ausgabe als «Lectures on the
Reunion of the Churches», London (Rivingtons) 1872. Die deutsche Buchausgabe
erschien erst Jahre spiter: «Uber die Wiedervereinigung der christlichen Kirchen»,
Nordlingen (Beck) 1888.

3 FrIEDRICH, Dollinger (wie Anm. 5), 634.

3 Urs Kiry, Die Altkatholische Kirche. Ihre Geschichte, ihre Lehre, ihr Anliegen
(KW 3), 2. Aufl. Hg. Christian Oeyen, Stuttgart (EVW) 1978 [= 31982], 102.

7 FrIEDRICH, Dollinger (wie Anm. 5), 635.

3 Pasquale Stanislao Mancini (1817—1888), 1848 Abgeordneter in Neapel, 1849
Professor fiir Staatsrecht in Turin, 1872 in Rom, ab 1862 mehrmals Minister. Am
6. April 1872 konstituierte sich in Rom ein altkatholisches Komitee unter Vorsitz von
Hyacinthe Loyson, vgl. ScuuLTHESS, Geschichtskalender 1872 (wie Anm. 34), 13.

33



Ewald Kessler

in Heidelberg. Pierantoni kam «von Miinchen, wo er auch Déllinger und
Huber sah, deren Streben er aus politischen Griinden fordert[e], nicht
aus religiosen»*®. Ein Jahr nach diesem Besuch, am 30. Juli 1872, reis-
te Bluntschli zusammen mit seinem Kollegen Bernhard Windscheid*®
«nach Miinchen zum 400-Jahr-Jubildum der Universitit. Die glinzende
Feier ward am 1. August durch eine Festrede des Professors Dr. Dollinger
eroffnet*!, welcher ausdriicklich fiir das Jahr der Jubildaumsfeier von der
Universitdt Miinchen zum Rektor erwihlt worden war.»4?

Am 3. August 1872 war Bluntschli lange zu einem Besuch bei D6l-
linger, wo er «den Gedanken einer kirchlichen Confoderation zunichst
unter den Protestanten, dann auch mit den Katholiken» entwickelte.
«Das Gesprich war sehr belebt und offen.»* Bluntschli fertigte davon
ein Gedichtnisprotokoll**. Doéllinger wies einleitend auf die «Assozia-
tionsbestrebungen» protestantischer Denominationen in den USA mit
der Bischoflichen Kirche hin. Bluntschli bemerkte, dazu konne man
sich in Deutschland an die Landeskirchen halten «und brauche nur ein
nationales Band wechselseitigen und freundlichen Zusammenhalts»*.

39 BLUNTSCHLI, Denkwiirdiges, Teil III (wie Anm. 22), 282.

40 Windscheid war am 17. September 1870 zum Sommersemester 1871 als Nach-
folger von Vangerow nach Heidelberg berufen worden; vgl. DrRULL, Gelehrtenlexi-
kon (wie Anm. 21), 301. Hier arbeitete er auch in der altkatholischen Bewegung mit:
Vom 5. bis 6. August 1871 hatte in Heidelberg unter massgeblicher Beteiligung Wind-
scheids die Vorkonferenz zum ersten Altkatholikenkongress in Miinchen stattgefun-
den; vgl. EwaLD KessLER, Bernhard Windscheid an Peter Knoodt, in: IKZ 76 (1986)
42-54, hier 43-46; vgl. auch ScHuLTHESS, Geschichtskalender 1871 (wie Anm. 22),
192; JoHANN FRIEDRICH VON ScHULTE, Der Altkatholicismus. Geschichte seiner Ent-
wicklung, inneren Gestaltung und rechtlichen Stellung in Deutschland, Giessen (Roth)
1887 / Neudruck Aalen (Scientia) 1965, 342-343 und 381.

41 Vgl. auch ScuurtHEss, Geschichtskalender 1872 (wie Anm. 34), 178 (zum
1. August 1872).

42A.a.0., 191 (zum 29. September 1871); fiir Déllinger stimmten 52 Professoren,
nur sechs Professoren aus der theologischen Fakultit stimmten gegen ihn. Vgl. auch
BruntscHL, Denkwiirdiges, Teil 11l (wie Anm. 22), 295-296. Bluntschli und Wind-
scheid, die beide ehemals Professoren in Miinchen waren, kamen privat zum Jubili-
um. «Aus dem kleinlich-gehissigen Coteriegeist heraus» hatte der Heidelberger Senat
Prorektor Renaud als Deputierten gesandt. Umso herzlicher wurden beide in Miinchen
empfangen, vgl. ebd., 296-297. Zur Rektorwahl, bei der Bluntschli Windscheid favo-
risiert hatte, vgl. ebd., 290-291.

43 BLunTscHLI, Denkwiirdiges, Teil III (wie Anm. 22), 298; vgl. auch Lepp, Auf-
bruch (wie Anm. 20), 337, Anm. 248.

4 BLunTscHLI, Denkwiirdiges, Teil III (wie Anm. 22), 298-304.

4 Aa.0,; 298,

56



Bluntschli und Dollinger

Beide stimmten darin iiberein, dass fiir die deutschen Protestanten ange-
sichts ihrer grossen Differenzen weder das Augsburger Bekenntnis*® noch
das Apostolikum als gemeinsames Glaubensbekenntnis brauchbar seien.
Das war fiir Dollinger als Grundlage fiir eine Kirchenvereinigung nicht
annehmbar. Er wandte ein, «wenn die Altkatholiken so grosse Zugestind-
nisse an den protestantischen Geist machen, wiirde die Moglichkeit ihrer
Verbindung mit der griechischen und der englisch-bischoflichen Kirche
gefidhrdet. Darauf miissen sie aber Wert legen.» Er hatte hervorgehoben,
«dass die religiose Gemeinschaft zum Kern eine gemeinsame Lehre haben
miisse», wihrend Bluntschli betonte: «Die Jiinger Christi hatten gar nicht
dieselbe Vorstellung von ihm und dennoch hielt er sie zusammen.»*” Dem
stimmte Dollinger zu, doch er fragte: «Werden wir dann nicht in den un-
fruchtbaren Deutschkatholicismus verfallen?»*8 Bluntschli verneinte diese
Betiirchtung, indem er sagte, dass «die Verbindung nur ein weiter Rahmen
sein soll, der die verschiedenen Kirchen und Richtungen zusammenfasst,
aber diesen nichts nimmt von ihrer Eigenart, als die Feindseligkeit gegen
Andere. Im Innern unter sich mogen sie jede ihre Weise behalten und
ausbilden. Ein gemeinsames Bekenntnis ist heute unmoglich#®. Vielleicht
entwickelt sich spiter eines. Vor der Hand brauchen wir Frieden und freie
Entfaltung der Meinungen.»>°

46 Siehe auch KEessLEr, Dollinger (wie Anm. 31), 19, Anm. 88, und 21,
Anm. 99-102.

47 Auf dem deutschen Protestantentag wurde am 2. Oktober 1872 eine entspre-
chende Erkldarung zur Bekenntnisfrage angenommen, vgl. SCHULTHESS, Geschichts-
kalender 1872 (wie Anm. 34), 200-203.

48 BLunTscHLI, Denkwiirdiges, Teil III (wie Anm. 22), 298-299. Déllinger hatte
in seinem Vortrag vom 9. April 1861 die Moglichkeit einer Spaltung der katholischen
Kirche verneint und gesagt: «Die allgemeine Gesinnung aller Religiosen in allen ka-
tholischen Nationen wiirde jeden derartigen Versuch mit Abscheu von sich weisen, und
die Irreligiosen wiirden es hochstens zu einer zweiten Auflage der Ronge’schen Wal-
purgisnacht von 1846 bringen»; vgl. DOLLINGER, Kirche (wie Anm. 2), 676. Den Vor-
wurf des «Rongeanismus», wie der Deutschkatholizismus nach seinem populérsten
Vertreter auch genannt wurde, hatten die Altkatholiken immer wieder abzuwehren.

49 In der Diskussion des deutschen Protestantenvereins «um die beiden program-
matischen Alternativen — Verfassungs- oder theologische Reformpartei — obsiegte im
Jahr 1865 die erstere. Ein Vorstoss in der Bekenntnisfrage unterblieb»; vgl. Lepp,
Aufbruch (wie Anm. 20), 50.

50 BLunTscHLI, Denkwiirdiges, Teil III (wie Anm. 22), 299; siehe auch GERHARD
BEsiEr, Preussische Kirchenpolitik in der Bismarckaera. Die Diskussion in Staat und
Evangelischer Kirche um eine Neuordnung der kirchlichen Verhiltnisse Preussens
zwischen 1866-1872 (VHKB 49), Berlin (de Gruyter) 1980, 186—187.

57



Ewald Kessler

In diesem Abschnitt des Gesprachs wird deutlich, dass Dollinger mehr
die Einheit im Notwendigen und Bluntschli mehr die Freiheit im Ver-
schiedenen hervorhebt, wihrend beide die Liebe in Allem bejahen’!'. In
diesem Sinn, um die Altkatholiken nicht in einen falschen, grundsatz- und
glaubenslosen Liberalismus abgleiten zu lassen, hatte Dollinger schon am
19. September 1871, kurz vor dem Miinchener Kongress, zur altkatho-
lischen Bewegung geschrieben: «Ich selber habe keine Wahl, ich muss
thun was ich kann um die Bewegung nicht ausarten und verwildern zu las-
sen.»2 Unmittelbar nach dem Kongress schrieb er an Reusch: «Die Sache
mit dem Katechismus ist so wichtig, dass es hochst wiinschenswerth 1st,
die Sache sogleich in Angriff zu nehmen.»>3 Er wollte damit eine verbind-
liche Lehrgrundlage fiir die Altkatholiken schaffen.

Das Gespridch wandte sich dann politischen Aspekten zu. Ausgehend
von der Heiligen Allianz34, die die «Idee der christlichen Vélkerfamilie
verkiindete, welche katholische, protestantische und griechische Kirche

5! Bluntschlis Toleranz zeigt einerseits seine Haltung zur Berufung von David
Friedrich Strauss nach Ziirich und die Quieszierung 1839, vgl. BLuNTSCcHLI, Denk-
wiirdiges, Teil I (wie Anm. 22), 202-221; dazu in Doéllingers Bibliothek (vgl. Bis-
LIOTHECA DOLLINGERIANA, Katalog der Bibliothek des verstorbene Kgl. Universitiits-
Professors J.J.J. von Déllinger, Miinchen [Lindauer] 1893, Nr. 7570): Strauss, Dr., und
die Ziiricher Kirche, Eine Stimme aus Norddeutschland, m.e. Vorwort v. Dr. WM.L.
de Wette, Basel 1839. Andererseits kommt sie auch in seiner Stellung zur Berufung
der Jesuiten nach Luzern 1844 zum Ausdruck; vgl. ebd. 357-363, 367-387, 411432
und 441-442; in diesem Zusammenhang wird auch ein Treffen mit den «geistigen
Fihrern der Miinchener Ultramontanen» erwihnt, bei deren namentlicher Aufzdhlung
Déllinger nicht genannt wird.

32 Vgl. Victor Conzemius, Ignaz von Dollinger — Lord Acton, Briefwechsel. Drit-
ter Band 1871-1890, Miinchen (Beck) 1971, 37.

33 Briefwechsel Dollinger—Reusch (in Bearbeitung durch Christian Oeyen),
Brief 49 vom 2. Oktober 1871. Schon im oben (Anm. 10) erwihnten «Handbuch der
Kirchengeschichte» von 1828 schrieb Déllinger: «wie viel hat Luther nur durch sei-
nen Katechismus» fiir den religiosen Unterricht getan — zitiert nach: FINSTERHOLZL,
Kirche (wie Anm. 12), 355.

>4 Auf Initiative des russischen Zaren Alexander 1., der nach dem endgiiltigen Sieg
iiber Napoleon eine christlich-theokratische Allianz vorschlug, wurde unter dem Ein-
fluss des Osterreichischen Aussenministers Metternich zwischen dem russischen Zaren
(orthodox), dem &sterreichischen Kaiser Franz I. (katholisch) und dem preussischen
Konig Friedrich Wilhelm III. (protestantisch) ein Biindnis zur Stabilisierung des status
quo geschlossen, dem sich fast alle europaischen Staaten anschlossen. England gab
aus staatsrechtlichen Riicksichten nur eine Sympathieerklirung ab, der Papst lehnte
den Beitritt ab, und der tiirkische Sultan wurde als Nichtchrist nicht zum Beitritt ein-
geladen.

58



Bluntschli und Déllinger

verbinde», wurde die Bedeutung des Nationalen fiir die Kirche beleuch-
tet, dessen sekundére Bedeutung Dollinger betonte, wihrend Bluntschli
hoffte, «ein nationales Band um die vorhandenen deutschen Kirchen»
schlingen zu kénnen>>.

Die politisch-geistige Lage nach den napoleonischen Kriegen und
den beiden Weltkriegen des 20. Jahrhunderts hatte sehr dhnliche Konse-
quenzen: In allen drei Fillen wurde neben der politischen Neuordnung
— Heilige Allianz, Volkerbund und Vereinte Nationen — auch versucht,
die getrennten Kirchen einander nédher zu bringen: Anfang des 19. Jahr-
hunderts wurden protestantische Unionskirchen gegriindet, und Franz
von Baader, in dessen Kreis sich auch Dollinger bewegte, versuchte, den
Graben zwischen Katholiken und Orthodoxen zu iiberbriicken. Nach dem
Ersten Weltkrieg ragte die «Faith and Order»-Konferenz hervor, auf der
der greise christkatholische Schweizer Bischof Eduard Herzog hervortrat,
und nach dem Zweiten Weltkrieg wurde der «Okumenische Rat der Kir-
chen» errichtet, in dem die altkatholischen Kirchen als Reprisentanten
des katholischen Teils der Christenheit eine wichtige Rolle spielten. Einen
dhnlichen Impuls wollten Bluntschli und Déllinger nach den politischen
Veridnderungen von 1870/1871 geben.

Im Gesprach mit Bluntschli kommt Déllinger nun auf die Schwie-
rigkeiten der bayerischen Politik zu sprechen: Die «Landbevolkerung ist
noch ganz in der Gewalt des Klerus. Die Majoritit in der Kammer ist
noch ultramontan.» Auch am Hof seien noch feindliche Elemente: «Das
ganze Haus des Prinzen Luitpold hélt es mit der romischen Partei und
stiitzt sich auf den Osterreichischen Hof; nicht gerade, weil sie an den Syl-
labus und die Unfehlbarkeit glauben, sondern weil sie das fait accompli
beider annehmen und meinen, das verlange die Politik Bayerns und sei-
ner Dynastie.»% Bluntschli meinte nun, «Bayern konnte in Deutschland

55 BLUNTscHLI, Denkwiirdiges, Teil III (wie Anm. 22), 299-300. Schon dem jun-
gen Studenten in Berlin hatte Bluntschlis Lehrer Carl von Savigny «das Recht in einen
organischen Zusammenhang gebracht mit der besonderen Volksindividualitat. Er hatte
gezeigt, dass das Recht wie die Sprache eine Seite des Volkslebens sei und eine natur-
gemisse Entwicklung, eine Geschichte habe»; vgl. BLUNTSCHLI, Denkwiirdiges, Teil
I (wie Anm. 22), 64. Wie das Recht, so hatte fiir ihn auch die Religion einen «Zusam-
menhang» mit der «Volksindividualitit».

56 BLUNTscHLI, Denkwiirdiges, Teil III (wie Anm. 22), 300. Luitpold gab als
Prinzregent nach dem Tod Déllingers als des fiihrenden Altkatholiken 1890 seine Zu-
stimmung zum staatskirchenrechtlichen Ausschluss der bayerischen Altkatholiken aus
der katholischen Kirche. Da allerdings Konig Ludwig II. das staatliche Placet zur
Verkiindigung der Papstdogmen von 1870 verweigert hatte, begriindete man nun den

29



Ewald Kessler

eine grosse Rolle spielen, wenn es als historische katholische Macht die
kirchliche Frage in national-deutschem und modernem Geist 10ste». Es
komme hier aber auf die Haltung des deutschen Kaisers an. Beide waren
skeptisch iiber die Aussichten der kommenden Auseinandersetzung?’, die
man spiter den «Kulturkampf» nannte und die sich fiir die Altkatholiken
ungiinstig auswirkte3®. Bismarck war «nicht gewillt, den Altkatholizis-
mus als einen ernsthaften Faktor in seinem innenpolitischen Kriftespiel
zu betrachten»%°. Ahnlich dachte auch der bayerische Kultusminister Jo-
hann von Lutz. Wihrend Bismarck noch bis in den Winter 1871/1872 ver-
suchte, «die Unterstiitzung der Kurie und des deutschen Episkopats gegen
das Zentrum zu gewinnen»%0, beantragte die bayerische Regierung nach
Sondierungen bei Bismarck am 16. November 1871 im Bundesrat den
«Kanzelparagraphen»®!, der am 10. Dezember 1871 Reichsgesetz wurde®?
und es bis zum Ende des Zweiten Weltkriegs blieb.

Uber Luther, dessen positive Wertung durch Déllinger von Bluntschli
ausdriicklich gelobt wurde®?, kamen sie auf die Stellung der Menschen zur

Ausschluss mit dem Mariendogma von 1854; vgl. EwaLb KESSLER, Johann Friedrich
(1836-1917). Ein Beitrag zur Geschichte des Altkatholizismus (MBMo 55), Miinchen
1975, 500-506.

57 BLunTscHLI, Denkwiirdiges, Teil III (wie Anm. 22), 300-301.

58 Kury, Kirche (wie Anm. 36), 77.

39 SCHMIDT-VOLKMAR, Kulturkampf (wie Anm. 29), 66.

60 Karl Erich Born in: HDtG 3, Stuttgart (Union) 1970, 269.

61 Der Kanzelparagraph verbot Geistlichen, bei Amtshandlungen «in einer den
offentlichen Frieden gefiahrdenden Weise» zu politisieren. Am 23. November 1871
hielt Minister Lutz «zu seiner Begriindung die scharfste Kampfesrede, die er je ge-
halten», vgl. SCHMIDT-VOLKMAR, Kulturkampf (wie Anm. 29), 71-72. Siehe auch
JoHANNES BapTisT KissLING, Geschichte des Kulturkampfes im deutschen Reiche.
Band I: Die Vorgeschichte, Freiburg 1.Br. (Herder) 1911, 429-430.

62 Vgl. Dieter Albrecht, in: Max Spindler (Hg.), Handbuch der bayerischen Ge-
schichte, Bd. 4/1, Miinchen (Beck) 1974, 325; ScHULTHESS, Geschichtskalender 1871
(wie Anm. 22), 231-233, 239 (Einbringung am 16. November 1871), 536-538 (An-
nahme am 28. November 1871 und Wiirdigung); ScHMIDT-VOLKMAR, Kulturkampf
(wie Anm. 29), 71-72.

63 BLUNTSCHLI, Denkwiirdiges, Teil III (wie Anm. 22), 301-302. Siehe auch StupT,
Baumgarten (wie Anm. 23), 134, wonach der vierte Vortrag zur «Wiedervereinigung
der Kirchen» von 1872 «die classische und uniibertreffliche Schilderung Luther’s
enthilt». Vgl. ferner zu Déllingers Lutherbild: FINSTERHOLZL, Kirche (wie Anm. 12),
352-357, 367-374 (die Polemik gegen Luther), sowie 385 und 388-389 (die Zeit
nach 1861). (In der «Publicatieserie Stichting Oud-Katholiek Seminarie», Amersfoort/
Sliedrecht, wird 2007 erscheinen: HuBertT HuppErTZ, Déllingers Lutherbild [Anm. d.
Red.])

60



Bluntschli und Déllinger

Autoritét zu sprechen, die auch Luther tiberwunden hatte. Dollinger sagte:
«Die Macht der Autoritit ist furchtbar. Wer im Glauben an dieselbe erzo-
gen ist, fiir den ist es ungemein schwer, sich zur Freiheit durchzuarbeiten.
Es erscheint ihm das wie eine Siinde.»% Hinter dieser Aussage stehen
natiirlich auch die schweren Gewissenskonflikte, die es Dollinger geko-
stet hatte, der kirchlichen Autoritit, dem Papst, den Bischéfen und vielen
seiner Vertrauten zu widerstehen und an seiner eigenen Uberzeugung in
der Papstfrage festzuhalten. Der protestantische Theologe Michael Baum-
garten schreibt dazu, «einen Luther finden wir nicht in dem Altkatholizis-
mus, auch zeigt sich eine gewisse diplomatische Riicksichtnahme auf die
Regierungen einerseits und auf die Bischofe andererseits. Aber desunge-
achtet ist der Altkatholizismus ein Segen fiir die deutsche Gegenwart und
ein Hoffnungsstern fiir die Zukunft der Kirche.»%3

Bluntschli brachte nun den Gedanken ins Spiel, alle jene, die sich we-
der «der Tyrannei Roms zu Fiissen werfen» noch «von Religion iiberhaupt
nichts mehr wissen» wollten, zu «organisieren» oder doch zu «verbin-
den». Er musste aber feststellen: «Mit dem Dogma geht es nicht, auch
nicht mit dem Cultus. Das mag verschieden bleiben, wie die Farben, in
die das Licht zerfillt.» So war klar, dass weder eine gemeinsame Autoritét
noch eine verbindliche Lehre noch das gemeinsame Feiern eine Grund-
lage fiir einen Zusammenschluss der Kirchen bilden konnten. Hier warf
Dallinger ein: «Allerdings ist am ehesten auf dem ethischen Gebiet eine
Verstandigung moglich. Wiirde diese gelingen, dann wiirde hinterdrein
auch eine religiose im engern Sinn moglich werden. Hitten sich die Leute
ethisch zusammengefunden, dann wiirden sie manche dogmatische Frage
mit andern Augen betrachten und Vieles annehmen, was ihnen vor je-
ner Verstindigung unleidlich erschien»®® — ein Gedanke, der natiirlich an
Kiings Stiftung Weltethos erinnert®’. Bluntschli stimmte zu, stellte aber

64 BLUNTSCHLI, Denkwiirdiges, Teil ITI (wie Anm. 22), 302. Im schon (Anm. 10) er-
withnten «Handbuch der Kirchengeschichte» von 1828 fand Déllinger den Gegensatz
in der «Verwerfung der Autoritit der Kirche und der Erhebung der Heiligen Schrift zur
alleinigen Glaubensnorm begriindet», der eine «Subjektivierung der christlichen Lehre»
folgte, vgl. LEONHARDT, Auffassungen (wie Anm. 1), 34.

65 STupT, Baumgarten (wie Anm. 23), 135. Baumgarten war ein unermiidlicher
Befiirworter der Altkatholiken, aber auch ein sehr streitbarer Theologe. Er missver-
stand das Festhalten der Altkatholiken an der Einheit der Kirche als unangebrachte
Riicksichtnahme.

66 BLUNTSCHLI, Denkwiirdiges, Teil III (wie Anm. 22), 302-303.

67 Hans KUNG, Projekt Weltethos, Miinchen (Piper) 1990.

61



Ewald Kessler

wiederum fest, dass auch «gute Protestanten» die Bedeutung des Streites
um Glauben und Werke nicht mehr genau wiissten, worauf Dollinger ant-
wortete: «Ich bin schon lange iiberzeugt, dass gerade iiber das Verhaltnis
von Glauben und Werken katholische und protestantische Theologen sich
leicht verstidndigen konnten.»%® Er nahm damit die «Gemeinsame Erkli-
rung zur Rechtfertigungslehre des Lutherischen Weltbundes und der Ka-
tholischen Kirche» vorweg, die am 31. Oktober 1999 in Augsburg ver-
abschiedet wurde®. Aber er betonte auch, dass «das Dogma das innerste
Geistesproduct der Religion» sei’®.

Bluntschli dagegen verwies auf die Notwendigkeit der «Geistestrei-
heit». Es lasse sich «kein Dogma erzwingen». «In unserer Zeit» miisse
«jeder sich das selber in seinem Innern zurecht legen diirfen.»”!

V. Bis 1870 hatte der «Deutsche Protestantenverein» Katholizismus und
Ultramontanismus weitgehend gleichgesetzt. In der Eroffnungsrede des
Protestantentags von 1865 hatte Bluntschli «die Verteidigung von Kultur,
Staat und Protestantismus vor ultramontanen Ubergriffen als ein zentrales
Motiv fiir die Griindung des Deutschen Protestantenvereins» bezeich-

68 Vgl. LEONHARDT, Auffassungen (wie Anm. 1), 201 mit Anm. 3, 205 ff., sowie
die 270 ff. veroffentlichten Manuskripte aus Déllingers Nachlass, z.B. (277 mit Anm.
23) iiber EpuArRD KOLLNER, Symbolik aller christlichen Confessionen, Hamburg
1837-1844; vgl. auch BIBLIOTHECA DOLLINGERIANA (wie Anm. 51), Nr. 1834.

© Vgl. Gemeinsame Erklarung zur Rechtfertigungslehre. Gemeinsame offizielle
Feststellung, hg. vom Lutherischen Weltbund und vom Pipstlichen Rat zur Forderung
der Einheit der Christen, Frankfurt a.M. (Lembeck) 1999. — LEONHARDT, Auffas-
sungen (wie Anm. 1), 200, schreibt, dass Dollinger 1861 festgestellt habe, «dass die
gesamte neuere protestantische Theologie und zwar auch ihre dezidiert konservativen
Richtungen die reformatorische Rechtfertigungslehre preisgegeben habe und faktisch
zum romisch-katholischen Lehrbegriff zuriickgekehrt sei». Siehe ferner ebd., 226 (zu
Dollingers dreibdndiger «Reformation» von 1846-1848) und 227: Déllinger hoffte
«bereits 1838 auf eine breite Konversionsbewegung konservativer Protestanten», die
er «durch die geschichtliche Auseinandersetzung mit der Reformation» fordern wollte.
Die «theologische Ausgangsposition» blieb 1861 @hnlich: «Was sich gewandelt hat, ist
die Art des Kampfes.» Polemisch heisst es bei Dollinger: Sobald ein protestantischer
Theologe sich iiber das Dogma erklaren miisse, «kkommt regelméssig eine Lehre zum
Vorschein, welche die Reformatoren und ihre dchten Nachfolger fiir papistisch oder
arminianisch erklart haben wiirden»; vgl. DOLLINGER, Kirche (wie Anm. 2), 420439,
hier 433.

70 BLuNTscHLI, Denkwiirdiges, Teil III (wie Anm. 22), 303.

T A.a.0., 303-304.

62



Bluntschli und Déllinger

net’2. «lhren ersten Hohepunkt erlebte die antiultramontane Kampagne
des Protestantenvereins ... 1868/69.» Papst Pius IX. hatte formell auch
Protestanten und Orthodoxe — nicht aber die der rémischen Kirche niher-
stehenden altkatholischen Bischéfe Hollands — zu seinem Konzil einge-
laden. Der Verein gab «mit einer 6ffentlichen Erklarung vom November
1868 sowie einer Grossveranstaltung im Mai 1869 in Worms eine <prote-
stantische> und eine «deutsche Antwort>»73,

Nach den neuen Papstdogmen wurde in einer Ausschusssitzung vom
Oktober 1870 iiberlegt, ob man «eine 6ffentliche Einladung an die Katho-
liken, welche gegen die Unfehlbarkeit protestiert haben oder protestieren
wollen zu einer freien Berathung iiber die Grundlagen einer deutschen
Nationalkirche», richten sollte. Um diese Katholiken nicht zu kompro-
mittieren, wurde diese offentliche Einladung unterlassen. «Als Mittelweg
zwischen Ignorieren und Kooperieren wiahlte man fiirs erste die Form
einer personlichen Stellungnahme.» Der Vereinsprisident Bluntschli be-
griindete am 30. Mai 1871 auf einer Delegiertenversammlung diese Zu-
riickhaltung’#. Im Oktober 1871 hielt er auf dem Protestantentag dann ein
Referat iiber «Die deutschen Aufgaben gegeniiber dem romischen Concil
und dem Jesuitenorden»’>.

Wohl nach dem Besuch bei Dollinger lud «das Zentralkomitee der
Altkatholiken im Sommer 1872 Johann Caspar Bluntschli in seiner Eigen-
schaft als Priasident des Protestantenvereins» zum zweiten Altkatholiken-
Kongress in Koln vom 20. bis 22. September 1872 ein’6, an dem «iiber
400 Delegierte aus allen Gegenden Deutschlands» teilnahmen’’. Bei den
offentlichen Sitzungen wurden an die 4000 Teilnehmer gezihlt’s.

Schon in der «Vorversammlung» des Kongresses, in der prominente
Giste das Wort ergriffen, driickten die anwesenden drei anglikanischen
Bischofe ihre guten Wiinsche fiir die altkatholische Bewegung «und fiir

72 Lepp, Aufbruch (wie Anm. 20), 319.

B A0, 322

4 A.a.0., 334,

5 A.a.0., 330.

76 A.a.0., 336-337 mit Anm. 247. Die Abhaltung des Kongresses war am 17. Miirz
1872 in Bonn beschlossen worden. Fiir die Vorbereitung waren die beiden ortlichen
Zentralkomitees von Koln und Miinchen zustiandig; vgl. ScHULTE, Altkatholicismus
(wie Anm. 40), 353.

77 ScHuLTHESS, Geschichtskalender 1872 (wie Anm. 34), 186; KUry, Kirche (wie
Anm. 36), 68, zihlt «350 Delegierte aus ungefihr 100 Orten in Deutschland», dazu
ausliandische Giste.

78 SCHULTE, Altkatholicismus (wie Anm. 40), 354.

63



Ewald Kessler

eine endliche Einigung aus». Bischof Christopher Wordsworth von Lin-
coln sprach «in einer zweiten Rede den Wunsch aus, dass die Zeit kom-
men moge, da man nicht fiir einander, sondern mit einander beten werde.»
Als Vertreter der Orthodoxen betonte Oberpriester Iwan Janyschew aus
St. Petersburg «die Einigkeit auf dem Grunde der christlichen Wahrheit»7?,
dhnlich wie Erzbischof Henricus Loos von Utrecht®. In der ersten offent-
lichen Versammlung gab Professor Johannes Huber aus Miinchen «einen
Riickblick auf das vergangene Jahr». Er schloss mit einem Hinweis auf
«das Buch der Kirchengeschichte», das «die Ursache der Trennungen»
der Christenheit zeige. Er fuhr fort: «Indem wir erkennen miissen, es sind
viele menschliche Leidenschaften und viel voreiliger Irrthum, die diese
falschen Trennungen gemacht haben, regt sich in uns allen ein positiver
Geist der Versohnung.»8! Damit war auf diesem Kongress, der vor allem
organisatorische Fragen zu erledigen hatte, von Anfang an auch die Wie-
dervereinigung der Christen ein wichtiges Thema.

VI. In der dritten Delegiertensitzung hob der Prisident des Kongresses,
Friedrich von Schulte, hervor, «dass auch die Wiedervereinigung mit den
deutschen Protestanten angestrebt werde», und gab Bluntschli das Wort®2.
Nach der Begriissung stellte Bluntschli fest, dass den Altkatholiken die
anglikanische und die russische, d.h. orthodoxe Kirche niherstiinden®3
als die deutschen protestantischen Kirchen. «Trotzdem bestehe ein viel
lebhafteres Bediirfniss der Verstindigung zwischen den deutschen Ka-

7 Damit beginnen die offiziellen Kontakte zwischen Orthodoxen und Altkatholi-
ken, die bis heute noch zu keinem erfolgreichen Ergebnis gekommen sind, wie ANAS-
Tasios KaLuis, Erfolgreicher Dialog ohne Folgen. Zur Rezeptionsproblematik im Hin-
blick auf die altkatholisch-orthodoxe Gemeinschaft, in: IKZ 96 (2006) 1-8, bedauert.

80 Die Zitate aus: SCHULTHESS, Geschichtskalender 1872 (wie Anm. 34), 189; vgl.
auch KUry, Kirche (wie Anm. 36), 103.

81 ScHULTHESS, Geschichtskalender 1872 (wie Anm. 34), 190. Es gab vier offentli-
che und vier geschlossene Sitzungen, vgl. ScHuLTE, Altkatholicismus (wie Anm. 40),
354.

82 ScHuLTHESS, Geschichtskalender 1872 (wie Anm. 34), 191.

83 Schon am Ende der Pfingsterklarung von 1871 war die «Vereinigung der jetzt
getrennten christlichen Glaubensgenossenschaften» als hochstes Ziel der christlichen
Entwicklung genannt worden. Im Programm des Miinchener Kongresses hiess es dann
in Punkt I1I: «Wir hoffen auf eine Wiedervereinigung mit der griechisch-orientalischen
und russischen Kirche, deren Trennung ohne zwingende Ursachen erfolgte und in
keinen unausgleichbaren dogmatischen Unterschieden begriindet ist.» Vgl. SCHULTE,
Altkatholicismus (wie Anm. 40), 16-24; Kiry, Kirche (wie Anm. 36), 445-452.

64



Bluntschli und Doéllinger

tholiken und den deutschen Protestanten.» Er verwies auf den Dreissig-
jahrigen Krieg, fiir den er die Jesuiten verantwortlich machte. Seither
habe man in Deutschland gelernt, «dass die Gegensitze auch in den
wichtigsten religiosen Dingen nebeneinander bestehen miissten.» Wie in
dem Gesprich mit Dollinger stellte er fest, dass eine Verstindigung auf
dogmatischem Gebiet nicht moglich sei, dhnlich sei es auf den Gebieten
der Kirchenverfassung und des Kultes. Beziiglich der Verfassung konne
man immerhin «iiber die Verwerfung des Absolutismus Rom’s iiber die
Geister», weiter «die Verwerfung des Jesuitismus, und dann iiber das
Verlangen einer wiirdigen Stellung fiir die Laien» iibereinkommen. Bei
diesen doch eher geringen Aussichten zur Einigung solle man aber nicht
verzweifeln. Bluntschli iibernahm Dollingers Ansicht, man k&nne sich
am schnellsten auf dem Gebiet «der Moral und des Lebens» verstindi-
gen. In Deutschland bestehe hier «eine grosse Harmonie der Grundan-
sichten». Das Streben nach einer unmdglichen formalen Einheit miisse
man aufgeben. Das bisherige «Kirchenprinzip», das laute: «Wir allein
sind im Besitz der absoluten Wahrheit, alle anderen sind verdammt, wel-
che die Wahrheit nicht kennen», miisse verworfen werden. Jede Kirche
solle sagen: «Ich bin im Besitz der Wahrheit, ich weiss, dass jede Formu-
lierung der Wahrheit nur relativ ist, nicht absolut.» Die Kirchen sollten
einander gelten lassen und «Gastfreundschaft unter sich iiben, wie die
Altkatholiken gegenwiirtig gegen Anglikaner, Russen und deutsche Pro-
testanten» .84

Der Kongress hatte schon am 21. September 1872 den «Ausdruck der
Hoffnung auf eine Wiedervereinigung der jetzt getrennten Glaubensge-
nossenschaften» der Miinchener Pfingsterklarung von 1871 wiederholt
und wiihlte eine Kommission, die Déllinger als Vorsitzenden bestimmite.
Dieser nahm auch Besprechungen auf mit Vertretern der anglikanischen
und orthodoxen Kirchen, die in Kéln anwesend waren.®> Am 23. Sep-
tember 1872 wurden folgende Grundsitze festgelegt, «nach denen die
Wiedervereinigungsarbeit in Angriff genommen werden sollte: 1. Die
Gottheit Christi; 2. Christus hat eine Kirche gegriindet; 3. Als Quellen
sind anzunehmen: a) Die HI. Schrift, b) Die Lehren der 6kumenischen
Konzilien, ¢) Die Lehren der Kirchenviter der ungeteilten Kirche (die mit
der HI. Schrift iibereinstimmende Uberlieferung); 4. Kriterium: Der Aus-

84 Zitate nach der Zusammenfassung der Rede in: SCHULTHESS, Geschichtska-
lender 1872 (wie Anm. 34), 192.
85 KuUry, Kirche (wie Anm. 36), 69.

65



Ewald Kessler

spruch des hl. Vincenzius von Lerin quod semper, quod ubique, quod ab
omnibus creditum est. (was immer, iiberall und von allen geglaubt worden
ist.)» Damit war klar: «Ohne die Anerkennung der beiden Satze von der
Gottheit Christi und seiner Kirchengriindung, die damals von der liberal-
protestantischen Theologie angefochten wurden, ist nach altkatholischen
Prinzipien eine Wiedervereinigung der getrennten Kirchen nicht méglich
und nicht wiinschbar.»86

Auf dem 16. Evangelischen Kirchentag in Halle vom 1. bis 3. Ok-
tober 1872 wurde die «herzliche briiderliche Theilnahme» fiir die Alt-
katholiken betont, mit Freuden ihre «wiederholt kundgegebene Hoff-
nung threr allmihligen Verstandigung mit der evangelischen Christen-
heit» begriisst und der gemeinsame Kampf gegen den «Jesuitismus»
hervorgehoben®’. Doch nach Déllingers Riickkehr nach Miinchen blieb
die Sache liegen®. Auf dem dritten Altkatholikenkongress in Konstanz
1873 wurde die Kommission in zwei Subkommissionen, je fiir die Or-
thodoxen und die Anglikaner, geteilt’”. Die Arbeit miindete in die beiden
Bonner Unionskonferenzen von 1874 und 1875, die sich vor allem Or-
thodoxen und Anglikanern widmeten®. Zu den Folgen gehort einerseits
das «Bonn Agreement» mit den Anglikanern, das am 2. Juli 1931 in
Bonn formuliert wurde®!, andererseits der Dialog mit den Orthodoxen,
der 1975-1987 zu einer ganzen Reihe gemeinsamer Texte mit dem Ziel
kirchlicher Gemeinschaft fiihrte ®2. Die Kirchengemeinschaft mit den

86 KRy, a.a.0., 103 und 462; vgl. auch ScHuLtE, Altkatholicismus (wie Anm. 40),
355-356.

87 ScHuLTHESS, Geschichtskalender 1872 (wie Anm. 34), 198.

88 Vgl. KessLer, Dollinger (wie Anm. 31), 17-18, Anm. 84.

89 KESSLER, Friedrich (wie Anm. 56), 374-377.

20 Vegl. Kiry, Kirche (wie Anm. 36), 103-106.

ol Protokoll der Verhandlungen in: KUry, Kirche (wie Anm. 36), 468-477, mit
dem Text der Vereinbarung S. 477-478, sowie S. 488 mit Hinweisen zur «Full com-
munion» mit den bischéflichen Kirchen in Spanien, Portugal und auf den Philippinen
vom 21. September 1965 und zu altkatholischen Erklarungen zu den anglikanischen
Unionsverhandlungen in Indien, Pakistan und mit den Methodisten.

92 Zusammengefasst sind die Texte veroffentlicht in: Urs von Arx (Hg.), Koino-
nia auf altkirchlicher Basis. Deutsche Gesamtausgabe der gemeinsamen Texte des
orthodox-altkatholischen Dialogs 1975-1987 mit franzosischer und englischer Uber-
setzung, Beiheft zu IKZ 79 (1989). Hier wird auch auf S. 11-25 eine «Kurze Ein-
fiilhrung in die Geschichte des orthodox-altkatholischen Dialogs» gegeben mit einer
Bibliografie ausgewihlter Literatur aus neuerer Zeit. Weitere bibliografische Hinweise
finden sich in: DErS., Der orthodox-altkatholische Dialog. Anmerkungen zu einer
schwierigen Rezeption, in: IKZ 87 (1997) 184-224, hier 199-201; pErs., Vertane

66



Bluntschli und Dollinger

Anglikanern und neuerdings die Weihe von Frauen zum priesterlichen
Amt stellen aber Schwierigkeiten fiir die orthodoxe Seite dar3.

VII. Es dauerte ein Jahrzehnt, bis Dollinger wieder auf die deutschen Pro-
testanten zuging. Im Akademievortrag vom 29. Juli 1882 iiber «Die Bezie-
hungen der Stadt Rom zu Deutschland im Mittelalter»%* liess er kaum ein
gutes Haar am pépstlichen Rom der Zeit von 500 bis 1500. Am Ende sagte
er: «Dazu 1st uns das Licht der Geschichte gegeben, dass wir, nach dem
Worte der alten Romer, die menschlichen Dinge weder betrauern noch be-
lachen, sondern sie verstehen.» Weiter: «Fiir mich, ich muss es bekennen,
ist eine lange Zeit meines Lebens hindurch das, was in Deutschland von
1517 bis 1552 sich begeben, ein unverstiandliches Rathsel gewesen, und
zugleich ein Gegenstand der Trauer und des Schmerzes.»?> Nun habe er
«die Geschichte Roms und Deutschlands im Mittelalter genauer erforscht
und betrachtet», und der Ubergang des Kirchenstaates an das Konigreich
Italien hitte das Ergebnis seines Forschens einleuchtend bestitigt: «Va-
tican und Quirinal sind wie zwei feindliche Burgen» in einer Stadt. Zum
Abschluss stellte er fest: «Fiir jetzt ist das geistliche Rom in Deutschland
michtiger als in Italien. Doch diess war auch schon im 14. und 15. Jahr-
hundert der Fall, und dann geschah — was wir Alle wissen.»%

Offenbar driangte sein Verleger Oscar Beck in Nordlingen Dollinger,
im Anschluss an diesen Akademievortrag die Reformation neu zu bear-
beiten®’. Dollinger sah sich dazu nicht mehr in der Lage und regte an,
einen evangelischen Kirchenhistoriker aufzufordern, «eine Darstellung
der religiosen und sittlichen Zustinde in Deutschland und Italien zwi-
schen 1480 und 1530 als Antwort auf das Janssen’sche Werk®® zu unter-

Chancen. Der Dialog zwischen der Altkatholischen und der Orthodoxen Kirche, in:
Bischof Evmenios von Lefka u.a. (Hg.), Die orthodoxe Kirche. Eine Standortbestim-
mung an der Jahrtausendwende. FS Anastasios Kallis, Frankfurt (Lembeck) 1999,
199-222, hier 215.

93 Vgl. aber auch KacLLis, Dialog (wie Anm. 79), 2—4.

9 JGNAZ VON DOLLINGER, Die Beziehungen der Stadt Rom zu Deutschland im
Mittelalter, in: DERS., Akademische Vortrige. Erster Band, Miinchen (Beck) 21890, 56-77.

% A.a.0., 76.

% A.a.0., 76-77; vgl. auch KessLERr, Dollinger (wie Anm. 31), 21.

97 Zur Beurteilung von Déllingers Darstellung der Reformation vgl. LEONHARDT,
Auffassungen (wie Anm. 1), 3-8.

9% JoHANNES JANSSEN, Geschichte des Deutschen Volkes seit dem Ausgang des
Mittelalters, Freiburg i.Br. (Herder) 1876 ff. Der erste Band war wohlwollend auf-
genommen worden, doch der zweite und der dritte Band hatten wegen der «Gehéssig-

67



Ewald Kessler

nehmen»?. Dollinger wollte dafiir seine Materialien zur Verfiigung stel-
len'". Auch «eine Reihe von gut und populdr kommentierten Texten Lu-
thers» und ein «catalogus testium veritatis»'?! sollten herausgegeben
werden!02, Die Wahl fiel schliesslich auf Karl Benrath aus dem Rheinland,
der 1883 den «Verein fiir Reformationsgeschichte» mitbegriindete und ab
1886 im «Evangelischen Bund» von Willibald Beyschlag mitarbeitete. Er
gab 1884 Luthers Schrift «An den christlichen Adel deutscher Nation von
des christlichen Standes Besserung» heraus!%3,

VIII. Das Verhiltnis zwischen Altkatholiken und den evangelischen Kir-
chen war immer sehr freundlich, doch kam es kaum zu theologischen
Gespriachen. Wohl nicht ganz untypisch urteilt Friedrich Nippold, 1886
Mitbegriinder des «Evangelischen Bundes», die Bonner Unionskonfe-
renzen seien «nur auf der Grundlage des Altkatholizismus moglich ge-
wesen. In einer urspriinglich fiir die meisten Zeitgenossen fremdartigen
Form haben sie doch einen Gedanken im Keim in sich getragen, den heute
der Evangelische Bund aufgenommen hat: den engeren Zusammenschluss
aller papstfreien!™ Kirchen, um der internationalen Macht der pépstlichen
Politik die ebenfalls internationale Kraft religioser Begeisterung gegen-

keit», mit der sie die Reformation behandelten, Kontroversen hervorgerufen; vgl. Meyers
Koversations-Lexikon, 5.Aufl., Bd. 9, Leipzig (Bibliographisches Institut) 1897, 486.

Vgl KessLer, Dollinger (wie Anm. 31), 98-99 (Benrath an Dollinger, 19. Okto-
ber 1882). Schon in den Wiedervereinigungsvortragen von 1872 hatte Dollinger darauf
hingewiesen, dass die Reformation im 16. Jahrhundert auch in Italien «méchtig in den
Geistern» geworden war, vgl. FriepriCH, Dollinger (Anm. 5), 664. Dollinger kam
hier moglicherweise auf einen Gedanken Rankes zuriick, der in seinen Werken «Die
romischen Piépste, ihre Kirche und ihr Staat im 16. und 17. Jahrhundert» (1834—1836)
und «Deutsche Geschichte im Zeitalter der Reformation» (1839—-1847) von «Analo-
gien des Protestantismus in Italien» gesprochen hatte, vgl. LEONHARDT, Auffassungen
(wie Anm. 1), 124—125 mit Anm. 4649, und 130 mit Anm. 12.

100 KEssLER, Dollinger (wie Anm. 31), 98—100 (Benrath an Déllinger, 19. Oktober
und 30. Dezember 1882).

1MAa.0., 108 und 110-111 (Benrath an Déllinger, 8. November und 14. Dezem-
ber 1883 sowie 27. Februar 1884),

102.A.a.0., 96 und 106 (Kawerau an Déllinger, 30. April 1883) und 111 (Benrath
an Dollinger, 14. Dezember 1883).

103 A.a.0., 111 mit Anm. 183 (Benrath an Doéllinger, 14. Dezember 1883 und
27. Februar 1884).

104 Da die Altkatholiken den romischen Papst als Bischof von Rom und damit auch
als Oberhaupt der Kirche anerkennen, sind sie nicht «papstfrei».

68



Bluntschli und Déllinger

tiberzustellen.»!%> Diese doch stark vom Kulturkampf gepriigte Einstel-
lung reichte als Basis fiir die Uberwindung der konfessionellen Spaltung
nicht aus. Erst im Jahr 1985 wurde durch die Synode des deutschen Altka-
tholischen Bistums mit der Evangelischen Kirche von Deutschland eine
«Vereinbarung iiber eine gegenseitige Einladung zur Teilnahme an der Fei-
er der Eucharistie» angenommen!%. Ob sich, wie Anton Houtepen anregt,
die altkatholischen Bistiimer gar in einer 6kumenischen Konstellation mit
Anglikanern und den mit ihnen in Gemeinschaft verbundenen Reforma-
tionskirchen zusammentun werden, bleibt allerdings vollig offen!07,

Ewald Kessler (geb. 1940 in Neckarelz, heute Mosbach/D), Dr. phil., Archi-
var. Theologiestudium in Miinchen und Bonn, Geschichtsstudium und Promo-
tion in Miinchen iiber den Déllingerschiiler Johann Friedrich. 1972/73 Ord-
nung des Nachlasses von 1. v. Déllinger in der Bayerischen Staatsbibliothek
Miinchen, 1985-1989 Assistent am Alt-Katholischen Seminar der Universitdt
Bonn. Seit 2005 in Ruhestand.

Adresse: Grauenbrunnenweg 4, D-69181 Leimen, Deutschland.

English Summary

Johann Caspar Bluntschli, a Swiss Protestant, and Johann Joseph Ignaz von D&l-
linger, a Bavarian Catholic, were respected representatives of their denomina-
tions. But even when they were both professors at the University of Munich in the
decennium after the Revolution of 1848, they had no personal contact with each
other. A common interest began to grow due to the disputes over the First Vatican
Council and the fight against papal power. When Doéllinger was President of the
University of Munich Bluntschli visited him for a conversation about Christian
unity in August 1872. The conversation was continued at the Old Catholic Con-
gress in Cologne in September 1872, where principles of union work were out-
lined. But in spite of Déllinger’s new and favourable view on Luther and the Re-
formation, the common liberal interests in the political field could not overcome
the religious split between Protestantism and Catholicism.

105 FriepricH NippoLD, Bischof Reinkens, in: DERS., Fiihrende Personlichkeiten
zur Zeit der Griindung des Deutschen Reiches. Forschungen und Erinnerungen, Berlin
(Siegismund) 1911, 184-220, hier 217.

106 Dokumentiert in: OR 34 (1985) 365-367, vgl. dazu Urs voN ARX, Koinonia
(wie Anm. 92), 24, letzter Absatz der Anm. 17.

107 ANTON HoUTEPEN, Oikoumené oder der Weg zu einer neuen Katholizitit, in:
IKZ 96 (2006) 9-42, hier 34.

69



	Bluntschli und Döllinger

