
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 97 (2007)

Heft: 1

Artikel: Bluntschli und Döllinger

Autor: Kessler, Ewald

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405027

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405027
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bluntschli und Döllinger

Ewald Kessler

«Ignaz von Döllinger (1799-1890) - mit diesem Namen verbindet sich

vor allem die Kritik an den Papstdogmen von 1870. Zeit seines Lebens
hat sich der Kirchenhistoriker aber auch mit dem Protestantismus und der
Reformation des 16. Jahrhunderts auseinandergesetzt.»1 Ein Aspekt dieser

Auseinandersetzung war immer der Schmerz über die Zerrissenheit der

Christenheit, der deutschen Nation und der Kirche in getrennte Kirchen.

I. Nach dem Erscheinen seines Buches «Kirche und Kirchen»2 sorgte
sich Döllinger wegen der Aufnahme dieses Werkes. Er hatte es nach den

Odeonsvorträgen rasch verfasst, als der päpstliche Nuntius den Saal

demonstrativ verlassen hatte, weil er das Problem des Kirchenstaates nicht
im strikt römischen Sinn behandelt hatte3. Deshalb schrieb er am 13. No-

1 Stefan Leonhardt, «Zwei schlechthin unausgleichbare Auffassungen des

Mittelpunktes der christlichen Religion». Ignaz Döllingers Auseinandersetzung mit der
Reformation, ihrer Lehre und deren Folgen in seiner ersten Schaffensperiode
(Göttinger Beiträge zur Theologie 1), Göttingen (Duehrkohp & Radicke) 2004, i

(«Zusammenfassung»).

2 Johann Josef Ignaz von Döllinger, Kirche und Kirchen, Papstthum und

Kirchenstaat, München 1861. Das Buch wurde bei Cotta in Stuttgart gedruckt, s. dazu
den Brief Georg von Cottas an Döllinger vom 29. Oktober 1861, in dem der Protestant
Cotta auch seine Wertschätzung des Katholizismus ausdrückt, und Döllingers Antwort
vom 13. November 1861, in: Ewald Kessler, Ignaz von Döllinger- J.G. Cotta-Verlag,

Briefwechsel 1838-1889, in: ZBLG 42 (1979) 305-350, hier 313-314.
1 Döllinger war schon längere Zeit in Rom umstritten: «Die auf Wunsch Erzbischof

Geisseis von Döllinger zusammengefasste Denkschrift für die [Würzburger]
Bischofskonferenz [1848] befasste sich auch mit dem Gedanken einer neuen Stellung
der katholischen Kirche zum Protestantismus und zwar besonders im Hinblick auf
die Versuche einer evangelisch-nationalkirchlichen Einigung.» Vgl. Rudolf Lill,
Grossdeutsch und kleindeutsch im Spannungsfeld der Konfessionen, in: Anton
Rauscher (Hg.), Probleme des Konfessionalismus in Deutschland seit 1800 (BKath F. B),
Paderborn (Schöningh) 1984, 29^4-8, hier 40. Der Münchener Erzbischof und spätere
Kardinal Reisach schwärzte Döllinger deshalb in Rom an. - Den nationalkirchlichen
Gedanken griffen die Protestanten auf ihrer Generalsynode 1849 in Ansbach auf;

vgl. Ferdinand Magen, Protestantische Kirche und Politik in Bayern. Möglichkeiten
und Grenzen in der Zeit von Revolution und Reaktion 1848-1859 (KVRG 11), Köln
(Böhlau) 1986,232.

48 IKZ 97 (2007) Seiten 48-69



Bluntschli und Döllinger

vember 1861 an Edmund Jörg4: «Gestern las ich die ersten zwei Artikel
Bluntschlis über mein Buch in der Süddeutschen Zeitung>. Er ist ein
unredlicher Gegner, wie es in seiner Natur liegt. Es werden wohl noch
stärkere und beachtenswertere Angriffe5 kommen; dann will ich alle
zusammennehmen und mit einem Male, etwa in einer eigenen Schrift6, abthun.
Lächerlich war mir die Äusserung Bluntschlis, ich hätte die Studien eines

ganzen Lebens in dieser Schrift (eine Gelegenheitsschrift, die in fünf
Monaten verfasst worden!) niedergelegt.»7

Natürlich spielt hier auch der nationalpolitische Gegensatz zwischen
katholisch-grossdeutsch und protestantisch-kleindeutsch eine Rolle, dazu
kam aber auch die «Intransigenz, mit der Rom und der päpstliche Zentralismus

die Ideen der Zeit verwarf»8, die Döllinger empfindlich und nervös
reagieren Hess9. Diese Schrift «markiert bereits deutlich den Wandel, der

4 Joseph Edmund Jörg (1819-1901) studierte ursprünglich Theologie, dann unter

Döllingers Anleitung Geschichte, 1852 Archivar und Redakteur der «Historischpolitischen

Blätter», stürzte 1870 als Führer der «klerikalen» Landtagsmehrheit den
liberalen bayerischen Ersten Minister Chlodwig zu Hohenlohe-Schillingsfürst, wandte
sich gegen den Eintritt Bayerns in das Deutsche Reich und als Reichstagsabgeordneter

gegen Bismarcks Aussenpolitik.
5 Zu weiteren Rezensionen vgl. Victor Conzemius (Hg.), Ignaz von Döllinger

- Lord Acton, Briefwechsel 1950-1890. Erster Band 1850-1869, München (Beck)
1963, 243-244, Anm. 2-5; 266, Anm. 23; 267, Anm. 7. Jörg hat das Buch «negativ
ablehnend» besprochen, vgl. ebd., 244, Anm. 2. Zu Jörgs Urteil über Döllinger vgl. auch

Johann Friedrich, Ignaz von Döllinger. Sein Leben auf Grund seines schriftlichen
Nachlasses. Dritter Teil: Von der Rückkehr aus Frankfurt bis zum Tod 1849-1890,
München (Beck) 1901, 141.

6 Die Schrift wurde von Döllinger nicht veröffentlicht. Vorarbeiten dazu nach dem

Manuskript mit dem Titel «Die neuesten Geständnisse der Protestanten über das Aufgeben

der orthodoxen Rechtfertigungslehre» in: Bayerische Staatsbibliothek München,

Döllingeriana X, 45, 3, sind abgedruckt in: Leonhardt, Auffassungen (wie Anm. 1),

280-328. Das Manuskript enthält Auszüge aus protestantischen Stellungnahmen zu
«Kirche und Kirchen» von Schenkel (280-284), Hase (284-291), «Zeitschrift für
Protestantismus und Kirche» 1862 (291-293), A. v. Öttinger in «Dorpater Zeitschrift für
Theologie und Kirche» 1862 (303-307), «Neue evangelische Kirchenzeitung» 1862

(320-321) und «Protestantische Kirchenzeitung für das evangelische Deutschland»
1862 (322), dazu Auszüge zur Rechtfertigungslehre.

7 Friedrich, Döllinger (wie Anm. 5), 271.
8 Lill, Grossdeutsch (wie Anm. 3), 44-45 und auch 38.
9 Vgl. dazu Heinrich Schrörs (Hg.), Ignaz Döllingers Briefe an eine junge Freundin,

Kempten (Kösel) 1914,82-122 (Briefe vom 26. Mai 1861 bis 27. Februar 1862, in
denen Döllinger die Arbeit an dem Buch, dessen Aufnahme und geplante Fortsetzung
erwähnt).

49



Ewald Kessler

sich in Döllingers Denken im Verlauf der fünfziger Jahre vollzogen hat»10.

Ein Wendepunkt ist offenbar die Dogmatisierung der Unbefleckten
Empfängnis Mariens 1854 und der damit verbundene Marienkult11.

Das Vorwort des Buches über «Kirche und Kirchen» wird heute als

«ein erstrangiges Dokument ökumenischer Haltung» gewertet, als ein

«Zeugnis einer Theologie, die sich auf die Wiedervereinigung ausrichtet»12.

Bluntschlis Gegenpart in Zürich auf katholischer Seite, Philipp Anton

von Segesser, beklagte 1869, am Ende dieses Jahrzehnts, dass «der

grosse Döllinger, der geistvollste Theologe des Jahrhunderts, unter dem

Stillschweigen der obersten Häupter der Kirche die hämischen Anfeindungen

einer Kirche erdulden muss, aus deren Schablonen sein gewaltiger
Geist herausgetreten ist, um die kirchliche Wissenschaft auf die Höhe der

geistigen Entwicklung der Zeit zu heben»13.

10 Leonhardt, Auffassungen (wie Anm. 1),13, 89-94 und 201. Döllinger hatte
in dem von ihm fortgesetzten und beendigten zweiten Band von Johann Nepomuk
Hortigs «Handbuch der christlichen Kirchengeschichte» (Bd. II/2), Landshut (Krüll)
1828, keinen theologischen Grund für die Trennung von Katholiken und Protestanten

gesehen (was freilich Hubert Huppertz in seiner in der IKZ noch nicht veröffentlichten
Rezension des Buchs von Leonhardt bestreitet). Unter dem Einfluss von Johann Adam
Möhler, dessen Aufsätze er 1839/1840 herausgab, radikalisierte sich seine Haltung,
und die Bände über die Reformation (1846/1848) und die Skizze über Luther (1851)
sind nach den Grundsätzen verfasst, die Möhler für die Abfassung seiner «Symbolik»
an den gemeinsamen Freund Adam Gengier am 25. Juni 1830 schrieb; vgl. ebd., 95,
Anm. 6, und 97-108. Döllinger ist also wieder zu seiner früheren Haltung zurückgekehrt.

11 Siehe dazu Friedrich, Döllinger (wie Anm. 5), 130-135 und 144-147.
12 Johann Finsterhölzl, Die Kirche in der Theologie Ignaz von Döllingers

bis zum ersten Vatikanum (SThGG 9), Göttingen (Vandenhoeck) 1975, 393. In
diesem Vorwort sind «einer ökumenisch geöffneten Kirche der Weg vorgezeichnet und
die Strukturen einer ökumenischen Theologie umrissen. Diese Konzeption greift er
auf dem Gelehrtenkongress 1863 wieder auf» (ebd., 295). Damit hat Döllinger «die
Linie eines Ökumenismus aufgezeigt, der nicht spätgeborene Aufklärung, nicht ein
den Mittelweg suchender Puseyismus, sondern eben katholischer Ökumenismus ist»

(ebd., 398). Zu dieser Vorrede, die am 11. Oktober 1861 datiert ist, schreibt Döllinger,
sie enthalte «doch auch viel Versöhnliches und Friedfertiges. Sie scheint besonderen
Beifall zu finden»; vgl. Schrörs, Döllingers Briefe (wie Anm. 9), 91 und 99 (Briefe
vom 11. Oktober und 8. November 1861).

13 Philipp Anton von Segesser, Am Vorabend des Konzils, in: ders., Sammlung

kleiner Schriften. Bd. I: Studien und Glossen zur Tagesgeschichte 1859-1875,
Bern (Wyss) 1877, 390-454, zitiert nach: Victor Conzemius, Philipp Anton Segesser
1817-1888. Demokrat zwischen den Fronten, Zürich (Benziger) 1977, 164.

50



Bluntschli und Döllinger

IL Johann Caspar Bluntschli, aus Zürich stammend, wo er als Advokat,
Politiker und Professor Karriere gemacht hatte, war 1848 von König
Max IL14 nach der Lola Montez Affaire nach München als Professor für
Privat- und Staatsrecht berufen worden15. Döllinger hatte damals seinen
Lehrstuhl wegen dieser Affaire verloren16, während Bluntschli den Ruf
nach München annahm. Mitte der 1850er-Jahre griff Bluntschli den
bekannten Ultramontanen Prof. Ringseis17 wegen dessen Rede als Rektor
der Universität in zwei Presseartikeln an. Als Vergeltung dafür wurde seine

Wahl als Mitglied der Münchener Akademie von den Ultramontanen,
zu deren Führern Döllinger gehörte, verhindert18. 1860 liess er anonym
eine Schrift gegen die weltliche Herrschaft des Papstes erscheinen, die auf
katholisch-kirchlicher Seite als Angriff empfunden wurde19. Als «ein
prominenter Kulturkämpfer», der an «allen seinen Wirkungsorten - Zürich,
München und Heidelberg - Kämpfe mit den Ultramontanen» ausfocht20,
hatte er in seiner Münchener Zeit offenbar keinen persönlichen Kontakt
mit Döllinger.

Bluntschli ist am 2. November 1861 zum Wintersemester 1861/62 als

Nachfolger von Robert von Mohl Professor in Heidelberg geworden21.

14 Maximilian II. Joseph (1811-1864) übernahm nach der Abdankung seines

Vaters Ludwig I. am 20. März 1848 die Regierung.
15 Johann Caspar Bluntschli, Denkwürdiges aus meinem Leben (1808-1881).

Teil II: Die deutsche Periode, erste Hälfte, München 1848-1861, Nördlingen (Beck)
1884, 77-81. Bluntschli hatte sich Ende 1847 entschlossen, die Schweiz zu verlassen

und zunächst nach München zu fahren. Noch unter König Ludwig I. hatte er von
Minister Fürst Wallerstein eine Zusage für eine Berufung bekommen (ebd., 3-75), dazu

auch Friedrich, Döllinger (wie Anm. 5), 174.
16 Friedrich, Döllinger (wie Anm. 5), 326-330.
17 Johann Nepomuk von Ringseis (1775-1880), Mediziner, 1825-1872 Professor

in München, befreundet mit den Führern der katholischen Bewegung. Er verlor 1847

wie Döllinger vorübergehend seinen Lehrstuhl.
18 Bluntschli, Denkwürdiges, Teil II (wie Anm. 15), 231-233.
19 A.a.O., 274-275. Die Schrift erschien unter dem Titel «Das Papstthum vor der

Napoleonischen und deutschen Politik» in Berlin (Springer); seine These war, «die

weltliche Macht des Papstes ist heute die Schwäche des Papstthums».
20 Claudia Lepp, Protestantisch-liberaler Aufbruch in die Moderne. Der deutsche

Protestantismus in der Zeit der Reichsgründung und des Kulturkampfes (Religiöse
Kulturen der Moderne 3), Gütersloh (Kaiser/GVH) 1996, 309-310.

21 Dagmar Drüll (Hg.), Heidelberger Gelehrtenlexikon 1803-1932, Berlin

(Springer) 1986, 23; Bluntschli, Denkwürdiges, Teil II (wie Anm. 15), 309-311.

51



Ewald Kessler

Hier war er ab 1861 auch als liberaler Abgeordneter tätig und an der

Durchsetzung der christlichen Gemeinschaftsschule beteiligt22. Ab 1863

engagierte er sich führend bei der Gründung des Deutschen Protestantenvereins,

dessen Vorsitzender er 1865-1874 war23. Eines seiner Anliegen
war, «innerhalb der protestantischen Kirchen Frieden zu schaffen»24. Der
Verein hatte als Nahziel «die Verwirklichung des Gemeindeprinzips»,
durch das die Gemeinden an der kirchlichen Entscheidungsfindung beteiligt

werden sollten, wie das in der Ordnung des deutschen altkatholischen
Bistums von 1873 verwirklicht ist, und als Fernziel die «nationalkirchliche

Einigung»25. Bluntschli schrieb noch kurz vor dem Vatikanum I:

22 Bluntschli hatte schon als Präsident der Schulsynode in Zürich 1836 (vgl.
Johann Caspar Bluntschli, Denkwürdiges aus meinem Leben [1808-1881]. Teil
I: Die schweizerische Periode 1808-1848, Nördlingen [Beck] 1884, 189-190) und
am 3. August 1863 auf der fünften Durlacher Konferenz, einem Treffen badischer
Liberaler, über «Das Verhältnis der Kirche zur Schule» gesprochen, vgl. Lepp,
Aufbruch (wie Anm. 20), 342. Siehe auch Ewald Kessler, Die Gemeinschaftsschule
in Heidelberg - ein alt-katholischer Erfolg, in: Katholische Gemeinde der
Alt-Katholiken Heidelberg-Ladenburg (Hg.), 125 Jahre unterwegs Festschrift, Heidelberg

1999, 58-77, hier 75-76. Johann Caspar Bluntschli, Denkwürdiges aus
meinem Leben (1808-1881). Teil III: Die deutsche Periode. Zweite Hälfte, Heidelberg

1861-1881, Nördlingen (Beck) 1884, 250, berichtet 1869) dazu: «In Heidelberg,

wohin ich möglichst bald zurückkehrte, wurde die Einführung der aus Kindern
aller Confessionen gemischten Volksschule festlich gefeiert (13. Juni). Das war eine
furchtbare Niederlage der Ultramontanen. Ich hatte eine so grosse Aufregung, wie an
diesem Tage, noch nicht in Heidelberg gesehen, nicht einmal im Jahre 1866. Abends
war Bankett in der Harmonie. Ich wünschte mich zu entziehen, wurde aber hingeholt.

In meiner Rede suchte ich die katholischen Laien zur Selbständigkeit
anzufeuern.» - Den erfolglosen Widerstand gegen das Schulaufsichtgesetz gab die
erzbischöfliche Kurie in Freiburg i.Br. erst im Juni 1871 auf, als sie die Ortspfarrer
anwies, ihren Platz in den Ortsschulräten einzunehmen. Im Gegenzug erlaubte die

Regierung, dass zum 25-jährigen Papstjubiläum Pius' IX. die Schulen am 16. Juni
1871 unterrichtsfrei hatten; vgl. Heinrich Schulthess (Hg.), Europäischer
Geschichtskalender 1871, Nördlingen (Beck) 1872, 174.

23 Lepp, Aufbruch (wie Anm. 20), 38 und 70-78. Die Gründung erfolgte auf dem

Protestanlentag am 7. und 8. Juni 1865; vgl. ebd., 57, mit der euphorischen Schilderung

aus Bluntschlis originalem Tagebuch, die in Bluntschli, Denkwürdiges, Teil III
(wie Anm. 22), 129, wesentlich nüchterner klingt. Vgl. auch Hans Hinrich Studt,
Professor Dr. theol. Michael Baumgarten. Ein aus 45jähriger Erfahrung geschöpfter
biographischer Beitrag zur Kirchenfrage. Bd. II, Kiel (Homann) 1891, 6-7, und «Protest

des Protestantenvereins gegen das Vatikanum I», ebd., 12-13.
24 Bluntschli, Denkwürdiges, Teil III (wie Anm. 22), 293.
25 Lepp, Aufbruch (wie Anm. 20), 43 und 147-148.

52



Bluntschli und Döllinger

«Der moderne Staat macht den Bock zum Gärtner, wenn er die politische
Leitung den Ultramontanen überlässt.»26

III. In einem Gespräch mit Heinrich Geizer27 am 8. Juli 1872 meinte

Bluntschli, der innerkirchliche Friede der evangelischen Kirchen in
Deutschland könne nur dadurch erreicht werden, «dass die Zeloten gehindert

werden zu verfolgen». Dazu müsse man die Parteien durch eine neue
Tat ablenken, durch den Gedanken «einer Conföderation (nicht Union)
der deutschen evangelischen Kirchen». Als Grundlagen sah er: «1) jede
Kirche bleibt in sich frei; 2) Herstellung einer nationalen Verbindung, welche

die Gegensätze in Liebe gewähren lässt; aber 3) der Curie gegenüber
die Freiheit sichert und 4) den Frieden mit dem Sta[a]t erhält.» Mithilfe
des damals neu proklamierten deutschen Kaisers sollte eine Kommission
von Führern der verschiedenen evangelischen Parteien zusammenberufen
werden. Zum Abschluss des Gesprächs sagte Bluntschli: «In München
können vielleicht die Dinge weiter vorbereitet werden.» Er dachte dabei

«an die Beiziehung der Altkatholiken, in welchen er gleichfalls eine deutsche

<evangelische> Kirchengemeinschaft» erkannte - «evangelisch nicht
im rechtlichen und historischen, wohl aber im sachlichen Sinn»28.

Symptomatisch für die Aussichten eines solchen Projekts dürfte die Antwort
des Reichskanzlers Fürst Bismarck auf eine entsprechende Frage gewesen
sein: «Eine Nationalkirche erleben wir nicht, dazu fehlen alle Prämissen.

Nein, nein, daran kann man ernstlich nicht denken.»29

26 Johann Caspar Bluntschli, Charakter und Geist der politischen Parteien.

Nördlingen (Beck) 1869. 40, zitiert nach: Johannes Baptist Kissling, Geschichte
des Kulturkampfes im deutschen Reiche. Band III: Der Kampf gegen den passiven
Widerstand. Die Friedensverhandlungen, Freiburg i.Br. (Herder) 1916, 160; vgl. auch

Lill, Grossdeutsch (wie Anm. 3). 45.
27 Johann Heinrich Geizer (1813-1879), Historiker und liberaler Politiker,

1840 Privatdozent. 1842 Professor in Basel. 1843 nach Berlin berufen. 1850

schwer erkrankt, bis 1870 Herausgeber der «Protestantischen Monatsblätter für
innere Zeitgeschichte». 1866 badischer Staatsrat, im April 1870 in Rom, wo er
in Kreisen der Konzilsminorität verkehrte: vgl. Victor Conzemius (Hg.), Ignaz

von Döllinger-Lord Acton, Briefwechsel 1950-1890. Zweiter Band 1869-1870.
München (Beck) 1965. 247. Anm. 1 und Register: ders. (Hg.), Ignaz von Döllinger

- Charlotte Lady Blennerhassett, Briefwechsel 1865-1886. München (Beck)
1981.706-709.

28 Bluntschli, Denkwürdiges. Teil III (wie Anm. 22), 293-294.
29 Erich Schmidt-Volkmar, Der Kulturkampf in Deutschland 1871-1890.

Göttingen (Musterschmidt) 1962, 67-68.

53



Ewald Kessler

Döllinger hatte am 30. März 1866 als Antwort auf Puseys «Eirenicon»30

geschrieben, er sei überzeugt, dass sie innerlich schon vereinigt
seien, auch wenn sie getrennten Kirchen angehörten31. Drei Jahre später,

zur Zeit der Veröffentlichung der «Janus»-Briefe, riet er am 28. Februar
1869 den Anglikanern, von Rom eine Behandlung zu fordern «wie die

unierten Griechen: Unsere eigene (katholisch ergänzte, aber Englische)
Liturgie; den Kelch, das Recht, das so verwilderte und superstitiös gewordene

Ablasswesen zurückzuweisen; vor allem: Freiheit, unsere Synoden

zu halten»32. Die Haltung zum Ersten Vatikanum brachte Döllinger
auch anerkennende Aufmerksamkeit auf protestantischer Seite ein. Die

juristische Fakultät in Marburg ehrte ihn mit der Verleihung der Doktorwürde.

Am 15. Juni 1871 schrieb er an den Dekan der Fakultät:

«Es ist wohl das erstemal, dass einem Manne meines Standes ein so gewichtiges

Zeugniss des Wohlwollens und Vertrauens von einer gelehrten einem
anderen Bekenntnisse angehörigen Körperschaft gewährt wird; ich werde
wohl nicht irre gehen, wenn ich darin einen Vorgang erblicke, welcher nicht
ohne Einfluss bleiben wird auf die künftige Gestaltung der Dinge in dem

nun politisch geeinigten, aber confessionell noch gespaltenen Vaterland. Wir
Deutschen können und wollen doch nicht der Hoffnung entsagen, dass zu
der glücklich erlangten staatlichen Union auch einmal die religiöse sich
geselle, dass die vor 300 Jahren unvermeidlich gewordenen [sie] Trennung in
einer wenn auch jetzt noch entfernten Zukunft zu höherer reinerer Einheit
sich wieder zusammenschliesse. Wird mir die hochverehrte Facultät wohl
gestatten, dass ich, von der Sehnsucht nach solchem Ziele erfüllt, die hohe

Ehre, die sie mir erwiesen hat, zugleich auch als eine glückverheissende
Vorbereitung eines künftigen Geistesfriedens begrüsse und auch darum mich
ihrer freue?»33

30 Edward Bouverie Pusey, The Church of England, a portion of Christ's one
Holy Catholic Church, and a means of restoring visible unity: an eirenicon in a letter
to the author of 'The Christian Year', Oxford (Parker) 1865.

31 Friedrich, Döllinger (wie Anm. 5), 413; Ewald Kessler, Döllinger und der
Protestantismus, in: IKZ 89 (1999) 2-22 und 96-113, hier 8, Anm. 4; Leonhardt,
Auffassungen (wie Anm. 1), 84—86.

32 Zitiert nach Finsterhölzl, Kirche (wie Anm. 12). 399. Das Konzept von
Döllingers Vorschlag kann man auch als «Vorläufer» der Bonner Vereinbarung von 1931

zwischen anglikanischen und altkatholischen Kirchen sehen. Ähnlich hatte Döllinger
1838 im «Handbuch der Kirchengeschichte» II/2, 442 (vgl. Anm. 10), bezüglich der
«Confessio Augustana» argumentiert, vgl. Leonhardt, Auffassungen (wie Anm. 1),
25 mit Anm. 49.

33 Schulthess, Geschichtskalender 1871 (wie Anm. 22), 174.

54



Bluntschli und Döllinger

Am 31. Januar 1872 hatte Döllinger «in München vor einem
ungewöhnlich grossen Kreise von Zuhörern einen Cyclus von Vorlesungen
über die <Wiedervereinigungsversuche der christlichen Kirchen und die
Aussichten auf eine künftige Union>» eröffnet34. Heinrich Geizer, der
schon im November 1870 den Plan einer Zeitschrift mit Döllinger
besprochen hatte, kam nun auf diesen Plan zurück. Döllinger nahm «den
Plan mit Freuden auf» und antwortete am 8. April 1872, «es kommt jetzt
darauf an, die Gesinnungsgenossen, die jetzt noch überall vereinzelt,
zerstreut, ohne von einander zu wissen, ihre eigenen Wege gehen oder auch
mutlos die Hände in den Schoss legen, einander näher zu bringen, ein

Organ der Mitteilung, der Diskussion zu gründen». Doch seine eigene
Mitarbeit schloss er angesichts seines Alters und seiner Verpflichtungen
weitgehend aus35. Er mahnte, die orthodoxe und die anglikanische
Kirche, deren Vertreter auf dem Münchener Kongress 1871 ihr Interesse am
Altkatholizismus gezeigt hatten36, nicht unbeachtet zu lassen, da «gerade

diese Kirchen Vermittlungs-Elemente in sich tragen und nirgends die

Vereinigung so viele Freunde und zur Thätigkeit bereite Männer zählt als

gerade in England»37.

IV. Am 18. Juli 1871, gerade ein Jahr nachdem Papst Pius XII. sich selbst

für unfehlbar erklärt hatte und ein Vierteljahr nach Döllingers
förmlicher kirchlicher Exkommunikation, besuchte Professor Pierantoni, der

Schwiegersohn des italienischen Freiheitskämpfers Mancini38, Bluntschli

34 Heinrich Schulthess (Hg.), Europäischer Geschichtskalender 1872, Nördlingen

(Beck) 1873, 53; vgl. auch Friedrich, Döllinger (wie Anm. 5), 631-635; Johann

Finsterhölzl, Ignaz von Döllinger (Wegbereiter heutiger Theologie), Graz (Styria)
1969, 68-69; Kessler, Döllinger (wie Anm. 31), 17-19. Die Vorträge erschienen
sofort nach Stenogrammen in der «Augsburger Allgemeinen Zeitung», und bald folgte,
übersetzt von Henry Nutcombe Oxenham, die englische Ausgabe als «Lectures on the

Reunion of the Churches», London (Rivingtons) 1872. Die deutsche Buchausgabe
erschien erst Jahre später: «Über die Wiedervereinigung der christlichen Kirchen»,

Nördlingen (Beck) 1888.
33 Friedrich, Döllinger (wie Anm. 5), 634.
36 Urs Küry, Die Altkatholische Kirche. Ihre Geschichte, ihre Lehre, ihr Anliegen

(KW 3), 2. Aufl. Hg. Christian Oeyen, Stuttgart (EVW) 1978 [= 31982], 102.
37 Friedrich, Döllinger (wie Anm. 5), 635.
38 Pasquale Stanislao Mancini (1817-1888), 1848 Abgeordneter in Neapel, 1849

Professor für Staatsrecht in Turin, 1872 in Rom, ab 1862 mehrmals Minister. Am
6. April 1872 konstituierte sich in Rom ein altkatholisches Komitee unter Vorsitz von

Hyacinthe Loyson, vgl. Schulthess, Geschichtskalender 1872 (wie Anm. 34), 13.

55



Ewald Kessler

in Heidelberg. Pierantoni kam «von München, wo er auch Döllinger und
Huber sah, deren Streben er aus politischen Gründen fördert[e], nicht
aus religiösen»39. Ein Jahr nach diesem Besuch, am 30. Juli 1872, reiste

Bluntschli zusammen mit seinem Kollegen Bernhard Windscheid40
«nach München zum 400-Jahr-Jubiläum der Universität. Die glänzende
Feier ward am 1. August durch eine Festrede des Professors Dr. Döllinger
eröffnet41, welcher ausdrücklich für das Jahr der Jubiläumsfeier von der

Universität München zum Rektor erwählt worden war.»42

Am 3. August 1872 war Bluntschli lange zu einem Besuch bei
Döllinger, wo er «den Gedanken einer kirchlichen Conföderation zunächst
unter den Protestanten, dann auch mit den Katholiken» entwickelte.
«Das Gespräch war sehr belebt und offen.»43 Bluntschli fertigte davon
ein Gedächtnisprotokoll44. Döllinger wies einleitend auf die
«Assoziationsbestrebungen» protestantischer Denominationen in den USA mit
der Bischöflichen Kirche hin. Bluntschli bemerkte, dazu könne man
sich in Deutschland an die Landeskirchen halten «und brauche nur ein
nationales Band wechselseitigen und freundlichen Zusammenhalts»45.

39 Bluntschli, Denkwürdiges, Teil III (wie Anm. 22), 282.
40 Windscheid war am 17. September 1870 zum Sommersemester 1871 als

Nachfolger von Vangerow nach Heidelberg berufen worden; vgl. Drüll. Gelehrtenlexikon

(wie Anm. 21). 301. Hier arbeitete er auch in der altkatholischen Bewegung mit:
Vom 5. bis 6. August 1871 hatte in Heidelberg unter massgeblicher Beteiligung Wind-
scheids die Vorkonferenz zum ersten Altkatholikenkongress in München stattgefunden;

vgl. Ewald Kessler, Bernhard Windscheid an Peter Knoodt, in: IKZ 76 (1986)
42-54, hier 43-46; vgl. auch Schulthess, Geschichtskalender 1871 (wie Anm. 22),
192; Johann Friedrich von Schulte, Der Altkatholicismus. Geschichte seiner
Entwicklung, inneren Gestaltung und rechtlichen Stellung in Deutschland, Giessen (Roth)
1887 /Neudruck Aalen (Scientia) 1965, 342-343 und 381.

41 Vgl. auch Schulthess, Geschichtskalender 1872 (wie Anm. 34), 178 (zum
1. August 1872).

42 A.a.O., 191 (zum 29. September 1871); für Döllinger stimmten 52 Professoren,

nur sechs Professoren aus der theologischen Fakultät stimmten gegen ihn. Vgl. auch

Bluntschli, Denkwürdiges, Teil III (wie Anm. 22), 295-296. Bluntschli und
Windscheid, die beide ehemals Professoren in München waren, kamen privat zum Jubiläum.

«Aus dem kleinlich-gehässigen Coteriegeist heraus» hatte der Heidelberger Senat

Prorektor Renaud als Deputierten gesandt. Umso herzlicher wurden beide in München
empfangen, vgl. ebd., 296-297. Zur Rektorwahl, bei der Bluntschli Windscheid
favorisiert hatte, vgl. ebd., 290-291.

43 Bluntschli, Denkwürdiges, Teil III (wie Anm. 22), 298; vgl. auch Lepp,
Aufbruch (wie Anm. 20), 337, Anm. 248.

44 Bluntschli, Denkwürdiges, Teil III (wie Anm. 22), 298-304.
45 A.a.O., 298.

56



Bluntschli und Döllinger

Beide stimmten darin überein, dass für die deutschen Protestanten
angesichts ihrer grossen Differenzen weder das Augsburger Bekenntnis46 noch
das Apostolikum als gemeinsames Glaubensbekenntnis brauchbar seien.
Das war für Döllinger als Grundlage für eine Kirchenvereinigung nicht
annehmbar. Er wandte ein, «wenn die Altkatholiken so grosse Zugeständnisse

an den protestantischen Geist machen, würde die Möglichkeit ihrer
Verbindung mit der griechischen und der englisch-bischöflichen Kirche
gefährdet. Darauf müssen sie aber Wert legen.» Er hatte hervorgehoben,
«dass die religiöse Gemeinschaft zum Kern eine gemeinsame Lehre haben

müsse», während Bluntschli betonte: «Die Jünger Christi hatten gar nicht
dieselbe Vorstellung von ihm und dennoch hielt er sie zusammen.»47 Dem
stimmte Döllinger zu, doch er fragte: «Werden wir dann nicht in den
unfruchtbaren Deutschkatholicismus verfallen?»48 Bluntschli verneinte diese

Befürchtung, indem er sagte, dass «die Verbindung nur ein weiter Rahmen
sein soll, der die verschiedenen Kirchen und Richtungen zusammenfasst,
aber diesen nichts nimmt von ihrer Eigenart, als die Feindseligkeit gegen
Andere. Im Innern unter sich mögen sie jede ihre Weise behalten und
ausbilden. Ein gemeinsames Bekenntnis ist heute unmöglich49. Vielleicht
entwickelt sich später eines. Vor der Hand brauchen wir Frieden und freie
Entfaltung der Meinungen.»50

46 Siehe auch Kessler, Döllinger (wie Anm. 31), 19, Anm. 88, und 21,
Anm. 99-102.

47 Auf dem deutschen Protestantentag wurde am 2. Oktober 1872 eine entsprechende

Erklärung zur Bekenntnisfrage angenommen, vgl. Schulthess, Geschichtskalender

1872 (wie Anm. 34), 200-203.
48 Bluntschli, Denkwürdiges, Teil III (wie Anm. 22), 298-299. Döllinger hatte

in seinem Vortrag vom 9. April 1861 die Möglichkeit einer Spaltung der katholischen
Kirche verneint und gesagt: «Die allgemeine Gesinnung aller Religiösen in allen
katholischen Nationen würde jeden derartigen Versuch mit Abscheu von sich weisen, und
die Irreligiösen würden es höchstens zu einer zweiten Auflage der Ronge'schen
Walpurgisnacht von 1846 bringen»; vgl. Döllinger, Kirche (wie Anm. 2), 676. Den
Vorwurf des «Rongeanismus», wie der Deutschkatholizismus nach seinem populärsten
Vertreter auch genannt wurde, hatten die Altkatholiken immer wieder abzuwehren.

49 In der Diskussion des deutschen Protestantenvereins «um die beiden
programmatischen Alternativen - Verfassungs- oder theologische Reformpartei - obsiegte im
Jahr 1865 die erstere. Ein Vorstoss in der Bekenntnisfrage unterblieb»; vgl. Lepp,

Aufbruch (wie Anm. 20), 50.
50 Bluntschli, Denkwürdiges, Teil III (wie Anm. 22), 299; siehe auch Gerhard

Besier, Preussische Kirchenpolitik in der Bismarckaera. Die Diskussion in Staat und

Evangelischer Kirche um eine Neuordnung der kirchlichen Verhältnisse Preussens

zwischen 1866-1872 (VHKB 49), Berlin (de Gruyter) 1980, 186-187.

57



Ewald Kessler

In diesem Abschnitt des Gesprächs wird deutlich, dass Döllinger mehr
die Einheit im Notwendigen und Bluntschli mehr die Freiheit im
Verschiedenen hervorhebt, während beide die Liebe in Allem bejahen51. In
diesem Sinn, um die Altkatholiken nicht in einen falschen, grundsatz- und

glaubenslosen Liberalismus abgleiten zu lassen, hatte Döllinger schon am
19. September 1871, kurz vor dem Münchener Kongress, zur altkatholischen

Bewegung geschrieben: «Ich selber habe keine Wahl, ich muss
thun was ich kann um die Bewegung nicht ausarten und verwildern zu
lassen.»52 Unmittelbar nach dem Kongress schrieb er an Reusch: «Die Sache

mit dem Katechismus ist so wichtig, dass es höchst wünschenswerth ist,
die Sache sogleich in Angriff zu nehmen.»53 Er wollte damit eine verbindliche

Lehrgrundlage für die Altkatholiken schaffen.
Das Gespräch wandte sich dann politischen Aspekten zu. Ausgehend

von der Heiligen Allianz54, die die «Idee der christlichen Völkerfamilie
verkündete, welche katholische, protestantische und griechische Kirche

51 Bluntschlis Toleranz zeigt einerseits seine Haltung zur Berufung von David
Friedrich Strauss nach Zürich und die Quieszierung 1839, vgl. Bluntschli,
Denkwürdiges, Teil I (wie Anm. 22), 202-221; dazu in Döllingers Bibliothek (vgl. Bib-
liotheca Döllingeriana, Katalog der Bibliothek des verstorbene Kgl. Universitäts-
Professors J.J.J. von Döllinger, München [Lindauer] 1893, Nr. 7570): Strauss, Dr., und
die Züricher Kirche, Eine Stimme aus Norddeutschland, m.e. Vorwort v. Dr. W.M.L.
de Wette, Basel 1839. Andererseits kommt sie auch in seiner Stellung zur Berufung
der Jesuiten nach Luzern 1844 zum Ausdruck; vgl. ebd. 357-363, 367-387, 411-432
und 441^142; in diesem Zusammenhang wird auch ein Treffen mit den «geistigen
Führern der Münchener Ultramontanen» erwähnt, bei deren namentlicher Aufzählung
Döllinger nicht genannt wird.

52 Vgl. Victor Conzemius, Ignaz von Döllinger - Lord Acton, Briefwechsel. Dritter

Band 1871-1890, München (Beck) 1971, 37.
53 Briefwechsel Döllinger-Reusch (in Bearbeitung durch Christian Oeyen),

Brief 49 vom 2. Oktober 1871. Schon im oben (Anm. 10) erwähnten «Handbuch der

Kirchengeschichte» von 1828 schrieb Döllinger: «wie viel hat Luther nur durch
seinen Katechismus» für den religiösen Unterricht getan - zitiert nach: Finsterhölzl,
Kirche (wie Anm. 12), 355.

54 Auf Initiative des russischen Zaren Alexander L, der nach dem endgültigen Sieg
über Napoleon eine christlich-theokratische Allianz vorschlug, wurde unter dem
Einfluss des österreichischen Aussenministers Metternich zwischen dem russischen Zaren
(orthodox), dem österreichischen Kaiser Franz I. (katholisch) und dem preussischen
König Friedrich Wilhelm III. (protestantisch) ein Bündnis zur Stabilisierung des status
quo geschlossen, dem sich fast alle europäischen Staaten anschlössen. England gab
aus staatsrechtlichen Rücksichten nur eine Sympathieerklärung ab, der Papst lehnte
den Beitritt ab, und der türkische Sultan wurde als NichtChrist nicht zum Beitritt
eingeladen.

58



Bluntschli und Döllinger

verbinde», wurde die Bedeutung des Nationalen für die Kirche beleuchtet,

dessen sekundäre Bedeutung Döllinger betonte, während Bluntschli
hoffte, «ein nationales Band um die vorhandenen deutschen Kirchen»
schlingen zu können55.

Die politisch-geistige Lage nach den napoleonischen Kriegen und
den beiden Weltkriegen des 20. Jahrhunderts hatte sehr ähnliche
Konsequenzen: In allen drei Fällen wurde neben der politischen Neuordnung

- Heilige Allianz, Völkerbund und Vereinte Nationen - auch versucht,
die getrennten Kirchen einander näher zu bringen: Anfang des 19.

Jahrhunderts wurden protestantische Unionskirchen gegründet, und Franz

von Baader, in dessen Kreis sich auch Döllinger bewegte, versuchte, den
Graben zwischen Katholiken und Orthodoxen zu überbrücken. Nach dem
Ersten Weltkrieg ragte die «Faith and Order»-Konferenz hervor, auf der
der greise christkatholische Schweizer Bischof Eduard Herzog hervortrat,
und nach dem Zweiten Weltkrieg wurde der «Ökumenische Rat der
Kirchen» errichtet, in dem die altkatholischen Kirchen als Repräsentanten
des katholischen Teils der Christenheit eine wichtige Rolle spielten. Einen
ähnlichen Impuls wollten Bluntschli und Döllinger nach den politischen
Veränderungen von 1870/1871 geben.

Im Gespräch mit Bluntschli kommt Döllinger nun auf die
Schwierigkeiten der bayerischen Politik zu sprechen: Die «Landbevölkerung ist
noch ganz in der Gewalt des Klerus. Die Majorität in der Kammer ist
noch ultramontan.» Auch am Hof seien noch feindliche Elemente: «Das

ganze Haus des Prinzen Luitpold hält es mit der römischen Partei und

stützt sich auf den österreichischen Hof; nicht gerade, weil sie an den
Syllabus und die Unfehlbarkeit glauben, sondern weil sie das fait accompli
beider annehmen und meinen, das verlange die Politik Bayerns und seiner

Dynastie.»56 Bluntschli meinte nun, «Bayern könnte in Deutschland

55 Bluntschli, Denkwürdiges, Teil III (wie Anm. 22), 299-300. Schon dem jungen

Studenten in Berlin hatte Bluntschlis Lehrer Carl von Savigny «das Recht in einen

organischen Zusammenhang gebracht mit der besonderen Volksindividualität. Er hatte

gezeigt, dass das Recht wie die Sprache eine Seite des Volkslebens sei und eine natur-

gemässe Entwicklung, eine Geschichte habe»; vgl. Bluntschli, Denkwürdiges, Teil
I (wie Anm. 22), 64. Wie das Recht, so hatte für ihn auch die Religion einen

«Zusammenhang» mit der «Volksindividualität».
56 Bluntschli, Denkwürdiges. Teil III (wie Anm. 22), 300. Luitpold gab als

Prinzregent nach dem Tod Döllingers als des führenden Altkatholiken 1890 seine

Zustimmung zum staatskirchenrechtlichen Ausschluss der bayerischen Altkatholiken aus

der katholischen Kirche. Da allerdings König Ludwig II. das staatliche Placet zur

Verkündigung der Papstdogmen von 1870 verweigert hatte, begründete man nun den

59



Ewald Kessler

eine grosse Rolle spielen, wenn es als historische katholische Macht die
kirchliche Frage in national-deutschem und modernem Geist löste». Es

komme hier aber auf die Haltung des deutschen Kaisers an. Beide waren
skeptisch über die Aussichten der kommenden Auseinandersetzung57, die

man später den «Kulturkampf» nannte und die sich für die Altkatholiken
ungünstig auswirkte58. Bismarck war «nicht gewillt, den Altkatholizismus

als einen ernsthaften Faktor in seinem innenpolitischen Kräftespiel
zu betrachten»59. Ähnlich dachte auch der bayerische Kultusminister
Johann von Lutz. Während Bismarck noch bis in den Winter 1871/1872
versuchte, «die Unterstützung der Kurie und des deutschen Episkopats gegen
das Zentrum zu gewinnen»60, beantragte die bayerische Regierung nach

Sondierungen bei Bismarck am 16. November 1871 im Bundesrat den

«Kanzelparagraphen»61, der am 10. Dezember 1871 Reichsgesetz wurde62

und es bis zum Ende des Zweiten Weltkriegs blieb.
Über Luther, dessen positive Wertung durch Döllinger von Bluntschli

ausdrücklich gelobt wurde63, kamen sie auf die Stellung der Menschen zur

Ausschluss mit dem Mariendogma von 1854; vgl. Ewald Kessler, Johann Friedrich
(1836-1917). Ein Beitrag zur Geschichte des Altkatholizismus (MBMo 55), München
1975,500-506.

57 Bluntschli, Denkwürdiges, Teil III (wie Anm. 22), 300-301.
58 Küry, Kirche (wie Anm. 36), 77.
59 Schmidt-Volkmar, Kulturkampf (wie Anm. 29), 66.
60 Karl Erich Born in: HDtG 3, Stuttgart (Union) 1970, 269.
61 Der Kanzelparagraph verbot Geistlichen, bei Amtshandlungen «in einer den

öffentlichen Frieden gefährdenden Weise» zu politisieren. Am 23. November 1871

hielt Minister Lutz «zu seiner Begründung die schärfste Kampfesrede, die er je
gehalten», vgl. Schmidt-Volkmar, Kulturkampf (wie Anm. 29), 71-72. Siehe auch

Johannes Baptist Kissling, Geschichte des Kulturkampfes im deutschen Reiche.
Band I: Die Vorgeschichte, Freiburg i.Br. (Herder) 1911, 429-430.

62 Vgl. Dieter Albrecht, in: Max Spindler (Hg.), Handbuch der bayerischen
Geschichte, Bd. 4/1, München (Beck) 1974, 325; Schulthess, Geschichtskalender 1871

(wie Anm. 22), 231-233, 239 (Einbringung am 16. November 1871), 536-538
(Annahme am 28. November 1871 und Würdigung); Schmidt-Volkmar, Kulturkampf
(wie Anm. 29), 71-72.

63 Bluntschli, Denkwürdiges, Teil III (wie Anm. 22), 301-302. Siehe auch Studt,
Baumgarten (wie Anm. 23), 134, wonach der vierte Vortrag zur «Wiedervereinigung
der Kirchen» von 1872 «die classische und unübertreffliche Schilderung Luther's
enthält». Vgl. ferner zu Döllingers Lutherbild: Finsterhölzl, Kirche (wie Anm. 12),

352-357, 367-374 (die Polemik gegen Luther), sowie 385 und 388-389 (die Zeit
nach 1861 (In der «Publicatieserie Stichting Oud-Katholiek Seminarie», Amersfoort/
Sliedrecht, wird 2007 erscheinen: Hubert Huppertz, Döllingers Lutherbild [Anm. d.

Red.])

60



Bluntschli und Döllinger

Autorität zu sprechen, die auch Luther überwunden hatte. Döllinger sagte:
«Die Macht der Autorität ist furchtbar. Wer im Glauben an dieselbe erzogen

ist, für den ist es ungemein schwer, sich zur Freiheit durchzuarbeiten.
Es erscheint ihm das wie eine Sünde.»64 Hinter dieser Aussage stehen
natürlich auch die schweren Gewissenskonflikte, die es Döllinger gekostet

hatte, der kirchlichen Autorität, dem Papst, den Bischöfen und vielen
seiner Vertrauten zu widerstehen und an seiner eigenen Überzeugung in
der Papstfrage festzuhalten. Der protestantische Theologe Michael Baumgarten

schreibt dazu, «einen Luther finden wir nicht in dem Altkatholizismus,

auch zeigt sich eine gewisse diplomatische Rücksichtnahme auf die
Regierungen einerseits und auf die Bischöfe andererseits. Aber desunge-
achtet ist der Altkatholizismus ein Segen für die deutsche Gegenwart und
ein Hoffnungsstern für die Zukunft der Kirche.»65

Bluntschli brachte nun den Gedanken ins Spiel, alle jene, die sich weder

«der Tyrannei Roms zu Füssen weifen» noch «von Religion überhaupt
nichts mehr wissen» wollten, zu «organisieren» oder doch zu «verbinden».

Er müsste aber feststellen: «Mit dem Dogma geht es nicht, auch

nicht mit dem Cultus. Das mag verschieden bleiben, wie die Farben, in
die das Licht zerfällt.» So war klar, dass weder eine gemeinsame Autorität
noch eine verbindliche Lehre noch das gemeinsame Feiern eine Grundlage

für einen Zusammenschluss der Kirchen bilden konnten. Hier warf
Döllinger ein: «Allerdings ist am ehesten auf dem ethischen Gebiet eine

Verständigung möglich. Würde diese gelingen, dann würde hinterdrein
auch eine religiöse im engem Sinn möglich werden. Hätten sich die Leute
ethisch zusammengefunden, dann würden sie manche dogmatische Frage
mit andern Augen betrachten und Vieles annehmen, was ihnen vor
jener Verständigung unleidlich erschien»66 - ein Gedanke, der natürlich an

Küngs Stiftung Weltethos erinnert67. Bluntschli stimmte zu, stellte aber

64 Bluntschli, Denkwürdiges, Teil III (wie Anm. 22), 302. Im schon (Anm. 10)

erwähnten «Handbuch der Kirchengeschichte» von 1828 fand Döllinger den Gegensatz
in der «Verwerfung der Autorität der Kirche und der Erhebung der Heiligen Schrift zur
alleinigen Glaubensnorm begründet», der eine «Subjektivierung der christlichen Lehre»

folgte, vgl. Leonhardt, Auffassungen (wie Anm. 1), 34.
65 Studt, Baumgarten (wie Anm. 23), 135. Baumgarten war ein unermüdlicher

Befürworter der Altkatholiken, aber auch ein sehr streitbarer Theologe. Er missverstand

das Festhalten der Altkatholiken an der Einheit der Kirche als unangebrachte
Rücksichtnahme.

66 Bluntschli, Denkwürdiges, Teil III (wie Anm. 22), 302-303.
67 Hans Küng, Projekt Weltethos. München (Piper) 1990.

61



Ewald Kessler

wiederum fest, dass auch «gute Protestanten» die Bedeutung des Streites
um Glauben und Werke nicht mehr genau wussten, worauf Döllinger
antwortete: «Ich bin schon lange überzeugt, dass gerade über das Verhältnis
von Glauben und Werken katholische und protestantische Theologen sich
leicht verständigen könnten.»68 Er nahm damit die «Gemeinsame Erklärung

zur Rechtfertigungslehre des Lutherischen Weltbundes und der
Katholischen Kirche» vorweg, die am 31. Oktober 1999 in Augsburg
verabschiedet wurde69. Aber er betonte auch, dass «das Dogma das innerste

Geistesproduct der Religion» sei70.

Bluntschli dagegen verwies auf die Notwendigkeit der «Geistesfreiheit».

Es lasse sich «kein Dogma erzwingen». «In unserer Zeit» müsse

«jeder sich das selber in seinem Innern zurecht legen dürfen.»71

V. Bis 1870 hatte der «Deutsche Protestantenverein» Katholizismus und
Ultramontanismus weitgehend gleichgesetzt. In der Eröffnungsrede des

Protestantentags von 1865 hatte Bluntschli «die Verteidigung von Kultur,
Staat und Protestantismus vor ultramontanen Übergriffen als ein zentrales
Motiv für die Gründung des Deutschen Protestantenvereins» bezeich-

68 Vgl. Leonhardt, Auffassungen (wie Anm. 1), 201 mit Anm. 3, 205 ff., sowie
die 270 ff. veröffentlichten Manuskripte aus Döllingers Nachlass, z.B. (277 mit Anm.
23) über Eduard Köllner, Symbolik aller christlichen Confessionen, Hamburg
1837-1844; vgl. auch Bibliotheca Döllingeriana (wie Anm. 51), Nr. 1834.

69 Vgl. Gemeinsame Erklärung zur Rechtfertigungslehre. Gemeinsame offizielle
Feststellung, hg. vom Lutherischen Weltbund und vom Päpstlichen Rat zur Förderung
der Einheit der Christen, Frankfurt a.M. (Lembeck) 1999. - Leonhardt, Auffassungen

(wie Anm. 1), 200, schreibt, dass Döllinger 1861 festgestellt habe, «dass die

gesamte neuere protestantische Theologie und zwar auch ihre dezidiert konservativen
Richtungen die reformatorische Rechtfertigungslehre preisgegeben habe und faktisch
zum römisch-katholischen Lehrbegriff zurückgekehrt sei». Siehe ferner ebd., 226 (zu
Döllingers dreibändiger «Reformation» von 1846-1848) und 227: Döllinger hoffte
«bereits 1838 auf eine breite Konversionsbewegung konservativer Protestanten», die

er «durch die geschichtliche Auseinandersetzung mit der Reformation» fördern wollte.
Die «theologische Ausgangsposition» blieb 1861 ähnlich: «Was sich gewandelt hat, ist
die Art des Kampfes.» Polemisch heisst es bei Döllinger: Sobald ein protestantischer
Theologe sich über das Dogma erklären müsse, «kommt regelmässig eine Lehre zum
Vorschein, welche die Reformatoren und ihre ächten Nachfolger für papistisch oder
arminianisch erklärt haben würden»; vgl. Döllinger, Kirche (wie Anm. 2), 420-439,
hier 433.

70 Bluntschli, Denkwürdiges, Teil III (wie Anm. 22), 303.
71 A.a.O., 303-304.

62



Bluntschli und Döllinger

net72. «Ihren ersten Höhepunkt erlebte die antiultramontane Kampagne
des Protestantenvereins 1868/69.» Papst Pius IX. hatte formell auch
Protestanten und Orthodoxe - nicht aber die der römischen Kirche
näherstehenden altkatholischen Bischöfe Hollands - zu seinem Konzil eingeladen.

Der Verein gab «mit einer öffentlichen Erklärung vom November
1868 sowie einer Grossveranstaltung im Mai 1869 in Worms eine <prote-
stantischo und eine <deutsche Antwort>»73.

Nach den neuen Papstdogmen wurde in einer Ausschusssitzung vom
Oktober 1870 überlegt, ob man «eine öffentliche Einladung an die Katholiken,

welche gegen die Unfehlbarkeit protestiert haben oder protestieren
wollen zu einer freien Berathung über die Grundlagen einer deutschen

Nationalkirche», richten sollte. Um diese Katholiken nicht zu
kompromittieren, wurde diese öffentliche Einladung unterlassen. «Als Mittelweg
zwischen Ignorieren und Kooperieren wählte man fürs erste die Form
einer persönlichen Stellungnahme.» Der Vereinspräsident Bluntschli
begründete am 30. Mai 1871 auf einer Delegiertenversammlung diese

Zurückhaltung74. Im Oktober 1871 hielt er auf dem Protestantentag dann ein
Referat über «Die deutschen Aufgaben gegenüber dem römischen Concil
und dem Jesuitenorden»75.

Wohl nach dem Besuch bei Döllinger lud «das Zentralkomitee der

Altkatholiken im Sommer 1872 Johann Caspar Bluntschli in seiner Eigenschaft

als Präsident des Protestantenvereins» zum zweiten Altkatholiken-
Kongress in Köln vom 20. bis 22. September 1872 ein76, an dem «über
400 Delegierte aus allen Gegenden Deutschlands» teilnahmen77. Bei den

öffentlichen Sitzungen wurden an die 4000 Teilnehmer gezählt78.

Schon in der «Vorversammlung» des Kongresses, in der prominente
Gäste das Wort ergriffen, drückten die anwesenden drei anglikanischen
Bischöfe ihre guten Wünsche für die altkatholische Bewegung «und für

72 Lepp, Aufbruch (wie Anm. 20), 319.

"A.a.O., 322.
74 A.a.O., 334.

"A.a.O., 330.
76 A.a.O., 336-337 mit Anm. 247. Die Abhaltung des Kongresses war am 17. März

1872 in Bonn beschlossen worden. Für die Vorbereitung waren die beiden örtlichen
Zentralkomitees von Köln und München zuständig; vgl. Schulte, Altkatholicismus

(wie Anm. 40), 353.
77 Schulthess, Geschichtskalender 1872 (wie Anm. 34), 186; Küry, Kirche (wie

Anm. 36), 68. zählt «350 Delegierte aus ungefähr 100 Orten in Deutschland», dazu

ausländische Gäste.
78 Schulte, Altkatholicismus (wie Anm. 40), 354.

63



Ewald Kessler

eine endliche Einigung aus». Bischof Christopher Wordsworth von
Lincoln sprach «in einer zweiten Rede den Wunsch aus, dass die Zeit kommen

möge, da man nicht für einander, sondern mit einander beten werde.»

Als Vertreter der Orthodoxen betonte Oberpriester Iwan Janyschew aus

St. Petersburg «die Einigkeit auf dem Grunde der christlichen Wahrheit»79,

ähnlich wie Erzbischof Henricus Loos von Utrecht80. In der ersten öffentlichen

Versammlung gab Professor Johannes Huber aus München «einen

Rückblick auf das vergangene Jahr». Er schloss mit einem Hinweis auf
«das Buch der Kirchengeschichte», das «die Ursache der Trennungen»
der Christenheit zeige. Er fuhr fort: «Indem wir erkennen müssen, es sind

viele menschliche Leidenschaften und viel voreiliger Irrthum, die diese

falschen Trennungen gemacht haben, regt sich in uns allen ein positiver
Geist der Versöhnung.»81 Damit war auf diesem Kongress, der vor allem

organisatorische Fragen zu erledigen hatte, von Anfang an auch die

Wiedervereinigung der Christen ein wichtiges Thema.

VI. In der dritten Delegiertensitzung hob der Präsident des Kongresses,
Friedrich von Schulte, hervor, «dass auch die Wiedervereinigung mit den
deutschen Protestanten angestrebt werde», und gab Bluntschli das Wort82.

Nach der Begrüssung stellte Bluntschli fest, dass den Altkatholiken die

anglikanische und die russische, d.h. orthodoxe Kirche näherstünden83
als die deutschen protestantischen Kirchen. «Trotzdem bestehe ein viel
lebhafteres Bedürfniss der Verständigung zwischen den deutschen Ka-

79 Damit beginnen die offiziellen Kontakte zwischen Orthodoxen und Altkatholiken,

die bis heute noch zu keinem erfolgreichen Ergebnis gekommen sind, wie
Anastasios Kallis. Erfolgreicher Dialog ohne Folgen. Zur Rezeptionsproblematik im
Hinblick auf die altkatholisch-orthodoxe Gemeinschaft, in: IKZ 96 (2006) 1-8, bedauert.

80 Die Zitate aus: Schulthess, Geschichtskalender 1872 (wie Anm. 34), 189; vgl.
auch Küry, Kirche (wie Anm. 36), 103.

81 Schulthess, Geschichtskalender 1872 (wie Anm. 34), 190. Es gab vier öffentliche

und vier geschlossene Sitzungen, vgl. Schulte, Altkatholicismus (wie Anm. 40),
354.

82 Schulthess, Geschichtskalender 1872 (wie Anm. 34), 191.
83 Schon am Ende der Pfingsterklärung von 1871 war die «Vereinigung der jetzt

getrennten christlichen Glaubensgenossenschaften» als höchstes Ziel der christlichen
Entwicklung genannt worden. Im Programm des Münchener Kongresses hiess es dann
in Punkt III: «Wir hoffen auf eine Wiedervereinigung mit der griechisch-orientalischen
und russischen Kirche, deren Trennung ohne zwingende Ursachen erfolgte und in
keinen unausgleichbaren dogmatischen Unterschieden begründet ist.» Vgl. Schulte,
Altkatholicismus (wie Anm. 40), 16-24; Küry, Kirche (wie Anm. 36), 445^152.

64



Bluntschli und Döllinger

tholiken und den deutschen Protestanten.» Er verwies auf den Dreissigjährigen

Krieg, für den er die Jesuiten verantwortlich machte. Seither
habe man in Deutschland gelernt, «dass die Gegensätze auch in den

wichtigsten religiösen Dingen nebeneinander bestehen mussten.» Wie in
dem Gespräch mit Döllinger stellte er fest, dass eine Verständigung auf
dogmatischem Gebiet nicht möglich sei, ähnlich sei es auf den Gebieten
der Kirchenverfassung und des Kultes. Bezüglich der Verfassung könne
man immerhin «über die Verwerfung des Absolutismus Rom's über die
Geister», weiter «die Verwerfung des Jesuitismus, und dann über das

Verlangen einer würdigen Stellung für die Laien» übereinkommen. Bei
diesen doch eher geringen Aussichten zur Einigung solle man aber nicht
verzweifeln. Bluntschli übernahm Döllingers Ansicht, man könne sich

am schnellsten auf dem Gebiet «der Moral und des Lebens» verständigen.

In Deutschland bestehe hier «eine grosse Harmonie der Grundansichten».

Das Streben nach einer unmöglichen formalen Einheit müsse

man aufgeben. Das bisherige «Kirchenprinzip», das laute: «Wir allein
sind im Besitz der absoluten Wahrheit, alle anderen sind verdammt, welche

die Wahrheit nicht kennen», müsse verworfen werden. Jede Kirche
solle sagen: «Ich bin im Besitz der Wahrheit, ich weiss, dass jede Formulierung

der Wahrheit nur relativ ist, nicht absolut.» Die Kirchen sollten
einander gelten lassen und «Gastfreundschaft unter sich üben, wie die

Altkatholiken gegenwärtig gegen Anglikaner, Russen und deutsche
Protestanten».84

Der Kongress hatte schon am 21. September 1872 den «Ausdruck der

Hoffnung auf eine Wiedervereinigung der jetzt getrennten
Glaubensgenossenschaften» der Münchener Pfingsterklärung von 1871 wiederholt
und wählte eine Kommission, die Döllinger als Vorsitzenden bestimmte.
Dieser nahm auch Besprechungen auf mit Vertretern der anglikanischen
und orthodoxen Kirchen, die in Köln anwesend waren.85 Am 23.

September 1872 wurden folgende Grundsätze festgelegt, «nach denen die

Wiedervereinigungsarbeit in Angriff genommen werden sollte: 1. Die

Gottheit Christi; 2. Christus hat eine Kirche gegründet; 3. Als Quellen
sind anzunehmen: a) Die Hl. Schrift, b) Die Lehren der ökumenischen

Konzilien, c) Die Lehren der Kirchenväter der ungeteilten Kirche (die mit
der Hl. Schrift übereinstimmende Überlieferung); 4. Kriterium: Der Aus-

84 Zitate nach der Zusammenfassung der Rede in: Schulthess, Geschichtskalender

1872 (wie Anm. 34), 192.
85 Küry. Kirche (wie Anm. 36), 69.

65



Ewald Kessler

spruch des hl. Vincenzius von Lerin quod semper, quod ubique, quod ab

omnibus creditum est. (was immer, überall und von allen geglaubt worden
ist.)» Damit war klar: «Ohne die Anerkennung der beiden Sätze von der
Gottheit Christi und seiner Kirchengründung, die damals von der
liberalprotestantischen Theologie angefochten wurden, ist nach altkatholischen
Prinzipien eine Wiedervereinigung der getrennten Kirchen nicht möglich
und nicht wünschbar.»86

Auf dem 16. Evangelischen Kirchentag in Halle vom 1. bis 3.
Oktober 1872 wurde die «herzliche brüderliche Theilnahme» für die
Altkatholiken betont, mit Freuden ihre «wiederholt kundgegebene Hoffnung

ihrer allmähligen Verständigung mit der evangelischen Christenheit»

begrüsst und der gemeinsame Kampf gegen den «Jesuitismus»
hervorgehoben87. Doch nach Döllingers Rückkehr nach München blieb
die Sache liegen88. Auf dem dritten Altkatholikenkongress in Konstanz
1873 wurde die Kommission in zwei Subkommissionen, je für die
Orthodoxen und die Anglikaner, geteilt89. Die Arbeit mündete in die beiden
Bonner Unionskonferenzen von 1874 und 1875, die sich vor allem
Orthodoxen und Anglikanern widmeten90. Zu den Folgen gehört einerseits
das «Bonn Agreement» mit den Anglikanern, das am 2. Juli 1931 in
Bonn formuliert wurde91, andererseits der Dialog mit den Orthodoxen,
der 1975-1987 zu einer ganzen Reihe gemeinsamer Texte mit dem Ziel
kirchlicher Gemeinschaft führte 92. Die Kirchengemeinschaft mit den

86 Küry, a.a.O., 103 und 462; vgl. auch Schulte, Altkatholicismus (wie Anm. 40),
355-356.

87 Schulthess, Geschichtskalender 1872 (wie Anm. 34), 198.
88 Vgl. Kessler, Döllinger (wie Anm. 31), 17-18, Anm. 84.
89 Kessler, Friedrich (wie Anm. 56), 374—377.
90 Vgl. Küry, Kirche (wie Anm. 36), 103-106.
91 Protokoll der Verhandlungen in: Küry, Kirche (wie Anm. 36), 468^4-77, mit

dem Text der Vereinbarung S. 477^478, sowie S. 488 mit Hinweisen zur «Full
communion» mit den bischöflichen Kirchen in Spanien, Portugal und auf den Philippinen
vom 21. September 1965 und zu altkatholischen Erklärungen zu den anglikanischen
Unionsverhandlungen in Indien, Pakistan und mit den Methodisten.

92 Zusammengefasst sind die Texte veröffentlicht in: Urs von Arx (Hg.), Koinonia

auf altkirchlicher Basis. Deutsche Gesamtausgabe der gemeinsamen Texte des

orthodox-altkatholischen Dialogs 1975-1987 mit französischer und englischer
Übersetzung, Beiheft zu IKZ 79 (1989). Hier wird auch auf S. 11-25 eine «Kurze
Einführung in die Geschichte des orthodox-altkatholischen Dialogs» gegeben mit einer
Bibliografie ausgewählter Literatur aus neuerer Zeit. Weitere bibliografische Hinweise
finden sich in: ders., Der orthodox-altkatholische Dialog. Anmerkungen zu einer
schwierigen Rezeption, in: IKZ 87 (1997) 184-224, hier 199-201; ders., Vertane

66



Bluntschli und Döllinger

Anglikanern und neuerdings die Weihe von Frauen zum priesterlichen
Amt stellen aber Schwierigkeiten für die orthodoxe Seite dar93.

VIL Es dauerte ein Jahrzehnt, bis Döllinger wieder auf die deutschen
Protestanten zuging. Im Akademievortrag vom 29. Juli 1882 über «Die
Beziehungen der Stadt Rom zu Deutschland im Mittelalter»94 liess er kaum ein

gutes Haar am päpstlichen Rom der Zeit von 500 bis 1500. Am Ende sagte
er: «Dazu ist uns das Licht der Geschichte gegeben, dass wir, nach dem
Worte der alten Römer, die menschlichen Dinge weder betrauern noch
belachen, sondern sie verstehen.» Weiter: «Für mich, ich muss es bekennen,
ist eine lange Zeit meines Lebens hindurch das, was in Deutschland von
1517 bis 1552 sich begeben, ein unverständliches Räthsel gewesen, und

zugleich ein Gegenstand der Trauer und des Schmerzes.»95 Nun habe er
«die Geschichte Roms und Deutschlands im Mittelalter genauer erforscht
und betrachtet», und der Übergang des Kirchenstaates an das Königreich
Italien hätte das Ergebnis seines Forschens einleuchtend bestätigt:
«Vatican und Quirinal sind wie zwei feindliche Burgen» in einer Stadt. Zum
Abschluss stellte er fest: «Für jetzt ist das geistliche Rom in Deutschland

mächtiger als in Italien. Doch diess war auch schon im 14. und 15.

Jahrhundert der Fall, und dann geschah - was wir Alle wissen.»96

Offenbar drängte sein Verleger Oscar Beck in Nördlingen Döllinger,
im Anschluss an diesen Akademievortrag die Reformation neu zu
bearbeiten97. Döllinger sah sich dazu nicht mehr in der Lage und regte an,
einen evangelischen Kirchenhistoriker aufzufordern, «eine Darstellung
der religiösen und sittlichen Zustände in Deutschland und Italien
zwischen 1480 und 1530 als Antwort auf das Janssen'sehe Werk98 zu unter¬

Chancen. Der Dialog zwischen der Altkatholischen und der Orthodoxen Kirche, in:

Bischof Evmenios von Lefka u.a. (Hg.), Die orthodoxe Kirche. Eine Standortbestimmung

an der Jahrtausendwende. FS Anastasios Kallis, Frankfurt (Lembeck) 1999,

199-222. hier 215.
93 Vgl. aber auch Kallis, Dialog (wie Anm. 79), 2-4.
94 Ignaz von Döllinger, Die Beziehungen der Stadt Rom zu Deutschland im

Mittelalter, in: ders., Akademische Votträge. Erster Band, München (Beck)21890, 56-77.
95 A.a.O., 76.
96 A.a.O., 76-77; vgl. auch Kessler, Döllinger (wie Anm. 31), 21.
97 Zur Beurteilung von Döllingers Darstellung der Reformation vgl. Leonhardt,

Auffassungen (wie Anm. 1), 3-8.
98 Johannes Janssen, Geschichte des Deutschen Volkes seit dem Ausgang des

Mittelalters, Freiburg i.Br. (Herder) 1876 ff. Der erste Band war wohlwollend

aufgenommen worden, doch der zweite und der dritte Band hatten wegen der «Gehässig-

67



Ewald Kessler

nehmen»99. Döllinger wollte dafür seine Materialien zur Verfügung
stellen100. Auch «eine Reihe von gut und populär kommentierten Texten
Luthers» und ein «catalogus testium veritatis»101 sollten herausgegeben
werden102. Die Wahl fiel schliesslich auf Karl Benrath aus dem Rheinland,
der 1883 den «Verein für Reformationsgeschichte» mitbegründete und ab

1886 im «Evangelischen Bund» von Willibald Beyschlag mitarbeitete. Er
gab 1884 Luthers Schrift «An den christlichen Adel deutscher Nation von
des christlichen Standes Besserung» heraus103.

VIIL Das Verhältnis zwischen Altkatholiken und den evangelischen
Kirchen war immer sehr freundlich, doch kam es kaum zu theologischen
Gesprächen. Wohl nicht ganz untypisch urteilt Friedrich Nippold, 1886

Mitbegründer des «Evangelischen Bundes», die Bonner Unionskonferenzen

seien «nur auf der Grundlage des Altkatholizismus möglich
gewesen. In einer ursprünglich für die meisten Zeitgenossen fremdartigen
Form haben sie doch einen Gedanken im Keim in sich getragen, den heute
der Evangelische Bund aufgenommen hat: den engeren Zusammenschluss
aller papstfreien104 Kirchen, um der internationalen Macht der päpstlichen
Politik die ebenfalls internationale Kraft religiöser Begeisterung gegen-

keit», mit der sie die Reformation behandelten, Kontroversen hervorgerufen; vgl. Meyers
Koversations-Lexikon, 5.Aufl., Bd. 9, Leipzig (Bibliographisches Institut) 1897, 486.

99 Vgl. Kessler, Döllinger (wie Anm. 31), 98-99 (Benrath an Döllinger, 19. Oktober

1882). Schon in den Wiedervereinigungsvorträgen von 1872 hatte Döllinger darauf
hingewiesen, dass die Reformation im 16. Jahrhundert auch in Italien «mächtig in den
Geistern» geworden war, vgl. Friedrich, Döllinger (Anm. 5), 664. Döllinger kam
hier möglicherweise auf einen Gedanken Rankes zurück, der in seinen Werken «Die
römischen Päpste, ihre Kirche und ihr Staat im 16. und 17. Jahrhundert» (1834—1836)
und «Deutsche Geschichte im Zeitalter der Reformation» (1839-1847) von «Analogien

des Protestantismus in Italien» gesprochen hatte, vgl. Leonhardt, Auffassungen
(wie Anm. 1), 124-125 mit Anm. 46-49, und 130 mit Anm. 12.

100 Kessler, Döllinger (wie Anm. 31), 98-100 (Benrath an Döllinger, 19. Oktober
und 30. Dezember 1882).

101 A.a.O., 108 und 110-111 (Benrath an Döllinger, 8. November und 14. Dezember

1883 sowie 27. Februar 1884).
102 A.a.O., 96 und 106 (Kawerau an Döllinger, 30. April 1883) und 111 (Benrath

an Döllinger, 14. Dezember 1883).
103 A.a.O., 111 mit Anm. 183 (Benrath an Döllinger, 14. Dezember 1883 und

27. Februar 1884).
104 Da die Altkatholiken den römischen Papst als Bischof von Rom und damit auch

als Oberhaupt der Kirche anerkennen, sind sie nicht «papstfrei».

68



Bluntschli und Döllinger

überzustellen.»105 Diese doch stark vom Kulturkampf geprägte Einstellung

reichte als Basis für die Überwindung der konfessionellen Spaltung
nicht aus. Erst im Jahr 1985 wurde durch die Synode des deutschen
Altkatholischen Bistums mit der Evangelischen Kirche von Deutschland eine

«Vereinbarung über eine gegenseitige Einladung zur Teilnahme an der Feier

der Eucharistie» angenommen106. Ob sich, wie Anton Houtepen anregt,
die altkatholischen Bistümer gar in einer ökumenischen Konstellation mit
Anglikanern und den mit ihnen in Gemeinschaft verbundenen
Reformationskirchen zusammentun werden, bleibt allerdings völlig offen107.

Ewald Kessler (geb. 1940 in Neckarelz, heute Mosbach/D), Dr. phil., Archivar.

Theologiestudium in München und Bonn, Geschichtsstudium und Promotion

in München über den Döllingerschüler Johann Friedrich. 1972173

Ordnung des Nachlasses von 1. v. Döllinger in der Bayerischen Staatsbibliothek
München. 1985-1989 Assistent am Alt-Katholischen Seminar der Universität
Bonn. Seit 2005 in Ruhestand.

Adresse: Grauenbrunnenweg 4, D-69181 Leimen, Deutschland.

English Summary

Johann Caspar Bluntschli, a Swiss Protestant, and Johann Joseph Ignaz von
Döllinger, a Bavarian Catholic, were respected representatives of their denominations.

But even when they were both professors at the University of Munich in the

decennium after the Revolution of 1848, they had no personal contact with each

other. A common interest began to grow due to the disputes over the First Vatican
Council and the fight against papal power. When Döllinger was President of the

University of Munich Bluntschli visited him for a conversation about Christian

unity in August 1872. The conversation was continued at the Old Catholic
Congress in Cologne in September 1872, where principles of union work were
outlined. But in spite of Döllinger's new and favourable view on Luther and the

Reformation, the common liberal interests in the political field could not overcome
the religious split between Protestantism and Catholicism.

1(15 Friedrich Nippold, Bischof Reinkens, in: ders., Führende Persönlichkeiten

zur Zeit der Gründling des Deutschen Reiches. Forschungen und Erinnerungen, Berlin

(Siegismund) 1911, 184-220, hier 217.
106 Dokumentiert in: ÖR 34 (1985) 365-367, vgl. dazu Urs von Arx, Koinonia

(wie Anm. 92), 24, letzter Absatz der Anm. 17.
107 Anton Houtepen, Oikoumenë oder der Weg zu einer neuen Katholizität, in:

IKZ 96 (2006) 9-42, hier 34.

69


	Bluntschli und Döllinger

