
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 97 (2007)

Heft: 4

Artikel: Eucharistie und Mahlzeit : historische, theologische und
praxisorientierte Perspektiven

Autor: Smit, Peter-Ben

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405035

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405035
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Eucharistie und Mahlzeit.
Historische, theologische und praxisorientierte
Perspektiven*

Peter-Ben Smit

1. Einführung

Die Eucharistie ist eine Mahlzeit. Das ist sowohl ein Gemeinplatz als
auch ein Problem. In den meisten christlichen Traditionen wird das
eucharistische Mahl auf eine so stilisierte Art und Weise gefeiert, dass

es schwierig wird, es aufgrund alltäglicher Erfahrungen von Mahlzeiten
als Mahlzeit zu erkennen. Durch die Jahrhunderte hindurch haben
verschiedene kirchliche Erneuerungsbewegungen dieses Problem angesprochen'.In

der liturgischen Bewegung des vergangenen Jahrhunderts wurde
die so genannte Haus- oder Mahleucharistie2, eine Eucharistiefeier im
kleineren Rahmen, häufig in Kombination mit einem Sättigungsmahl, als
eine Lösung für das Problem des stilisierten Charakters der Eucharistie
wieder entdeckt.

* Der Autor dankt Sarah Aebersold MTh (Bern) CTh (Cambridge), Möhlin AG, für
die sprachliche Durchsicht dieses zunächst auf englisch geschriebenen Aufsatzes.

1 Eine Tradition der (näheren) Reformation verwendet in ihrer Liturgie eine
vollständige Mahlsituation, vgl. Frank Baker, Love Feast, in: J. G. Davies (Hg.), A New

Dictionary of Liturgy and Worship, London (SCM) 1986, 341 -345. Auch gewisse
reformierte Traditionen neigten dazu, die Eucharistiefeier im Rahmen einer Mahlzeit zu
situieren, vgl. z.B. Karl-Heinz Bieritz, Liturgik, Berlin (de Gruyter) 2004, 446-
511. Für eine Illustration dieser Praxis in der anglikanischen Tradition vgl. Judith
Malby, The Prayer Book and the Parish Church: From the Elizabethan Settlement to
the Restoration, in: Charles Hefling/Cynthia Shattuck (Hg.), The Oxford Guide to the

Book of Common Prayer. A Worldwide Survey, Oxford (OUP) 2006, 79-92, bes.

82-83. Schliesslich kann man auch auf ein ähnliches Phänomen in der Iglesia Filipina
Independiente hinweisen, vgl. Pedro S. De Achötegui/Miguel A. Bernad, Religious

Revolution in the Philippines I, Manila (Ateneo de Manila) 1960, 444-445.
2 Manchmal werden die Ausdrücke «Hauseucharistie» und «Mahleucharistie»

synonym verwendet. Hier wird «Mahleucharistie» als die Bezeichnung für eine
Eucharistiefeier, die auch ein Sättigungsmahl beinhaltet, verwendet; der Ausdruck
«Hauseucharistie» impliziert diese Kombination nicht unbedingt. Vgl. auch Dennis E. Smith/
Hal E. Taussig, Many Tables. The Eucharist in the New Testament and Liturgy Today,

Philadelphia (TrinityVLondon (SCM) 1990, 125-126.

IKZ 97 (2007) Seiten 275-300 275



Peter-Ben Smit

Dieser Beitrag beschäftigt sich in einem ersten Teil mit den Vor- und
Nachteilen dieses Konzeptes der Haus- oder Mahleucharistie, so wie sie

in der Diskussion der letzten 75 Jahre deutlich geworden sind3, und
bespricht die Argumente pro und contra. Dadurch werden auch die
liturgischtheologischen Hintergründe dieses Konzeptes deutlich. In einem zweiten
Teil wird ein konkretes Beispiel eines liturgischen Formulars für die Feier
der Eucharistie als «Mahleucharistie» präsentiert und kritisch analysiert.
Damit Theorie und liturgische Praxis miteinander verbunden bleiben,

3 Wenn man sich auf die Ursprünge der wieder entdeckten Kombination von
Eucharistie und Sättigungsmahl konzentriert, ist unter den frühesten Arbeiten die von
Ferdinand Carl Ludwig Heitmann zu finden, wenn sie nicht sogar die früheste
überhaupt ist, vgl. Rainer Herig, Art. «Heitmann, Ferdinand Carl Ludwig» in: BBKL 16

(1999) 649-667. Die Diskussion in der römisch-katholischen Kirche hat Hermann
Reifenberg zusammengefasst in: Familienmesse - Gruppengottesdienst [sie!] -
Hauseucharistie. Ein «atmosphärischer» Durchblick zu Symptomen liturgischer Entwicklung

über drei Jahrzehnte, in: Anselm Bilgri/Bernhard Kirchgessner (Hg.), Liturgia
semper Reformanda. FS Karl Schlemmer, Freiburg i.Br. (Herder) 1997, 70-80. Er
bietet sowohl einen Überblick über die relevanten Entwicklungen in den offiziellen
römisch-katholischen Stellungnahmen als auch über die einschlägigen praktisch-theologischen

Beiträge. Das (vorläufig) letzte Kapitel in der Entwicklung in der
römischkatholischen Kirche befindet sich in der Instruktion «Redemptionis Sacramentum» der

Glaubenskongregation (2004), die in Nr. 77 sagt: «Die Feier der heiligen Messe darf
in keiner Weise in den Kontext eines gemeinsamen Mahles eingefügt oder mit einem
solchen Mahl in Beziehung gebracht werden. Von einer schweren Notlage abgesehen,
darf die Messe nicht an einem Esstisch oder in einem Speisesaal oder an einem Ort, an
dem die Mahlzeiten eingenommen werden, und auch nicht in einem Raum, in dem sich

Speisen befinden, gefeiert werden. Diejenigen, die an einer Messe teilnehmen, dürfen
während der Feier nicht an Tischen sitzen. Wenn die Messe aufgrund einer schweren

Notlage am gleichen Ort gefeiert werden muss, wo nachher die Mahlzeit eingenommen

wird, soll zwischen dem Abschluss der Messe und dem Beginn des Mahles ein
deutlicher zeitlicher Abstand eingeschoben werden; während der Messf'eier darf die

gewöhnliche Speise für die Gläubigen nicht sichtbar sein.» Es scheint eine gewisse
Verschiebung in den liturgischen Vorschriften stattgefunden zu haben, wenn man diese

Vorschriften mit denjenigen vergleicht, die während und nach dem Zweiten Vatikanischen

Konzil veröffentlicht wurden. Vgl. die knappe Darstellung von Adolf Adam,
The Eucharistie Celebration. The Source and Summit of Faith, Collegeville MN
(Liturgical Press) 1994), 129-131, der sich auf zwei Dokumente bezieht, die für das

Thema dieses Beitrages von Bedeutung sind. Es handelt sich um: 1. «Sacrosanctum
Concüium». 38, wo gesagt wird: «Unter Wahrung der Einheit des römischen Ritus
im wesentlichen ist berechtigter Vielfalt und Anpassung an die verschiedenen
Gemeinschaften, Gegenden und Völker, besonders in den Missionen, Raum zu belassen,
auch bei der Revision der liturgischen Bücher. Dieser Grundsatz soll entsprechend
beachtet erden, wenn die Gestalt der Riten und ihre Rubriken festgelegt werden.»

276



Eucharistie und Mahlzeit

stellt dieser Beitrag in einem weiteren Schritt praktische Überlegungen
über das «Wie» einer Mahleucharistie an, die auf eigener Erfahrung und
den zuvor dargelegten theoretischen Überlegungen fussen. Durch die

Verbindung mit der Praxis und die Orientierung an einem konkreten
liturgischen Formular wird so die Gefahr umschifft, zu abstrakt von der Liturgie

zu reden. Die empirische Realität von wirklich gefeierten Liturgien
bleibt im Blick4. Allgemeine Schlussfolgerungen schliessen den Beitrag
ab. Sie setzten die theoretischen und praktischen Überlegungen miteinander

in Verbindung und bestätigen dadurch eine These, die schon jetzt hier
formuliert sei: Die Reintegration der Eucharistie in eine vollständige
Mahlzeit stellt eine Bereicherung des Spektrums der liturgischen Formulare

für die Eucharistiefeier dar, da sie einen Aspekt der Eucharistiefeier
betont, der sonst weitgehend verborgen bleibt. Damit führt diese Reintegration

zu einer Bereicherung der eucharistischen Spiritualität. Einwände

gegen diese Form der Eucharistiefeier sind meist praktischer Natur und
können durch eine sorgfältige Planung der Liturgie entkräftet werden.

2. Theoretische Perspektiven: Zwischen Jesus und Hochamt

Um einen Überblick der Diskussion über die Mahleucharistiefeier zu
bekommen, wird hier zuerst eine Besprechung von verschiedenen Argumenten

pro und contra geboten. Zuerst soll hier aber der Ort der Mahleucharistie

in der Landschaft der eucharistischen Liturgie geklärt werden.
Wie unten ausführlicher aufgezeigt werden wird5, kann eine

Mahleucharistie schon aus rein historischen Gründen nicht als eine Nachahmung
der Mahlzeiten Jesu betrachtet werden. Denn dies würde bedeuten, dass

man die Grundstruktur der Eucharistiefeier, wie sie sich über die
Jahrhunderte entwickelt hat und wie sie auch ökumenisch rezipiert worden

2. Die «Richtlinien für Messfeiern kleiner Gemeinschaften (Gruppenmessen),» in:
Nachkonziliare Dokumentation, Trier (Liturgisches Institut) 1970, 31.43-47, in der

die Feier der Eucharistie in kleineren Gruppen ausdrücklich erlaubt wird, und in der

bezüglich des Sättigungsmahles nur angemerkt wird, dass ein auf die eucharistische
Feier folgendes Agapemahl von diesem klar unterschieden werden muss (vgl. auch

http://www.liturgie.de/liturgie/index.php?bereich=publikationen&datei=pub/oP/dok/
RichtlinienfGruppenmessen, 09.10.2007)

4 Der hier gewählte Zugang steht so in Einklang mit der Methode von James Far-

well, This is the Night. Suffering, Salvation and the Liturgies of Holy Week, New

York (T&T Clark) 2005, 11 ; vgl. auch Mary Collins, Worship: Renewal to Practice,

Washington DC (Pastoral Press) 1987, 14.
5 Siehe unten 3.2.1.

277



Peter-Ben Smit

ist,6 weitgehend aufgeben müsste; dafür hat sie wohl zu viel theologische
Substanz. Die Mahleucharistie sollte deswegen eher als eine Art und Weise,

die Eucharistie in einem bestimmten Kontext zu feiern, betrachtet werden.

Wenn die Mahleucharistie dabei als eine ganz bestimmte Verwirklichung

der (klassischen) Tiefenstruktur der Eucharistiefeier in der liturgischen

Landschaft verortet wird, wird sowohl die irreführende Identifikation

der Mahleucharistie als imitatio Jesu wie auch als ein «vereinfachtes»
Hochamt vermieden. Nach dieser Klärung ist es jetzt möglich, sich der

Debatte über die Mahleucharistie mittels eines Überblickes über die
Argumente pro und contra zuzuwenden.

3. Mahleucharistie: Argumentepro und contra

3.1 Einführung

Es gibt nur eine beschränkte Auswahl an (wissenschaftlicher) Literatur
zur Mahleucharistie, und diese ist bisweilen nicht sehr zugänglich.
Überblickswerke tendieren dazu, das Thema zu übergehen7. Eine Ausnahme ist

Meyer, der einen gut informierten, wenn auch gedrängten Überblick über
die verschiedenen Argumente für und gegen die Mahleucharistie gibt8.
Auch wenn Meyers Handbuch schon 1989 erschienen ist, ist es immer

6 Ein Beispiel dieser Grundstruktur (allerdings ohne Entlassung der Gemeinde)
findet man im Gebetbuch der Episcopal Church, The Book of Common Prayer, New
York (OUP) 1979, 300. Vgl. weiter z.B. Geoffrey Wainwright, Recent Eucharistie
Revision, in: Cheslyn Jones u.a. (Hg.), The Study of Liturgy, London (SPCK)21992,
328-338. Die «klassische» Struktur stellt natürlich auch eine gewisse Abstraktion dar.

7 Ohne eine erschöpfende Auflistung zu bieten, seien die folgenden Arbeiten
genannt: Frieder Schulz, Die Agendenreform in den evangelischen Kirchen, in: Martin

Klöckener/Benedikt Kranemann (Hg.), Liturgiereformen. Historische Studien zu
einem bleibenden Grundzug des christlichen Gottesdienstes II (LQF 88), Münster
(Aschendorff) 2002, 1017-1050, hier: 1032-1033, bietet eine kurze Besprechung. Das

Thema ist bei den folgenden Standardwerken über die Eucharistie ignoriert: Anscar
J. Chupungco (Hg.), Handbook for Liturgical Studies 3: The Eucharist, Collegeville
MN (Liturgical Press) 1999; David N. Power, The Eucharistie Mystery. Revitalizing
the Tradition, New York (Crossroad) 1992. Edward J. Kilmartin, The Eucharist in
the West: History and Theology. Hg. Robert J. Daly, Collegeville MN (Liturgical
Press) 1999, 199.340, erwähnt den Mahlcharakter der Eucharistie, aber nicht die Agape

oder die Mahleucharistie. Wainwright, Revision (wie Anm. 6), erwähnt nicht
einmal die neuere Betonung des Mahlcharakters der Eucharistie.

8 Hans Bernhard Meyer, Eucharistie. Geschichte, Theologie, Pastoral. Mit
einem Beitrag von Irmgard Pahl (GDK 4), Regensburg (Pustet) 1989, 573-579.

278



Eucharistie und Mahlzeit

noch aktuell. Denn seither sind keine grundlegend neuen Perspektiven
entwickelt oder neue Argumente vorgetragen worden. So bietet er einen

guten Ausgangspunkt für die Diskussion hier.

Meyer präsentiert die Argumente pro folgendermassen:

«Die integrierte Mahl- und Eucharistiefeier im kleinen Kreis kann sich auf das

biblische Zeugnis und auf die jüdische Mahltradition stützen. Sie kommt
damit dem letzten Mahl Jesu und den apostolischen Gemeindefeiern näher.
Sie lässt die Gemeinschaft mit Christus und den Teilnehmern lebendiger
erfahren. Sie weckt und vertieft das Verständnis der Gemeindeeucharistie. Sie
verdeutlicht den Zusammenhang zwischen der Eucharistiefeier und dem

aussergottesdienstlichen Leben der Christen.»9

Die Zusammenfassung der Argumente contra lautet:

«Die integrierte Mahl- und Eucharistiefeier im kleinen Kreis ist ein
anachronistischer Restaurationsversuch. Denn man kann heute nicht mehr mit einem

religiösen, d.h. auf Gott bezogenen Verständnis des Mahlhaltens rechnen, und
es ist nicht sinnvoll, sich in eine Zeit zurückversetzen zu wollen, in der die

Frage nach der theologischen Sinngestalt und nach der entsprechenden
liturgischen Feiergestalt noch nicht so klar beantwortet war wie in der nachapostolischen

Epoche, in der die Verbindung von Mahl- und Eucharistiefeier
aufgegeben worden ist. Die Eigenbedeutung der Eucharistiefeier als Herrenmahl
und Brudermahl wird durch die Integration in ein Sättigungsmahl verdunkelt.
Denn die Einheit unter den Feiernden ist primär eine Gabe von Gott her und
nicht Frucht des Gemeinschaftserlebens in der Gruppe. Die Gefahr der Kon-
ventikelbildung und damit mangelnder Kirchlichkeit sowie Verlustes an
Öffentlichkeit und Offenheit darf nicht unterschätzt werden.»10

Damit ist die Debatte umrissen. Es erscheint jetzt als sinnvoll, die einzelnen

Überlegungen und Argumente, wie sie von Meyer zusammengefasst
worden sind, näher zu betrachten und auszuwerten.

3.2 Weitere Überlegungen zu einigen Argumenten pro

3.2.1 Ad fontes

Der erste Teil des Argumentes für die Mahleucharistie setzt bei der

Beobachtung ein, dass die Verbindung der Eucharistie mit einem Sättigungsmahl,

oder genauer gesagt, die Feier der Eucharistie als ein Sättigungsmahl,

von den frühesten Quellen der sich entwickelnden christlichen Li-

9 Meyer, Eucharistie (wie Anm. 8), 579.
10 Meyer. Eucharistie (wie Anm. 8). 579.

279



Peter-Ben Smit

turgie bezeugt wird". Gleichzeitig wird behauptet, dass eine Rückkehr zu
dieser Praxis den Bezug zur Praxis Jesu und der frühesten Jesus-Bewegung

verstärkt.
Diese Beobachtungen sind aus phänomenologischer Perspektive ohne

Zweifel richtig - auch wenn ich hier aus Platzgründen auf die Probleme,
die mit der Rekonstruktion der Mahlpraxis Jesu und vor allem mit jener
des letzten Abendmahles zusammenhängen, nicht eingehen kann. Damit
solche Beobachtungen auch aus theologischer Perspektive an Gewicht
gewinnen, muss aber nicht nur die Phänomenologie stimmen, sondern es

müsste auch zutreffen, dass die Verbindung des Sättigungsmahles mit der

Eucharistie zur Substanz der (damaligen) Eucharistiefeier gehörte. Wenn
diese Verbindung nur ein Zufall ist oder allein auf einem kulturellen
Umstand beruht, dann ist ihre Reproduktion nur eine Übung in liturgischer
Archäologie. Da richtig verstandene liturgische Erneuerung aber wenig
mit der Imitation der reinen Äusserlichkeiten (ihrer «Oberfläche») der

frühchristlichen Liturgie zu tun hat, sondern vielmehr mit der
Neuentdeckung ihres Kernes oder ihrer Tiefenstruktur12, nämlich als die Art und

Weise, sich der frühchristlichen Liturgie und damit dem Glauben der frühen

Kirche bzw. dem Ostergeheimnis13 anzunähern, ist es, wie schon an-

11 Vgl. Meyer, Eucharistie (wie Anm. 8), 573-576, sowie Joseph Ysebaert, The

Eucharist as a love-meal (agape) in Didache 9-10, and its development in the Pauline
and in the Syrian tradition, in: Antonius Hilhorst (Hg.), The Apostolic Age in Patristic

Thought, Leiden (Brill) 2004, 11-27; Andrew Mcgowan, Naming the Feast: The Agape
and the Diversity of Early Christian Meals, in: Studia Patristica 30 (1997) 314-318.

12 Dies war ein Leitprinzip der liturgischen Revision im Allgemeinen, vgl. z.B. die

Bemerkungen von Power, Mystery (wie Anm. 7), 3-20. Aus einer altkatholischen
Perspektive vgl. Herwig Aldenhoven, Gottesdienstliche Erneuerung in der
Christkatholischen Kirche der Schweiz im 20. Jahrhundert. Die Revision der liturgischen
Bücher. Mit einem Verzeichnis der liturgischen Bücher der Christkatholischen Kirche
der Schweiz, in: Bruno Bürki/Martin Klöckener (Hg.), Liturgie in Bewegung / Liturgie
en mouvement. Beiträge zum Kolloquium «Gottesdienstliche Erneuerung in den

Schweizer Kirchen im 20. Jahrhundert» 1.-3. März 1999 an der Universität Freiburg/
Schweiz / Actes du Colloque «Renouveau liturgique des Églises en Suisses au XXe
siècle» 1-3 mars 1999, Freiburg Schweiz (Universitätsverlag) / Genève (Labor et
Fides) 2000, 295-309; ders., Die spirituell-theologischen Konsequenzen der Struktur
des Eucharistiegebetes, in: IKZ 70 (1980) 212-225.

13 Dieser Aspekt kann hier leider nicht ausführlicher besprochen werden; es

soll aber angemerkt werden, dass er von zentraler Bedeutung ist (oder sein sollte) für
jeden Versuch einer liturgischen Erneuerung. Vgl. den massgeblichen Beitrag von Odo
Casel, Mystery and Liturgy, in: Dwight D. Vogel (Hg.). Primary Sources of Liturgical
Theology. A Reader, Collegeville MN (Liturgical Press) 2000, 29-35.

280



Eucharistie und Mahlzeit

gedeutet, grundlegend, dass nicht nur die Phänomenologie, sondern auch
die Theologie stimmt. Der Sättigungscharakter der frühchristlichen
Eucharistiefeier muss also eine theologische Bedeutung haben. Nun scheint
es aber der Fall zu sein, wie weiter unten aufgezeigt werden wird, dass mit
dem Verlust der Beziehung zwischen dem (mehr oder weniger alltäglichen)

Sättigungsmahl und der Eucharistie auch ein gewisser Verlust der
Inhalte der Eucharistiefeier einhergeht, auch wenn im Gegenzug dazu
andere wertvolle Aspekte hinzutreten14. Dass dies der Fall ist, kann gezeigt
werden, indem der Charakter der Kirche als Gemeinschaft von (sehr
verschiedenen) Gläubigen und die Beziehung zwischen Sättigung und
diakonia genügend gewürdigt werden15.

3.2.2 Gemeinschaft in Christus

Die (Mahl-)Gemeinschaft von Menschen aller Ränge und Stände im
Leben (Jesu und) der frühchristlichen Gemeinden konnte nicht anders als die
Aufmerksamkeit auf sich lenken. Der Argumentationsgang für die
Mahleucharistie, wie er von Meyer zusammengefasst worden ist, betont dies

zu Recht. Das frühchristliche Phänomen einer verhältnismässig inklu-
siven und egalitären Mahlgemeinschaft wird nicht nur durch Texte

bezeugt, die auf Probleme mit dieser Praxis hinweisen, wie Lk 14,12-14;
1 Kor 11,17-34; Jak 2 usw., sondern findet sich auch im folgenden, viel
positiveren Text von Justin dem Märtyrer:

«Hatten wir früher an unzüchtigen Dingen Gefallen, so huldigen wir jetzt der
Keuschheit allein; gaben wir uns mit Zauberkünsten ab, so haben wir uns jetzt
dem guten und ungezeugten Gotte geweiht; wenn wir früher Geldmittel und
Besitz über alles schätzten, so stellen wir jetzt alles, was wir haben, in den

Dienst der Allgemeinheit und teilen jedem Dürftigen davon mit; hassten und

14 Die Form der Mahleucharistie, die hier vorgestellt wird, hat nicht vor, die Eucharistie

zu einem alltäglichen Mahl zu reduzieren. Es wird nur die Frage gestellt, inwiefern

es sinnvoll ist, den Mahlcharakter der Eucharistie zu betonen, damit dadurch

(sonst verlorene) theologische Substanz zurückgewonnen wird. Vgl. Günter Koch,
Art. «Eucharistie», in: Wolfgang Beinert (Hg.), Lexikon der katholischen Dogmatik,
Freiburg i.Br. (Herder) 1991, 146-149, hier 149: «Das, was der Eucharistie] ihre

innere Einheit gibt, ist nicht die einfache Mahlgestalt, wie teilweise vertreten wurde.

Ihre verschiedenen Aspekte sind eingeordnet in ein Umfassenderes. Dieses Umfassendere

nennt J. Ratzinger <Eucharistie>. Es ist die Grundgestalt des Dankopfermahls, in
dem der Herr selber dankt, opfert und sich zur Speise und zum Trank ewigen Lebens

gibt, dadurch zugleich die Seinen neu und tiefer Gemeinschaft, Kirche werden lässt.»
15 Vgl. unten 3.2.2 und 3.2.3.

281



Peter-Ben Smit

mordeten wir einander und hielten wir mit denen, die nicht unseres Stammes
sind, wegen der verschiedenen Stammesgewohnheiten nicht einmal
Herdgemeinschaft, so leben wir jetzt nach Christi Erscheinen als Tischgenossen
zusammen, beten für unsere Feinde und suchen die, welche uns mit Unrecht
hassen, zu bereden, dass auch sie nach Christi schönen Weisungen leben und

guter Hoffnung seien, dass auch sie dieselben Güter wie wir von dem
allbeherrschenden Gotte erlangen werden.»16

Auch wenn Justin die Eucharistie hier nicht namentlich erwähnt, darf man
davon ausgehen, dass gerade ihre Feier den Hintergrund seiner Aussagen
bildet (Stichwort «Tischgenossen»). Der Grund dafür ist die sehr enge
Verbindung zwischen Gemeinschaft und Mahlgemeinschaft in der damaligen

griechisch-römischen Welt. So hat etwa Klinghardt überzeugend
dargestellt, dass Gemeinschaft und Mahlgemeinschaft einander faktisch
gleichgesetzt werden können17. Wie eine Gemeinschaft sich versteht, wird
zudem in der Art und Weise, wie sie ihre Mahlzeiten hält, zum Ausdruck
gebracht. Für frühchristliche Gemeinschaften bedeutet dies, dass ihr
(erstaunlich) egalitärer Charakter, der, wie die Mehrheit der Quellen zeigt,
eine zentrale Rolle im frühchristlichen ekklesialen Selbstverständnis

spielte, gerade in ihren gemeinsamen Mahlzeiten zum Ausdruck kam und
durch sie konstituiert wurde18. Die Neuentdeckung einer nichtstilisierten

16 Justin, Apol. 1,14, 2-3 (Übersetzung G. Rauschen, BKV 12.1913,78); vgl. auch

Willi Braun, Feasting and Social Rhetoric in Luke 14 (MSSNTS 85), Cambridge
(CUP) 1995, 128.

17 Vgl. Matthias Klinghardt, Gemeinschaftsmahl und Mahlgemeinschaft:
Soziologie und Liturgie frühchristlicher Mahlfeiern (TANZ 13), Tübingen (Francke)
1996, 156: «Es ist überraschend, in welch hohem Mass Gemeinschaft als

Mahlgemeinschaft realisiert wurde, denn zunächst ist Koinonia ein ganz umfassender
Wertbegriff für alle Formen sozialen Zusammenlebens, der beispielsweise in den antiken,
an der Polis orientierten Staatstheorien eine zentrale Rolle spielte.» Vgl. auch Pauline
Schmitt-Pantel, La Cité au Banquet. Histoire des Repas Publics dans les Cités Grecques

(Collection de l'École Française de Rome 157), Rome (Ecole Française) 1992,

1-13; James Davidson, Kurtisanen und Meeresf'rüchte. Die verzehrenden
Leidenschaften im klassischen Athen, Darmstadt (WBG) 1999, 58-91; Katherine M.D.
Dunbabin, The Roman Banquet. Images of Conviviality, Cambridge (CUP) 2003,
1-10. Weiterführende Überlegungen zur frühchristlichen Mahlgemeinschaft und ihrer
soziologischen und theologischen Bedeutung finden sich u.a. bei Klinghardt, 21-
267; Dennis E. Smith, From Symposium to Eucharist. The Banquet in the Early
Christian World, Minneapolis MN (Fortress) 2003, 13-172.

18 Cf. z.B. neben dem soeben zitierten Text von Justin auch die folgenden vier
Texte aus unterschiedlichen frühchristlichen Traditionssträngen: Lk 14, Jak 2, 1 Kor
ll,17-34,Offb7.

282



Eucharistie und Mahlzeit

Mahlgemeinschaft als Teil der Eucharistiefeier mit all ihren praktischen
Konsequenzen (Tischordnung, Dienst am Tisch usw.) dürfte also durchaus
einen Weg bieten, die Herausforderung und Erfahrung dieser fundamentalen

Gleichheit und Verbundenheit der Gemeindemitglieder zu vertiefen.
Denn diese beiden Elemente verwirklichen sich beim gemeinsamen
Sättigungsmahl, wo man wirklich miteinander Mahl hält, stärker als beim
individuellen und manchmal individualistisch gestalteten Empfang der
Kommunion im Rahmen einer gewöhnlichen Feier der Eucharistie.
Zusammenfassend gilt also, dass die spezifische Form der Mahleucharistie
den Inhalt der Feier berührt, indem sie es der feiernden Gemeinschaft
ermöglicht, das zu werden, was sie ist, nämlich Leib Christi, und dies besonders

hinsichtlich der Gleichheit aller ihrer Glieder. Dies ist nur in einem
beschränkten Ausmass möglich, wenn in einer Eucharistiefeier das Mahl
nur stilisiert vorkommt.

3.2.3 Eucharistie, Mahl und diakonia

Konzentrierte sich der letzte Abschnitt dieses Beitrages auf den

Gemeinschaftsaspekt der stilisierten Eucharistiefeier und der Mahleucharistie, so

widmet sich der folgende dem Sättigungsaspekt der Mahleucharistie.
Denn es scheint gut möglich, dass wegen des Verlustes der engen
Beziehung zwischen Sättigungsmahl und Eucharistie auch die Verbindung
zwischen der Eucharistie und der Diakonie verloren gegangen ist. Eine
solche Verbindung lässt sich für die früheste Kirche belegen19. Als die

Feier der Eucharistie sich zu einem stilisierten Mahl entwickelte, verlor
die Eucharistie als Ort diakonaler Tätigkeit der Kirche ihre Verbindung zur
diakonischen Aufgabe der Kirche insgesamt, auch wenn eine Sammlung
der Gaben während der Feier erhalten blieb. Dies bedeutet, dass mit dieser

Entwicklung auch die Einheit des kirchlichen Lebens, das aus leitourgia,
martyria und diakonia besteht, einen gewissen Schaden erlitt20.

Diesen Überlegungen können zwei weitere Anmerkungen beigefügt
werden. Erstens macht diese Betonung der Verbindung zwischen leitour-

19 Vgl. z.B. Matthias Konradt, Die gottesdienstliche Feier und das

Gemeinschaftsethos der Christen bei Paulus, in: JBTh 18 (2003) 203-229.

20Vgl. die Überblicke von Dietrich Wiederkehr, Art. «Grundfunktionen christlicher

Gemeinde», in: LThK' 4. 1995. 1072.

283



Peter-Ben Smit

già und diakonia die enge Beziehung zwischen Liturgie und Ethik sichtbar,

auch wenn dieses Thema hier nicht weiter besprochen werden kann21.

Zweitens verdeutlicht die Betonung der Beziehung von leitourgia und
diakonia und damit der Eucharistie als Ort der Diakonie den Charakter
der Eucharistie als Feier des ganzen Leibes Christi, dessen Glieder bis zu
einem gewissen Grad Verantwortung füreinander tragen.

3.2.4 Eucharistie und Alltag

Das letzte von Meyer genannte Argument für die Mahleucharistie bezieht
sich auf die Verbindung zwischen Liturgie und Alltag. Es besagt, dass die
Mahleucharistie eine engere Verbindung zwischen diesen beiden Bereichen

herstellt. Dies scheint tatsächlich der Fall zu sein. Dennoch ist es

sicher möglich, die Frage zu stellen, ob das nicht zu einer Verflachung der

Liturgie führt, die einen Verlust ihres transzendenten Charakters mit sich

bringt. Sollte nicht der heilige Raum der Liturgie gerade vom Raum des

Alltags abgeschottet sein?22 Die Zielrichtung dieser Warnung ist sicher
ernst zu nehmen. Wenn man jedoch mit einer Theologie arbeitet, welche
die Menschwerdung ernst nimmt, wie dies in der katholischen Tradition
üblich ist, und deshalb auch ein Interesse an Inkulturation hat und damit
auch an dem Zusammenspiel zwischen Alltag und Liturgie, ist es durchaus

möglich, eine Antwort auf diese Warnung zu finden. Man kann auf Grund
eines inkarnatorischen Zuganges ja mit Überzeugung dafür eintreten, dass

Liturgien dem Prinzip katholischer Liturgie entsprechen sollen, indem sie

den Alltag und das Mysterium mitsamt dem, was das Mysterium kommuniziert,

auf eine sakramentale Art und Weise füreinander transparent
machen und aufeinander beziehen. Genau das bezweckt die Mahleucharistie

21 Hingewiesen sei immerhin auf die folgenden informativen Beiträge: L. Edward
Philips. Liturgy and Ethics, in: Vogel (Hg.). Sources (wie Anm. 13), 297-299. Don
E. S aliers. Worship as Theology. Foretaste of Glory Divine, Nashville TN (Abingdon
Press) 1994, 171-190: Thomas J. Talley, The Year of Grace, in: Kenneth Stevenson/

Bryan Spinks (Hg.). Identity of Anglican Worship, Harrisburg PA (Morehouse) 1991,
27-35.

22 So die unterschiedlichen Beiträge in Alcuin Reid (Hg.). Looking Again at the

Question of the Liturgy with Cardinal Ratzinger. Proceedings of the July 2001 Font-

gombault Conference. Farnborough (St. Michael's Abbey) 2003: darin bes. Stratford

Caldeco i t. Liturgy and Trinity: Towards an Anthropology of the Liturgy. 36-
48. bes. 38 mit dem Abschnitt «Loss of the Vertical Dimension».

284



Eucharistie und Mahlzeit

auch23. Auf diese Weise werden alltägliche Elemente in der Liturgie zu
einem Vorgeschmack der endzeitlichen Verwandlung der ganzen Schöpfung.

Der direkte Bezug zum Alltag kommt damit dem sakramentalen
Charakter der Liturgie und ihrem Bezug zur Transzendenz nur zugute.
Schliesslich wird durch die Verwendung «echter» bzw. alltäglicher
Nahrungsmittel in der Eucharistiefeier noch ein weiterer Aspekt der Eucharistie

zur Geltung gebracht, der sonst viel mehr verborgen bliebe: ihre
Beziehung zur ganzen Schöpfung und zur ganzen menschlichen Realität
wie z.B. Produktionsprozessen usw.24

3.3. Weitere Überlegungen zu einigen Argumenten contra

3.3.1 Anachronismen?

Der erste von den von Meyer genannten (möglichen) Einwänden richtet
sich gegen eine Kombination der Eucharistie mit einem Sättigungsmahl,
weil man darin einen anachronistischen Versuch sehen kann, die frühesten

christlichen Mahlzeiten zu rekonstruieren. Dieser Einwand ist oben
schon besprochen worden. Es wurde dabei angemerkt, dass ein solcher
Einwand nur dann zutreffen würde, wenn die Kombination von Eucharistiefeier

und Sättigungsmahl nur die äussere Form der Liturgie beträfe,
nicht aber deren Inhalt bereichern würde25.

3.3.2 Nichtreligiöse Mahlzeiten?

Ein zweiter Einwand gegen die Feier der Eucharistie als Sättigungsmahl
(oder in Zusammenhang mit einem Sättigungsmahl) baut auf der

Wahrnehmung auf, dass Mahlzeiten heutzutage keine religiöse bzw. sinnstiftende

Bedeutung mehr haben. Nun ist es tatsächlich so, dass Gebete und

23 Vgl. für das inkarnatorische Prinzip aus anglikanischer Perspektive Louis Weil,
The Gospel in Anglicanism, in: Stephen Sykes u.a. (Hg.), The Study of Anglicanism,
London (SPCK) 19982, 55-83, bes. 77-79; aus altkatholischer Perspektive Herwig
Aldenhoven, Altkatholizismus heute in geistlicher Sicht, in: Jahrbuch der Altkatholischen

Kirche Österreichs (1979), 13-23, bes. 17-18; aus römisch-katholischer
Perspektive Anscar J. Chupungco, The Theological Principle of Adaptation, in: Vogel

(Hg.), Sources (wie Anm. 13), 247-262.
24Vgl. Don E. Saliers, Human Pathos and Divine Ethos, in: Vogel (Hg.), Sources

(wie Anm. 13), 276-283.
"Vgl. oben 3.2.1.

285



Peter-Ben Smit

sonstige religiöse Rituale am Esstisch im Allgemeinen eher eine Ausnahme

geworden sind. Das bedeutet aber noch nicht, dass Mahlzeiten keine
religiöse oder sinnstiftende Bedeutung mehr hätten. Im Gegenteil, Mahlzeiten

und Mahlgemeinschaft sind in einem sehr hohen Masse sinnstiftend
und identitätsbildend. Soziologische und religionssoziologische Studien
sind sich in dieser Hinsicht weitgehend einig. Die Mahlgemeinschaft
bleibt eng mit dem Thema des Transzendenten im Alltag verbunden26,
auch wenn diese Kombination heute weniger explizit ist als in früheren
Jahrhunderten.

3.3.3 Die normative Weiterentwicklung der Tradition

Der dritte der bei Meyer genannten Einwände betrifft die weitere Entfaltung

der eucharistischen Liturgie im nachapostolischen Zeitalter. Dabei
wird der Tatsache Rechnung getragen, dass vieles, was in der christlichen
Tradition normativ wurde, sich (erst) in dieser Zeit entwickelte. Dieser
dritte Einwand hat beachtliche Bedeutung, denn die Entwicklung des

Mahlelementes in der Eucharistie von einem Sättigungsmahl zu einem
stilisierten Mahl fand bereits früh in der Geschichte der christlichen Liturgie

statt27. Zudem impliziert der Einwand, dass man erst in der nachapostolischen

Zeit von einer eigentlichen theologischen Reflektion sprechen
kann. Deshalb darf die apostolische (oder neutestamentliche) Zeit nicht
als Korrektiv für spätere liturgische Entwicklungen verwendet werden.

Zu diesem Einwand soll erstens angemerkt werden, dass das neuere
(ökumenische) Studium des Neuen Testamentes und der apostolischen
Väter massgeblich zur liturgischen Erneuerung und zur Erneuerung der

Theologie der Liturgie beigetragen hat. Wer sich dies vergegenwärtigt,
kommt notwendigerweise zur Schlussfolgerung, dass der letzte Teil des

von Meyer angeführten Argumentes, nämlich, dass die neutestamentlichen

und apostolischen Texte nicht wirklich als Korrektiv späterer litur-

26Vgl. z.B. Adrian Portmann, Kochen und Essen als implizite Religion. Lebenswelt,

Sinnstiftung und alimentäre Praxis (Internationale Hochschulschriften 398),
Münster (Waxmann) 2003; Martina Kraml, Braucht das Fest einen Rahmen?
Annäherungen an Handlung und Kultur aus (mahl-)theologischer Perspektive
(Kommunikative Theologie - Interdisziplinär 3), Münster (Lit) 2003.

27 Vgl. für die folgenden Ausführungen Bieritz, Liturgik (wie Anm. 1 305-314,
bes. 313-314. Für einen Überblick über die frühchristlichen eucharistischen Liturgien,
vgl. z.B. Ronald CD. Jasper/Geoffrey J. Cuming, Prayers of the Eucharist. Early
and Reformed, New York (Pueblo) 1987', 7-173.

286



Eucharistie und Mahlzeit

gischer Entwicklungen verwendet werden können, nicht zutrifft; historisch

haben diese Texte auf jeden Fall so funktioniert, und sie tun dies
noch immer.

Auch der erste Teil dieses Einwandes soll nun näher betrachtet werden.
Obwohl sich in den Schriften des Neuen Testamentes keine vollständigen
Liturgien befinden, besagt dies aber noch lange nicht, dass man im Neuen
Testament keine eingehenden Reflexionen über die Bedeutung der Eucharistie

bzw. des Gemeinschaftsmahles der frühchristlichen Gemeinden
finden würde. Verwiesen sei primär auf die narrativen Texte über das Phänomen

der Mahlgemeinschaft im Leben Jesu, die in den vier kanonischen

Evangelien stehen und die sicher auch in einem Zusammenhang mit dem
Nachdenken über die Bedeutung der (wie auch immer gestalteten)
Mahlgemeinschaft der frühchristlichen Gemeinden stehen. Auch Autoren wie
Paulus, Judas, der Verfasser der Johannesoffenbarung, und wahrscheinlich
auch Jakobus beschäftigen sich mit dem gleichen Thema28. Ähnliches
könnte man zu den weiteren Schriften der apostolischen Zeit ausführen.
Darüber hinaus kann man, wie z.B. Klinghardt aufgezeigt hat, von einer
Art «symposiastischen Theologie» reden, mit der sich weite Teile der
mediterranen Gesellschaft und damit auch die neutestamentlichen
Gemeinden auseinandersetzten29.

Das dritte Element von Meyers Liste von Einwänden ist aber insofern

von Bedeutung, als es aufzeigt, dass die Besinnung über die Eucharistie in
und nach der apostolischen Zeit gegenüber den neutestamentlichen Schriften

einen etwas anderen Fokus bekam30.

3.3.4 Gottgeschenkte oder menschliche Gemeinschaft

Der nächste Einwand gegen die Mahleucharistie betrifft eine fundamentale

ekklesiologische Überlegung. Es handelt sich dabei um die konkrete

Erfahrung von Gemeinschaft, die durch die Mahleucharistie ermöglicht
werden soll. Es darf nun mit Recht befürchtet werden, dass die Betonung

28 Siehe in den Evangelien nicht nur die sogenannten Einsetzungsberichte (Mk
14,22-26 par.), sondern auch z.B. Mk 2,13-17 par.; 6.30-44 par.: 8.1-10 par.; Lk (Q)
7,33-34 und bes. Lk 14; ferner Joh 6,1-15; in der Briefliteratur u.a. 1 Kor 8-10;
11,17-33 wie auch Jak 2. Vgl. die Übersichten bei Smith, Symposium (wie Anm. 17),

173-277 und John Koenig, The Feast of the World's Redemption. Eucharistie Origins
and Christian Mission, Harrisburg PA (Trinity) 2000, 127-214.

29 Vgl. Klinghardt, Mahlgemeinschaft (wie Anm. 17), 173-174.

»Vgl. oben 3.1.

287



Peter-Ben Smit

der Mahlgemeinschaft zwischen den Teilnehmenden verhüllen könnte,
dass es sich bei der Gemeinschaft, die in der Eucharistie hergestellt und

gefeiert wird, nicht um das Ergebnis menschlichen Zusammenseins handelt,

sondern dass diese ein Geschenk Gottes ist, der auf diese Weise die

Gläubigen zusammenbringt.
Auch dieser Einwand weist auf eine mögliche Schwäche des Modells

der Mahleucharistie hin. Wegen ihrer Form besteht die Gefahr, dass die
Mahleucharistie mehr zu einer netten Mahlzeit wird, als dass sie der zentrale

Akt der christlichen Liturgie bleibt, der die Kirche konstituiert und

zum Ausdruck bringt. Eine solche Degeneration der Mahleucharistie ist
aber nicht zwingend; vieles hängt von der genauen Gestaltung und der

begleitenden Katechese ab. Weiter soll auch die (richtige) These, dass

Gott die Menschen zu Gemeinschaft ruft und nicht Menschen sich selbst,
etwas näher betrachtet werden. Es soll theologisch ja gerade nicht
ausgeschlossen werden, dass Gott durch menschliche Mittel wie z.B. eine

Mahlgemeinschaft Menschen zu seiner Kirche, dem Leibe Christi,
zusammenführt und zusammenfügt. Dieser Sachverhalt gründet in einer Soteriologie

und Ekklesiologie, die von der Menschwerdung Christi ausgehen.
Zudem kann darauf hingewiesen werden, dass die eucharistische

Grundstruktur immer einen Moment der Sammlung enthält, wodurch zum
Ausdruck kommt, dass Gott sein Volk sammelt. Auch soll hier die
Möglichkeit mystagogischer Katechese betont werden. Denn diese Art
Katechese kann in einem besonderen Masse verdeutlichen, dass die eucharistische

Gemeinschaft nicht nur eine menschliche Gemeinschaft ist, sondern
eine gottgeschenkte gottmenschliche Gemeinschaft.

3.3.5 Eine Kirche innerhalb der Kirche?

Der letzte der bei Meyer genannten möglichen Einwände gegen die
Mahleucharistie zielt auf das Risiko der Entstehung von so genannten «Kon-
ventikeln» innerhalb einer Kirchgemeinde ab. Eine solche Konventikelbil-
dung würde dem kirchlichen Charakter der Eucharistiefeier schaden und
würde zu einem Verlust der Offenheit und Öffentlichkeit der Eucharistiefeier

beitragen und damit zum Verlust ihrer Katholizität. Diese Gefahren

sind real und sie sind deshalb bei der Vorbereitung und Feier einer
Mahleucharistie zu berücksichtigen. Eine (regelmässige) Feier der Mahl-
eucharistie muss aber nicht zwangsläufig zur Bildung von sektiererischen
Konventikeln innerhalb einer Kirchgemeinde oder eines Bistums führen.

288



Eucharistie und Mahlzeit

Vieles hängt in dieser Hinsicht davon ab, wie die Mahleucharistie in das

Leben einer Kirchgemeinde integriert wird. Damit gehört die Frage nach
den Risiken in den Bereich der praktischen Überlegungen und wird dort
wieder aufgenommen werden31.

3.3.6 Abschliessende Überlegungen

Wie die obigen Überlegungen gezeigt haben, ist die Mahleucharistie in
vieler Hinsicht ein wohlbegründetes Modell. Dabei gilt es aber auch ihre
Grenzen zu beachten und sich der möglichen Fallen bewusst zu sein. Die
Besprechung der verschiedenen Argumente pro und contra hat auf die

Möglichkeiten und die möglichen Missbräuche der Mahleucharistie
aufmerksam gemacht. Insgesamt kann hier deshalb festgehalten werden, dass

die Mahleucharistie prinzipiell und insbesondere theologisch eine
Bereicherung des Spektrums der eucharistischen Spiritualität der Kirche
darstellt. Sie hebt ja Aspekte der Eucharistiefeier hervor, die bei der «Normalform»

ihrer Feier mehr im Hintergrund bleiben. Diese durch die Mahlfeier

betonten Aspekte sind, wie oben gezeigt wurde, theologisch eine

Bereicherung und tun der Eucharistie als solche keinen Abbruch. Sie stellt
insbesondere eine engere Beziehung zwischen Alltag und Eucharistie her,

und sie verstärkt sowohl die Beziehung zwischen Eucharistie und Schöpfung

als auch zwischen Eucharistie und Diakonie. Wie wiederholt
angemerkt wurde, haben die Einwände gegen die Mahleucharistie meistens

mehr mit der Art ihrer Durchführung als mit ihrem Anliegen zu tun. Auf
dieser Grundlage ist es jetzt möglich, sich der Besprechung eines

bestimmten liturgischen Formulars für eine Mahleucharistie zuzuwenden.

4. Die Liturgie einer Mahleucharistie
der Christkatholischen Kirche der Schweiz

4.1 Einführung

Wie üblich die Mahleucharistie (oder manchmal auch die Hauseucharistie)

in der liturgischen Praxis verschiedener Kirchen auch geworden ist32,

"Vgl. unten 4.5.
-,2 Wer Ausdrücke wie «Mahleucharistie», «Hauseucharistie», «Tischmesse» oder

auch «Tischeucharistie» per Google sucht, findet zahlreiche Gemeinden, die ihr
liturgisches Angebot unter diesen Titeln anpreisen.

289



Peter-Ben Smit

offizielle liturgische Formulare für eine solche Feier sind relativ selten33.

Deshalb nehmen wir das Beispiel eines liturgischen Formulars einer
Mahleucharistie aus dem 2004 veröffentlichten «Gebet- und Gesangbuch der
Christkatholischen Kirche der Schweiz» (Band I) als Grundlage unserer
Untersuchungen hier34. Indem diese Kirche dieses liturgische Formular in
ihr Gebetsbuch aufgenommen hat, hat sie sich für eine Erweiterung des

33 In der römisch-katholischen Kirche ist eine solche Gottesdienstordnung nach der

Veröffentlichung von «Redemptionis Sacramentum» (bes. Nr. 77) theoretisch undenkbar.

Nach meinem Wissensstand gibt es kaum (detaillierte) Gottesdienstordnungen
für solche Feiern in Kirchen der Reformation oder der anglikanischen Tradition. Das

«Book of Common Prayer» der ECUSA von 1979 beschränkt sich z.B. im Abschnitt
«An Order for Celebrating the Holy Eucharist» (S. 400-401) auf die Rubrik «when a

common meal or Agape is a part of the celebration, it follows here» und gibt keine
weiteren Hinweise. Dieselbe Rubrik erscheint auch im Gebetsbuch der Church of the

Province of Southern Africa, «An Anglican Prayer Book 1989», Jeppestown (Harper
Collins) 1989, 133. «Common Worship» der Church of England enthält überhaupt keinen

Hinweis auf eine Mahleucharistie (vgl. www.cofe.anglican.org/worship/liturgy/
commonworship, 09.10.2007). In der deutschen evangelisch-lutherischen Tradition
gibt es (mindestens) zwei Ausnahmen: das von der Lutherischen Liturgischen Konferenz

Deutschlands herausgegebene Werk «Die Abendmahlsfeier am Tisch. Hinweise
für die Gestaltung». Hamburg (LVH) 1975, und das von der Evangelischen Landeskirche

in Württemberg verantwortete «Kirchenbuch für die Evangelische Landeskirche in

Württemberg» 2.1, Stuttgart 19892, 62-69. Auch die Dokumentation des Kirchentages
2001 hat einen wichtigen Stellenwert, obwohl sie keine offizielle Liturgie ist; vgl. Henning

Schroer, Einführung in das Feierabendmahl, in: Christiane Begerau u.a. (Hg.),
Abendmahl - Fest der Hoffnung. Grundlagen, Liturgien, Texte, Gütersloh (GVH) 2000,
90-99. Schroer plädiert für die Integration eines Sättigungsmahles in die Eucharistie.

Vgl. auch die Überlegungen von Rainer Stuhlmann, «Pessach des Herrn» und «Mahl
des Herrn», in: Jochen Denker u.a. (Hg.), Hören und Lernen in der Schule des

NAMENS. Mit der Tradition zum Aufbruch. FS Bertold Klappert. Neukirchen-Vluyn
(Neukirchener) 1999, 87-99; Winfried Blasig, Abendmahl im Jahr 2000. Von der
traditionellen Messe zum Festmahl des Neuen Bundes, Thaur (Thaur) 2000, 143-148.
Darüber hinaus gibt es praktische Anleitungen, die aber keinen offiziellen Charakter
haben - so etwa Jim Cotter, L>ve Remembered. Resources for a House Eucharist.
Gwynedd (Cairns) 1996; Hermann Reifenberg (Hg.), Hauseucharistie. Gedanken
und Modelle, München (Kösel) 1973; Coleman O'Neill, New Approaches to The
Eucharist. New York (Alba House) 1967; Trevor Lloyd, Celebrating the Agape Today,
Bramcote (Grove Books) 1986. Vgl. auch Sigisbert Kraft, Lex orandi - lex credendi.
Altkatholische Überlegungen 20 Jahre nach der Veröffentlichung der Dokumente und
der Eucharistischen Liturgie von Lima, in: IKZ 92 (2002) 235-244, hier 243.

34 Gebet- und Gesangbuch der Christkatholischen Kirche der Schweiz. Hg.
Bischof und Synodalrat der Christkatholischen Kirche der Schweiz, Basel (Christkatholischer

Schriftenverlag) o. J. [2004], 232-234.

290



Eucharistie und Mahlzeit

Spektrums der liturgischen Möglichkeiten für die Eucharistiefeier
ausgesprochen. Dieses Formular soll nun in den folgenden Abschnitten genauer
betrachtet und mit der klassischen liturgischen Ordnung verglichen werden.

So werden die Möglichkeiten und Grenzen der Mahleucharistie
ausgelotet.

4.2 Das liturgische Formular

Das Christkatholische Gebet- und Gesangbuch (hinfort CG) nennt das

liturgische Formular für die Mahleucharistie «Eucharistiefeier im kleinen
Kreis (Tischmesse)». Eine Einführung erklärt, für welchen Kontext dieses

Formular gedacht ist:

«In kleinen Verhältnissen ist es angebracht, dass die Feiernden (deren Zahl ca.
12 nicht überschreiten wird) an einem Tisch sitzen und die Liturgie sitzend
vollziehen. Die vorweg bereiteten Gaben Brot und Wein (in Schale und Kelch)
stehen auf dem Tisch bereit, ebenso angezündete Kerzen ,..»35

Mit diesem Formular bietet das CG in erster Linie einen Leitfaden36 für
die Feier der Eucharistie in einer kleinen Gemeinschaft. Das Formular
geht aber über diese Beschreibung hinaus, wenn nach der Kommunion
eine Rubrik erscheint, die es ermöglicht, die Liturgie an diesem Ort um
eine vollständige Mahlzeit zu erweitern. Diese Mahlzeit wird in Klammern

«Agape» genannt37. Mit dieser Rubrik findet eine Anpassung der

Liturgie statt, die über das hinausgeht, was sich für eine kleinere
Gemeinschaft nahelegt. In den hier folgenden Überlegungen wird von dieser

Eucharistie mit Agape ausgegangen.

4.3 Die Struktur der Mahleucharistie im Christkatholischen
Gebet- und Gesangbuch

Die Struktur der Mahleucharistie im CG sieht auf den ersten Blick wie
eine vereinfachte Form der Ordnung für die sonntägliche Eucharistiefeier

aus. Vermutliche ist es aber besser, sie als eine weniger ausführliche
liturgische Ordnung zu betrachten, die mit der sonntäglichen Eucharistiefeier

35 CG (wie Anm. 34). 232.
36 Vgl. den letzten Satz der Einführung: «P kann sich an dem folgenden Modell

orientieren.»
37 CG (wie Anm. 34). 234: «Ausweitung zu einer vollen Mahlzeit (Agape).»

291



Peter-Ben Smit

die Grundstruktur (mit den vier Teilen Eröffnung - Wortgottesdienst -
Sakramentsgottesdienst - Abschluss) als gemeinsame Basis teilt38. Die
Ordnung der von einem Priester oder einer Priesterin P) geleiteten
Mahleucharistie enthält die folgenden Elemente: 1. Die Eröffnung besteht aus
einer frei formulierten Begrüssung und dem paulinischen Segenswunsch
2 Kor 3,13, auf den die Gemeinde antwortet «und mit deinem Geiste»;
darauf folgt das Tagesgebet und ein Lied. 2. Der Wortgottesdienst
umfasst eine Schriftlesung und eine Homilie oder ein Predigtgespräch, worauf

frei formulierte Fürbitten folgen, die P mit einem vorformulierten Gebet

abschliesst. 3. Der Sakramentsgottesdienst beginnt mit dem Friedensgruss

und setzt sich fort mit dem Eucharistiegebet; danach wird das Brot
gebrochen, und nach dem Vaterunser werden die eucharistischen Gaben
allen ausgeteilt und auf ein Spendewort des Zelebranten hin gemeinsam
verzehrt. Ein von P gesprochenes Dankgebet nach der Kommunion
schliesst die Möglichkeit zu spontanen weiteren Äusserungen des Dankes
ein. Schliesst hier eine Agape an, so befindet sich das, was für sie benötigt
wird, entweder bereits auf dem Tisch, oder es wird jetzt herbeigebracht.
Über die Speisen sprechen P und die Anwesenden wechselseitig ein
Gebet, das sich an das kirchliche Tischgebet anlehnt (Ps 145,15.216 und

Segen). Während der Mahlzeit sollen eine geistliche Lesung oder ein

geistliches Gespräch stattfinden39. 4. Der Abschluss besteht aus einem
Danklied und dem priesterlichen Segen.

4.4 Das Formular der Mahleucharistie des CG im Licht
der vorangegangenen theoretischen Überlegungen

AAA Zur Struktur

Abgesehen von der Einfügung eines Sättigungsmahles fallen insgesamt
vor allem zwei Auslassungen im Formular für die Mahleucharistie auf: Es

gibt weder eine Gabenbereitung (Offertorium) noch eine Entlassung der

Gemeinde. Zudem ist die Auslassung eines Gesangs zur Brotbrechung
bemerkenswert. Nur die ersten beiden Auslassungen sollen hier
weiterbesprochen werden, weil sie gewisse liturgisch-theologische Konsequenzen

haben.

38 Das 1979 Prayer Book der ECUSA verbietet in seiner Ordnung für eine
Eucharistiefeier mit einer Agape, diese für die sonntägliche Eucharistiefeier zu verwenden
(S. 400). Die christkatholische Ordnung einer Mahleucharistie sagt dazu nichts.

39 CG (wie Anm. 34), 234.

292



Eucharistie und Mahlzeit

4.4.1.1 Kein Offertoriumsakt

Das Fehlen des Offertoriums in der christkatholischen Liturgie der
Mahleucharistie ist auf der praktischen Ebene darin begründet, dass alles für die
verschiedenen Teile der Feier Nötige sich schon auf dem Tisch befindet.
Für die Struktur der ganzen Feier bedeutet dies aber, dass eine zentrale
Linie der eucharistischen Handlung, nämlich die des «offerre»40, wenigstens

teilweise verschwindet. Normalerweise schliesst der Akt des «offerre»

drei Handlungen ein: Die Gemeinde bringt ihre Gaben zum Altar - im
Normalfall Brot, Wein und sonstige Gaben, meistens finanzieller Art
(Kollekte) -, der Diakon (oder die Diakonin) nimmt sie entgegen und
sondert Brot und Wein aus, indem er (oder sie) diese dem Priester (oder
der Priesterin) weitergibt; dieser schliesslich bietet sie Gott dar (auch
«offerre»), damit dieser sie heiligt. Da die Mahleucharistie, anders als
die normale Eucharistiefeier, «echte» Gaben verwendet, nämlich die
Esswaren auf dem Tisch und nicht bloss Brot und Wein, scheint es mir
empfehlenswert, gerade in diesem Gottesdienst ein Offertorium zu haben. Vor
allem, wenn die Feier als eine «Teilete» organisiert wird, kann so die
Erfahrung der Darbringung von Gaben aus dem eigenen Leben, wovon Brot
und Wein letztendlich Repräsentanten sind, an Gott erneuert werden. Aber
auch sonst ist es nicht ratsam, eine so zentrale Bewegung der Eucharistiefeier

zu verkürzen. Damit stellt sich die Frage, wie die Bewegung des

«offerre» in ihrer praktischen Umsetzung in die Feier integriert werden

kann; eine Prozession ist in der vorgesehen Situation ja eher schwer
vorstellbar. Der folgende Vorgang scheint mir praktikabel zu sein: Die
Gemeinde hat ihre Gaben - es wird hier von einer «Teilete » ausgegangen -
von zu Hause in den Gottesdienstraum mitgebracht. Nach dem Friedensgruss,

wenn die Liturgie sowieso schon eher etwas chaotisch ist, werden
die Gaben von einem Nebentisch zum Haupttisch gebracht.41 An dieser

Stelle befindet sich auch in anderen Eucharistiefeiern das Offertorium.

40 Zum Folgenden vgl. vor allem: Aldenhoven, Konsequenzen (wie Anm. 12).

Vgl. auch: Thomas J. Talley, The Structure of the Eucharistie Prayer, in: Ruth
E. Meyers (Hg.). A Prayer Book for the 21st Century. Liturgical Studies 3, New York

(Church Publishing) 1996, 76-101, bes. 95-96.
41 Die christkatholische Liturgie impliziert einen solchen Moment: Wenn das

Mahlgedeck während der Eucharistiefeier nicht auf dem Haupttisch steht, muss es

sowieso irgendwann noch auf den Tisch gestellt werden, vgl. CG (wie Anm. 34),

234.

293



Peter-Ben Smit

Dies könnte in zwei Schritten geschehen. Zuerst werden alle Ess- und
Trinkwaren zum Tisch gebracht, und daran anschliessend werden (ein
Stück geeignetes) Brot und (eine Flasche oder ein grosses Glas) Wein dem
Priester weitergereicht. Alternativ kann bereits alles vor Beginn des
Gottesdienstes auf den Tisch gestellt werden. Dies verkürzt jedoch die Bewegung

des «Offerre» um einen Drittel. Selbstverständlich wird nicht alles,

was sich auf dem Tisch befindet, auch zur Heiligung «dargebracht»;
indem aber sowohl die zu heiligenden Gaben wie auch die Gaben für das

Sättigungsmahl zur gleichen Zeit zum Tisch gebracht werden, dürfte es

klarer werden, dass sie zueinander gehören.
An dieser Stelle sei die Aufmerksamkeit auf eine bereichernde

Empfehlung gelenkt, die sich in einem Leitfaden für Messen mit kleinen
Gruppen der deutschen römisch-katholischen Bischofskonferenz befindet.

Diese befürwortet eine aktive Teilnahme der Gemeinde an der
Gabenbereitung und ermutigt darüber hinaus, vor der Präfation persönliche
Gründe des Dankes Gott gegenüber zu nennen42.

4.4.1.2 Keine Entlassung

Das Fehlen einer Entlassung scheint mir ein wirklicher Mangel zu sein,

vor allem, weil der die Mahleucharistie abschliessende Segen auch keine

Entlassung enthält. Diese Wahrnehmung trifft aber nur dann zu, wenn die

Entlassung nicht nur als formaler Schluss der Eucharistiefeier gesehen

wird, sondern auch als die Aussendung der Gemeinde in die Welt. Das
«Gehet hin in Frieden»43 stellt den Anfang der «Liturgie nach der

Liturgie»44 dar. Diese Ansicht wird auch im Westen vertreten45. Anders

gesagt: Gerade im Hinblick auf die Verstärkung der Beziehung zwischen
dem Alltag und der Eucharistiefeier, wie sie durch die liturgische Form der
Mahleucharistie angestrebt wird46, wäre es angebracht, für diese Art der
Feier irgendeine Form der Entlassung in die Liturgie aufzunehmen.

42 Vgl. Adam, Celebration (wie Anm. 3), 131.
43 Vgl. Ion Bria (Hg.), Go Forth in Peace: Orthodox Perspectives on Mission,

Geneva (WCC) 1986.
44 Vgl. Ion Bria, The Liturgy after the Liturgy. Mission and Witness from an

Orthodox Perspective, Geneva (WCC) 1996.
45 Vgl. z.B. die Überlegungen von Adam, Celebration (wie Anm. 3), 120-121.
46 Vgl. oben 3.2.4.

294



Eucharistie und Mahlzeit

4.4.2 Die Einordnung des Sättigungmahles (Agape) in die Feier

Das besprochene liturgische Formular sieht die Möglichkeit einer vollen
Mahlzeit zwischen dem Post-Communio-Gebet und dem Abschluss der

ganzen Mahlfeier vor. Das Sättigungsmahl und die sakramentale
Kommunion werden durch das Dankgebet nach der Kommunion deutlich
voneinander unterschieden. Auch die Eröffnung des Sättigungsmahles mit
einem separaten Segen über die Speisen der Agape lässt sich in diese

Richtung deuten, obwohl die Integration von sakramentalem Mahl und
Sättigungsmahl in einer Feier umgekehrt wieder auf ihre innere Verbindung

deutet. Die ganze eucharistische Tischmesse wird mit einem Danklied

und einem Segen zur Entlassung abgeschlossen.
Hier soll zunächst die Beziehung zwischen dem eucharistischen Teil

der Feier und dem Sättigungsmahl genauer betrachtet werden. Dies ist
eine heikle Sache, weil man im Rahmen einer Mahleucharistie beide so

eng wie nur möglich miteinander verbinden möchte, ohne sie vollständig
miteinander zu identifizieren. Das liturgische Formular des christkatholischen

CG führt weitgehend zu einem Neben- oder Nacheinander von
Eucharistie und Mahlzeit und weniger zu einer eindeutigen Integration der
beiden Teile. Nur die «Klammer» des abschliessenden Liedes und des

Segens, gegebenenfalls zusammen mit dem Thema des Tischgespräches
oder der geistlichen Lesung, verbindet die Eucharistie mit dem

Sättigungsmahl oder der Agape. Es stellt sich deswegen die Frage, ob es nicht
möglich wäre, eine engere Verbindung zwischen beiden herzustellen. Wäre

es z.B. nicht möglich, die Segnung der Nahrungsmittel des Sättigungsmahles

mehr in die eucharistische Bewegung miteinzubeziehen - Brot
und Wein werden ja aus ihrer Mitte genommen? Dies könnte geschehen,
indem ein Segen über die bevorstehende Mahlzeit und Mahlgemeinschaft
in das Eucharistiegebet aufgenommen wird, der die Mahlgemeinschaft als

ein Ergebnis der Partizipation in der Erlösung durch Leben, Tod und

Auferstehung Christi sieht, wie sie in der Eucharistie gefeiert wird. Eine
andere Möglichkeit wäre, das Post-Communio-Gebet so zu formulieren,
dass es für die eucharistische Gemeinschaft dankt und anschliessend um
Gottes Segen über die bevorstehende weitere Mahlgemeinschaft bittet, die

als Frucht des in der Eucharistie gefestigten Leibes Christi gedeutet wird.
So würde immer noch deutlich zwischen Sättigungsmahl und Eucharistie
unterschieden werden, aber nicht mehr so, dass sie voneinander getrennt
oder nebeneinander gestellt werden.

295



Peter-Ben Smit

4A3 Weitere Beobachtungen

4.4.3.1 Eine Homilie, ein Predigtgespräch oder ein Tischgespräch

Die Rubrik über die Predigt im Rahmen einer Mahleucharistie im CG

schlägt eine kurze Homilie oder ein Predigtgespräch nach dem Evangelium

vor. Zudem wird eine geistliche Lesung oder ein geistliches Gespräch
für die Zeit während des Sättigungsmahles vorgeschlagen. Auf Grund

praktischer Erfahrungen können die folgenden Beobachtungen und
Vorschläge gemacht werden.

Es scheint nicht empfehlenswert, ein Predigtgespräch vor dem

Sättigungsmahl zu veranstalten. Es ist in den meisten Fällen besser, nach dem

Evangelium eine (sehr) kurze Homilie vorzusehen. Darin kann ein Impuls
für ein Predigtgespräch oder ein geistliches Gespräch während des

Sättigungsmahles gegeben werden. Es sprechen die folgenden Gründe für diesen

Vorschlag: Erstens kann je nach Tageszeit die Gemeinde hungrig sein.

Dies wiederum ist für ihre Aufmerksamkeit gegenüber dem gesprochenen
Wort oder für ein gehaltvolles Predigtgesprächs nicht förderlich. Zweitens
wird im Falle eines Predigtgesprächs gleich nach dem Evangelium der

rituelle Bogen der Eucharistiefeier, der auch im Falle einer Mahleucharistie

da ist, durch das Genre des Gesprächs sehr stark unterbrochen. Deshalb
ist es empfehlenswert, das Predigtgespräch während der Mahlzeit
stattfinden zu lassen, gegebenenfalls nach einer gewissen Pause, wenn der

erste Hunger gestillt ist und die Gemeinde auch allfälliges Geplauder
loswerden kann. Letzteres kann je nach Situation notwendig sein, um eine

Atmosphäre zu schaffen, in der ein geistliches Gespräch stattfinden
kann.

Die Aufgaben der Person, die der Feier vorsteht, sind in dieser Situation

dann die folgenden: in der Homilie einen ersten Impuls für das

Gespräch geben, während des Sättigungsmahles den Übergang vom Plaudern

zum inhaltlichen Gespräch und so für einen geistlichen Charakter des

Gesprächs besorgt sein, und dieses Gespräch leiten, wobei alle die Gelegenheit

erhalten sollen, sich zu äussern. Da nicht jede und jeder sich gleich

gerne im Plenum äussert, ist es zudem zu empfehlen, Zeit für nichtplenä-
ren Austausch zu reservieren, z.B. nach 20-25 Minuten des Predigtgesprächs

bis zum Ende der Mahlzeit.
Zuletzt sei hier noch eine Bemerkung zu der vom CG vorgesehenen

Möglichkeit angefügt, kein Tischgespräch, sondern eine geistliche Lesung
stattfinden zu lassen. Dies scheint eine gute Möglichkeit für eine Feier der
Mahleucharistie mit einem eher meditativen Charakter zu sein, z.B. in

296



Eucharistie und Mahlzeit

einem monastischen Kontext47, bei einem Tag der Stille usw. Eine geistliche

Lesung baut eine Gemeinschaft anders auf als ein Tischgespräch, weil
sie weniger auf Austausch als auf Aufnahme ausgerichtet ist.

4.4.3.2 Die Verteilung der Gaben

Das christkatholische liturgische Formular sieht für die Austeilung der
Kommunion vor, dass die der Feier vorstehende Person mit ihr beginnt,
und dass sie dann von der Gemeinde weitergeführt wird, d.h. die
Gemeindemitglieder reichen einander die eucharistischen Gaben. Gegen diese
Form der Kommunionausteilung sind Einwände möglich. Ein solcher
Einwand bezieht sich auf den «rezeptiven» Charakter der Eucharistie, d.h. es

soll klargestellt werden, dass die Gemeinde die Kommunion nicht nimmt,
sondern dass sie sie empfängt. Gleichzeitig ist es aber aus praktischen
Gründen schwierig, dass der Vorsteher der Feier sitzend den ebenfalls am
Tisch sitzenden Mitfeiernden die Kommunion reicht. Für dieses Problem
bieten sich zwei Lösungen an. Erstens: Auch bei einem Weiterreichen der
eucharistischen Gaben in der Gemeinde kann das Weitergeben betont
werden. Zweitens: Die Tische, an denen die Gemeinde sitzt, können in der
Form eines Hufeisens angeordnet werden, wobei die Kommunikanten nur
an der Aussenseite dieses Hufeisens sitzen. So kann der Priester (oder die

Priesterin) von der Mitte des Hufeisens aus die eucharistischen Gaben
allen verteilen.

4.4.3.3 Weitere liturgische Elemente: Gewänder und Geräte

Es sollen hier weitere liturgische Objekte und Elemente besprochen werden,

die bei der Feier einer Mahleucharistie eine Rolle spielen (können).
Da Gewänder ein wichtiger Bestandteil des kommunikativen

Gesamtprozesses der Liturgie sind, ist ihre Verwendung im Rahmen einer
Mahleucharistie eigens zu bedenken48. Sie sollten zur «Sprache» der Mahleucharistie

bzw. einer Tischmesse passen. Das legt nahe, auf Kasel, Albe usw., wie
sie im normalen sonn- und festtäglichen Gemeindegottesdienst üblich sind,

zu verzichten. Die radikalste Lösung wäre, gar keine liturgischen Gewänder

zu verwenden, da die Gottesdienstgemeinde so klein ist, dass keine Insig-

47 Vgl. z.B. den Brauch der (geistlichen) Lektüre während der Mahlzeit in verschiedenen

monastischen Traditionen.
48Vgl. z.B. Bieritz. Liturgik (wie Anm. 1). 36-57: 188-189.

297



Peter-Ben Smit

nien nötig sind. Es ist aber wahrscheinlich am besten, wenn der Vorsteher
der Feier ein Kollarhemd und eine Stola trägt49. So ist er sowohl deutlich als

Geistlicher im «Arbeitsanzug» identifizierbar wie auch durch die Stola als

Beauftragter des Bischofs im priesterlichen Dienst. Was auch immer gewählt
wird, sollte während der ganzen Feier getragen werden, damit die Einheit
vom sakramentalen Mahl und Sättigungsmahl zum Ausdruck kommt.

Bezüglich der liturgischen Geräte scheint es angebracht, für eine
Mahleucharistie keine liturgischen Geräte wie Kelch und Patene zu verwenden:
Der Gebrauch alltäglicher Geräte passt besser zum liturgischen Idiom der

Mahleucharistie. Zudem muss der Zelebrant so nach dem eucharistischen
Teil des Mahles sein Gedeck nicht auswechseln. Es ist aber zu beachten,
dass die eucharistischen Gaben vollständig konsumiert werden sollten,
bevor das Sättigungsmahl anfängt, und dass das Geschirr des Vorstehers

entsprechend gereinigt wird, bevor es für die weitere Mahlzeit verwendet
wird.

4.5 Die Integration der Mahleucharistie in das Leben der Gemeinde

Wie bereits angedeutet, ist eines der Hauptprobleme, die Mahleucharistie
in das Leben einer Gemeinde zu integrieren, die grösser als die sie feiernde

Gruppe ist. Denn die absichtliche Bildung von kleineren (und exklusiven)

Gemeinschaften in einer Kirchgemeinde ist aus ekklesiologischen
Gründen unerwünscht. Dennoch kann die Mahleucharistie dazu benützt
werden, den eucharistischen Charakter der Gemeinschaft schon bestehender

Gruppen zum Ausdruck zu bringen und so ihr geistliches Leben zu
unterstützen - man denke z.B. an den Kirchgemeinderat, aber auch an

Gesprächs- oder Bibelgruppen.
Trotz aller ihrer theologischen Vorzüge scheint die Mahleucharistie in

der Regel doch nicht dazu geeignet zu sein, die sonntägliche Eucharistiefeier

zu ersetzen. Wenn allerdings eine (sehr) kleine Gemeinde am

Sonntagmorgen die Eucharistie feiert, könnte man sich eine jährliche
(oder evtl. auch häufigere) Feier der Eucharistie in diesem Rahmen aber
trotzdem vorstellen.

49 Vgl. die römisch-katholischen «Richtlinien für Messfeiern kleiner Gemeinschaften

(Gruppenmessen)» (wie Anm. 3) : «In aussergewöhnlichen Fällen kann die
Kennzeichnung des Priesters, wie sie bei der Spendung anderer Sakramente
vorgeschrieben ist, noch als ausreichend angesehen werden, wobei selbstverständlich die
Stola niemals fehlen darf.»

298



Eucharistie und Mahlzeit

5. Abschliessende Überlegungen

Auf Grund der obigen Überlegungen ist Folgendes festzuhalten: Erstens
sollte die Mahleucharistie als eine Bereicherung des Spektrums der
liturgischen Ordnungen für die Feier der Eucharistie betrachtet werden, weil
sie wichtige Elemente der Bedeutung und des Inhalts der Eucharistie in
den Vordergrund rückt, die bei der «Normalform» ihrer Feier eher im
Hintergrund bleiben50. Andere Aspekte, z.B. der Aspekt eines «Dankopfermahles»51,

treten bei einer Mahleucharistie eher in den Hintergrund; da die
Mahleucharistie aber nicht als Norm für die sonntägliche Eucharistiefeier
zu sehen ist, sondern eher ihre Ergänzung, dürfte dies kein allzu grosses
Problem darstellen. Zweitens ist deutlich geworden, dass nicht so sehr die
Mahleucharistie als solche Einwände hervorruft als die spezifische
Gestaltung dieser Feier. Es geht also nicht so sehr um das «Dass», sondern

um das «Wie». Deswegen kann die Mahleucharistie als liturgische Form
unter Beachtung der oben vorgetragenen Überlegungen auch befürwortet
werden, wobei man mit Meyer festhalten kann, dass die beiden
Argumentationslinien pro und contra «- einander ergänzend und korrigierend -
auf Chancen aufmerksam [machen], die genutzt, und auf Gefahren, die

vermieden werden sollen. Das wird aber unter je verschiedenen sozialen

und kulturellen Bedingungen, wie sie etwa in einer europäischen
Familienrunde oder in einer südamerikanischen Basisgemeinde gegeben sind,

je verschieden geschehen müssen.»52

Peter-Ben Smit (geb. 1979 in Rotterdam NL). Dr. theol. Er studierte Theologie
in Amsterdam, Utrecht, Sheffield und Bern, wo er am Departementfür Christ-
katholische Theologie 2005 mit einer neutestamentlichen Arbeit promovierte.
Zurzeit weilt er als Post-Doktorand am General Theological Seminary in

New York. 2007 gewann er den Essay Contest der North American Academy

ofEcumenists.

Adresse: The General Seminary. 175 Ninth Avenue. New York. NY 10011. USA.

50 Vgl. oben 3.2.
51 Vgl. das Anm. 14 angeführte Zitat von Koch.
52 Meyer. Eucharistie (wie Anm. 8), 579.

299



Peter-Ben Smit

English Summary

This paper considers the possibility of including a full meal into the celebration of the

Eucharist, as this has been promoted by liturgiologists over the past 75 years.
Arguments pro and contra are considered, focusing especially on issues of liturgical 'prim-
itivism', the relation between liturgy and everyday life, the ecclesial and public character

of the Eucharist, the relationship between human and God-given communion,
and the status of liturgical development, and the relationship between meal and Eucharist

in general. Furthermore, the paper reflects on some practical aspects of the so-
called 'meal Eucharist', focusing on a recent Swiss Old Catholic liturgical form for its

celebration. In conclusion, the paper argues that by introducing a full meal into the
Eucharist (again) on an incidental basis, valuable aspects of Eucharistie spirituality
may be recovered; objections against this kind of liturgical celebration are seen to

pertain to practicalities, rather than touching the theological core of this kind of
celebration.

300


	Eucharistie und Mahlzeit : historische, theologische und praxisorientierte Perspektiven

