Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 97 (2007)

Heft: 4

Artikel: Eucharistie und Mahlzeit : historische, theologische und
praxisorientierte Perspektiven

Autor: Smit, Peter-Ben

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-405035

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-405035
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Eucharistie und Mahlzeit.
Historische, theologische und praxisorientierte
Perspektiven”

Peter-Ben Smit

1. Einfiihrung

Die Eucharistie ist eine Mahlzeit. Das ist sowohl ein Gemeinplatz als
auch ein Problem. In den meisten christlichen Traditionen wird das
eucharistische Mahl auf eine so stilisierte Art und Weise gefeiert, dass
es schwierig wird, es aufgrund alltdglicher Erfahrungen von Mahlzeiten
als Mahlzeit zu erkennen. Durch die Jahrhunderte hindurch haben ver-
schiedene kirchliche Erneuerungsbewegungen dieses Problem angespro-
chenl!.In der liturgischen Bewegung des vergangenen Jahrhunderts wurde
die so genannte Haus- oder Mahleucharistie?, eine Eucharistiefeier im
kleineren Rahmen, hiufig in Kombination mit einem Sittigungsmahl, als
eine Losung fiir das Problem des stilisierten Charakters der Eucharistie
wieder entdeckt.

* Der Autor dankt Sarah Aebersold MTh (Bern) CTh (Cambridge), Mohlin AG, fiir
die sprachliche Durchsicht dieses zunichst auf englisch geschriebenen Aufsatzes.

I Eine Tradition der (niheren) Reformation verwendet in ihrer Liturgie eine voll-
stindige Mabhlsituation, vgl. FRANK BAKER, Love Feast, in: J. G. Davies (Hg.), A New
Dictionary of Liturgy and Worship, London (SCM) 1986, 341-345. Auch gewisse re-
formierte Traditionen neigten dazu, die Eucharistiefeier im Rahmen einer Mahlzeit zu
situieren, vgl. z.B. KArRL-HEINZ BieriTz, Liturgik, Berlin (de Gruyter) 2004, 446—
511. Fiir eine Illustration dieser Praxis in der anglikanischen Tradition vgl. JUDITH
MaLBY, The Prayer Book and the Parish Church: From the Elizabethan Settlement to
the Restoration, in: Charles Hefling/Cynthia Shattuck (Hg.), The Oxford Guide to the
Book of Common Prayer. A Worldwide Survey, Oxford (OUP) 2006, 79-92, bes.
82-83. Schliesslich kann man auch auf ein dhnliches Phiinomen in der Iglesia Filipina
Independiente hinweisen, vgl. PEDRO S. DE ACHUTEGUI/MIGUEL A. BERNAD, Religi-
ous Revolution in the Philippines I, Manila (Ateneo de Manila) 1960, 444-445.

2 Manchmal werden die Ausdriicke «Hauseucharistie» und «Mahleucharistie» sy-
nonym verwendet. Hier wird «Mahleucharistie» als die Bezeichnung fiir eine Eucha-
ristiefeier, die auch ein Sattigungsmahl beinhaltet, verwendet; der Ausdruck «Hauseu-
charistie» impliziert diese Kombination nicht unbedingt. Vgl. auch DENNIS E. SM1TH/
HaL E. TAuUSSIG, Many Tables. The Eucharist in the New Testament and Liturgy Today,
Philadelphia (Trinity)/London (SCM) 1990, 125-126.

IKZ 97 (2007) Seiten 275-300 219



Peter-Ben Smit

Dieser Beitrag beschiftigt sich in einem ersten Teil mit den Vor- und
Nachteilen dieses Konzeptes der Haus- oder Mahleucharistie, so wie sie
in der Diskussion der letzten 75 Jahre deutlich geworden sind3, und be-
spricht die Argumente pro und contra. Dadurch werden auch die liturgisch-
theologischen Hintergriinde dieses Konzeptes deutlich. In einem zweiten
Teil wird ein konkretes Beispiel eines liturgischen Formulars fiir die Feier
der Eucharistie als «Mahleucharistie» prisentiert und kritisch analysiert.
Damit Theorie und liturgische Praxis miteinander verbunden bleiben,

* Wenn man sich auf die Urspriinge der wieder entdeckten Kombination von Eu-
charistie und Sittigungsmahl konzentriert, ist unter den frithesten Arbeiten die von
Ferdinand Carl Ludwig Heitmann zu finden, wenn sie nicht sogar die friiheste iiber-
haupt ist, vgl. RAINER HERIG, Art. «Heitmann, Ferdinand Carl Ludwig» in: BBKL 16
(1999) 649-667. Die Diskussion in der romisch-katholischen Kirche hat HERMANN
REIFENBERG zusammengefasst in: Familienmesse — Gruppengottesdienst [sic!] — Haus-
eucharistie. Ein «atmosphérischer» Durchblick zu Symptomen liturgischer Entwick-
lung iiber drei Jahrzehnte, in: Anselm Bilgri/Bernhard Kirchgessner (Hg.), Liturgia
semper Reformanda. FS Karl Schlemmer, Freiburg 1.Br. (Herder) 1997, 70-80. Er
bietet sowohl einen Uberblick iiber die relevanten Entwicklungen in den offiziellen
romisch-katholischen Stellungnahmen als auch tiber die einschldgigen praktisch-theo-
logischen Beitrdge. Das (vorldufig) letzte Kapitel in der Entwicklung in der rémisch-
katholischen Kirche befindet sich in der Instruktion «Redemptionis Sacramentum» der
Glaubenskongregation (2004), die in Nr. 77 sagt: «Die Feier der heiligen Messe darf
in keiner Weise in den Kontext eines gemeinsamen Mabhles eingefiigt oder mit einem
solchen Mahl in Beziehung gebracht werden. Von einer schweren Notlage abgesehen,
darf die Messe nicht an einem Esstisch oder in einem Speisesaal oder an einem Ort, an
dem die Mahlzeiten eingenommen werden, und auch nicht in einem Raum, in dem sich
Speisen befinden, gefeiert werden. Diejenigen, die an einer Messe teilnehmen, diirfen
wihrend der Feier nicht an Tischen sitzen. Wenn die Messe aufgrund einer schweren
Notlage am gleichen Ort gefeiert werden muss, wo nachher die Mahlzeit eingenom-
men wird, soll zwischen dem Abschluss der Messe und dem Beginn des Mahles ein
deutlicher zeitlicher Abstand eingeschoben werden; wihrend der Messfeier dart die
gewoOhnliche Speise fiir die Gldubigen nicht sichtbar sein.» Es scheint eine gewisse
Verschiebung in den liturgischen Vorschriften stattgefunden zu haben, wenn man diese
Vorschriften mit denjenigen vergleicht, die wihrend und nach dem Zweiten Vatikani-
schen Konzil verotfentlicht wurden. Vgl. die knappe Darstellung von ADOLF ADAM,
The Eucharistic Celebration. The Source and Summit of Faith, Collegeville MN (Li-
turgical Press) 1994), 129-131, der sich auf zwei Dokumente bezieht, die fiir das
Thema dieses Beitrages von Bedeutung sind. Es handelt sich um: 1. «Sacrosanctum
Concilium», 38, wo gesagt wird: «Unter Wahrung der Einheit des romischen Ritus
im wesentlichen ist berechtigter Vielfalt und Anpassung an die verschiedenen Ge-
meinschaften, Gegenden und Volker, besonders in den Missionen, Raum zu belassen,
auch bei der Revision der liturgischen Biicher. Dieser Grundsatz soll entsprechend
beachtet erden, wenn die Gestalt der Riten und ihre Rubriken festgelegt werden.»

276



Eucharistie und Mahlzeit

stellt dieser Beitrag in einem weiteren Schritt praktische Uberlegungen
liber das «Wie» einer Mahleucharistie an, die auf eigener Erfahrung und
den zuvor dargelegten theoretischen Uberlegungen fussen. Durch die
Verbindung mit der Praxis und die Orientierung an einem konkreten litur-
gischen Formular wird so die Gefahr umschifft, zu abstrakt von der Litur-
gie zu reden. Die empirische Realitdt von wirklich gefeierten Liturgien
bleibt im Blick*. Allgemeine Schlussfolgerungen schliessen den Beitrag
ab. Sie setzten die theoretischen und praktischen Uberlegungen miteinan-
der in Verbindung und bestétigen dadurch eine These, die schon jetzt hier
formuliert sei: Die Reintegration der Eucharistie in eine vollstindige
Mahlzeit stellt eine Bereicherung des Spektrums der liturgischen Formu-
lare fiir die Eucharistiefeier dar, da sie einen Aspekt der Eucharistiefeier
betont, der sonst weitgehend verborgen bleibt. Damit fiihrt diese Reinteg-
ration zu einer Bereicherung der eucharistischen Spiritualitdt. Einwinde
gegen diese Form der Eucharistiefeier sind meist praktischer Natur und
konnen durch eine sorgfiltige Planung der Liturgie entkriftet werden.

2. Theoretische Perspektiven: Zwischen Jesus und Hochamt

Um einen Uberblick der Diskussion iiber die Mahleucharistiefeier zu be-
kommen, wird hier zuerst eine Besprechung von verschiedenen Argumen-
ten pro und contra geboten. Zuerst soll hier aber der Ort der Mahleucha-
ristie in der Landschaft der eucharistischen Liturgie geklirt werden.

Wie unten ausfiihrlicher aufgezeigt werden wird3, kann eine Mahleu-
charistie schon aus rein historischen Griinden nicht als eine Nachahmung
der Mabhlzeiten Jesu betrachtet werden. Denn dies wiirde bedeuten, dass
man die Grundstruktur der Eucharistiefeier, wie sie sich iiber die Jahr-
hunderte entwickelt hat und wie sie auch 6kumenisch rezipiert worden

2. Die «Richtlinien fiir Messfeiern kleiner Gemeinschaften (Gruppenmessen),» in:
Nachkonziliare Dokumentation, Trier (Liturgisches Institut) 1970, 31.43-47, in der
die Feier der Eucharistie in kleineren Gruppen ausdriicklich erlaubt wird, und in der
beziiglich des Sittigungsmahles nur angemerkt wird, dass ein auf die eucharistische
Feier folgendes Agapemahl von diesem klar unterschieden werden muss (vgl. auch
http://www.liturgie.de/liturgie/index.php ?bereich=publikationen&datei=pub/oP/dok/
RichtlinienfGruppenmessen, 09.10.2007)

4 Der hier gewiihlte Zugang steht so in Einklang mit der Methode von JAMES FAR-
WELL, This is the Night. Suffering, Salvation and the Liturgies of Holy Week, New
York (T&T Clark) 2003, 11; vgl. auch Mary CoLLINS, Worship: Renewal to Practice,
Washington DC (Pastoral Press) 1987, 14.

> Siehe unten 3.2.1.

277



Peter-Ben Smit

ist,® weitgehend aufgeben miisste; dafiir hat sie wohl zu viel theologische
Substanz. Die Mahleucharistie sollte deswegen eher als eine Art und Wei-
se, die Eucharistie in einem bestimmten Kontext zu feiern, betrachtet wer-
den. Wenn die Mahleucharistie dabei als eine ganz bestimmte Verwirkli-
chung der (klassischen) Tiefenstruktur der Eucharistiefeier in der liturgi-
schen Landschaft verortet wird, wird sowohl die irrefiihrende Identifika-
tion der Mahleucharistie als imitatio Jesu wie auch als ein «vereinfachtes»
Hochamt vermieden. Nach dieser Kldrung ist es jetzt moglich, sich der
Debatte iiber die Mahleucharistie mittels eines Uberblickes iiber die Argu-
mente pro und contra zuzuwenden.

3. Mahleucharistie: Argumente pro und contra
3.1 Einfiihrung

Es gibt nur eine beschrinkte Auswahl an (wissenschaftlicher) Literatur
zur Mahleucharistie, und diese ist bisweilen nicht sehr zuginglich. Uber-
blickswerke tendieren dazu, das Thema zu iibergehen’. Eine Ausnahme ist
Meyer, der einen gut informierten, wenn auch gedringten Uberblick iiber
die verschiedenen Argumente fiir und gegen die Mahleucharistie gibt®.
Auch wenn Meyers Handbuch schon 1989 erschienen ist, ist es immer

¢ Ein Beispiel dieser Grundstruktur (allerdings ohne Entlassung der Gemeinde)
findet man im Gebetbuch der Episcopal Church, The Book of Common Prayer, New
York (OUP) 1979, 300. Vgl. weiter z.B. GEOFFREY WAINWRIGHT, Recent Eucharistic
Revision, in: Cheslyn Jones u.a. (Hg.), The Study of Liturgy, London (SPCK) 21992,
328-338. Die «klassische» Struktur stellt natiirlich auch eine gewisse Abstraktion dar.

7Ohne eine erschopfende Auflistung zu bieten, seien die folgenden Arbeiten ge-
nannt: FRIEDER ScHULZ, Die Agendenreform in den evangelischen Kirchen, in: Mar-
tin Klockener/Benedikt Kranemann (Hg.), Liturgiereformen. Historische Studien zu
einem bleibenden Grundzug des christlichen Gottesdienstes 11 (LQF 88), Miinster
(Aschendorft) 2002, 10171050, hier: 1032-1033, bietet eine kurze Besprechung. Das
Thema ist bei den folgenden Standardwerken iiber die Eucharistie ignoriert: ANSCAR
J. CHuPUNGCO (Hg.), Handbook for Liturgical Studies 3: The Eucharist, Collegeville
MN (Liturgical Press) 1999; Davib N. PowER, The Eucharistic Mystery. Revitalizing
the Tradition, New York (Crossroad) 1992. EbwARD J. KiLMARTIN, The Eucharist in
the West: History and Theology. Hg. Robert J. Daly, Collegeville MN (Liturgical
Press) 1999, 199.340, erwihnt den Mahlcharakter der Eucharistie, aber nicht die Aga-
pe oder die Mahleucharistie. WAINWRIGHT, Revision (wie Anm. 6), erwihnt nicht
einmal die neuere Betonung des Mahlcharakters der Eucharistie.

8 HANs BERNHARD MEYER, Eucharistie. Geschichte, Theologie, Pastoral. Mit
einem Beitrag von Irmgard Pahl (GDK 4), Regensburg (Pustet) 1989, 573-579.

278



Eucharistie und Mahlzeit

noch aktuell. Denn seither sind keine grundlegend neuen Perspektiven
entwickelt oder neue Argumente vorgetragen worden. So bietet er einen
guten Ausgangspunkt fiir die Diskussion hier.

Meyer prisentiert die Argumente pro folgendermassen:

«Die integrierte Mahl- und Eucharistiefeier im kleinen Kreis kann sich auf das
biblische Zeugnis und auf die jiidische Mabhltradition stiitzen. Sie kommt
damit dem letzten Mahl Jesu und den apostolischen Gemeindefeiern niher.
Sie ldsst die Gemeinschaft mit Christus und den Teilnehmern lebendiger er-
fahren. Sie weckt und vertieft das Verstindnis der Gemeindeeucharistie. Sie
verdeutlicht den Zusammenhang zwischen der Eucharistiefeier und dem
aussergottesdienstlichen Leben der Christen.»?

Die Zusammenfassung der Argumente contra lautet:

«Die integrierte Mahl- und Eucharistiefeier im kleinen Kreis ist ein anachro-
nistischer Restaurationsversuch. Denn man kann heute nicht mehr mit einem
religiosen, d.h. auf Gott bezogenen Verstiandnis des Mahlhaltens rechnen, und
es ist nicht sinnvoll, sich in eine Zeit zuriickversetzen zu wollen, in der die
Frage nach der theologischen Sinngestalt und nach der entsprechenden litur-
gischen Feiergestalt noch nicht so klar beantwortet war wie in der nachapos-
tolischen Epoche, in der die Verbindung von Mahl- und Eucharistiefeier auf-
gegeben worden ist. Die Eigenbedeutung der Eucharistiefeier als Herrenmahl
und Brudermahl wird durch die Integration in ein Sittigungsmahl verdunkelt.
Denn die Einheit unter den Feiernden ist primir eine Gabe von Gott her und
nicht Frucht des Gemeinschaftserlebens in der Gruppe. Die Gefahr der Kon-
ventikelbildung und damit mangelnder Kirchlichkeit sowie Verlustes an
Offentlichkeit und Offenheit darf nicht unterschiitzt werden.»'°

Damit ist die Debatte umrissen. Es erscheint jetzt als sinnvoll, die einzel-
nen Uberlegungen und Argumente, wie sie von Meyer zusammengefasst
worden sind, ndher zu betrachten und auszuwerten.

3.2 Weitere Uberlegungen zu einigen Argumenten pro
3.2.1 Ad fontes

Der erste Teil des Argumentes fiir die Mahleucharistie setzt bei der Beob-
achtung ein, dass die Verbindung der Eucharistie mit einem Sittigungs-
mahl, oder genauer gesagt, die Feier der Eucharistie als ein Sittigungs-
mahl, von den friihesten Quellen der sich entwickelnden christlichen Li-

9 MEYER, Eucharistie (wie Anm. 8), 579.
10 MEYER, Eucharistie (wie Anm. 8), 579.

219



Peter-Ben Smit

turgie bezeugt wird!!. Gleichzeitig wird behauptet, dass eine Riickkehr zu
dieser Praxis den Bezug zur Praxis Jesu und der friihesten Jesus-Bewe-
gung verstirkt.

Diese Beobachtungen sind aus phinomenologischer Perspektive ohne
Zweifel richtig — auch wenn ich hier aus Platzgriinden auf die Probleme,
die mit der Rekonstruktion der Mahlpraxis Jesu und vor allem mit jener
des letzten Abendmahles zusammenhéngen, nicht eingehen kann. Damit
solche Beobachtungen auch aus theologischer Perspektive an Gewicht ge-
winnen, muss aber nicht nur die Phidnomenologie stimmen, sondern es
miisste auch zutreffen, dass die Verbindung des Sittigungsmahles mit der
Eucharistie zur Substanz der (damaligen) Eucharistiefeier gehorte. Wenn
diese Verbindung nur ein Zufall ist oder allein auf einem kulturellen Um-
stand beruht, dann ist ihre Reproduktion nur eine Ubung in liturgischer
Archédologie. Da richtig verstandene liturgische Erneuerung aber wenig
mit der Imitation der reinen Ausserlichkeiten (ihrer «Oberfliche») der
frithchristlichen Liturgie zu tun hat, sondern vielmehr mit der Neuent-
deckung ihres Kernes oder ihrer Tiefenstruktur!?, nimlich als die Art und
Weise, sich der friihchristlichen Liturgie und damit dem Glauben der frii-
hen Kirche bzw. dem Ostergeheimnis!? anzunéhern, ist es, wie schon an-

"'Vgl. MEYER, Eucharistie (wie Anm. 8), 573-576, sowie JOSEPH YSEBAERT, The
Eucharist as a love-meal (agape) in Didache 9-10, and its development in the Pauline
and in the Syrian tradition, in: Antonius Hilhorst (Hg.), The Apostolic Age in Patristic
Thought, Leiden (Brill) 2004, 11-27; ANDREW McGOWAN, Naming the Feast: The Agape
and the Diversity of Early Christian Meals, in: Studia Patristica 30 (1997) 314-318.

12 Dies war ein Leitprinzip der liturgischen Revision im Allgemeinen, vgl. z.B. die
Bemerkungen von POWER, Mystery (wie Anm. 7), 3-20. Aus einer altkatholischen
Perspektive vgl. HERWIG ALDENHOVEN, Gottesdienstliche Erneuerung in der Christ-
katholischen Kirche der Schweiz im 20. Jahrhundert. Die Revision der liturgischen
Biicher. Mit einem Verzeichnis der liturgischen Biicher der Christkatholischen Kirche
der Schweiz, in: Bruno Biirki/Martin Klockener (Hg.), Liturgie in Bewegung / Liturgie
en mouvement. Beitrdge zum Kolloquium «Gottesdienstliche Erneuerung in den
Schweizer Kirchen im 20. Jahrhundert» 1.-3. Mirz 1999 an der Universitit Freiburg/
Schweiz / Actes du Colloque «Renouveau liturgique des Eglises en Suisses au XXe
siecle» 1-3 mars 1999, Freiburg Schweiz (Universititsverlag) / Geneve (Labor et Fi-
des) 2000, 295-309; pERs., Die spirituell-theologischen Konsequenzen der Struktur
des Eucharistiegebetes, in: IKZ 70 (1980) 212-225.

I3 Dieser Aspekt kann hier leider nicht ausfithrlicher besprochen werden; es
soll aber angemerkt werden, dass er von zentraler Bedeutung ist (oder sein sollte) fiir
jeden Versuch einer liturgischen Erneuerung. Vgl. den massgeblichen Beitrag von Opo
CASEL, Mystery and Liturgy, in: Dwight D. Vogel (Hg.), Primary Sources of Liturgical
Theology. A Reader, Collegeville MN (Liturgical Press) 2000, 29-35.

280



Eucharistie und Mahlzeit

gedeutet, grundlegend, dass nicht nur die Phanomenologie, sondern auch
die Theologie stimmt. Der Sittigungscharakter der friihchristlichen Eu-
charistiefeier muss also eine theologische Bedeutung haben. Nun scheint
es aber der Fall zu sein, wie weiter unten aufgezeigt werden wird, dass mit
dem Verlust der Beziehung zwischen dem (mehr oder weniger alltigli-
chen) Sattigungsmahl und der Eucharistie auch ein gewisser Verlust der
[nhalte der Eucharistiefeier einhergeht, auch wenn im Gegenzug dazu an-
dere wertvolle Aspekte hinzutreten'4. Dass dies der Fall ist, kann gezeigt
werden, indem der Charakter der Kirche als Gemeinschaft von (sehr
verschiedenen) Gldubigen und die Beziehung zwischen Sittigung und
diakonia geniigend gewiirdigt werden!s.

3.2.2 Gemeinschaft in Christus

Die (Mahl-)Gemeinschaft von Menschen aller Ringe und Stiinde im Le-
ben (Jesu und) der friihchristlichen Gemeinden konnte nicht anders als die
Aufmerksamkeit auf sich lenken. Der Argumentationsgang fiir die Mahl-
eucharistie, wie er von Meyer zusammengefasst worden ist, betont dies
zu Recht. Das friihchristliche Phidnomen einer verhiltnisméssig inklu-
siven und egalitiren Mahlgemeinschaft wird nicht nur durch Texte be-
zeugt, die auf Probleme mit dieser Praxis hinweisen, wie Lk 14,12-14;
1 Kor 11,17-34; Jak 2 usw., sondern findet sich auch im folgenden, viel
positiveren Text von Justin dem Mirtyrer:

«Hatten wir frither an unziichtigen Dingen Gefallen, so huldigen wir jetzt der
Keuschheit allein; gaben wir uns mit Zauberkiinsten ab, so haben wir uns jetzt
dem guten und ungezeugten Gotte geweiht; wenn wir frither Geldmittel und
Besitz tiber alles schitzten, so stellen wir jetzt alles, was wir haben, in den
Dienst der Allgemeinheit und teilen jedem Diirftigen davon mit; hassten und

14 Die Form der Mahleucharistie, die hier vorgestellt wird, hat nicht vor, die Eucha-
ristie zu einem alltiglichen Mahl zu reduzieren. Es wird nur die Frage gestellt, inwie-
fern es sinnvoll ist, den Mahlcharakter der Eucharistie zu betonen, damit dadurch
(sonst verlorene) theologische Substanz zuriickgewonnen wird. Vgl. GONTER KocH,
Art. «Eucharistie», in: Wolfgang Beinert (Hg.), Lexikon der katholischen Dogmatik,
Freiburg i.Br. (Herder) 1991, 146149, hier 149: «Das, was der E[ucharistie] ihre in-
nere Einheit gibt, ist nicht die einfache Mahlgestalt, wie teilweise vertreten wurde.
Ihre verschiedenen Aspekte sind eingeordnet in ein Umfassenderes. Dieses Umfassen-
dere nennt J. Ratzinger <Eucharistie>. Es ist die Grundgestalt des Dankopfermahls, in
dem der Herr selber dankt, opfert und sich zur Speise und zum Trank ewigen Lebens
gibt, dadurch zugleich die Seinen neu und tiefer Gemeinschaft, Kirche werden ldsst.»

5Vgl. unten 3.2.2 und 3.2.3.

281



Peter-Ben Smit

mordeten wir einander und hielten wir mit denen, die nicht unseres Stammes
sind, wegen der verschiedenen Stammesgewohnheiten nicht einmal Herd-
gemeinschaft, so leben wir jetzt nach Christi Erscheinen als Tischgenossen
zusammen, beten fiir unsere Feinde und suchen die, welche uns mit Unrecht
hassen, zu bereden, dass auch sie nach Christi schénen Weisungen leben und
guter Hoffnung seien, dass auch sie dieselben Giiter wie wir von dem all-
beherrschenden Gotte erlangen werden.»1©

Auch wenn Justin die Eucharistie hier nicht namentlich erwihnt, darf man
davon ausgehen, dass gerade ihre Feier den Hintergrund seiner Aussagen
bildet (Stichwort «Tischgenossen»). Der Grund dafiir ist die sehr enge
Verbindung zwischen Gemeinschaft und Mahlgemeinschaft in der dama-
ligen griechisch-romischen Welt. So hat etwa Klinghardt liberzeugend
dargestellt, dass Gemeinschaft und Mahlgemeinschaft einander faktisch
gleichgesetzt werden konnen!”. Wie eine Gemeinschaft sich versteht, wird
zudem in der Art und Weise, wie sie ihre Mahlzeiten halt, zum Ausdruck
gebracht. Fiir friihchristliche Gemeinschaften bedeutet dies, dass ihr (er-
staunlich) egalitirer Charakter, der, wie die Mehrheit der Quellen zeigt,
eine zentrale Rolle im friihchristlichen ekklesialen Selbstverstindnis
spielte, gerade in ihren gemeinsamen Mahlzeiten zum Ausdruck kam und
durch sie konstituiert wurde's. Die Neuentdeckung einer nichtstilisierten

16 Justin, Apol. I, 14, 2-3 (Ubersetzung G. Rauschen, BKV 12, 1913, 78); vgl. auch
WiLLr BRAUN, Feasting and Social Rhetoric in Luke 14 (MSSNTS 85), Cambridge
(CUP) 1995, 128.

7Vgl. MaTTHIAS KLINGHARDT, Gemeinschaftsmahl und Mahlgemeinschaft: So-
ziologie und Liturgie friihchristlicher Mahlfeiern (TANZ 13), Tiibingen (Francke)
1996, 156: «Es ist iiberraschend, in welch hohem Mass Gemeinschaft als Mahl-
gemeinschaft realisiert wurde, denn zunichst ist Koinonia ein ganz umfassender Wert-
begriff fiir alle Formen sozialen Zusammenlebens, der beispielsweise in den antiken,
an der Polis orientierten Staatstheorien eine zentrale Rolle spielte.» Vgl. auch PAULINE
ScumITT-PANTEL, La Cité au Banquet. Histoire des Repas Publics dans les Cités Grec-
ques (Collection de I’Ecole Francaise de Rome 157), Rome (Eco]e Frangaise) 1992,
1-13; JAMES DAviDsoN, Kurtisanen und Meeresfriichte. Die verzehrenden Leiden-
schaften im klassischen Athen, Darmstadt (WBG) 1999, 58-91; KATHERINE M.D.
DunBaBIN, The Roman Banquet. Images of Conviviality, Cambridge (CUP) 2003,
1-10. Weitertiihrende Uberlegungen zur friihchristlichen Mahlgemeinschaft und ihrer
soziologischen und theologischen Bedeutung finden sich u.a. bei KLINGHARDT, 21—
267; DENNiS E. SMiTH, From Symposium to Eucharist. The Banquet in the Early
Christian World, Minneapolis MN (Fortress) 2003, 13-172.

'8 Cf. z.B. neben dem soeben zitierten Text von Justin auch die folgenden vier
Texte aus unterschiedlichen friihchristlichen Traditionsstringen: Lk 14, Jak 2, | Kor
[1,17-34, Oftb 7.

282



Eucharistie und Mahlzeit

Mahlgemeinschaft als Teil der Eucharistiefeier mit all ihren praktischen
Konsequenzen (Tischordnung, Dienst am Tisch usw.) diirfte also durchaus
einen Weg bieten, die Herausforderung und Erfahrung dieser fundamenta-
len Gleichheit und Verbundenheit der Gemeindemitglieder zu vertiefen.
Denn diese beiden Elemente verwirklichen sich beim gemeinsamen Sitti-
gungsmahl, wo man wirklich miteinander Mahl hilt, stidrker als beim in-
dividuellen und manchmal individualistisch gestalteten Empfang der
Kommunion im Rahmen einer gewthnlichen Feier der Eucharistie. Zu-
sammenfassend gilt also, dass die spezifische Form der Mahleucharistie
den Inhalt der Feier beriihrt, indem sie es der feiernden Gemeinschaft er-
moglicht, das zu werden, was sie 1st, ndmlich Leib Christi, und dies beson-
ders hinsichtlich der Gleichheit aller ihrer Glieder. Dies ist nur in einem
beschrinkten Ausmass moglich, wenn in einer Eucharistiefeier das Mahl
nur stilisiert vorkommt.

3.2.3 Eucharistie, Mahl und diakonia

Konzentrierte sich der letzte Abschnitt dieses Beitrages auf den Gemein-
schaftsaspekt der stilisierten Eucharistiefeier und der Mahleucharistie, so
widmet sich der folgende dem Sittigungsaspekt der Mahleucharistie.
Denn es scheint gut moéglich, dass wegen des Verlustes der engen Be-
ziehung zwischen Sittigungsmahl und Eucharistie auch die Verbindung
zwischen der Eucharistie und der Diakonie verloren gegangen ist. Eine
solche Verbindung lisst sich fiir die friiheste Kirche belegen!®. Als die
Feier der Eucharistie sich zu einem stilisierten Mahl entwickelte, verlor
die Eucharistie als Ort diakonaler Titigkeit der Kirche ihre Verbindung zur
diakonischen Aufgabe der Kirche insgesamt, auch wenn eine Sammlung
der Gaben wiihrend der Feier erhalten blieb. Dies bedeutet, dass mit dieser
Entwicklung auch die Einheit des kirchlichen Lebens, das aus leitourgia,
martyria und diakonia besteht, einen gewissen Schaden erlitt?C.

Diesen Uberlegungen konnen zwei weitere Anmerkungen beigefiigt
werden. Erstens macht diese Betonung der Verbindung zwischen leitour-

19Vgl. z.B. MaTTHIAS KONRADT, Die gottesdienstliche Feier und das Gemein-
schaftsethos der Christen bei Paulus, in: JBTh 18 (2003) 203-229.
20Vgl. die Uberblicke von DIETRICH WIEDERKEHR, Art. «Grundfunktionen christ-

licher Gemeinde», in: LThK? 4, 1995, 1072.

283



Peter-Ben Smit

gia und diakonia die enge Beziehung zwischen Liturgie und Ethik sicht-
bar, auch wenn dieses Thema hier nicht weiter besprochen werden kann?!.
Zweitens verdeutlicht die Betonung der Beziehung von leitourgia und
diakonia und damit der Eucharistie als Ort der Diakonie den Charakter
der Eucharistie als Feier des ganzen Leibes Christi, dessen Glieder bis zu
einem gewissen Grad Verantwortung fiireinander tragen.

3.2.4 Eucharistie und Alltag

Das letzte von Meyer genannte Argument fiir die Mahleucharistie bezieht
sich auf die Verbindung zwischen Liturgie und Alltag. Es besagt, dass die
Mabhleucharistie eine engere Verbindung zwischen diesen beiden Berei-
chen herstellt. Dies scheint tatsdchlich der Fall zu sein. Dennoch ist es
sicher moglich, die Frage zu stellen, ob das nicht zu einer Verflachung der
Liturgie fiihrt, die einen Verlust ihres transzendenten Charakters mit sich
bringt. Sollte nicht der heilige Raum der Liturgie gerade vom Raum des
Alltags abgeschottet sein??? Die Zielrichtung dieser Warnung ist sicher
ernst zu nehmen. Wenn man jedoch mit einer Theologie arbeitet, welche
die Menschwerdung ernst nimmt, wie dies in der katholischen Tradition
iiblich ist, und deshalb auch ein Interesse an Inkulturation hat und damit
auch an dem Zusammenspiel zwischen Alltag und Liturgie, ist es durchaus
moglich, eine Antwort auf diese Warnung zu finden. Man kann auf Grund
eines inkarnatorischen Zuganges ja mit Uberzeugung dafiir eintreten, dass
Liturgien dem Prinzip katholischer Liturgie entsprechen sollen, indem sie
den Alltag und das Mysterium mitsamt dem, was das Mysterium kommu-
niziert, auf eine sakramentale Art und Weise fiireinander transparent ma-
chen und aufeinander beziehen. Genau das bezweckt die Mahleucharistie

2l Hingewiesen sei immerhin auf die folgenden informativen Beitrdge: L. EDWARD
Puivips, Liturgy and Ethics, in: Vogel (Hg.), Sources (wie Anm. 13), 297-299, DoN
E. SALIERS, Worship as Theology. Foretaste of Glory Divine, Nashville TN (Abingdon
Press) 1994, 171-190; THoMAs J. TALLEY, The Year of Grace, in: Kenneth Stevenson/
Bryan Spinks (Hg.), Identity of Anglican Worship, Harrisburg PA (Morehouse) 1991,
27-35.

22 So die unterschiedlichen Beitrdge in ALcUIN REID (Hg.), Looking Again at the
Question of the Liturgy with Cardinal Ratzinger. Proceedings of the July 2001 Font-
gombault Conference, Farnborough (St. Michael’s Abbey) 2003; darin bes. STRAT-
FORD CALDECOTT, Liturgy and Trinity: Towards an Anthropology of the Liturgy, 36—
48, bes. 38 mit dem Abschnitt «Loss of the Vertical Dimension».

284



Eucharistie und Mahlzeit

auch?. Auf diese Weise werden alltdgliche Elemente in der Liturgie zu
einem Vorgeschmack der endzeitlichen Verwandlung der ganzen Schop-
fung. Der direkte Bezug zum Alltag kommt damit dem sakramentalen
Charakter der Liturgie und ihrem Bezug zur Transzendenz nur zugute.
Schliesslich wird durch die Verwendung «echter» bzw. alltiglicher Nah-
rungsmittel in der Eucharistiefeier noch ein weiterer Aspekt der Eucha-
ristie zur Geltung gebracht, der sonst viel mehr verborgen bliebe: ihre
Beziehung zur ganzen Schopfung und zur ganzen menschlichen Realitiit
wie z.B. Produktionsprozessen usw.24

3.3. Weitere Uberlegungen zu einigen Argumenten contra
3.3.1 Anachronismen?

Der erste von den von Meyer genannten (moglichen) Einwinden richtet
sich gegen eine Kombination der Eucharistie mit einem Sittigungsmabhl,
weil man darin einen anachronistischen Versuch sehen kann, die friithes-
ten christlichen Mahlzeiten zu rekonstruieren. Dieser Einwand ist oben
schon besprochen worden. Es wurde dabei angemerkt, dass ein solcher
Einwand nur dann zutreffen wiirde, wenn die Kombination von Eucharis-
tiefeier und Sittigungsmahl nur die dussere Form der Liturgie betrife,
nicht aber deren Inhalt bereichern wiirde?>.

3.3.2 Nichtreligiose Mahlzeiten?

Ein zweiter Einwand gegen die Feier der Eucharistie als Sattigungsmahl
(oder in Zusammenhang mit einem Sattigungsmahl) baut auf der Wahr-
nehmung auf, dass Mahlzeiten heutzutage keine religidse bzw. sinnstiften-
de Bedeutung mehr haben. Nun ist es tatsichlich so, dass Gebete und

23V gl. fiir das inkarnatorische Prinzip aus anglikanischer Perspektive Louis WEIL,
The Gospel in Anglicanism, in: Stephen Sykes u.a. (Hg.), The Study of Anglicanism,
London (SPCK) 19982, 55-83, bes. 77-79; aus altkatholischer Perspektive HERWIG
ALDENHOVEN, Altkatholizismus heute in geistlicher Sicht, in: Jahrbuch der Altkatho-
lischen Kirche Osterreichs (1979), 13-23, bes. 17-18; aus romisch-katholischer Pers-
pektive ANSCAR J. CHUPUNGCO, The Theological Principle of Adaptation, in: Vogel
(Hg.), Sources (wie Anm. 13), 247-262.

24Vgl. DoN E. SaLiers, Human Pathos and Divine Ethos, in: Vogel (Hg.), Sources
(wie Anm. 13), 276-283.

Vel oben 3.2.1.

285



Peter-Ben Smit

sonstige religiose Rituale am Esstisch im Allgemeinen eher eine Ausnah-
me geworden sind. Das bedeutet aber noch nicht, dass Mahlzeiten keine
religiose oder sinnstiftende Bedeutung mehr hiitten. Im Gegenteil, Mahl-
zeiten und Mahlgemeinschaft sind in einem sehr hohen Masse sinnstiftend
und 1dentitédtsbildend. Soziologische und religionssoziologische Studien
sind sich in dieser Hinsicht weitgehend einig. Die Mahlgemeinschaft
bleibt eng mit dem Thema des Transzendenten im Alltag verbunden?2®,
auch wenn diese Kombination heute weniger explizit ist als in friiheren
Jahrhunderten.

3.3.3 Die normative Weiterentwicklung der Tradition

Der dritte der be1 Meyer genannten Einwinde betrifft die weitere Entfal-
tung der eucharistischen Liturgie im nachapostolischen Zeitalter. Dabei
wird der Tatsache Rechnung getragen, dass vieles, was in der christlichen
Tradition normativ wurde, sich (erst) in dieser Zeit entwickelte. Dieser
dritte Einwand hat beachtliche Bedeutung, denn die Entwicklung des
Mahlelementes in der Eucharistie von einem Sittigungsmahl zu einem
stilisierten Mahl fand bereits friih in der Geschichte der christlichen Litur-
gie statt?’. Zudem impliziert der Einwand, dass man erst in der nachapos-
tolischen Zeit von einer eigentlichen theologischen Reflektion sprechen
kann. Deshalb darf die apostolische (oder neutestamentliche) Zeit nicht
als Korrektiv fiir spétere liturgische Entwicklungen verwendet werden.
Zu diesem Einwand soll erstens angemerkt werden, dass das neuere
(6kumenische) Studium des Neuen Testamentes und der apostolischen
Viter massgeblich zur liturgischen Erneuerung und zur Erneuerung der
Theologie der Liturgie beigetragen hat. Wer sich dies vergegenwirtigt,
kommt notwendigerweise zur Schlussfolgerung, dass der letzte Teil des
von Meyer angefiihrten Argumentes, ndmlich, dass die neutestamentli-
chen und apostolischen Texte nicht wirklich als Korrektiv spiterer litur-

26Vgl. z.B. ADrRIAN POrRTMANN, Kochen und Essen als implizite Religion. Lebens-
welt, Sinnstiftung und alimentdre Praxis (Internationale Hochschulschriften 398),
Miinster (Waxmann) 2003; MARTINA KrRAML, Braucht das Fest einen Rahmen? An-
ndherungen an Handlung und Kultur aus (mahl-)theologischer Perspektive (Kom-
munikative Theologie — Interdisziplinar 3), Miinster (Lit) 2003.

21V gl. fiir die folgenden Ausfiihrungen BieriTz, Liturgik (wie Anm. 1), 305-314,
bes. 313-314. Fiir einen Uberblick iiber die friihchristlichen eucharistischen Liturgien,
vgl. z.B. RONALD C.D. JASPER/GEOFFREY J. CUMING, Prayers of the Eucharist. Early
and Reformed, New York (Pueblo) 19873, 7-173.

286



Eucharistie und Mahlzeit

gischer Entwicklungen verwendet werden konnen, nicht zutrifft; histo-
risch haben diese Texte auf jeden Fall so funktioniert, und sie tun dies
noch immer.

Auch der erste Teil dieses Einwandes soll nun néher betrachtet werden.
Obwohl sich in den Schriften des Neuen Testamentes keine vollstandigen
Liturgien befinden, besagt dies aber noch lange nicht, dass man im Neuen
Testament keine eingehenden Reflexionen iiber die Bedeutung der Eucha-
ristiec bzw. des Gemeinschaftsmahles der frithchristlichen Gemeinden fin-
den wiirde. Verwiesen sei primdr auf die narrativen Texte iiber das Phidno-
men der Mahlgemeinschaft im Leben Jesu, die in den vier kanonischen
Evangelien stehen und die sicher auch in einem Zusammenhang mit dem
Nachdenken iiber die Bedeutung der (wie auch immer gestalteten) Mahl-
gemeinschaft der frithchristlichen Gemeinden stehen. Auch Autoren wie
Paulus, Judas, der Verfasser der Johannesoffenbarung, und wahrscheinlich
auch Jakobus beschiftigen sich mit dem gleichen Thema?$. Ahnliches
konnte man zu den weiteren Schriften der apostolischen Zeit ausfiihren.
Dariiber hinaus kann man, wie z.B. Klinghardt aufgezeigt hat, von einer
Art «symposiastischen Theologie» reden, mit der sich weite Teile der
mediterranen Gesellschaft und damit auch die neutestamentlichen Ge-
meinden auseinandersetzten?.

Das dritte Element von Meyers Liste von Einwénden ist aber insofern
von Bedeutung, als es aufzeigt, dass die Besinnung tiber die Eucharistie in
und nach der apostolischen Zeit gegeniiber den neutestamentlichen Schrif-
ten einen etwas anderen Fokus bekam?°.

3.3.4 Gottgeschenkte oder menschliche Gemeinschaft

Der niichste Einwand gegen die Mahleucharistie betrifft eine fundamenta-
le ekklesiologische Uberlegung. Es handelt sich dabei um die konkrete
Erfahrung von Gemeinschaft, die durch die Mahleucharistie ermoglicht
werden soll. Es darf nun mit Recht befiirchtet werden, dass die Betonung

28 Siehe in den Evangelien nicht nur die sogenannten Einsetzungsberichte (Mk
14,22-26 par.), sondern auch z.B. Mk 2,13-17 par.; 6,30-44 par.; 8,1-10 par.; Lk (Q)
7.33-34 und bes. Lk 14; ferner Joh 6,1-15; in der Briefliteratur u.a. 1 Kor 8-10;
11,17-33 wie auch Jak 2. Vgl. die Ubersichten bei SMITH, Symposium (wie Anm. 17),
173-277 und JoHN KOENIG, The Feast of the World’s Redemption. Eucharistic Origins
and Christian Mission, Harrisburg PA (Trinity) 2000, 127-214.

29Vgl. KLINGHARDT, Mahlgemeinschaft (wie Anm. 17), 173-174.

0Vgl. oben 3.1.

287



Peter-Ben Smit

der Mahlgemeinschaft zwischen den Teilnehmenden verhiillen konnte,
dass es sich bei der Gemeinschatft, die in der Eucharistie hergestellt und
gefeiert wird, nicht um das Ergebnis menschlichen Zusammenseins han-
delt, sondern dass diese ein Geschenk Gottes ist, der auf diese Weise die
Gldubigen zusammenbringt.

Auch dieser Einwand weist auf eine mogliche Schwiche des Modells
der Mahleucharistie hin. Wegen ihrer Form besteht die Gefahr, dass die
Mahleucharistie mehr zu einer netten Mahlzeit wird, als dass sie der zent-
rale Akt der christlichen Liturgie bleibt, der die Kirche konstituiert und
zum Ausdruck bringt. Eine solche Degeneration der Mahleucharistie ist
aber nicht zwingend; vieles hidngt von der genauen Gestaltung und der
begleitenden Katechese ab. Weiter soll auch die (richtige) These, dass
Gott die Menschen zu Gemeinschaft ruft und nicht Menschen sich selbst,
etwas nidher betrachtet werden. Es soll theologisch ja gerade nicht aus-
geschlossen werden, dass Gott durch menschliche Mittel wie z.B. eine
Mahlgemeinschatt Menschen zu seiner Kirche, dem Leibe Christi, zusam-
mentiihrt und zusammenfiigt. Dieser Sachverhalt griindet in einer Soterio-
logie und Ekklesiologie, die von der Menschwerdung Christi ausgehen.

Zudem kann darauf hingewiesen werden, dass die eucharistische
Grundstruktur immer einen Moment der Sammlung enthélt, wodurch zum
Ausdruck kommt, dass Gott sein Volk sammelt. Auch soll hier die Mog-
lichkeit mystagogischer Katechese betont werden. Denn diese Art Kate-
chese kann in einem besonderen Masse verdeutlichen, dass die eucharis-
tische Gemeinschaft nicht nur eine menschliche Gemeinschaft ist, sondern
eine gottgeschenkte gottmenschliche Gemeinschaft.

3.3.5 Eine Kirche innerhalb der Kirche?

Der letzte der bei Meyer genannten moglichen Einwinde gegen die Mahl-
eucharistie zielt auf das Risiko der Entstehung von so genannten «Kon-
ventikeln» innerhalb einer Kirchgemeinde ab. Eine solche Konventikelbil-
dung wiirde dem kirchlichen Charakter der Eucharistiefeier schaden und
wiirde zu einem Verlust der Offenheit und Offentlichkeit der Eucharis-
tiefeier beitragen und damit zum Verlust ihrer Katholizitit. Diese Gefah-
ren sind real und sie sind deshalb bei der Vorbereitung und Feier einer
Mabhleucharistie zu berticksichtigen. Eine (regelmissige) Feier der Mahl-
eucharistie muss aber nicht zwangsliufig zur Bildung von sektiererischen
Konventikeln innerhalb einer Kirchgemeinde oder eines Bistums fiihren.

288



Eucharistie und Mahlzeit

Vieles hingt in dieser Hinsicht davon ab, wie die Mahleucharistie in das
Leben einer Kirchgemeinde integriert wird. Damit gehort die Frage nach
den Risiken in den Bereich der praktischen Uberlegungen und wird dort
wieder aufgenommen werden?!.

3.3.6 Abschliessende Uberlegungen

Wie die obigen Uberlegungen gezeigt haben, ist die Mahleucharistie in
vieler Hinsicht ein wohlbegriindetes Modell. Dabei gilt es aber auch ihre
Grenzen zu beachten und sich der moglichen Fallen bewusst zu sein. Die
Besprechung der verschiedenen Argumente pro und contra hat auf die
Moglichkeiten und die moglichen Missbriauche der Mahleucharistie auf-
merksam gemacht. Insgesamt kann hier deshalb festgehalten werden, dass
die Mahleucharistie prinzipiell und insbesondere theologisch eine Berei-
cherung des Spektrums der eucharistischen Spiritualitit der Kirche dar-
stellt. Sie hebt ja Aspekte der Eucharistiefeier hervor, die bei der «Normal-
form» ihrer Feier mehr im Hintergrund bleiben. Diese durch die Mahl-
feier betonten Aspekte sind, wie oben gezeigt wurde, theologisch eine
Bereicherung und tun der Eucharistie als solche keinen Abbruch. Sie stellt
insbesondere eine engere Beziehung zwischen Alltag und Eucharistie her,
und sie verstirkt sowohl die Beziehung zwischen Eucharistie und Schop-
fung als auch zwischen Eucharistie und Diakonie. Wie wiederholt ange-
merkt wurde, haben die Einwinde gegen die Mahleucharistie meistens
mehr mit der Art ihrer Durchfiihrung als mit ihrem Anliegen zu tun. Auf
dieser Grundlage ist es jetzt moglich, sich der Besprechung eines be-
stimmten liturgischen Formulars fiir eine Mahleucharistie zuzuwenden.

4. Die Liturgie einer Mahleucharistie
der Christkatholischen Kirche der Schweiz

4.1 Einfiihrung

Wie iiblich die Mahleucharistie (oder manchmal auch die Hauseucharis-
tie) in der liturgischen Praxis verschiedener Kirchen auch geworden ist32,

31'Vegl. unten 4.5.

32 Wer Ausdriicke wie «Mahleucharistie», «Hauseucharistie», «Tischmesse» oder
auch «Tischeucharistie» per Google sucht, findet zahlreiche Gemeinden, die ihr litur-
gisches Angebot unter diesen Titeln anpreisen.

289



Peter-Ben Smit

offizielle liturgische Formulare fiir eine solche Feier sind relativ selten?.
Deshalb nehmen wir das Beispiel eines liturgischen Formulars einer Mahl-
eucharistie aus dem 2004 veroffentlichten «Gebet- und Gesangbuch der
Christkatholischen Kirche der Schweiz» (Band I) als Grundlage unserer
Untersuchungen hier*. Indem diese Kirche dieses liturgische Formular in
thr Gebetsbuch aufgenommen hat, hat sie sich fiir eine Erweiterung des

3 In der romisch-katholischen Kirche ist eine solche Gottesdienstordnung nach der
Verotfentlichung von «Redemptionis Sacramentum» (bes. Nr. 77) theoretisch undenk-
bar. Nach meinem Wissensstand gibt es kaum (detaillierte) Gottesdienstordnungen
fiir solche Feiern in Kirchen der Reformation oder der anglikanischen Tradition. Das
«Book of Common Prayer» der ECUSA von 1979 beschrinkt sich z.B. im Abschnitt
«An Order for Celebrating the Holy Eucharist» (S. 400-401) auf die Rubrik «when a
common meal or Agapé is a part of the celebration, it follows here» und gibt keine
weiteren Hinweise. Dieselbe Rubrik erscheint auch im Gebetsbuch der Church of the
Province of Southern Africa, «An Anglican Prayer Book 1989», Jeppestown (Harper
Collins) 1989, 133. «Common Worship» der Church of England enthilt {iberhaupt kei-
nen Hinweis auf eine Mahleucharistie (vgl. www.cofe.anglican.org/worship/liturgy/
commonworship, 09.10.2007). In der deutschen evangelisch-lutherischen Tradition
gibt es (mindestens) zwei Ausnahmen: das von der Lutherischen Liturgischen Konfe-
renz Deutschlands herausgegebene Werk «Die Abendmahlsfeier am Tisch. Hinweise
tiir die Gestaltung», Hamburg (LVH) 1975, und das von der Evangelischen Landeskir-
che in Wiirttemberg verantwortete «Kirchenbuch fiir die Evangelische Landeskirche in
Wiirttemberg» 2.1, Stuttgart 19892, 62—-69. Auch die Dokumentation des Kirchentages
2001 hat einen wichtigen Stellenwert, obwohl sie keine offizielle Liturgie ist; vgl. HEN-
NING SCHROER, Einfiihrung in das Feierabendmahl, in: Christiane Begerau u.a. (Hg.),
Abendmahl - Fest der Hotfnung. Grundlagen, Liturgien, Texte, Giitersloh (GVH) 2000,
90-99. Schroer pladiert fiir die Integration eines Sittigungsmahles in die Eucharistie.
Vgl. auch die Uberlegungen von RAINER STUHLMANN, «Pessach des Herrn» und «Mahl
des Herrn», in: Jochen Denker u.a. (Hg.), Horen und Lernen in der Schule des NA-
MENS. Mit der Tradition zum Aufbruch. FS Bertold Klappert. Neukirchen-Vluyn
(Neukirchener) 1999, 87-99; WINFRIED BLASIG, Abendmahl im Jahr 2000. Von der
traditionellen Messe zum Festmahl des Neuen Bundes, Thaur (Thaur) 2000, 143-148.
Dariiber hinaus gibt es praktische Anleitungen, die aber keinen offiziellen Charakter
haben — so etwa Jim COTTER, Love Remembered. Resources for a House Eucharist,
Gwynedd (Cairns) 1996; HERMANN REIFENBERG (Hg.), Hauseucharistie. Gedanken
und Modelle, Miinchen (Kosel) 1973; CoLEMAN O’NEILL, New Approaches to The
Eucharist, New York (Alba House) 1967; TREVOR LLoYD, Celebrating the Agape Today,
Bramcote (Grove Books) 1986. Vgl. auch SiGisBERT KraFT, Lex orandi — lex credendi.
Altkatholische Uberlegungen 20 Jahre nach der Veréffentlichung der Dokumente und
der Eucharistischen Liturgie von Lima, in: IKZ 92 (2002) 235-244, hier 243.

34 Gebet- und Gesangbuch der Christkatholischen Kirche der Schweiz. Hg. Bi-
schof und Synodalrat der Christkatholischen Kirche der Schweiz, Basel (Christkatho-
lischer Schriftenverlag) o. J. [2004], 232-234.

290



Eucharistie und Mahlzeit

Spektrums der liturgischen Moglichkeiten fiir die Eucharistiefeier ausge-
sprochen. Dieses Formular soll nun in den folgenden Abschnitten genauer
betrachtet und mit der klassischen liturgischen Ordnung verglichen wer-
den. So werden die Moglichkeiten und Grenzen der Mahleucharistie aus-
gelotet.

4.2 Das liturgische Formular

Das Christkatholische Gebet- und Gesangbuch (hinfort = CG) nennt das
liturgische Formular fiir die Mahleucharistie «Eucharistiefeier im kleinen
Kreis (Tischmesse)». Eine Einfiihrung erklirt, fiir welchen Kontext dieses
Formular gedacht ist:

«In kleinen Verhiltnissen ist es angebracht, dass die Feiernden (deren Zahl ca.
12 nicht iiberschreiten wird) an einem Tisch sitzen und die Liturgie sitzend
vollziehen. Die vorweg bereiteten Gaben Brot und Wein (in Schale und Kelch)
stehen auf dem Tisch bereit, ebenso angeziindete Kerzen ...»%

Mit diesem Formular bietet das CG in erster Linie einen Leitfaden?¢ fiir
die Feier der Eucharistie in einer kleinen Gemeinschaft. Das Formular
geht aber iiber diese Beschreibung hinaus, wenn nach der Kommunion
eine Rubrik erscheint, die es ermoglicht, die Liturgie an diesem Ort um
eine vollstindige Mahlzeit zu erweitern. Diese Mahlzeit wird in Klam-
mern «Agape» genannt?’. Mit dieser Rubrik findet eine Anpassung der
Liturgie statt, die iiber das hinausgeht, was sich fiir eine kleinere Ge-
meinschaft nahelegt. In den hier folgenden Uberlegungen wird von dieser
Eucharistie mit Agape ausgegangen.

4.3 Die Struktur der Mahleucharistie im Christkatholischen
Gebet- und Gesangbuch

Die Struktur der Mahleucharistie im CG sieht auf den ersten Blick wie
eine vereinfachte Form der Ordnung fiir die sonntéigliche Eucharistiefeier
aus. Vermutliche ist es aber besser, sie als eine weniger ausfiihrliche litur-
gische Ordnung zu betrachten, die mit der sonntiiglichen Eucharistiefeier

35 CG (wie Anm. 34), 232.
36 Vgl. den letzten Satz der Einfiihrung: «P kann sich an dem folgenden Modell

orientieren.»
3 CG (wie Anm. 34), 234: «Ausweitung zu einer vollen Mahlzeit (Agape).»

291



Peter-Ben Smit

die Grundstruktur (mit den vier Teilen Eroffnung — Wortgottesdienst — Sa-
kramentsgottesdienst — Abschluss) als gemeinsame Basis teilt38. Die Ord-
nung der von einem Priester oder einer Priesterin (= P) geleiteten Mahl-
eucharistie enthilt die folgenden Elemente: 1. Die Er6ffnung besteht aus
einer frei formulierten Begriissung und dem paulinischen Segenswunsch
2 Kor 3,13, auf den die Gemeinde antwortet «und mit deinem Geiste»;
darauf folgt das Tagesgebet und ein Lied. 2. Der Wortgottesdienst um-
fasst eine Schriftlesung und eine Homilie oder ein Predigtgesprich, wor-
auf frei formulierte Fiirbitten folgen, die P mit einem vorformulierten Ge-
bet abschliesst. 3. Der Sakramentsgottesdienst beginnt mit dem Friedens-
gruss und setzt sich fort mit dem Eucharistiegebet; danach wird das Brot
gebrochen, und nach dem Vaterunser werden die eucharistischen Gaben
allen ausgeteilt und auf ein Spendewort des Zelebranten hin gemeinsam
verzehrt. Ein von P gesprochenes Dankgebet nach der Kommunion
schliesst die Moglichkeit zu spontanen weiteren Ausserungen des Dankes
ein. Schliesst hier eine Agape an, so befindet sich das, was fiir sie benétigt
wird, entweder bereits auf dem Tisch, oder es wird jetzt herbeigebracht.
Uber die Speisen sprechen P und die Anwesenden wechselseitig ein
Gebet, das sich an das kirchliche Tischgebet anlehnt (Ps 145,15.216 und
Segen). Wihrend der Mahlzeit sollen eine geistliche Lesung oder ein
geistliches Gesprich stattfinden®. 4. Der Abschluss besteht aus einem
Danklied und dem priesterlichen Segen.

4.4 Das Formular der Mahleucharistie des CG im Licht
der vorangegangenen theoretischen Uberlegungen

4.4.1 Zur Struktur

Abgesehen von der Einfiigung eines Sattigungsmahles fallen insgesamt
vor allem zwei Auslassungen im Formular fiir die Mahleucharistie auf: Es
gibt weder eine Gabenbereitung (Offertorium) noch eine Entlassung der
Gemeinde. Zudem ist die Auslassung eines Gesangs zur Brotbrechung
bemerkenswert. Nur die ersten beiden Auslassungen sollen hier weiter-
besprochen werden, weil sie gewisse liturgisch-theologische Konsequen-
zen haben.

38 Das 1979 Prayer Book der ECUSA verbietet in seiner Ordnung fiir eine Eucha-
ristiefeier mit einer Agape, diese fiir die sonntidgliche Eucharistiefeier zu verwenden
(S. 400). Die christkatholische Ordnung einer Mahleucharistie sagt dazu nichts.

39 CG (wie Anm. 34), 234.

292



Eucharistie und Mahlzeit

4.4.1.1 Kein Offertoriumsakt

Das Fehlen des Offertoriums in der christkatholischen Liturgie der Mahl-
eucharistie ist auf der praktischen Ebene darin begriindet, dass alles fiir die
verschiedenen Teile der Feier Notige sich schon auf dem Tisch befindet.
Fiir die Struktur der ganzen Feier bedeutet dies aber, dass eine zentrale
Linie der eucharistischen Handlung, ndmlich die des «offerre»40, wenigs-
tens teilweise verschwindet. Normalerweise schliesst der Akt des «offer-
re» drei Handlungen ein: Die Gemeinde bringt ihre Gaben zum Altar — im
Normalfall Brot, Wein und sonstige Gaben, meistens finanzieller Art
(Kollekte) —, der Diakon (oder die Diakonin) nimmt sie entgegen und
sondert Brot und Wein aus, indem er (oder sie) diese dem Priester (oder
der Priesterin) weitergibt; dieser schliesslich bietet sie Gott dar (auch
«offerre»), damit dieser sie heiligt. Da die Mahleucharistie, anders als
die normale Eucharistiefeier, «echte» Gaben verwendet, niamlich die Ess-
waren auf dem Tisch und nicht bloss Brot und Wein, scheint es mir emp-
fehlenswert, gerade in diesem Gottesdienst ein Offertorium zu haben. Vor
allem, wenn die Feier als eine «Teilete» organisiert wird, kann so die Er-
fahrung der Darbringung von Gaben aus dem eigenen Leben, wovon Brot
und Wein letztendlich Reprasentanten sind, an Gott erneuert werden. Aber
auch sonst ist es nicht ratsam, eine so zentrale Bewegung der Eucharis-
tiefeier zu verkiirzen. Damit stellt sich die Frage, wie die Bewegung des
«offerre» in ihrer praktischen Umsetzung in die Feier integriert werden
kann; eine Prozession ist in der vorgesehen Situation ja eher schwer vor-
stellbar. Der folgende Vorgang scheint mir praktikabel zu sein: Die Ge-
meinde hat ihre Gaben — es wird hier von einer «Teilete » ausgegangen —
von zu Hause in den Gottesdienstraum mitgebracht. Nach dem Friedens-
gruss, wenn die Liturgie sowieso schon eher etwas chaotisch ist, werden
die Gaben von einem Nebentisch zum Haupttisch gebracht.#! An dieser
Stelle befindet sich auch in anderen Eucharistiefeiern das Offertorium.

40 Zum Folgenden vgl. vor allem: ALDENHOVEN, Konsequenzen (wie Anm. 12).
Vgl. auch: THomAs J. TALLEY, The Structure of the Eucharistic Prayer, in: Ruth
E. Meyers (Hg.), A Prayer Book for the 21st Century. Liturgical Studies 3, New York
(Church Publishing) 1996, 76—101, bes. 95-96.

41 Die christkatholische Liturgie impliziert einen solchen Moment: Wenn das
Mahlgedeck wihrend der Eucharistiefeier nicht auf dem Haupttisch steht, muss es
sowieso irgendwann noch auf den Tisch gestellt werden, vgl. CG (wie Anm. 34),
234,

293



Peter-Ben Smit

Dies konnte in zwei Schritten geschehen. Zuerst werden alle Ess- und
Trinkwaren zum Tisch gebracht, und daran anschliessend werden (ein
Stiick geeignetes) Brot und (eine Flasche oder ein grosses Glas) Wein dem
Priester weitergereicht. Alternativ kann bereits alles vor Beginn des Got-
tesdienstes auf den Tisch gestellt werden. Dies verkiirzt jedoch die Bewe-
gung des «Offerre» um einen Drittel. Selbstverstindlich wird nicht alles,
was sich auf dem Tisch befindet, auch zur Heiligung «dargebracht»; in-
dem aber sowohl die zu heiligenden Gaben wie auch die Gaben fiir das
Sittigungsmahl zur gleichen Zeit zum Tisch gebracht werden, diirfte es
klarer werden, dass sie zueinander gehoren.

An dieser Stelle sei die Aufmerksamkeit auf eine bereichernde
Empfehlung gelenkt, die sich in einem Leitfaden fiir Messen mit kleinen
Gruppen der deutschen romisch-katholischen Bischofskonferenz befin-
det. Diese befiirwortet eine aktive Teilnahme der Gemeinde an der Gaben-
bereitung und ermutigt dariiber hinaus, vor der Prifation personliche
Griinde des Dankes Gott gegeniiber zu nennen*2.

4.4.1.2 Keine Entlassung

Das Fehlen einer Entlassung scheint mir ein wirklicher Mangel zu sein,
vor allem, weil der die Mahleucharistie abschliessende Segen auch keine
Entlassung enthilt. Diese Wahrnehmung trifft aber nur dann zu, wenn die
Entlassung nicht nur als formaler Schluss der Eucharistiefeier gesehen
wird, sondern auch als die Aussendung der Gemeinde in die Welt. Das
«Gehet hin in Frieden»*? stellt den Anfang der «Liturgie nach der
Liturgie»* dar. Diese Ansicht wird auch im Westen vertreten*>. Anders
gesagt: Gerade im Hinblick auf die Verstirkung der Beziehung zwischen
dem Alltag und der Eucharistiefeier, wie sie durch die liturgische Form der
Mahleucharistie angestrebt wird*¢, wiire es angebracht, fiir diese Art der
Feier irgendeine Form der Entlassung in die Liturgie aufzunehmen.

42Vgl. Apam, Celebration (wie Anm. 3), 131.

43Vgl. Ton Bria (Hg.), Go Forth in Peace: Orthodox Perspectives on Mission,
Geneva (WCC) 1986.

4 Vgl IoN Bria, The Liturgy after the Liturgy. Mission and Witness from an
Orthodox Perspective, Geneva (WCC) 1996.

45Vgl. z.B. die Uberlegungen von Apam, Celebration (wie Anm. 3), 120-121.

46Vgl. oben 3.2.4.

294



Eucharistie und Mahlzeit

4.4.2 Die Einordnung des Sittigungmahles (Agape) in die Feier

Das besprochene liturgische Formular sieht die Moglichkeit einer vollen
Mabhlzeit zwischen dem Post-Communio-Gebet und dem Abschluss der
ganzen Mahlfeier vor. Das Sittigungsmahl und die sakramentale Kom-
munion werden durch das Dankgebet nach der Kommunion deutlich von-
einander unterschieden. Auch die Eroffnung des Sittigungsmahles mit
einem separaten Segen iiber die Speisen der Agape ldsst sich in diese
Richtung deuten, obwohl die Integration von sakramentalem Mahl und
Sittigungsmahl in einer Feier umgekehrt wieder auf ihre innere Verbin-
dung deutet. Die ganze eucharistische Tischmesse wird mit einem Dank-
lied und einem Segen zur Entlassung abgeschlossen.

Hier soll zunichst die Beziehung zwischen dem eucharistischen Teil
der Feier und dem Sittigungsmahl genauer betrachtet werden. Dies ist
eine heikle Sache, weil man im Rahmen einer Mahleucharistie beide so
eng wie nur moglich miteinander verbinden méchte, ohne sie vollstdndig
miteinander zu identifizieren. Das liturgische Formular des christkatholi-
schen CG fiihrt weitgehend zu einem Neben- oder Nacheinander von Eu-
charistie und Mahlzeit und weniger zu einer eindeutigen Integration der
beiden Teile. Nur die «Klammer» des abschliessenden Liedes und des
Segens, gegebenenfalls zusammen mit dem Thema des Tischgespriches
oder der geistlichen Lesung, verbindet die Eucharistie mit dem Sitti-
gungsmahl oder der Agape. Es stellt sich deswegen die Frage, ob es nicht
moglich wire, eine engere Verbindung zwischen beiden herzustellen. Wi-
re es z.B. nicht moglich, die Segnung der Nahrungsmittel des Séttigungs-
mahles mehr in die eucharistische Bewegung miteinzubeziehen — Brot
und Wein werden ja aus ihrer Mitte genommen? Dies konnte geschehen,
indem ein Segen iiber die bevorstehende Mahlzeit und Mahlgemeinschaft
in das Eucharistiegebet aufgenommen wird, der die Mahlgemeinschaft als
ein Ergebnis der Partizipation in der Erlosung durch Leben, Tod und Auf-
erstehung Christi sicht, wie sie in der Eucharistie gefeiert wird. Eine an-
dere Moglichkeit wire, das Post-Communio-Gebet so zu formulieren,
dass es fiir die eucharistische Gemeinschaft dankt und anschliessend um
Gottes Segen iiber die bevorstehende weitere Mahlgemeinschaft bittet, die
als Frucht des in der Eucharistie gefestigten Leibes Christi gedeutet wird.
So wiirde immer noch deutlich zwischen Sittigungsmahl und Eucharistie
unterschieden werden, aber nicht mehr so, dass sie voneinander getrennt
oder nebeneinander gestellt werden.

295



Peter-Ben Smit

4.4.3 Weitere Beobachtungen
4.4.3.1 Eine Homilie, ein Predigtgesprich oder ein Tischgesprich

Die Rubrik iiber die Predigt im Rahmen einer Mahleucharistie im CG
schlidgt eine kurze Homilie oder ein Predigtgesprich nach dem Evange-
lium vor. Zudem wird eine geistliche Lesung oder ein geistliches Gespriich
fiir die Zeit wihrend des Sattigungsmahles vorgeschlagen. Auf Grund
praktischer Erfahrungen konnen die folgenden Beobachtungen und Vor-
schldge gemacht werden.

Es scheint nicht empfehlenswert, ein Predigtgespriach vor dem Sitti-
gungsmahl zu veranstalten. Es ist in den meisten Fillen besser, nach dem
Evangelium eine (sehr) kurze Homilie vorzusehen. Darin kann ein Impuls
fiir ein Predigtgesprich oder ein geistliches Gesprédch wihrend des Siitti-
gungsmahles gegeben werden. Es sprechen die folgenden Griinde fiir die-
sen Vorschlag: Erstens kann je nach Tageszeit die Gemeinde hungrig sein.
Dies wiederum ist fiir ihre Aufmerksamkeit gegeniiber dem gesprochenen
Wort oder fiir ein gehaltvolles Predigtgesprichs nicht forderlich. Zweitens
wird im Falle eines Predigtgesprichs gleich nach dem Evangelium der
rituelle Bogen der Eucharistiefeier, der auch im Falle einer Mahleucharis-
tie da ist, durch das Genre des Gesprichs sehr stark unterbrochen. Deshalb
ist es empfehlenswert, das Predigtgesprich wihrend der Mahlzeit statt-
finden zu lassen, gegebenenfalls nach einer gewissen Pause, wenn der
erste Hunger gestillt ist und die Gemeinde auch allfilliges Geplauder los-
werden kann. Letzteres kann je nach Situation notwendig sein, um eine
Atmosphidre zu schaffen, in der ein geistliches Gesprich stattfinden
kann.

Die Aufgaben der Person, die der Feier vorsteht, sind in dieser Situa-
tion dann die folgenden: in der Homilie einen ersten Impuls fiir das Ge-
sprich geben, wihrend des Siittigungsmahles den Ubergang vom Plaudern
zum inhaltlichen Gesprich und so fiir einen geistlichen Charakter des Ge-
spriachs besorgt sein, und dieses Gespriich leiten, wobei alle die Gelegen-
heit erhalten sollen, sich zu dussern. Da nicht jede und jeder sich gleich
gerne im Plenum dussert, ist es zudem zu empfehlen, Zeit fiir nichtplena-
ren Austausch zu reservieren, z.B. nach 20-25 Minuten des Predigtge-
spriachs bis zum Ende der Mahlzeit.

Zuletzt sei hier noch eine Bemerkung zu der vom CG vorgesehenen
Moglichkeit angefiigt, kein Tischgespriich, sondern eine geistliche Lesung
stattfinden zu lassen. Dies scheint eine gute Moglichkeit fiir eine Feier der
Mahleucharistie mit einem eher meditativen Charakter zu sein, z.B. in

296



Eucharistie und Mahlzeit

einem monastischen Kontext*’, bei einem Tag der Stille usw. Eine geistli-
che Lesung baut eine Gemeinschaft anders auf als ein Tischgesprich, weil
sie weniger auf Austausch als auf Aufnahme ausgerichtet ist.

4.4.3.2 Die Verteilung der Gaben

Das christkatholische liturgische Formular sieht fiir die Austeilung der
Kommunion vor, dass die der Feier vorstehende Person mit ihr beginnt,
und dass sie dann von der Gemeinde weitergefiihrt wird, d.h. die Gemein-
demitglieder reichen einander die eucharistischen Gaben. Gegen diese
Form der Kommunionausteilung sind Einwédnde moglich. Ein solcher Ein-
wand bezieht sich auf den «rezeptiven» Charakter der Eucharistie, d.h. es
soll klargestellt werden, dass die Gemeinde die Kommunion nicht nimmt,
sondern dass sie sie empfangt. Gleichzeitig ist es aber aus praktischen
Griinden schwierig, dass der Vorsteher der Feier sitzend den ebenfalls am
Tisch sitzenden Mitfeiernden die Kommunion reicht. Fiir dieses Problem
bieten sich zwei Losungen an. Erstens: Auch bei einem Weiterreichen der
eucharistischen Gaben in der Gemeinde kann das Weitergeben betont
werden. Zweitens: Die Tische, an denen die Gemeinde sitzt, konnen in der
Form eines Hufeisens angeordnet werden, wobei die Kommunikanten nur
an der Aussenseite dieses Hufeisens sitzen. So kann der Priester (oder die
Priesterin) von der Mitte des Hufeisens aus die eucharistischen Gaben
allen verteilen.

4.4.3.3 Weitere liturgische Elemente: Gewinder und Geriite

Es sollen hier weitere liturgische Objekte und Elemente besprochen wer-
den, die bei der Feier einer Mahleucharistie eine Rolle spielen (kbnnen).
Da Gewiinder ein wichtiger Bestandteil des kommunikativen Gesamt-
prozesses der Liturgie sind, ist ihre Verwendung im Rahmen einer Mahl-
eucharistie eigens zu bedenken*8. Sie sollten zur «Sprache» der Mahleucha-
ristie bzw. einer Tischmesse passen. Das legt nahe, auf Kasel, Albe usw., wie
sie im normalen sonn- und festtidglichen Gemeindegottesdienst iiblich sind,
zu verzichten. Die radikalste Losung wiire, gar keine liturgischen Gewénder
zu verwenden, da die Gottesdienstgemeinde so klein ist, dass keine Insig-

47Vgl. z.B. den Brauch der (geistlichen) Lektiire wihrend der Mahlzeit in verschie-

denen monastischen Traditionen.
#Vgl. z.B. BieriTZ, Liturgik (wie Anm. 1), 36-57; 188-189.

297



Peter-Ben Smit

nien notig sind. Es ist aber wahrscheinlich am besten, wenn der Vorsteher
der Feier ein Kollarhemd und eine Stola tragt*®. So ist er sowohl deutlich als
Geistlicher im «Arbeitsanzug» identifizierbar wie auch durch die Stola als
Beauftragter des Bischofs im priesterlichen Dienst. Was auch immer gewahlt
wird, sollte wihrend der ganzen Feier getragen werden, damit die Einheit
vom sakramentalen Mahl und Sittigungsmahl zum Ausdruck kommt.

Beziiglich der liturgischen Gerite scheint es angebracht, fiir eine Mahl-
eucharistie keine liturgischen Gerite wie Kelch und Patene zu verwenden:
Der Gebrauch alltdglicher Gerite passt besser zum liturgischen Idiom der
Mahleucharistie. Zudem muss der Zelebrant so nach dem eucharistischen
Teil des Mahles sein Gedeck nicht auswechseln. Es ist aber zu beachten,
dass die eucharistischen Gaben vollstindig konsumiert werden sollten,
bevor das Sittigungsmahl anfingt, und dass das Geschirr des Vorstehers
entsprechend gereinigt wird, bevor es fiir die weitere Mahlzeit verwendet
wird.

4.5 Die Integration der Mahleucharistie in das Leben der Gemeinde

Wie bereits angedeutet, ist eines der Hauptprobleme, die Mahleucharistie
in das Leben einer Gemeinde zu integrieren, die grosser als die sie feiern-
de Gruppe ist. Denn die absichtliche Bildung von kleineren (und exklusi-
ven) Gemeinschaften in einer Kirchgemeinde ist aus ekklesiologischen
Griinden unerwiinscht. Dennoch kann die Mahleucharistie dazu beniitzt
werden, den eucharistischen Charakter der Gemeinschaft schon bestehen-
der Gruppen zum Ausdruck zu bringen und so ihr geistliches Leben zu
unterstiitzen — man denke z.B. an den Kirchgemeinderat, aber auch an
Gesprichs- oder Bibelgruppen.

Trotz aller ihrer theologischen Vorziige scheint die Mahleucharistie in
der Regel doch nicht dazu geeignet zu sein, die sonntigliche Eucharis-
tiefeier zu ersetzen. Wenn allerdings eine (sehr) kleine Gemeinde am
Sonntagmorgen die Eucharistie feiert, konnte man sich eine jdhrliche
(oder evtl. auch hiufigere) Feier der Eucharistie in diesem Rahmen aber
trotzdem vorstellen.

49 Vgl. die romisch-katholischen «Richtlinien fiir Messfeiern kleiner Gemein-
schaften (Gruppenmessen)» (wie Anm. 3) : «In aussergewohnlichen Fillen kann die
Kennzeichnung des Priesters, wie sie bei der Spendung anderer Sakramente vorge-
schrieben ist, noch als ausreichend angesehen werden, wobei selbstverstiandlich die
Stola niemals fehlen darf.»

298



Eucharistie und Mahlzeit

5. Abschliessende Uberlegungen

Auf Grund der obigen Uberlegungen ist Folgendes festzuhalten: Erstens
sollte die Mahleucharistie als eine Bereicherung des Spektrums der litur-
gischen Ordnungen fiir die Feier der Eucharistie betrachtet werden, weil
sie wichtige Elemente der Bedeutung und des Inhalts der Eucharistie in
den Vordergrund riickt, die bei der «Normalform» ihrer Feier eher im Hin-
tergrund bleiben’’. Andere Aspekte, z.B. der Aspekt eines «Dankopfer-
mahles»>!, treten bei einer Mahleucharistie eher in den Hintergrund; da die
Mabhleucharistie aber nicht als Norm fiir die sonntédgliche Eucharistiefeier
zu sehen ist, sondern eher ihre Ergiinzung, diirfte dies kein allzu grosses
Problem darstellen. Zweitens ist deutlich geworden, dass nicht so sehr die
Mahleucharistie als solche Einwinde hervorruft als die spezifische Ge-
staltung dieser Feier. Es geht also nicht so sehr um das «Dass», sondern
um das «Wie». Deswegen kann die Mahleucharistie als liturgische Form
unter Beachtung der oben vorgetragenen Uberlegungen auch befiirwortet
werden, wobei man mit Meyer festhalten kann, dass die beiden Argumen-
tationslinien pro und contra «— einander erginzend und korrigierend —
auf Chancen aufmerksam [machen], die genutzt, und auf Gefahren, die
vermieden werden sollen. Das wird aber unter je verschiedenen sozialen
und kulturellen Bedingungen, wie sie etwa in einer europdischen Fami-
lienrunde oder in einer siidamerikanischen Basisgemeinde gegeben sind,
je verschieden geschehen miissen.»”?

Peter-Ben Smit (geb. 1979 in Rotterdam NL), Dr. theol. Er studierte Theologie
in Amsterdam, Utrecht, Sheffield und Bern, wo er am Departement fiir Christ-
katholische Theologie 2005 mit einer neutestamentlichen Arbeit promovierte.
Zurzeit weilt er als Post-Doktorand am General Theological Seminary in
New York. 2007 gewann er den Essay Contest der North American Academy
of Ecumenists.

Adresse: The General Seminary, 175 Ninth Avenue, New York, NY 10011, USA.

0Vgl. oben 3.2.
51'Vgl. das Anm. 14 angefiihrte Zitat von Koch.
52 MEYER, Eucharistie (wie Anm. 8), 579.

299



Peter-Ben Smit

English Summary

This paper considers the possibility of including a full meal into the celebration of the
Eucharist, as this has been promoted by liturgiologists over the past 75 years. Argu-
ments pro and contra are considered, focusing especially on issues of liturgical ‘prim-
itivism’, the relation between liturgy and everyday life, the ecclesial and public char-
acter of the Eucharist, the relationship between human and God-given communion,
and the status of liturgical development, and the relationship between meal and Eucha-
rist in general. Furthermore, the paper reflects on some practical aspects of the so-
called ‘meal Eucharist’, focusing on a recent Swiss Old Catholic liturgical form for its
celebration. In conclusion, the paper argues that by introducing a full meal into the
Eucharist (again) on an incidental basis, valuable aspects of Eucharistic spirituality
may be recovered; objections against this kind of liturgical celebration are seen to
pertain to practicalities, rather than touching the theological core of this kind of cele-
bration.

300



	Eucharistie und Mahlzeit : historische, theologische und praxisorientierte Perspektiven

