
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 97 (2007)

Heft: 4

Artikel: Heimatlose im katholischen Europa des 19. Jahrhunderts [Fortsetzung]

Autor: Schoon, Dick

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405033

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405033
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Heimatlose im katholischen Europa
des 19. Jahrhunderts

Alvaro und Heinrich von Liano und ihre Beziehungen
zur Bischöflichen Klerisei in den Niederlanden
und zur altkatholischen Bewegung in Deutschland*

Dick Schoon

2.6 Entfremdung und Bruch nach 1870

Am 18. Juli 1870 sah Heinrich von Liano für die westliche katholische
Kirche den Vorhang fallen. Die Verkündigung der Papstdogmen kam dem

Untergang der kirchlichen Tradition und der vollständigen Verderbnis der
Glaubenslehre gleich. Wo konnte Liano noch kirchliche Gemeinschaft
finden, da die lateinische katholische Kirche in Deutschland nicht mehr
existierte? Waren die Griechen, die in München eine Gemeinde hatten, nun
nicht länger schismatisch? Konnte er bei ihnen die Kommunion empfangen?

Auch seine Vorstellungen über die Bekehrungen der Juden veränderten

sich. War er früher davon ausgegangen, dass deren Bekehrung vor dem
Kommen des Antichristen geschehen werde, so galt nunmehr das Umgekehrte.

Wann und wie die Bekehrung der Juden geschehe, wisse allein
Gott. Doch das Kommen des Antichristen sei deutlich durch die vatikanischen

Beschlüsse vom 18. Juli 1870 angekündigt. Der falsche Prophet, der

vor dem Antichrist komme, sei nicht der neue Kajaphas, sondern ein

Götze, eine Art Dalai-Lama: Es sei Pius IX.236 Liano verfasste eine dritte
Broschüre mit dem Titel: «Über das grosse kirchliche Gebrechen unserer
Zeit». Er schickte sie Karsten und wies ihn auf die besondere Stellung der

Kirche von Utrecht hin:

«Sieh da! Die katholische Kirche existiert nicht mehr, ausser ein paar kleinen
Brocken des Ganzen. Es handelt sich bei diesen Brocken um die Kirchenprovinz

Utrecht, soweit sie aus alten Katholiken besteht (das Volk in Gemeinschaft

mit seinen Priestern), die katholischen Armenier, Melkiten, Chaldäer,
Maroniten und unierten Griechen (die dadurch katholisch sind), die seit dem

öffentlichen Glaubensabfall vom 18. Juli 1870 alle in der gleichen Lage sind,

* Die beiden vorangegangenen Teile dieser Arbeit erschienen in: IKZ 97 (2007)
73-105 und 161-188. Übersetzung aus dem Niederländischen: Angela Berlis.

236 H. von Liano an C. Karsten, 13. und 30. März 1870.

IKZ 97 (2007) Seiten 225 -248 225



Dick Schoon

in der Sie sich seit mehr als 150 Jahren befinden. Sie sind folglich der einzige
Rest der lateinischen Kirche. Ausserhalb Ihrer Kirche werden Einzelne eine
Zeit lang die Feuerprobe überstehen, aber es gibt keine Kirche mehr ausser bei
Ihnen und in den genannten Resten der nationalen Kirchen des Ostens.»237

Aus dieser Perspektive der Verantwortung der Klerisei arbeitete Liano im
Herbst 1870 mit an der Organisation der Opposition gegen die vatikanischen

Beschlüsse. Auf Bitten der führenden Persönlichkeiten in München
verfasste er eine Petition an den bayerischen König. Aber die Vorbehalte,
die Liano von Anfang an gegenüber Döllinger gefühlt hatte, nahmen in
derselben Zeit zu, weil der Gelehrte, wie Liano Karsten mitteilte, ihm
gegenüber wichtige Enthüllungen tat. Döllinger habe zwar im Gegensatz
zu den übrigen Theologen in Deutschland immer schon Bewunderung für
Port-Royal, für den Bischof von Senez u.a. gehegt. Doch sei ihm die
Wichtigkeit der Angelegenheit der Kirche von Utrecht nie genügend bewusst

gewesen. Dadurch hätten er und alle anderen Theologen im Hinblick auf
das Mariendogma einen Fehler begangen. «Grosser Gott!», seufzte Liano,
«was ist der Mensch als Höhepunkt von Gottes Schöpfung, wenn es ihm
an Seiner Gnade gebricht!?»238

Aber auch bei manchen führenden Persönlichkeiten der altkatholischen

Bewegung kamen Zweifel an Liano auf. Da er früher gelegentlich
Übersetzungsarbeiten für Döllinger verrichtet hatte, bat man ihn im
September 1870, das «Sendschreiben an die deutschen Bischöfe» ins Französische

zu übersetzen234. Doch dem Verfasser gefiel das Resultat überhaupt
nicht. Er schrieb: «Ich habe die Französische Übersetzung in grösster Eile
selbst machen müssen, denn es ist ausgemacht dass unser Freund für solche

Arbeit untauglich ist. Nicht nur weil er z.B. Ausflüchte mit défaites
übersetzt, sondern weil er keine Idee von wahrer Treue hat, und ein fürch-

237 H. von Liano an C. Karsten. 25. August 1870. Darin steht auch: «Mon dernier
opuscule j'espère que vous l'aurez reçu: Über das grosse K. gebr. ur. Z. [sic]».Der
vollständige Titel steht in der Übersicht «Altkatholische Schriften von 1870». in: Der
Katholik (Königsberg) 3 1874). 58. Auch genannt bei Sieben, Reinkens (wie Anm. 5).
III. 1718.

238 H. von Liano an C. Karsten. 21. Oktober 1870.
2,9 Das Dokument war geschrieben von dem Historiker und Döllingerschüler John

Emerich Edward Dalberg Acton (1834-1902). Es erschien als «Sendschreiben an

einen deutschen Bischof des vaticanischen Conçus». Nördlingen (Beck) 1870. Vgl.
Ewald Kessler. Johann Friedrich 1836-1917). Ein Beitrag zur Geschichte des

Altkatholizismus (MBM 55). München (Stadtarchiv München) 1975. 307 Anm. 3.

226



Heimatlose im katholischen Europa des 19. Jahrhunderts

terlicher Interpolator ist.»240 Aus der letzten Bemerkung erhellt, dass Liano

seinen Eifer für die vollständige Wahrheit nicht hatte zügeln können.
Lianos Plädoyer für den Anschluss der altkatholischen Bewegung an

die Klerisei führte während der Münchener Pfingstversammlung im Mai
1871 zu einer offenen Auseinandersetzung mit Döllinger241. Während
einer Vorberatung hatte sich der Gelehrte Liano zufolge abschätzig über die

Appellanten und die Kirche von Utrecht ausgelassen. Liano war damals

aufgestanden und hatte den anderen, die nichts darüber wussten, die
Wichtigkeit dieser Angelegenheiten deutlich gemacht. Daraufhin habe - so Liano

- Döllinger seine Worte zurückziehen müssen. Als Döllinger im
Anschluss daran durch Joseph Hubert Reinkens und andere, die Liano über
das aufgeklärt hatte, was Döllinger ihnen verschwiegen hatte, bestürmt
worden sei, habe Döllinger beschlossen, öffentlich zu erklären, dass es

keine jansenistische Ketzerei gebe, dass Jansenius nichts anderes getan
habe, als Augustinus auszulegen und dass die Klerisei rechtgläubig katholisch

sei. Döllinger tat dies tatsächlich beim Katholikenkongress in München,

wie die holländischen Abgesandten hören konnten242. Aber Liano
zufolge müsse ergänzt werden, dass die Holländer ihre Einladung Liano
und anderen Laien verdankt hätten243; denn die Theologen hätten eine Ein-

240 Conzemius, Döllinger Briefwechsel (wie Anm. 4), II, 453: Acton an Döllinger,
12. September 1870.

241 Über die Münchener Pfingstversammlung: Berlis, Frauen (wie Anm. 8), 115-
123.

242 Stenographischer Bericht über die Verhandlungen des Katholiken-Congresses
abgehalten vom 22. bis 24. September 1871 in München. Mit einer historischen
Einleitung und Beilage. München (Ackermann) 1871. Döllingers Rede über die Kirche

von Utrecht und die Abstimmung finden sich auf S. 8-9 und 40. Lianos Beiträge während

des Kongresses zeigen seine Lieblingsthemen: S. 35-36 über mögliche interessierte

Protestanten in der Schweiz und in Frankreich, S. 62-68 über die Kirchenreform,
S. 85-86 über das Verhältnis von Kirche und Politik, S. 116-120 über die Entscheidung

für eine kirchliche Organisation mit einem Bischof.
243 Liano nennt keine Namen, aber möglicherweise ist Franz Chassot von Florencourt

(1803-1886) gemeint, der nicht zuletzt wegen seiner ausgeprägten Opposition

gegen die preussische Kirchenpolitik als einer der ersten gegen die vatikanischen

Dogmen protestierte; vgl. Berlis, Frauen (wie Anm. 8), 184 Anm. 750. Liano sprach
in seinen Briefen ab 1871 immer mit grosser Achtung über ihn. So beispielsweise in:

H. von Liano an C. Karsten, 4. Juni 1871, wo er ihn als einen von etwa zwölf zum
Katholizismus bekehrten Protestanten bezeichnet, der sich für die richtige Seite

entschieden habe. Über Lianos Gastfreundlichkeit und Anteilnahme den Abgesandten
der Klerisei beim Münchener Kongress 1871 gegenüber vgl. Schoon, Cleresie (wie
Anm. 1 547-554.

227



Dick Schoon

ladung nicht für nötig gehalten. Die Anwesenheit der Holländer habe

bewirkt, dass Döllinger nicht im letzten Moment über die Utrechter Kirche
geschwiegen habe.

Nach dem Kongress. bei dem Liano bei Johann Friedrich von Schulte,
Reinkens und sogar bei Johann Friedrich Unterstützung gefunden hatte,
fühlte er sich mehr und mehr an den Rand gedrängt. Erst tat man dies, wie
Liano vermutete, um Döllinger entgegenzukommen, indem ein théologien
vulgaire wie er geopfert worden sei. Aber danach tat man es aus

Überzeugung, da man in vollem Bewusstsein vom guten Weg abwich. Liano
wurde zunächst in ein theologisches Comité gewählt, um die Kontakte mit
Utrecht zu unterhalten. Doch dann wurde er daraus wieder entfernt, da

er - wie er selbst schrieb - zu viel über die umstrittene Position von
Erzbischof Loos wusste244. Er blieb weiterhin Mitglied des Zentralcomités,
aber das war seines Erachtens kaum von Bedeutung. Die Kirche von
Utrecht begebe sich in ein gefährliches Abenteuer, in Deutschland sei die

ganze Sache auf dem absteigenden Ast und verloren245.

Lianos Gabe, in grösseren Zusammenhängen zu denken, zeigte sich
auch in seiner Wahrnehmung hinsichtlich der Rolle Döllingers in der
deutschen Kirchenpolitik, in der Liano ein teuflisches Zusammenspiel
zwischen dem römisch-kurialistischen und dem preussisch-protestantischen
Machtstreben zu erkennen glaubte. Seit seiner Ankunft in München im
Jahr 1867 hatte er versucht, die führenden Theologen auf Port-Royal und
die Kirche von Utrecht aufmerksam zu machen, aber seiner Meinung nach

hatte die preussische Politik Döllinger überwältigt. Bismarck habe zweierlei

erreicht, als es ihm gelang, Döllinger für sich zu gewinnen. Einerseits
habe er möglichen katholischen Kritikern der preussischen Politik den

Mund gestopft, weil sie dem Meister wie ein Orakel folgten. Andererseits
brauche Pius IX. hinsichtlich der Verkündigung der neuen Papstdogmen

244 Seit 1867 focht Karsten die im Jahr 1858 erfolgte Wahl von Loos an. um zu
verhindern, dass das Gericht eine Entscheidung in einem Prozess treffen würde, den

Loos im Namen des Kapitels von Utrecht gegen die Provisoren (d.h. Verwalter) des

Seminars eingeleitet hatte. Im Zusammenhang mit diesem Konflikt weigerte sich
Loos, den neu erwählten Bischof von Haarlem zu weihen. Der dritte Bischof der
Klerisei, Bischof Heykamp von Deventer, stand auf Karstens Seite. Alle drei Konflikte -
um das Seminar, um den Bischof von Haarlem und um die Wahl von Loos - sorgten
nicht nur für eine Polarisierung innerhalb der Klerisei, sondern verhinderten zudem ein

einmütiges Auftreten der Klerisei dem Vatikanischen Konzil gegenüber. Ausführlicher
dazu Schoon. Cleresie (wie Anm. 1). 273-470. 584-616.

245 H. von Liano an C. Karsten. 4. und 6. Juli 1872.

228



Heimatlose im katholischen Europa des 19. Jahrhunderts

nicht zu zweifeln, da Preussen über Döllinger die gesamte Protestbewegung

beherrsche. Preussen hoffe, dass es so zu einer nationalen deutschen
Kirche ähnlich der anglikanischen Kirche kommen werde, mit dem
preussischen König, dem späteren Kaiser des Deutschen Reiches, an der Spitze.
Alles sei nach diesem Plan verlaufen und deshalb habe Döllinger der Kirche

von Utrecht gegenüber Zurückhaltung gezeigt. Döllinger ziele, wie
Liano meinte, auf politischen Einfluss, um die schlimmsten Folgen von
1870 zuzukleistern, ähnlich wie dies auch nach 1854 geschehen war.

Auch Johann Friedrich von Schulte spielte in diesem Zusammenhang
eine wichtige Rolle. Karsten hatte dem Kirchenrechtsgelehrten Ende 1871

ein mémoire über die erwähnte Wahl von Loos zum Erzbischof im Jahr
1858 geschickt. Er hatte dies nicht getan, um Loos zu verdächtigen,

sondern um die Deutschen über «eine ungültige Wahl» und «die falsche
Wiedergabe der Wahl» aufzuklären. Schulte war kurz darauf förmlich um
seinen Rat hinsichtlich des Vorgehens bei der Wahl, der Ernennung eines

Bischofs von Haarlem und der umstrittenen Wahl von Loos angegangen
worden. Er hatte im Mai mit einem Gutachten reagiert, in dem er den

Haarlemern zur Erhaltung des Friedens einen Kompromiss vorschlug und
Loos' Wahl als gültig anerkannte. Liano, der am Versand der Gutachten

beteiligt war, gefiel dies alles überhaupt nicht246. Aufgrund seiner Kontakte

zu Karsten war er von der Ungültigkeit der Bischofswahl von Loos

überzeugt. Er war der Ansicht, dass Schultes Gutachten den Deutschen

lediglich dazu diente, möglichst einfach einen eignen Bischof zu
bekommen, ohne sich völlig auf die Angelegenheit der Utrechter Kirche
einzulassen247. In Reaktion auf Anmerkungen («Observations») Karstens

erstellte Schulte im Juni 1873 ein zweites Gutachten, das nach Lianos
Ansicht im Wesentlichen eine Wiederholung des früheren war, ohne auf
Karstens Einwände einzugehen248. Schulte stellte sich auf den Standpunkt,
dass das Reglement für Loos' Wahl zwar Unregelmässigkeiten aufweise,

246 H. von Liano an C. Karsten. 17. Mai 1872.
247 Hinweise sind zu finden in verschiedenen Brief ab 1872, z.B. 8. Februar und

17. Mai 1872 sowie 18. März 1873. Aus diesen Briefen geht Lianos Enttäuschung
hervor, dass Reinkens zwar einer Untersuchung der Bischofswahl von Loos zustimmte,

aber in dieser Sache nichts weiteres unternahm.
248 H. von Liano an C. Karsten. 4. Juli 1872. Die genannten «Observations aux

motifs (Erwägungsgründe) de l'avis (des Gutachten) de Msr. de Schulte» (deutsche

Übersetzung im Original) finden sich im Anschluss an den Brief von H. von Liano an

C. Karsten. 6. Dezember 1872.

229



Dick Schoon

dies jedoch kein Grund sei, es nicht einzuhalten. Mögliche Mängel bei der
Wahl seien inzwischen verjährt oder durch spätere, anerkannte bischöfliche

Handlungen wiedergutgemacht.
Aus Lianos Perspektive ging es nicht nur um die mögliche Weihe eines

Bischofs für die deutschen Altkatholiken. Er dachte prinzipieller: Loos

war derjenige, der die letzten Reste der reinen katholischen Kirche zerstört
hatte. Liano stimmte in der Frage der Gültigkeit von Loos' Wahl völlig mit
Karsten überein und billigte deshalb die Firmreise des Erzbischofs in
Süddeutschland nicht. Immer wieder fragte Liano, ob nicht der Bischof von
Deventer, Hermanus Heykamp, der in seiner Sicht einzige noch übrig
gebliebene wahre katholische Bischof in der westlichen Welt, gemeinsam
mit Karsten Hilfe bieten könne. Heykamp solle gemeinsam mit der
Geistlichkeit eine Erklärung abgeben, in der festgestellt werde, dass Loos
Erzbischof von Utrecht für die Erhaltung und das Wohl der katholischen Kirche

und insbesondere der Kirche von Utrecht sei. Erst danach solle man
den Altkatholiken in Deutschland zu Hilfe kommen24y. Liano schrieb auch

an Friedrich Nippold, der sich in seinem Buch über die Kirche von Utrecht
unverhohlen auf Loos' Seite gestellt und dessen Gegner angegriffen
hatte250. In seiner Antwort nannte Nippold - ohne dass Liano ihn darum
gebeten hatte - den Namen seines Verbindungsmannes. Zu Lianos grossem
Erstaunen handelte es sich dabei nicht um Pfarrer Cornelius Henricus van
Vlooten aus Den Haag, der als Freund des Erzbischofs galt, sondern um
Pfarrer Christianus Antonius Harderwijk aus Delft. Er war also der
Verräter, die «zerbrochene Zisterne», wie Liano nicht aufhörte zu denken251.

Im Jahr 1874, als Joseph Hubert Reinkens bereits Bischof für die
Altkatholiken in Deutschland war und Liano schon lange keinen Kontakt
mehr zu den altkatholischen Führungspersönlichkeiten in München und
Bonn hatte, kam er ein letztes Mal auf seinen Bruch mit Döllinger und den

anderen zu sprechen. Er fühle sich in seinem Eindruck bestätigt, den er
schon zwei Jahre zuvor gehabt hatte. Damals war er erstaunt darüber, dass

das religiöse Gefühl bei den guten Katholiken aus den niederen Ständen,
den Bäuerinnen und Bauern, so lebendig war. Sie waren 1854 und 1870

durch die Dummheit ihrer Priester missbraucht worden. Für Liano war es

schlichtweg eine Schande, dass die altkatholischen Führungspersönlich-

249 H. von Liano an C.Karsten, 21. April 1871 und 17. Mai 1872.
250 Nippold. Kirche (wie Anm. 6).
251 H. von Liano an C. Karsten. 30. und 31. Mai 1872. Die Antwort Nippolds aus

Bern an Liano datiert vom 29. Mai d.J. und ist zu finden in HUA 224. 1323.

230



Heimatlose im katholischen Europa des 19. Jahrhunderts

keiten so viele gute Katholiken vor allem auf dem Land im Stich liessen.
Sie hätten die Klerisei viel früher zu Hilfe rufen und zur Bildung eigener
Gemeinden übergehen müssen252. Liano zufolge zogen sich die Laien jetzt
von der altkatholischen Bewegung zurück, nachdem sich ihre Anführer für
16000 Taler hätten kaufen lassen und die gute Sache verraten hätten.
Reinkens und von Schulte hätten die heilige Sache an Bismarck verkauft
für die Dotation, die Reinkens als katholischer Bischof von der preussischen

Regierung erhielt. Dieser Betrag war in seinen Augen das Blutgeld,
mit dem die Kirche an die Massen der Ungläubigen, Materialisten und
Nationalliberalen ausgeliefert wurde.

Der Ruf nach Aufhebung der Zölibatspflicht für die Priester passte
Liano gemäss in dieses Bild: Es gehe dabei um einen oberflächlichen
Wunsch von Priestern, die sich auf die Welt hin orientierten. Liano war
nicht grundsätzlich gegen die Aufhebung, fand jedoch die Zeit noch nicht
reif dafür. Erst müsste seiner Meinung nach die altkatholische Opposition
konsolidiert und ausgebaut werden. Liano kam aus den Zeitungen zu
Ohren, dass die holländischen Bischöfe in ihrem Glückwunschschreiben
an Leo XIIL anlässlich dessen Wahl zum Papst gleichzeitig ihren Protest
über den Bonner Synodenbeschluss im Juni 1878 geäussert hatten, mit
dem der Pflichtzölibat abgeschafft worden war253. Statt junge Männer zu

weihen, die ihr Zölibatsgelübde später bereuen würden, war Liano dafür -
ähnlich wie in der Kirche der ersten Jahrhunderte -, ernsthafte und gut
ausgebildete Männer zu weihen, die bereits verheiratet waren. Die
Ausübung ehelicher Pflichten sollte ihnen unter Auflage bestimmter

Bedingungen erlaubt sein. Aber dass sich jemand, der sich dem Dienst Christi
verpflichtet hatte, auf Freiersfüsse begeben und heiraten würde, empfand
Liano als skandalös und weder von Paulus noch von der kirchlichen
Tradition her gerechtfertigt. Wenn es den Altkatholiken wirklich um das Reich

Gottes und nicht nur um diese Welt gehe, könnten Priester sich nicht die

Last der Verantwortlichkeit für eine Familie auferlegen.
Alles in allem war also Liano enttäuscht und verfolgte die weiteren

Entwicklungen nur noch als Aussenstehender254.

252 H. von Liano an C. Karsten. 25. April 1872.
253 Über den Briefder holländischen Bischöfe vgl. Rinkel. Kroniek (wie Anm. 17).

324. Die «Epistola ad summum Pontificem Leonem XIII» trug das Datum vom 26..

28. und 29. Juni 1878 und erschien in deutscher Übersetzung in: Deutscher Merkur 9

(1878)309-310.
254 H. von Liano an C. Karsten. 14. März 1874. 16. Dezember 1878 und 26. April

1879.

231



Dick Schoon

2.7 Hoffnungszeichen: Gute Altkatholiken und Nikodemiten

Gleichzeitig mit seiner Enttäuschung über die altkatholischen
Führungspersönlichkeiten erkannte Heinrich von Liano bei zwei Gruppierungen
Hoffnungszeichen. Er kam mit - wie er sie nannte - «guten Altkatholiken»
in Bonn, Wien und Rom in Kontakt. Dabei ging es um Katholiken, welche
die vatikanischen Entscheidungen ablehnten, jedoch nicht zum offenen
Protest übergingen oder sich dem Kurs der führenden Altkatholiken
anschlössen. Daneben waren für Liano - wie schon für seinen Vater -
«Nikodemiten» Hoffnungsträger: Juden oder Protestanten, die sich für den

Katholizismus interessierten, den Wechsel zur katholischen Kirche jedoch
nicht vollziehen konnten oder wollten. Es gelang Liano, verschiedene
Kontakte herzustellen. In keinem einzigen Fall führte dies jedoch zu
einem bleibenden Ergebnis.

2.7.1 Gute Altkatholiken

Lianos erste Broschüre aus dem Jahr 1869 hatte bei dem Bonner Pfarrer
Wilhelm Reinkens (1811-1889)255 Anklang gefunden. Er und seine

Schwester Catharina (1818-1846)256 waren alte Bekannte aus den Jahren
1840 bis 1844, als Reinkens Kaplan an der Bonner Münsterkirche war
und Liano in Neuwied wohnte. Danach hatten sie sich aus den Augen
verloren. Pfarrer Reinkens hatte eine Gruppe von Frauen um sich geschart,
deren geistlicher Ratgeber er war257. Der bereits früher (im Zusammenhang

mit der Rezension von Schriften Lianos) erwähnte Dieringer hatte

die Gruppe - mehr als zwanzig Jahre früher, als er noch kurialistisch
gesinnt war - spöttisch das «kleine Port-Royal» genannt, während die
Frauen lediglich ein Leben in Gebet und Beispielhaftigkeit führten.
Damals hätten die Frauen und auch Pfarrer Reinkens durch Erzählungen
Lianos von Port-Royal zwar gewusst. Doch nun hätten sie, dank seiner

Broschüre, wirklich Kenntnis davon genommen. Für Liano war es eine
wundervolle Auffrischung der Bekanntschaft mit Gleichgesinnten. Reinkens'

Christenlehre sei biblisch und patristisch so reichhaltig, dass sich

255 Seit 1847 bis zu seinem Tod Pfarrer von St. Remigius in Bonn. vgl. Berlis.
Frauen (wie Anm. 8). 385-393.

256 Seit 1834 Haushälterin bei ihrem Bruder Wilhelm, vgl. Berlis. Frauen (wie
Anm. 8), 495 Anm. 674.

257 Über das so genannte Kreuzeskränzchen vgl. Berlis. Frauen (wie Anm. 8),
384^*74.

232



Heimatlose im katholischen Europa des 19. Jahrhunderts

unter seinen Zuhörern Frauen befänden, die seit zwanzig Jahren seinen
Unterricht genossen; ja, sogar Theologiestudenten hätten daran
teilgenommen, bis ihnen die Teilnahme von ihrem Bischof untersagt worden
sei.

Nachdem die Professoren Franz Heinrich Reusch, Joseph Langen, Peter

Knoodt und Franz Xaver Dieringer sich geweigert hatten, sich den
vatikanischen Beschlüssen zu unterwerfen, bestand Liano zufolge die
Gefahr der Schliessung der Theologischen Fakultät in Bonn. Aber nicht
nur sie, sondern auch die Mädchenschule Wilhelmine Ritters (1834-
1870)258 war in Gefahr. Ritter war Mitglied der Frauengruppe um Pfarrer
Reinkens. Auf Reinkens' Rat hin ging sie 1870 nach München, um sich
dort über einen möglichen Umzug ihres Instituts und von dessen

Lehrkörper in ein sichereres Gebiet, etwa das württembergische Bistum
Rottenburg, zu beraten. Daneben wollte sie durch Liano mehr über Port-Royal,
die Schwestern von Ste. Marthe in Paris und die Klerisei in Holland
erfahren259. Doch während ihres Aufenthaltes in München wurde sie krank und
starb am 22. Oktober 1870260. Liano betrachtete sie als erstes Opfer der

neuen Dogmen, ähnlich wie Pascals Schwester Jacqueline 1661 das erste

Opfer des Formulars geworden sei26'.

Liano nannte in seinen Briefen weitere Frauen, die ein vorbildliches
katholisches Leben führten. Unter ihnen war Luise Hensel 1798-1876)262,

Tochter eines frommen evangelischen Pfarrers, die als Katholikin starb.

258 Leiterin einer privaten Mädchenschule in Bonn. Mitglied des Kreuzeskränz-
chens, vgl. Berlis. Frauen (wie Anm. 8), 443-453. Über ihre Reise nach München, wo
übrigens auch ihr Bruder Moriz wohnte, und ihren Besuch bei von Liano: ebd., 521.

2,9 Über die Sœurs de Ste. Marthe, vgl. Anm. 155.
260 In ihren letzten Stunden stand ihr Reischl bei, der Priester war (vgl. Anm. 218).

H. von Liano an C. Karsten. 9. September 1872.
261 H. von Liano an C. Karsten, 21. Oktober 1870. Jacqueline Pascal (1625-1661)

trat 1652 in Port-Royal ein und legte 1653 die Profess ab. Sie weigerte sich, einen

Kompromiss in der Frage der Unterzeichnung des Formulars von Alexander VI. zu

schliessen und wurde sowohl für ihren Bruder Blaise als auch für andere führende

Persönlichkeiten der Bewegung um das Kloster zu einem Vorbild an Stehvermögen.

Vgl. Charles-Augustin Sainte-Beuve. Port-Royal. Édition Documentaire établie

par R. L. Doyon et Ch. Marchesné. Paris (La Connaissance) 1926-1932. III. 181 -182:
IV. 188-191. Über ihren Einfluss auf die Bekehrung ihres Bruders vgl. Geneviève
Descamps, Jacqueline et Gilberte Pascal, témoins de la conversion de Blaise, in:
Chroniques de Port-Royal 31 (1982)31^14.

262 Die Lehrerin und Dichterin verfasste ein Gedicht über das Kreuzeskränzchen,

vgl. Berlis. Frauen (wie Anm. 8). 396-397 Anm. 114: vgl. auch H. von Liano an

C. Karsten, 4. September 1880.

233



Dick Schoon

Anfang des Jahres 1872 gedachte er mit grossem Respekt der Borromäerin
und Oberin Amalie von Lasaulx (1815-1872)263. Er habe sie seit 1840

(andernorts nennt er das Jahr 1838) gekannt, als sie, noch jung, in die

Kongregation eingetreten sei. Es sei bedauerlich, wenn es keine Beschreibung

ihrer Lebensgeschichte geben würde, da ihr Schicksal das einer Mar-

tyrin war, ähnlich dem der Schwestern von Port-Royal. Sie habe zwar die
Sterbesakramente empfangen können, sei aber wie eine Heidin begraben
worden. Er hätte gehört, dass eine Dame ihre Leiche ehrenvoll erneut
begraben wolle264.

Gute Altkatholiken, die die «Prussomanie» nicht mitmachten, gab es

auch in Wien. Nach Lianos Bruch mit den führenden Persönlichkeiten der
deutschen altkatholischen Bewegung wandte er sich an Friedrich Maassen

(1823-1900)265, Professor für Kirchenrecht in Wien und Unterstützer des

von Liano sehr geachteten Franz von Florencourt266. Liano hatte Maassen

263 Schwester Augustine. Borromäerin, Oberin des St. Johannishospitals in Bonn,
vgl. Berlis, Frauen (wie Anm. 8). 555-562; H. von Liano an C. Karsten, 8. Februar
1872. In einem Brief vom 4. September 1880 hält Liano fest, dass er sie im Jahr 1838

kennen gelernt habe. Er hatte damals die «verwässernde» Biographie von Reinkens

(Bonn 1878) gelesen und wusste, dass auch ein Frl. von H. an einer Biographie arbeitete.

Letztere setze durch ihre Verehrung für diese moderne Heilige den Frieden in

ihrer streng-ultramontanen Familie aufs Spiel. Bei dem genannten «Fräulein von H.»
handelt es sich um Christine von Hoiningen-Huene (1848-1920), deren Buch, Erinnerungen

an Amalie von Lasaulx, Schwester Augustine, Oberin der Barmherzigen
Schwestern im St. Johannishospital zu Bonn (Gotha 1878), anonym erschienen war.
1880 arbeitete sie an der dritten, erweiterten Ausgabe. Vgl. Angela Berlis, Zwischen
Korsett und Zwangsjacke: Die Historikerin Christine von Hoiningen-Huene (1848-
1920). in: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte 98 (2004)
99-117.

264 H. von Liano an C. Karsten, 8. Februar 1872. Amalie von Lasaulx wurde ohne
kirchliches Begräbnis auf dem Friedhof von Weissenthurm begraben; vgl. Angela
Berlis, «Mieux que six évêques et douze professeurs... ».Amalie von Lasaulx (1815-
1871) et la naissance du vieux-catholicisme allemand, in: Archivio per la storia delle
donne I. a cura di Adriana Valerio. Napoli (D'Auria) 2004, 227-237.

265 1851 zum Katholizismus konvertiert. Professor in Pest, Innsbruck, Graz und

Wien; 1882 wandte er sich von der altkatholischen Bewegung ab und wurde
römischkatholisch, vgl. Blrlis, Frauen (wie Anm. 8), 174 Anm. 692. |Die Entfremdung setzte

früher ein, vgl. Deutscher Merkur 5 1874) 17-19; 7 1876) 412. Anm. d. Red.\
266 H. von Liano an C. Karsten, 4. Juli 1872. Der Publizist und Konvertit (1851)

Franz Chassot von Florencourt (1803-1886) schloss sich früh der altkatholischen
Opposition gegen das Erste Vatikanum an, distanzierte sich aber von ihr angesichts der
altkatholischen Annäherung an die preussische Regierung; vgl. Berlis. Frauen (wie
Anm. 8), 184 Anm. 750.

234



Heimatlose im katholischen Europa des 19. Jahrhunderts

beim Münchener Kongress 1871 flüchtig kennen gelernt. Später hatte
Cornelius ihm geraten, sich in der Angelegenheit Loos eher an Maassen
als an Schulte zu wenden. Eine Erklärung Maassens, in der dieser sich
dem von Reinkens und Schulte eingeschlagenen Kurs widersetzte,
erschien in gekürzter Form in der Presse. Liano zufolge benannte diese

Erklärung das wesentliche Problem, nämlich, dass die heilige Sache des

altkatholischen Protestes dadurch verraten war, dass Reinkens sich mit
seiner Bischofsweihe Preussen ausgeliefert hatte und sich - ähnlich wie
die Bischöfe des spätrömischen oder byzantinischen Kaiserreichs - zum
Reichs- oder Hof-Bischof erniedrigt hatte267. Liano schrieb Maassen
daraufhin einen Brief, den Maassen beantwortete und dabei den vollen
Text der Erklärung hinzufügte. Liano erwartete, dass die Erklärung durch
die Führungspersönlichkeiten der altkatholischen Bewegung in altum
silentium gehüllt werde. Maassen sprach die Erwartung aus, dass die
Altkatholiken in Österreich, soweit sie keine Spielart der süddeutschen
politischen Gruppierung seien, einen grundsätzlicheren Beitrag zum
Altkatholizismus leisten würden26".

In Pavia und bei Mailand lebten noch immer einige alte Freunde, Priester,

die in der spätjansenistischen Tradition ausgebildet worden waren und

gegen das Mariendogma von 1854 protestiert hatten. Obwohl sie die
vatikanischen Dekrete nicht befürworteten, verhielten sie sich still, um Probleme

zu vermeiden. Liano hielt diese passive Haltung für falsch; man
könne doch auch nicht mit übereinander geschlagenen Armen die Bekehrung

der Juden abwarten. Liano zufolge vertraten die Herren in Pavia in

der Angelegenheit Loos die verkehrten Ansichten269. Zudem fehlten sie.

indem sie ihre Glaubensgenossen und geistlichen Mitbrüder nicht auf
deren Irrtum hinwiesen. Dies war der Grund, weshalb sich unter den Priestern

in Norditalien, die seiner Meinung nach mehrheitlich gegen die
vatikanischen Dekrete waren, keine altkatholische Bewegung bildete.

267 H. von Liano an C. Karsten. 11. März 1874. Negative Bemerkung über das

späte Kaiserreich mit seinen Reichs- und Hofbischöfen kommen in den Briefen Lianos

wiederholt vor. Es geht ihm dabei um die zu enge Verbindung zwischen geistlicher
und weltlicher Macht im spätrömischen Kaiserreich und den dadurch mitverursachten
Fall Konstantinopels im Jahr 1453.

268 H. von Liano an C. Karsten. 9. und 14. März 1874.
26,) Die italienischen Freunde erkannten die Gültigkeit von Loos' Wahl an. Schoon

(wie Anm. 1). 448^154.

235



Dick Schoon

Mit mehr Hoffnung blickte Liano nach Rom. Dort lebte der Kapuziner
Andrea d'Altagene270, der bereits 1860 für die Abschaffung der Zölibatspflicht

plädiert hatte und deshalb ins Gefängnis gekommen war. Nach
seiner Freilassung arbeitete er als Gärtner in Rom und war für zusätzliche
Einkünfte auf Almosen angewiesen271. 1872 übernahm d'Altagene die

Führung der Altkatholiken, die sich in der römischen Hauptstadt um
Hyacinthe Loyson gesammelt hatten. Die Zusammenkünfte dieser Gruppen
waren Liano zufolge völlig anders als in München, nämlich voller Gebete
und Lesungen aus den heiligen Büchern. Die Priester, die zur Gruppe
gehörten, standen den Gläubigen als Beichtväter zur Seite. Auch der
armenisch-katholische Priester Ormanian nahm daran teil272. Am 20. Mai 1872

empfing Liano einen Abgesandten der römischen Gruppe bei sich und
schrieb d'Altagene daraufhin einen Brief auf Französisch. In seiner
Antwort vom 26. Mai berichtete d'Altagene, dass sich die römischen
Altkatholiken ausserordentlich über den Bericht eines Geistesverwandten

gefreut hätten. Die Altkatholiken ähnelten den Christen in den Katakomben.

Auch sie seien gefährdet und mussten im Verborgenen leben. Im
Hinblick auf den Widerstand gegen die vatikanischen Dekrete war der Pater

der Meinung, dass die Probleme auf zwei Weisen angegangen werden
mussten: Einerseits müsse das Kardinalskollegium reformiert werden, so
dass es einen reformgesinnten Papst wählen würde, andererseits müsse
sich die italienische Regierung, angespornt durch das Ausland, tatkräftiger

gegenüber der ultramontanen Kirche verhalten. Obwohl d'Altagene
auch weiterhin die Abschaffung der Zölibatspflicht befürwortete, war er
der Meinung, dass das Münchener Zentralcomité sich erst mit wichtigeren
Problemen befassen solle. Der Pater schickte Liano zwei seiner
Veröffentlichungen273. Die Bewegung um d'Altagene konnte sich nicht lange halten.

Zwei Jahre später wusste Liano zu berichten, dass der Pater in Rom

270 Kapuziner, geboren als Paolo Panzani auf Korsica, gest. 1884. veröffentlichte
Beiträge im altkatholischen Blatt «L'Espérance de Rome» und unterhielt Beziehungen
zu Hyacinthe Loyson. vgl. Schoon. Cleresie (wie Anm. 1 706-707.

271 H. von Liano an C. Karsten. 24. November 1871.
272 H. von Liano an C. Karsten. 21. Mai 1872.
273 H. von Liano an C. Karslen, 30. Mai 1872. Die Veröffentlichungen waren: II

diritto più splendido ed il più tremendo dovere del populo romano, ossia l'unico remedio

per salvare la società religiosa e civile &c. da Fr. Andrea d'Allagene. cappuccino
(Roma 1871) und: Lettera circolare al populo italiano (Roma. o.J.).

236



Heimatlose im katholischen Europa des 19. Jahrhunderts

als Angestellter bei einem Notar oder Anwalt arbeite. Über dessen Gruppe
teilte er nichts mit274.

Einen besonderen Hinweis verdient an dieser Stelle Lianos Interesse
für die armenisch-katholische Kirche und ihren Widerstand gegen die
vatikanischen Dekrete275. Dabei ging es nicht nur um die neuen Dogmen,
sondern auch um die Beibehaltung überlieferter Rechte. Liano begegnete
im Oktober 1870 Abt Abraham Giari, dem Studienpräfekt der
Klosterakademie auf San Lazaro in Venedig. Anfangs schien dieser nur wenig
Widerstand gegen den von der Kongregation «De Propaganda Fide»
angestellten neuen Erzbischof-Patriarch Hassun zu leisten276. Doch ein Jahr

später stellte sich die Situation anders dar. Giari und andere Mitglieder der
Kirche hatten sich von Hassun distanziert, der ihnen gegen ihren Willen
vorgesetzt worden war. Sie hatten Kupelian zum Erzbischof-Patriarchen
von Konstantinopel gewählt sowie vier weitere Bischöfe. Der neue Patriarch

hatte dem Papst seine Unterwerfung angeboten, aber der hatte statt
dessen Hassun anerkannt277. Daraufhin veröffentlichten die «altkatholischen»

Armenier (wie sie in der altkatholischen Presse genannt wurden)
ihren Protest gegen das Vatikanische Konzil auf Armenisch, Französisch
und Italienisch278. Von ihrem Kloster in Rom aus schickten sie den

Altkatholiken in München eine Zustimmungsadresse. Döllinger antwortete
darauf jedoch nicht und sagte später, er habe den Brief verlegt279. Liano
rief Karsten dazu auf, mit diesen Armeniern in Verbindung zu treten. Wenn

er Erzbischof Loos wegen der noch immer andauernden Auseinandersetzungen

nicht zur Mitarbeit bewegen könne, dann könne vielleicht der
Bischof von Deventer dem Erzbischof-Patriarchen schreiben. Dies könne

über die Priester Malachias in Konstantinopel oder Ormanian in Rom ge-

274 H. von Liano an C. Karsten, 11. März 1874.
275 H. von Liano an C. Karsten, 25. August 1870 und 9. September 1872. Über die

«altkatholischen» Armenier: Rinkel, Kroniek (wie Anm. 17), passim. Vgl. John
Wooley, The Armenian Catholic Church: a study in history and ecclesiology, in: The

Heythrop Journal 45 (2004), 416-439. Vgl. auch Berlis (wie Anm. 8), 144-145

Anm. 553.
276 H. von Liano an C. Karsten, 17. Okiober 1870.
277 Rinkel, Kroniek (wie Anm. 17), 144.
278 Der Protest erschien auf Französisch unter dem Titel «Lettre de la communauté

arméno-catholique orientale en réponse à la lettre de Monseigneur Pluym en date du

18 Octobre 1870» und war auf den 10. November 1870 datiert. Undatiertes Fragment
hinter H. von Liano an C. Karsten, 6. April 1872.

279 H. von Liano an C. Karsten, 6. April 1872.

237



Dick Schoon

schehen. Der Letztgenannte hatte die Aufgabe übernommen, das St.

Antoniuskloster für seine Kirche zu erhalten und stand in Verbindung zur
Gruppe um d'Altagene280.

Auch dieser Kontakt versandete. Nachdem die türkische Regierung
zwischen beiden Gruppierungen vermittelt hatte, erkannte der Sultan Ku-
pelian als Patriarchen an und erhielten die «altkatholischen» Armenier die
kirchlichen Güter zugewiesen. Durch diplomatische Bemühungen der

Gesandten Frankreichs und Österreichs wurde Kupelian dazu gebracht,
sich zu unterwerfen. Am 12. März 1879 resignierte er als Patriarch, reiste
nach Rom und widerrief seinen früheren Protest. Die Bewegung war
gebrochen. Einzelne wie Ormanian schlössen sich der Armenisch-Apostolischen

Kirche an.

Aus Lianos Interesse für diese Gruppen «guter Altkatholiken» wird
deutlich, dass die altkatholische Bewegung nach dem Ersten Vatikanischen

Konzil umfangreicher war als die später aus der Bewegung entstandenen

altkatholischen Bistümer. Bei denen, die die Dogmen von 1870

ablehnten, jedoch nicht offenen Widerstand leisteten und in der
römischkatholischen Kirche verblieben, bestanden Vorstellungen und Praktiken,
die Liano als «altkatholisch» erkannte: eine gediegene Frömmigkeit und
das Studium der Bibel. In der Optik Lianos gab es auch andere, die - wie
Maassen -, sich zwar offen zum Altkatholizismus bekannten, den Kurs der

Führungspersönlichkeiten der deutschen altkatholischen Bewegung
jedoch als zu politisch ausgerichtet ablehnten. Und schliesslich gab es

Gruppierungen - in Rom und unter den Armeniern -, die ebenfalls öffentlich

gegen die vatikanischen Dekrete protestierten, jedoch in Ermangelung

ausreichender Unterstützung, vor allem seitens der Regierungen, auf
Dauer nicht überlebensfähig waren.

Obwohl Liano nirgends ausdrücklich beschrieb, was er unter dem
politischen Altkatholizismus verstand, kann aus seiner Ablehnung geschlossen

werden, dass er damit eine zu enge Verbindung von Kirche und Staat

meinte. Er war der Ansicht, dass die deutsche altkatholische Bewegung

2811 H. von Liano an C. Karsten. 24. November 1871. 8. Februar. 6. April. 21. und
30. Mai 1872 und 12 Juni 1873. [Malachia Ormanian (1841-1918), ein gelehrter
Kirchenhistoriker und 1896-1908 armenischer Patriarch von Konstantinopel. stand nach

seiner Trennung von den unierten Armeniern in vereinzeltem Kontakt mit altkatholischen

Exponenten. Vgl. auch sein indiziertes Buch «Le Vatican et les Arméniens»,
Rome (Bartoli) 1873. Anm. d. Red.\

238



Heimatlose im katholischen Europa des 19. Jahrhunderts

nicht nach Anerkennung durch die Regierung streben solle, da damit die
Unabhängigkeit der Kirche und die Reinheit des katholischen Glaubens in
Frage gestellt würden und die Kirche zum Instrument von Staatsinteressen
würde. Port-Royal und die Kirche von Utrecht waren für ihn Beispiele des

richtigen Weges: unabhängig und dadurch kritisch gegenüber der Staatsmacht

und der kirchlichen Macht. Dass Port-Royal 1709 untergegangen
und die Lage der Utrechter Kirche nicht gerade blühend war, beachtete er
offensichtlich nicht.

Liano war der Meinung, dass die Kirche von Utrecht mit diesen «guten
Altkatholiken» Kontakt aufnehmen müsse. Dies würde sie in ihrem
Widerstand gegen Rom bestärken, die altkatholische Bewegung in Gegenden
ausserhalb der deutschen Lande verbreiten und zugleich die nichtpolitische

Richtung innerhalb der altkatholischen Bewegung stärken. Die
Klerisei ist auf Lianos Anregungen nicht eingegangen. Der damals noch
fortdauernde interne Streit innerhalb der Klerisei und ihre beschränkten

Möglichkeiten waren der Grund dafür. Zusätzlich mag eine Rolle gespielt
haben, dass man die Beziehungen zu den deutschen Altkatholiken schon

so als schwierig genug empfand und weitere Komplikationen vermeiden
wollte.

2.7.2 Nikodemiten nach 1870

Ausser bei den der altkatholischen Bewegung verbundenen Gruppen in

Bonn, Wien, Rom und sogar in Konstantinopel sah Liano auch ausserhalb

der katholischen Kirche Zeichen der Hoffnung. Ähnlich wie bereits sein

Vater wies auch er Karsten wiederholt auf «Nikodemiten» hin: Juden oder

Protestanten, die sich für den Katholizismus interessierten, und zwar «in
der Art des Nikodemus: noch schwach und in einem gewissen Sinne der

gesamten Wahrheit feindlich, nächtlich und heimlich»281. Liano war
erstaunt darüber, dass «Israeliten» sich zwar zu Christus bekehrten, aber

nicht zu seiner wahren Kirche. Er vertrat in seiner ersten Broschüre das

Anliegen, die Kirche von Utrecht zu grösserer Aktivität auf diesem
Gebiet anzuspornen282. Zu den «Nikodemiten», auf die er seine Hoffnung

281 H. von Liano an C. Karsten. 1. November 1851. Vgl. Joh 3,2: 7.50; 19,39.
282 H. von Liano an C. Karsten. 24. Juni 1867. 25. Mai 1869 und 17. Oktober 1870.

Liano teilte mit. dass die englische Übersetzung seiner Broschüre ihn in Kontakt mit
einem nicht namentlich genannten englischen Nikodemiten gebracht hatte, der die

Freunde in Pavia kannte.

239



Dick Schoon

setzte, rechnete er Altlutheraner, Irvingianer und einige Damen, wie Marie
Aglaé Roselyne de Villeneuve-Bargemont, Marquise Forbin d'Oppède

1822-1884)283, mit der er korrespondierte, sowie Eugénie Peyrat284.

Liano schätzte die Altlutheraner wegen ihrer reinen, nicht durch Politik
beeinträchtigten Sehnsucht nach dem Gottesreich. Es war genau diese

Sehnsucht, die er bei dem - wie er ihn nannte - «Prussomanen» Döllinger
vermisste285. Nach der Ausbreitung seines Gebietes im Jahr 1866 hatte

Preussen die 1817 begründete Altpreussische Kirchenunion durch die

Gründung der «Königlich Preussischen Evangelischen Kirche» verstärkt.
Dabei waren mehrere Pfarrer in Hessen-Kassel abgesetzt worden286. Unter
den Verfolgten hatte sich auch Heinrich Ernst Ferdinand Guericke 1803-
1878)287, Professor in Halle, befunden. Nachdem Liano einen Artikel von
Guericke aus dem Jahr 1871 gelesen hatte, in dem der Verfasser über seine

Erfahrungen schrieb, nahm er Verbindung zu ihm auf. Guericke begrüsste
Liano als einen Katholiken von «wahrhaft oecumenischer Gesinnung»288.

283 Marie de Villeneuve heiratete den aus einer alten provenzalischen jansenistischen

Familie stammenden Marquis de Forbin. gehörte zur liberal-katholischen
Strömung in Frankreich, stand in Verbindung mit Bischof Dupanloup und Montalembert.
Über Letzteren lernte sie Hyacinthe Loyson kennen, dessen Mäzenin und Ratgeberin
sie wurde. Sie war sehr gut in der Kirchengeschichte bewandert und publizierte unter
dem Pseudonym L. Maynier die Schrift «Étude historique sur le Concile de Trente.
lère partie (1545-1562)», Paris 1874. Zu ihr vgl. LÉON SÉCHÉ, Les derniers jansénistes
depuis la ruine de Port-Royal jusqu'à nos jours (1710-1870), Paris 1891, III, bes.

82-99; ferner Berlis, Frauen (wie Anm. 8), 262 Anm. 138.
284 Eugénie Peyrat stammte aus einer protestantischen Familie und war mit einem

evangelischen Pfarrer verheiratet. Sie wohnte in der Nähe von Paris und hatte Kontakt
zu Loyson. Liano hatte auf einen ihrer Artikel in der «Revue chrétienne» reagiert und

erhielt eine Antwort, die ihn dazu veranlasste, sie Karsten gegenüber als «Phänomen
der Phänomene» und als «zutiefst bemerkenswerte Erscheinung» zu beschreiben. Er

wagte nicht, ihr erneut zu schreiben. HUA 224, 1248-3: H. von Liano an C. Karsten,
18. Oktober 1871, 5. April und 578. Mai 1872, 4. September 1880. Der Brief Peyrats
an Liano befindet sich in HUA 224, 1323. Vgl. auch Albert Houtin, Le Père
Hyacinthe dans l'Église romaine 1827-1869, Paris (Nourry) 1920. 234 Anm. 1.

285 H. von Liano an C. Karsten, 25. April 1872.
286 H. von Liano an C. Karsten, 9. März. 1874. Liano scheint bei den «Altlutheranern»

nicht an organisierte Gruppierungen zu denken. Vgl. Johannes Grundier,
Lexikon der christlichen Kirchen und Sekten, Wien (Herder) 1961,1, Nr. 0189.

287 Guericke veröffentlichte eine Kirchengeschichte, vgl. RGG1, Bd. 2, 1910,

Sp. 1728.
288 H. von Liano an C. Karsten, 28. Februar 1881. Der Brief Guerickes an Liano

befindet sich nicht in HUA 224, 1323.

240



Heimatlose im katholischen Europa des 19. Jahrhunderts

Einen ähnlichen Kontakt hatte Liano 1881 mit Karl Adolf Gerhard
Zerschwitz (1825-1886)289, einem altlutheranischen Professor in Erlangen,
von dem Liano in seiner Münchner Studienzeit einen guten Beitrag über
die Busse gelesen hatte. Über Zerschwitz lernte Liano Gottfried Heinrich
Gengier 1817-1901 )290 kennen, der Professor an der Juristischen Fakultät
und Altkatholik war291. Unter den wenigen, die auch nach Lianos Umzug
von München nach Günzburg im Jahr 1876 weiterhin den Kontakt mit ihm
aufrechterhielten, befand sich der Altlutheraner Julius Hamberger 1801 -
1885)292. Von ihm war Liano sich sicher, dass er schon lange in die Kirche
zurückgekehrt wäre, wenn er die Möglichkeit dazu besessen hätte.

Der bedeutendste Altlutheraner, mit dem Liano in Verbindung stand,

war der bereits genannte Heinrich W. J. Thiersch293, den er 1869 kennen

gelernt hatte. Thiersch war bis 1850 Professor für evangelische Theologie
in Marburg. Danach hatte er sich nach München zurückgezogen und
arbeitete dort gemeinsam mit anderen ehemaligen Protestanten an der
Rückkehr zur katholischen Kirche. Liaiio wusste, dass er millenaristisch
dachte und das Werk Lacunzas kannte, die Werke Agiers, d'Etémares oder

Duguets jedoch noch nicht. Um ihn mit der vollständigen Wahrheit
bekannt zu machen, gab Liaiio ihm ein Exemplar der «Exhomologesis» seines

Vaters. Er weihte ihn hinsichtlich der Freunde in Pavia ein und bat ihn

um Rat bei der Veröffentlichung seiner ersten Broschüre. So wuchs bei

Thiersch das Interesse an der Kirche von Utrecht und stattete er, durch

Liaiio dazu angespornt, Karsten in Amersfoort einen Besuch ab294.

Was Liaiio damals noch nicht wusste oder Karsten nicht erzählte, war,
dass Thiersch damals schon, nach einer längeren Vorbereitungszeit, im
Jahr 1847 Mitglied der Katholisch-Apostolischen Kirche geworden war
und dort am 18. Dezember 1849, noch vor dem Ende seiner Professur in

289 Evangelischer Theologe, ab 1866 Professor in Erlangen, veröffentlichte u.a.

über Apologetik und Katechetik; vgl. RGG1. Bd. 5. 1913. Sp. 2212-2213.
290 Ab 1851 Professor für deutsches Recht in Erlangen: vgl. Berlis (wie Anm. 8),

190 Anm. 779.
291 H. von Liaiio an C. Karsten. 28. Februar 1881. Die Briefe Zerschwitzs befinden

sich nicht in HUA 224. 1323.
292 Religionslehrer. Professor für deutsche Sprache und Literatur in München.

HUA 224. 1248-3: H. von Liaiio an C. Karsten. 21. September 1876. Über Hamberger

vgl. RGG1, Bd. 2. 1910, Sp. 1822; BBKL. Bd. 2. 1990. Sp. 504.
2'" Über Thiersch vgl. Anm. 219.
294 H. von Liaiio an C. Karsten. 26. Juli 1868. 19. April und 25. Mai 1869.

241



Dick Schoon

Marburg, durch Handauflegung die Versieglung empfangen hatte295. Diese
Kirche war Anfang der dreissiger Jahre aus einer charismatischen Erwe-
ckungsbewegung in England und Schottland entstanden und nach einem
ihrer Führer, Edward Irving (1786-1834)296, als Bewegung der Irvingia-
ner bezeichnet worden. Sie war bestimmt von einer starken Endzeiterwartung

und versuchte, die getrennten Kirchen wieder zu vereinen. Thiersch
stimmte mit Liano darin überein, dass die Kirche von Utrecht im ökumenischen

Streben mitgehen müsse. Sie müsse öffentlich Zeugnis von der

Wahrheit ablegen. Zusammen mit den deutschen Altkatholiken könne sie

zu apostolischen Gemeinden zusammengefügt werden, wie sie ähnlich
bereits in England, Schottland, Deutschland, der Schweiz und sogar in den

Niederlanden bestanden. Obwohl Thiersch seinem Freund versicherte,
dass die apostolischen Gemeinden Port-Royal kennen würden, empfand
Liaiio deren apokalyptische Auffassungen als befremdlich. Zudem wusste

er nicht, wie es ihnen gelungen war, ein gültiges Priesteramt zu bekommen.

Dennoch gönnte er ihnen den Vorteil des Zweifels, da sie einen
reinen Glauben vertraten und ein vorbildliches Leben führten297.

Damit sein neuer Freund die Kirche von Utrecht besser kennen lernte,
hatte Liaiio ihm geraten, Karsten in Amersfoort aufzusuchen. Der erste
Versuch fand im Sommer 1869 statt, als Thiersch von einem Besuch in

England zurückkehrte. Aus Zeitgründen misslang die Begegnung, ebenso

im Jahre 1871298. Liaiio wusste inzwischen mehr über die Gemeinden, an

die Thiersch sich angeschlossen hatte. Sie nannten sich apostolisch und

waren «in Erwartung». Sie kannten die Sukzession im Priester- und
Bischofsamt, glaubten an die Realpräsenz im Altarssakrament, kannten
wunderbare Heilungen und die Gabe der Prophétie als Charisma. Tatsächlich

bestand, wie Thiersch gesagt hatte, in diesen Gemeinden Interesse an

Port-Royal. Frau Freudenberg war 1870 einer Anhängerin in Paris begegnet,

die zu den Ruinen Port-Royals pilgerte und alles sammelte, was mit
diesem heiligen Ort zu tun hatte299.

295 Über diese Kirche vgl. Grundier, Lexikon (wie Anm. 286). I. Nr. 0503.
2% Über Irving und den Anfang der damals nach ihm genannten Bewegung vgl.

Köhler. Irvingisme (wie Anm. 219). 18-111.
291 H. von Liaiio an C. Karsten. 21. April 1871.
298 H. von Liaiio an C. Karsten. 4. September 1871. 8. Februar. 6. April und 57

8. Mai 1872. Im April 1872 erwähnte Liaiio erstmals die «Irvingianer».
299 H. von Liaiio an C. Karsten. 4. Juni 1871.

242



Heimafiose im katholischen Europa des 19. Jahrhunderts

Im Juni 1872 plante Thiersch zum dritten Mal, Karsten zu besuchen.
Diesmal gelang es, aber das Ergebnis entsprach nicht dem, was Liano sich
davon versprochen hatte300. Er dankte Karsten für dessen Güte, teilte
jedoch dessen Zurückhaltung hinsichtlich des so genannten «Testimonium»,
einer Art Statut der apostolischen Gemeinden aus dem Jahr 1835301. Lianos

erste Broschüre sei, so Liaiio, gut für eine erste Einführung geeignet.
Auch Thiersch bejahte dies wärmstens302.

Nach seinem Umzug nach Günzburg begegnete Liaiio Thiersch nur
noch selten. 1875 fragte er im Namen Thierschs bei Hyacinthe Loyson
nach der Adresse der Schwestern von Ste. Marthe. Thierschs Tochter
Monika hielt sich in Paris auf und wollte mit den Schwestern Verbindung
aufnehmen. Liano gab ihm die Adresse zusammen mit einem
Empfehlungsschreiben für die Oberin. Doch erhielt er keinerlei Reaktion von den

Schwestern, obwohl Thiersch sie tatsächlich besucht hatte303. Im Juli 1877

trafen sich die alten Freunde ein paar Stunden lang. Thiersch bat Liano,
Karsten mitzuteilen, dass die Loyolisten in Frankreich alle port-royalis-
tischen Bücher aufkauften und vernichteten. Er vermutete, dass es
möglicherweise auf den Britischen Inseln noch vermögende Menschen gebe,
die retten könnten, was übrig war. Thiersch selbst war bereit, dazu die
Initiative zu ergreifen304. Aber Liano wusste von früheren Versuchen, die
Klerisei dazu zu bringen, in England aktiv zu werden. Das war damals
nicht gelungen und würde angesichts der Zurückhaltung, die Karsten
Thiersch gegenüber an den Tag legte, auch jetzt nicht geschehen.

In Lianos Interesse für die Nikodemiten zeigte sich vor allem seine

Enttäuschung über die bestehende Kirche. Diese war entweder durch das

Annehmen ketzerischer Lehraussagen ultramontan geworden oder durch
den Kurs der altkatholischen Bewegung zu sehr in politisches Fahrwasser

geraten. Dass Nikodemiten sich ihr nicht anschlössen, wunderte ihn des-

300 H. von Liaiio an C. Karsten, 6. Dezember 1872. Thiersch schickte Karsten
ein paar seiner Arbeiten. Liaiio fand einen Beitrag über Gustav Adolf als nicht lesenswert.

Wahrscheinlich handelte es sich um: Luther, Gustav Adolf und Maximilian I.

von Bayern. Biografische Skizzen. Nördlingen (Beck) 1869: vgl. Edel. Weg (wie
Anm. 219), 350.

301 Über dieses «Testimonium» vgl. Köhler, Irvingisme (wie Anm. 219). 193-382.
Das «Testimonium» erschien ursprünglich 1835 (das so genannte kleine Testimonium)
und erneut in einer erweiterten Ausgabe im Jahr 1837 (das grosse Testimonium).

31,2 H. von Liaiio an C. Karsten. 9. September und 6. Dezember 1872.
303 H. von Liano an C. Karsten. 21. September 1876 und 4. September 1880.
304 H. von Liaiio an C. Karsten. 22. Januar 1878.

243



Dick Schoon

halb nicht: Die Kirche kam ihrem wichtigsten Auftrag, Menschen zu Gott
zu bringen, nicht nach. Statt dessen brachte sie Menschen unter das Joch
des unfehlbaren Papstes oder lieferte sie der Staatsmacht aus. Lediglich
die - nicht staatshörige und papstunabhängige - Kirche von Utrecht konnte

in Lianos Optik die Nikodemiten dazu bewegen, die Konversion zu
vollziehen. Eine Antwort darauf, warum in Holland die Beitritte ausblieben,

blieb Liano jedoch schuldig.

2.8 Zum Schluss: Heinrich von Liaiio zwischen Klerisei
und Altkatholizismus.

Als Alvaro von Liano 1848 starb, hinterliess er seinem Sohn Heinrich ein

wichtiges Erbe. Es bestand nicht aus Geld oder Besitz, sondern aus der
Kenntnis der Wahrheit. Diese hatte jedoch zwei Seiten. Während Alvaro
von Liano zutiefst davon überzeugt war, dass Christus bis zum Ende der
Zeiten bei seiner Kirche bleiben würde, wusste er gleichzeitig, dass die
konkrete Gestalt der Kirche dieser tröstlichen Erwartung nicht entsprach
oder sogar widersprach. Dafür, dass er trotzdem ohne Abstriche an der

vollständigen Wahrheit festhielt, bezahlte er einen hohen Preis, der in seiner

gesellschaftlichen Isolation und seinem körperlichen und geistlichen
Unwohlsein zum Ausdruck kam.

Auch Heinrich von Liano bezahlte einen Preis für das Festhalten an
dieser Kenntnis der Wahrheit. Ähnlich wie sein Vater hatte auch er grossartige

Ideale, die ihn isolierten. Er stellte hohe Ansprüche an sich selbst,
erwies sich als ungeeignet für ein bürgerliches Leben und für den
geistlichen Stand. Er interpretierte die Geschichte in grossen Zügen und sah

Zusammenhänge zwischen staatlichen und kirchlichen Entwicklungen
seiner Zeit, die ihm als internationales Komplott gegen die Wahrheit
erschienen. Er schrieb der kleinen Kirche von Utrecht eine grosse heils-

geschichtliche Rolle zu und sah sie nach 1870 als einzigen Rest der
gesamten lateinischen katholischen Kirche an. Dies galt umso mehr, nachdem

- Lianos Annahmen entsprechend - alle deutschen Bischöfe sich dem
Glaubensirrtum unterworfen hatten und auch die orthodoxen Kirchen
nicht gegen die vatikanischen Dekrete vorgegangen waren.

Liaiio hatte eine ausgesprochene Meinung über den Kurs, dem die
Klerisei hinsichtlich der altkatholischen Bewegung zu folgen habe.
Obwohl er in seinem Kontakt mit Thomas Braun ab 1856 wiederholt den

Bruch mit Rom ablehnte, sah er nach 1870 ein, dass für die protestierenden

Altkatholiken eine kirchliche Organisation mit Bischöfen hergestellt

244



Heimatlose im katholischen Europa des 19. Jahrhunderts

werden müsse. Um zu verhindern, dass man «Altar gegen Altar» stellen
und damit ein Schisma verursachen würde, sah er nur eine Möglichkeit:
Diese kirchliche Organisation müsse direkt der Klerisei unterstehen. Die
Bischöfe in Deutschland sollten regionale Missionsbischöfe sein und auf
die Titel der alten Bischofssitze von Groningen und Leeuwarden konsekriert

werden. Auf diese Art und Weise könnte man katholisch in Reinkultur
und zugleich unabhängig von der Politik bleiben.

Die altkatholische Bewegung habe sich jedoch für einen anderen Weg
entschieden. Über Döllinger, dem er anfangs grosse Wertschätzung
entgegenbrachte, war Liaiio enttäuscht, als der Gelehrte sich - in seinen Augen

- nur widerwillig positiv über die Kirche von Utrecht äusserte, während

er zuvor privat in seinem Arbeitszimmer eingeräumt hatte, dass er
nach 1854 eigentlich hätte protestieren müssen. Döllinger und die
altkatholischen Führungspersönlichkeiten hätten sich durch die preussische
Machtpolitik einlullen lassen, indem sie nach einem von der Regierung
anerkannten und finanziell unterstützten «Hofbischof» strebten. Liaiio
distanzierte sich von der altkatholischen Bewegung, fühlte sich aber
weiterhin denen verbunden, die seiner Meinung nach die richtige Katholizität
praktizierten: Dies waren in Bonn die Frauen des Kreuzeskränzchens, die
Leiterinnen der Schule von Wilhelmine Ritter und der Kreis um Pfarrer
Wilhelm Reinkens, sodann die betenden Altkatholiken in Wien und Rom
und sogar «Nikodemiten» à la Thiersch, die aufrichtig nach der wahren

Kirche suchten.

Leben und Werk Lianos stellen eine Ergänzung dar zu dem bisher Bekannten

über das Zustandekommen der Verbindung zwischen der niederländischen

Altbischöflichen Klerisei und den deutschen Altkatholiken. Es ist
seinem Engagement mit zu verdanken, dass die Klerisei eine Einladung zum
Münchener Kongress bekam und dass der Kongress sich positiv über die

Kirche von Utrecht aussprach. Diese beiden Fakten bahnten den Weg zur
tatsächlichen Hilfeleistung der Klerisei den deutschen Altkatholiken gegenüber,

die konkrete Gestalt annahm in der Firmreise von Erzbischof Loos im
Jahre 1872 und in der Bischofsweihe von Reinkens im Jahre 1873.

Zugleich wird deutlich, dass Liano in seiner Sicht der Zukunft der

altkatholischen Bewegung nicht allein stand. Gemeinsam mit den Freunden

der Utrechter Kirche in Paris hoffte Liano, dass die deutschen

Altkatholiken durch ihren Kontakt zur Klerisei in den Bahnen eines reinen

Katholizismus bleiben würden. Dieser reine Katholizismus war zwar
gekennzeichnet durch das Vermeiden des offenen Bruchs mit Rom, wie es

245



Dick Schoon

auch die Anhänger Port-Royals und die Appellanten immer vertreten
hatten, stand aber der Bildung einer eigenen kirchlichen Organisation für
die Altkatholiken in Deutschland nicht im Wege. Reformen wie etwa die

Aufhebung der Zölibatspflicht waren für Liano und seine ausländischen
Freunde nicht grundsätzlich unmöglich, sollten aber auf einen Zeitpunkt
verschoben werden, zu dem die Organisation abgeschlossen war. Der
Standpunkt Lianos zeigt, dass dem Widerstand gegen die reformgesinnte
Richtung innerhalb der altkatholischen Bewegung nicht ein Widerstand

gegen Reformen an sich zu Grunde lag, sondern vielmehr die Überzeugung,

dass eine Bewegung, die sich (ähnlich wie die Kirche von Utrecht)
als «Notkirche» verstand, nicht die Kompetenz für solche Reformen
besass. Liano versuchte die deutsche altkatholische Bewegung in die
französische Tradition von Port-Royal, der Appellanten sowie der konziliaris-
tischen theologischen Tradition einzubetten und auf diese Weise ihr
Verbleiben in der reinen Katholizität zu gewährleisten. Dieser Versuch macht
deutlich, dass die einfache Unterscheidung zwischen einer reformorientierten

und einer konservativen Richtung der Vielzahl der Standpunkte innerhalb

der altkatholischen Bewegung der Anfangszeit nicht gerecht wird.
Dass Lianos Position für die Altkatholiken in Deutschland keine reale

Option war, wird ebenfalls deutlich: Vor allem in den Anfangsjahren
hofften die Anführer noch auf einen breit getragenen Widerstand gegen
Rom, der ohne Unterstützung der Regierung undenkbar war. Auch würde
man nur dann genug Anhang finden, wenn eine zu grosse Nähe zum
«Jansenismus» vermieden würde305. Dies hiess jedoch nicht, dass man nicht
eine Annäherung an die Klerisei suchte und die Hilfe durch Erzbischof
Loos von Herzen begrüsste. Für Letzteres brachte Liano wegen seiner
Freundschaft mit Karsten, Loos' Gegenspieler, wenig Verständnis auf.
Auch sein Vorwurf den Altkatholiken gegenüber, sie würden sich an die

preussische Politik verkaufen, muss einseitig genannt werden.
Wahrscheinlich ist Lianos Sicht hier zu sehr durch die schlechten Erinnerungen
aus seiner Jugend und der seines Vaters geprägt.

so? 1872 verteidigten die deutschen Altkatholiken sich im «Deutschen Merkur»

gegen die Anschuldigung, sie seien durch ihre Verbindungen mit der Kirche von
Utrecht «jansenistisch» geworden, indem sie zwischen den französischen Jansenisten
und der holländischen altkatholischen Kirche unterschieden. Vgl. dazu Angela Berlis,

Die Kirche von Utrecht als «Witwe von Sarepta». Über die Beziehung von
Geschichte und ekklesialer Existenz, in: Jan Hallebeek/Bert Wirix (Hg.). Met het oog op
morgen. Ecclesiologische beschouwingen aangeboden aan Jan Visser. Zoetermeer
(Boekencentrum) 1996. 12-32, hier 24-25.

246



Heimatlose im katholischen Europa des 19. Jahrhunderts

Obwohl eine einseitige Wahrnehmung nicht geleugnet werden kann,
sind Lianos Ansichten aus mehreren Gründen wertvoll. Zwar verfügte er
über eine reiche Phantasie und ein weit ausgreifendes Vorstellungsvermögen,

aber er war weder ein Schwätzer noch unehrlich. So sprach er
Karsten gegenüber immer offen über persönliche Probleme seines Vaters
oder seiner selbst. Auch seine Kritik an Döllinger kann nicht als ein
Ausdruck des Grolls in der Zeit nach dem Bruch mit dem Gelehrten abgetan
werden. Schon gleich bei seinen ersten Begegnungen im Jahr 1867
kritisierte Liaiio an Döllinger. dass dieser kein «priesterliches Herz» habe und
dadurch trotz besseren Wissens nicht für die vollständige Wahrheit
einstehe.

Das wichtigste Argument, um Lianos Sicht und Engagement zu
würdigen, ist jedoch sein Versuch, einen Ausweg aus der Krise der katholischen

Kirche um das Erste Vatikanische Konzil zu finden. Er kam nicht
mit einer billigen Lösung, sondern suchte den Anschluss an alte theologische

Traditionen im alten Katholizismus. Ein Beispiel dafür erkannte er in

der Klerisei, die sich als die ununterbrochene Fortsetzung der ursprünglichen

niederländischen Kirchenprovinz und damit als integralen Teil der

gesamten römisch-katholischen Kirche betrachtete. Auch nach der

Ernüchterung über das Konzil von 1870 hoffte man innerhalb der Klerisei
weiterhin, dass die alten Streitpunkte zwischen ihr und Rom einem
allgemeinen Konzil vorgelegt würden. Zugleich lag hier eine Schwierigkeit für
die deutschen Altkatholiken, die nicht länger eine bestehende kirchliche
Organisation zur Verfügung hatten und alles von Grund auf neu aufbauen

mussten. Diese unterschiedliche Lage macht verständlich, warum die

Anerkennung durch die Regierung für die Altkatholiken unentbehrlich,
für Liano jedoch völlig inakzeptabel war.

Lianos Engagement förderte den Kontakt zwischen beiden Parteien

und führte zu einer gegenseitigen fruchtbaren Beeinflussung. Die
deutschen Altkatholiken bekamen ihren Bischof konsekriert und blieben -
trotz der von der Klerisei bisweilen als radikal empfundenen Reformen -
innerhalb der katholischen Tradition. Die Klerisei wurde durch die neuen

Kontakte aus ihrer Isolation befreit und - neben ihrem Festhalten an der

katholischen Tradition - auf die Idee zu Reformen gebracht. Die anti-

ultramontane Strömung innerhalb der katholischen Kirche, die während

des 17. und 18. Jahrhunderts im Jansenismus zum Ausdruck gekommen

war, trat im internationalen Altkatholizismus in eine neue Phase. Für diesen

Übergang waren Vater und Sohn Liano nicht nur Zeugen, sondern

haben ihn in ihrem Engagement auch mitgestaltet.

247



Dick Schoon

Dick Schoon (geb. 1958 in IJmuiden NL). Dr. theol., studierte in Amsterdam
und Utrecht Theologie und ist Pfarrer in Amsterdam. 2004 wurde er an der
Freien Universität Amsterdam mit einer Studie über die Entwicklung der
Bischöflichen Klerisei (heute Alt-Katholische Kirche) in den Niederlanden im
19. Jahrhundert promoviert. Er ist als Forscher dem Alt-Katholischen Seminar

in Utrecht verbunden.

Adresse: Ruvsdaelstraat 37, NL-1071 XA Amsterdam, Niederlande.

English Summary

The third and final instalment of this study deals with Heinrich von Liano's relations
with the various strands of Catholic opposition to the Vatican decrees of 1870. He was
instrumental in bringing the leading figures among the German Old Catholics into
contact with the ancient Church of Utrecht (the 'bisschoppelijke Cleresie'). But he

soon became estranged from them, not least because he resented their involvement in

politics and their concern to secure a formal recognition of their first bishop (consecrated

by a bishop of the Dutch church) by the Prussian government.
Liaiio had warmer feelings for other opponents to Vatican I who in his judgement

represented a purer form of Catholicism or were in search of it. He called them good
Old Catholics or Nikodemites. Among the former were groups of clerics and lay people
in Bonn and Rome (gathering around Wilhelm Reinkens and the capuchin Andrea

d'Altagene respectively), the canonist Friedrich Maassen in Vienna and former Armenian

uniates like Malachia Ormanian: among the latter are people like Heinrich
Thiersch or a number of traditional Lutherans.

Thus on the basis of the preserved correspondence of Liaiio jun.. the concluding
part of this study presents a hardly known aspect of a turbulent period in the history of
the Catholic Church.

248


	Heimatlose im katholischen Europa des 19. Jahrhunderts [Fortsetzung]

