Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 97 (2007)

Heft: 4

Artikel: Heimatlose im katholischen Europa des 19. Jahrhunderts [Fortsetzung]
Autor: Schoon, Dick

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-405033

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-405033
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Heimatlose im katholischen Europa
des 19. Jahrhunderts

Alvaro und Heinrich von Liaiio und ihre Beziehungen
zur Bischoflichen Klerisei in den Niederlanden
und zur altkatholischen Bewegung in Deutschland*

Dick Schoon

2.6 Entfremdung und Bruch nach 1870

Am 18. Juli 1870 sah Heinrich von Liafio fiir die westliche katholische
Kirche den Vorhang fallen. Die Verkiindigung der Papstdogmen kam dem
Untergang der kirchlichen Tradition und der vollstindigen Verderbnis der
Glaubenslehre gleich. Wo konnte Liafio noch kirchliche Gemeinschaft fin-
den, da die lateinische katholische Kirche in Deutschland nicht mehr exis-
tierte? Waren die Griechen, die in Miinchen eine Gemeinde hatten, nun
nicht ldnger schismatisch? Konnte er bei ihnen die Kommunion empfan-
gen? Auch seine Vorstellungen iiber die Bekehrungen der Juden veridnder-
ten sich. War er frither davon ausgegangen, dass deren Bekehrung vor dem
Kommen des Antichristen geschehen werde, so galt nunmehr das Umge-
kehrte. Wann und wie die Bekehrung der Juden geschehe, wisse allein
Gott. Doch das Kommen des Antichristen sei deutlich durch die vatikani-
schen Beschliisse vom 18. Juli 1870 angekiindigt. Der falsche Prophet, der
vor dem Antichrist komme, sei nicht der neue Kajaphas, sondern ein
Gotze, eine Art Dalai-Lama: Es sei Pius IX.23 Liafio verfasste eine dritte
Broschiire mit dem Titel: «Uber das grosse kirchliche Gebrechen unserer
Zeit». Er schickte sie Karsten und wies ihn auf die besondere Stellung der
Kirche von Utrecht hin:

«Sieh da! Die katholische Kirche existiert nicht mehr, ausser ein paar kleinen
Brocken des Ganzen. Es handelt sich bei diesen Brocken um die Kirchen-
provinz Utrecht, soweit sie aus alten Katholiken besteht (das Volk in Gemein-
schaft mit seinen Priestern), die katholischen Armenier, Melkiten, Chaldier,
Maroniten und unierten Griechen (die dadurch katholisch sind), die seit dem
offentlichen Glaubensabfall vom 18. Juli 1870 alle in der gleichen Lage sind,

* Die beiden vorangegangenen Teile dieser Arbeit erschienen in: IKZ 97 (2007)
73-105 und 161-188. Ubersetzung aus dem Niederlidndischen: Angela Berlis.
236 H. von Liafo an C. Karsten, 13. und 30. Mirz 1870.

IKZ 97 (2007) Seiten 225-248 225



Dick Schoon

in der Sie sich seit mehr als 150 Jahren befinden. Sie sind folglich der einzige
Rest der lateinischen Kirche. Ausserhalb Threr Kirche werden Einzelne eine
Zeit lang die Feuerprobe iiberstehen, aber es gibt keine Kirche mehr ausser bei
[hnen und in den genannten Resten der nationalen Kirchen des Ostens.»?37

Aus dieser Perspektive der Verantwortung der Klerisei arbeitete Liano im
Herbst 1870 mit an der Organisation der Opposition gegen die vatikani-
schen Beschliisse. Auf Bitten der fiihrenden Personlichkeiten in Miinchen
verfasste er eine Petition an den bayerischen Konig. Aber die Vorbehalte,
die Liafio von Anfang an gegeniiber Dollinger gefiihlt hatte, nahmen in
derselben Zeit zu, weil der Gelehrte, wie Liano Karsten mitteilte, ihm
gegeniiber wichtige Enthiillungen tat. Dollinger habe zwar im Gegensatz
zu den iibrigen Theologen in Deutschland immer schon Bewunderung fiir
Port-Royal, fiir den Bischof von Senez u.a. gehegt. Doch sei ihm die Wich-
tigkeit der Angelegenheit der Kirche von Utrecht nie genligend bewusst
gewesen. Dadurch hitten er und alle anderen Theologen im Hinblick auf
das Mariendogma einen Fehler begangen. «Grosser Gott!», seufzte Liafio,
«was ist der Mensch als Hohepunkt von Gottes Schopfung, wenn es thm
an Seiner Gnade gebricht!7»238

Aber auch bei manchen fiihrenden Personlichkeiten der altkatholi-
schen Bewegung kamen Zweifel an Liano auf. Da er friither gelegentlich
Ubersetzungsarbeiten fiir Dollinger verrichtet hatte, bat man ihn im Sep-
tember 1870, das «Sendschreiben an die deutschen Bischofe» ins Franzo-
sische zu tibersetzen?*?. Doch dem Verfasser gefiel das Resultat tiberhaupt
nicht. Er schrieb: «Ich habe die Franzosische Ubersetzung in grosster Eile
selbst machen miissen, denn es ist ausgemacht dass unser Freund fiir sol-
che Arbeit untauglich ist. Nicht nur weil er z.B. Ausfliichte mit défaites
iibersetzt, sondern weil er keine Idee von wahrer Treue hat, und ein fiirch-

237 H. von Liano an C. Karsten, 25. August 1870. Darin steht auch: «Mon dernier
opuscule j’espere que vous I'aurez requ: Uber das grosse K. gebr. ur. Z. [sic]».Der
vollstindige Titel steht in der Ubersicht «Altkatholische Schriften von 1870», in: Der
Katholik (Konigsberg) 3 (1874), 58. Auch genannt bei S1EBEN, Reinkens (wie Anm. 5),
I, 1718.

238 H. von Liano an C. Karsten, 21. Oktober 1870.

239 Das Dokument war geschrieben von dem Historiker und Dollingerschiiler John
Emerich Edward Dalberg Acton (1834-1902). Es erschien als «Sendschreiben an
einen deutschen Bischof des vaticanischen Concils», Nordlingen (Beck) 1870. Vgl.
EwarLD KESSLER, Johann Friedrich (1836-1917). Ein Beitrag zur Geschichte des Alt-
katholizismus (MBM 55), Miinchen (Stadtarchiv Miinchen) 1975, 307 Anm. 3.

226



Heimatlose im katholischen Europa des 19. Jahrhunderts

terlicher Interpolator ist.»**? Aus der letzten Bemerkung erhellt, dass Lia-
no seinen Eifer fiir die vollstindige Wahrheit nicht hatte ziigeln konnen.
Liafios Plidoyer fiir den Anschluss der altkatholischen Bewegung an
die Klerisei fiihrte withrend der Miinchener Pfingstversammlung im Mai
871 zu einer offenen Auseinandersetzung mit Dollinger?4!. Wihrend ei-
ner Vorberatung hatte sich der Gelehrte Liano zufolge abschitzig iiber die
Appellanten und die Kirche von Utrecht ausgelassen. Liano war damals
aufgestanden und hatte den anderen, die nichts dariiber wussten, die Wich-
tigkeit dieser Angelegenheiten deutlich gemacht. Daraufthin habe — so Lia-
no — Dollinger seine Worte zuriickziehen miissen. Als Dollinger im An-
schluss daran durch Joseph Hubert Reinkens und andere, die Liano tiber
das aufgeklirt hatte, was Dollinger ihnen verschwiegen hatte, bestiirmt
worden sei, habe Dollinger beschlossen, offentlich zu erkliren, dass es
keine jansenistische Ketzerei gebe, dass Jansenius nichts anderes getan
habe, als Augustinus auszulegen und dass die Klerisei rechtgliubig katho-
lisch sei. Dollinger tat dies tatsidchlich beim Katholikenkongress in Miin-
chen, wie die hollindischen Abgesandten hoéren konnten?*2. Aber Liano
zufolge miisse ergiinzt werden, dass die Holldnder ihre Einladung Liano
und anderen Laien verdankt hitten?#3; denn die Theologen hitten eine Ein-

240 Conzemius, Dollinger Briefwechsel (wie Anm. 4), I, 453: Acton an Déllinger,
12. September 1870.

241 Uber die Miinchener Pfingstversammlung: BERLIS, Frauen (wie Anm. 8), 115-
123.

242 Stenographischer Bericht tiber die Verhandlungen des Katholiken-Congresses
abgehalten vom 22. bis 24. September 1871 in Miinchen. Mit einer historischen Ein-
leitung und Beilage, Miinchen (Ackermann) 1871. Dollingers Rede iiber die Kirche
von Utrecht und die Abstimmung finden sich auf S. 8-9 und 40. Lianos Beitrige wiih-
rend des Kongresses zeigen seine Lieblingsthemen: S. 35-36 iiber mogliche interes-
sierte Protestanten in der Schweiz und in Frankreich, S. 62—-68 iiber die Kirchenreform,
S. 85-86 iiber das Verhiiltnis von Kirche und Politik, S. 116-120 iiber die Entschei-
dung fiir eine kirchliche Organisation mit einem Bischof.

283 Liano nennt keine Namen, aber moglicherweise ist Franz Chassot von Floren-
court (1803-1886) gemeint, der nicht zuletzt wegen seiner ausgeprigten Opposition
gegen die preussische Kirchenpolitik als einer der ersten gegen die vatikanischen
Dogmen protestierte; vgl. BERLIS, Frauen (wie Anm. 8), 184 Anm. 750. Liano sprach
in seinen Briefen ab 1871 immer mit grosser Achtung iiber ihn. So beispielsweise in:
H. von Liano an C. Karsten, 4. Juni 1871, wo er ihn als einen von etwa zwolf zum
Katholizismus bekehrten Protestanten bezeichnet, der sich fiir die richtige Seite ent-
schieden habe. Uber Liafos Gastfreundlichkeit und Anteilnahme den Abgesandten
der Klerisei beim Miinchener Kongress 1871 gegeniiber vgl. SCHOON, Cleresie (wie
Anm. 1), 547-554.

227



Dick Schoon

ladung nicht fiir nétig gehalten. Die Anwesenheit der Holldnder habe be-
wirkt, dass Dollinger nicht im letzten Moment iiber die Utrechter Kirche
geschwiegen habe.

Nach dem Kongress, bei dem Liafio bei Johann Friedrich von Schulte,
Reinkens und sogar bei Johann Friedrich Unterstiitzung gefunden hatte,
fiihlte er sich mehr und mehr an den Rand gedringt. Erst tat man dies, wie
Liano vermutete, um Dollinger entgegenzukommen, indem ein théologien
vulgaire wie er geopfert worden sei. Aber danach tat man es aus Uber-
zeugung, da man in vollem Bewusstsein vom guten Weg abwich. Liafio
wurde zunichst in ein theologisches Comité gewihlt, um die Kontakte mit
Utrecht zu unterhalten. Doch dann wurde er daraus wieder entfernt, da
er — wie er selbst schrieb — zu viel iiber die umstrittene Position von Erz-
bischof Loos wusste?**. Er blieb weiterhin Mitglied des Zentralcomités,
aber das war seines Erachtens kaum von Bedeutung. Die Kirche von Ut-
recht begebe sich in ein gefihrliches Abenteuer, in Deutschland sei die
ganze Sache auf dem absteigenden Ast und verloren?#.

Lianos Gabe, in grosseren Zusammenhingen zu denken, zeigte sich
auch in seiner Wahrnehmung hinsichtlich der Rolle Dollingers in der deut-
schen Kirchenpolitik, in der Liano ein teuflisches Zusammenspiel zwi-
schen dem romisch-kurialistischen und dem preussisch-protestantischen
Machtstreben zu erkennen glaubte. Seit seiner Ankunft in Miinchen im
Jahr 1867 hatte er versucht, die fiihrenden Theologen auf Port-Royal und
die Kirche von Utrecht aufmerksam zu machen, aber seiner Meinung nach
hatte die preussische Politik Déllinger tiberwiiltigt. Bismarck habe zwei-
erlei erreicht, als es ihm gelang, Déllinger fiir sich zu gewinnen. Einerseits
habe er moglichen katholischen Kritikern der preussischen Politik den
Mund gestopft, weil sie dem Meister wie ein Orakel folgten. Andererseits
brauche Pius IX. hinsichtlich der Verkiindigung der neuen Papstdogmen

244 Seit 1867 focht Karsten die im Jahr 1858 erfolgte Wahl von Loos an, um zu
verhindern, dass das Gericht eine Entscheidung in einem Prozess treffen wiirde, den
Loos im Namen des Kapitels von Utrecht gegen die Provisoren (d.h. Verwalter) des
Seminars eingeleitet hatte. Im Zusammenhang mit diesem Konflikt weigerte sich
Loos, den neu erwihlten Bischof von Haarlem zu weihen. Der dritte Bischof der Kle-
risei, Bischof Heykamp von Deventer, stand auf Karstens Seite. Alle drei Konflikte —
um das Seminar, um den Bischof von Haarlem und um die Wahl von Loos — sorgten
nicht nur fiir eine Polarisierung innerhalb der Klerisei, sondern verhinderten zudem ein
einmiitiges Auftreten der Klerisei dem Vatikanischen Konzil gegeniiber. Ausfiihrlicher
dazu ScHooN, Cleresie (wie Anm. 1), 273-470, 584-616.

245 H. von Liano an C. Karsten, 4. und 6. Juli 1872.

228



Heimatlose im katholischen Europa des 19. Jahrhunderts

nicht zu zweifeln, da Preussen iiber Déllinger die gesamte Protestbewe-
gung beherrsche. Preussen hoffe, dass es so zu einer nationalen deutschen
Kirche dhnlich der anglikanischen Kirche kommen werde, mit dem preus-
sischen Konig, dem spiteren Kaiser des Deutschen Reiches, an der Spitze.
Alles sei nach diesem Plan verlaufen und deshalb habe Dollinger der Kir-
che von Utrecht gegeniiber Zuriickhaltung gezeigt. Dollinger ziele, wie
Liafio meinte, auf politischen Einfluss, um die schlimmsten Folgen von
1870 zuzukleistern, dhnlich wie dies auch nach 1854 geschehen war.
Auch Johann Friedrich von Schulte spielte in diesem Zusammenhang
eine wichtige Rolle. Karsten hatte dem Kirchenrechtsgelehrten Ende 1871
ein mémoire iiber die erwidhnte Wahl von Loos zum Erzbischof im Jahr
1858 geschickt. Er hatte dies nicht getan, um Loos zu verdichtigen, son-
dern um die Deutschen tiber «eine ungiiltige Wahl» und «die falsche Wie-
dergabe der Wahl» aufzukldren. Schulte war kurz darauf formlich um sei-
nen Rat hinsichtlich des Vorgehens bei der Wahl, der Ernennung eines
Bischofs von Haarlem und der umstrittenen Wahl von Loos angegangen
worden. Er hatte im Mai mit einem Gutachten reagiert, in dem er den
Haarlemern zur Erhaltung des Friedens einen Kompromiss vorschlug und
Loos” Wahl als giiltig anerkannte. Liano, der am Versand der Gutachten
beteiligt war, gefiel dies alles tiberhaupt nicht*#¢, Aufgrund seiner Kontak-
te zu Karsten war er von der Ungiiltigkeit der Bischofswahl von Loos
tiberzeugt. Er war der Ansicht, dass Schultes Gutachten den Deutschen
lediglich dazu diente, moglichst einfach einen eignen Bischof zu be-
kommen, ohne sich vollig auf die Angelegenheit der Utrechter Kirche
einzulassen??’. In Reaktion auf Anmerkungen («Observations») Karstens
erstellte Schulte im Juni 1873 ein zweites Gutachten, das nach Lianos
Ansicht im Wesentlichen eine Wiederholung des friiheren war, ohne auf
Karstens Einwinde einzugehen2*8. Schulte stellte sich auf den Standpunkt,
dass das Reglement fiir Loos’ Wahl zwar Unregelmissigkeiten aufweise,

246 H. von Liafio an C. Karsten, 17. Mai 1872.
247 Hinweise sind zu finden in verschiedenen Brief ab 1872, z.B. 8. Februar und
17. Mai 1872 sowie 18. Miirz 1873. Aus diesen Briefen geht Liafios Enttduschung
hervor, dass Reinkens zwar einer Untersuchung der Bischofswahl von Loos zustimm-
te, aber in dieser Sache nichts weiteres unternahm.

248 H. von Liafio an C. Karsten, 4. Juli 1872. Die genannten «Observations aux
motifs (Erwiigungsgriinde) de 'avis (des Gutachten) de Msr. de Schulte» (deutsche
Ubersetzung im Original) finden sich im Anschluss an den Brief von H. von Liafio an
C. Karsten, 6. Dezember 1872.

229



Dick Schoon

dies jedoch kein Grund sei, es nicht einzuhalten. Mogliche Mingel bei der
Wahl seien inzwischen verjihrt oder durch spiitere, anerkannte bischofli-
che Handlungen wiedergutgemacht.

Aus Lianos Perspektive ging es nicht nur um die mogliche Weihe eines
Bischofs fiir die deutschen Altkatholiken. Er dachte prinzipieller: Loos
war derjenige, der die letzten Reste der reinen katholischen Kirche zerstort
hatte. Liafio stimmte in der Frage der Giiltigkeit von Loos” Wahl vollig mit
Karsten tiberein und billigte deshalb die Firmreise des Erzbischofs in Siid-
deutschland nicht. Immer wieder fragte Liano, ob nicht der Bischof von
Deventer, Hermanus Heykamp, der in seiner Sicht einzige noch iibrig ge-
bliebene wahre katholische Bischof in der westlichen Welt, gemeinsam
mit Karsten Hilfe bieten konne. Heykamp solle gemeinsam mit der Geist-
lichkeit eine Erkldarung abgeben, in der festgestellt werde, dass Loos Erz-
bischof von Utrecht fiir die Erhaltung und das Wohl der katholischen Kir-
che und insbesondere der Kirche von Utrecht sei. Erst danach solle man
den Altkatholiken in Deutschland zu Hilfe kommen?#. Liafio schrieb auch
an Friedrich Nippold, der sich in seinem Buch iiber die Kirche von Utrecht
unverhohlen auf Loos” Seite gestellt und dessen Gegner angegriffen hat-
te>0. In seiner Antwort nannte Nippold — ohne dass Liano ithn darum ge-
beten hatte — den Namen seines Verbindungsmannes. Zu Lianos grossem
Erstaunen handelte es sich dabei nicht um Pfarrer Cornelius Henricus van
Vlooten aus Den Haag, der als Freund des Erzbischofs galt, sondern um
Pfarrer Christianus Antonius Harderwijk aus Delft. Er war also der Ver-
riter, die «zerbrochene Zisterne», wie Liano nicht authorte zu denken?>'.

Im Jahr 1874, als Joseph Hubert Reinkens bereits Bischof fiir die Alt-
katholiken in Deutschland war und Liano schon lange keinen Kontakt
mehr zu den altkatholischen Fiihrungspersonlichkeiten in Miinchen und
Bonn hatte, kam er ein letztes Mal auf seinen Bruch mit Déllinger und den
anderen zu sprechen. Er fiihle sich in seinem Eindruck bestatigt, den er
schon zwei Jahre zuvor gehabt hatte. Damals war er erstaunt dariiber, dass
das religiose Gefiihl bei den guten Katholiken aus den niederen Stiinden,
den Biuerinnen und Bauern, so lebendig war. Sie waren 1854 und 1870
durch die Dummbheit ihrer Priester missbraucht worden. Fiir Liafio war es
schlichtweg eine Schande, dass die altkatholischen Fiihrungspersonlich-

249 H. von Liafio an C. Karsten, 21. April 1871 und 17. Mai 1872.

250 NippoLD, Kirche (wie Anm. 6).

231 H. von Liano an C. Karsten, 30. und 31. Mai 1872. Die Antwort Nippolds aus
Bern an Liano datiert vom 29. Mai d.J. und ist zu finden in HUA 224, 1323.

230



Heimatlose im katholischen Europa des 19. Jahrhunderts

keiten so viele gute Katholiken vor allem auf dem Land im Stich liessen.
Sie hitten die Klerisei viel frither zu Hilfe rufen und zur Bildung eigener
Gemeinden iibergehen miissen®2. Liafo zufolge zogen sich die Laien jetzt
von der altkatholischen Bewegung zuriick, nachdem sich ihre Anfiihrer fiir
16000 Taler hitten kaufen lassen und die gute Sache verraten hitten.
Reinkens und von Schulte hiitten die heilige Sache an Bismarck verkauft
fiir die Dotation, die Reinkens als katholischer Bischof von der preussi-
schen Regierung erhielt. Dieser Betrag war in seinen Augen das Blutgeld,
mit dem die Kirche an die Massen der Ungldubigen, Materialisten und
Nationalliberalen ausgeliefert wurde.

Der Ruf nach Aufthebung der Zolibatspflicht fiir die Priester passte
Liano gemdss in dieses Bild: Es gehe dabei um einen oberflichlichen
Wunsch von Priestern, die sich auf die Welt hin orientierten. Liafio war
nicht grundsitzlich gegen die Aufhebung, fand jedoch die Zeit noch nicht
reif dafiir. Erst musste seiner Meinung nach die altkatholische Opposition
konsolidiert und ausgebaut werden. Liano kam aus den Zeitungen zu
Ohren, dass die hollindischen Bischofe in threm Gliickwunschschreiben
an Leo XIII. anlisslich dessen Wahl zum Papst gleichzeitig ihren Protest
iiber den Bonner Synodenbeschluss im Juni 1878 geiussert hatten, mit
dem der Pflichtzolibat abgeschafft worden war?3. Statt junge Miinner zu
weihen, die ihr Zoélibatsgeliibde spiter bereuen wiirden, war Liano dafiir —
dhnlich wie in der Kirche der ersten Jahrhunderte —, ernsthafte und gut
ausgebildete Minner zu weihen, die bereits verheiratet waren. Die Aus-
ibung ehelicher Pflichten sollte ihnen unter Auflage bestimmter Bedin-
gungen erlaubt sein. Aber dass sich jemand, der sich dem Dienst Christi
verpflichtet hatte, auf Freiersfiisse begeben und heiraten wiirde, empfand
Liano als skandalos und weder von Paulus noch von der kirchlichen Tra-
dition her gerechtfertigt. Wenn es den Altkatholiken wirklich um das Reich
Gottes und nicht nur um diese Welt gehe, konnten Priester sich nicht die
Last der Verantwortlichkeit fiir eine Familie auferlegen.

Alles in allem war also Liafio enttduscht und verfolgte die weiteren
Entwicklungen nur noch als Aussenstehender?,

252 H. von Liano an C. Karsten, 25. April 1872.
253 Uber den Brief der holliindischen Bischife vgl. RINKEL, Kroniek (wie Anm. 17),
324. Die «Epistola ad summum Pontificem Leonem XIII» trug das Datum vom 26.,
28. und 29. Juni 1878 und erschien in deutscher Ubersetzung in: Deutscher Merkur 9
(1878) 309-310.

254 H. von Liafio an C. Karsten, 14. Mirz 1874, 16. Dezember 1878 und 26. April
1879.

231



Dick Schoon

2.7 Hoffnungszeichen: Gute Altkatholiken und Nikodemiten

Gleichzeitig mit seiner Enttduschung iiber die altkatholischen Fiihrungs-
personlichkeiten erkannte Heinrich von Liafo bei zwei Gruppierungen
Hoffnungszeichen. Er kam mit — wie er sie nannte — «guten Altkatholiken»
in Bonn, Wien und Rom in Kontakt. Dabei ging es um Katholiken, welche
die vatikanischen Entscheidungen ablehnten, jedoch nicht zum offenen
Protest iibergingen oder sich dem Kurs der fiihrenden Altkatholiken an-
schlossen. Daneben waren fiir Liafio — wie schon fiir seinen Vater — «Ni-
kodemiten» Hoffnungstriiger: Juden oder Protestanten, die sich fiir den
Katholizismus interessierten, den Wechsel zur katholischen Kirche jedoch
nicht vollziehen konnten oder wollten. Es gelang Liano, verschiedene
Kontakte herzustellen. In keinem einzigen Fall fiihrte dies jedoch zu ei-
nem bleibenden Ergebnis.

2.7.1 Gute Altkatholiken

Liafos erste Broschiire aus dem Jahr 1869 hatte bei dem Bonner Pfarrer
Wilhelm Reinkens (1811-1889)> Anklang gefunden. Er und seine
Schwester Catharina (1818-1846)25¢ waren alte Bekannte aus den Jahren
1840 bis 1844, als Reinkens Kaplan an der Bonner Miinsterkirche war
und Liano in Neuwied wohnte. Danach hatten sie sich aus den Augen
verloren. Pfarrer Reinkens hatte eine Gruppe von Frauen um sich geschart,
deren geistlicher Ratgeber er war®’. Der bereits friiher (im Zusammen-
hang mit der Rezension von Schriften Liafios) erwihnte Dieringer hatte
die Gruppe — mehr als zwanzig Jahre friiher, als er noch kurialistisch
gesinnt war — spottisch das «kleine Port-Royal» genannt, wiihrend die
Frauen lediglich ein Leben in Gebet und Beispielhaftigkeit fiihrten. Da-
mals hitten die Frauen und auch Pfarrer Reinkens durch Erzdhlungen
Liafios von Port-Royal zwar gewusst. Doch nun hitten sie, dank seiner
Broschiire, wirklich Kenntnis davon genommen. Fiir Liafo war es eine
wundervolle Auffrischung der Bekanntschaft mit Gleichgesinnten. Rein-
kens” Christenlehre sei biblisch und patristisch so reichhaltig, dass sich

255 Seit 1847 bis zu seinem Tod Pfarrer von St. Remigius in Bonn, vgl. BERLIS,
Frauen (wie Anm. 8). 385-393.

26 Seit 1834 Haushilterin bei threm Bruder Wilhelm, vgl. BERLIS, Frauen (wie
Anm. 8), 495 Anm. 674.

257 Uber das so genannte Kreuzeskrinzchen vgl. BERLIS, Frauen (wie Anm. §),
384-474.

232



Heimatlose im katholischen Europa des 19. Jahrhunderts

unter seinen Zuhorern Frauen befinden, die seit zwanzig Jahren seinen
Unterricht genossen; ja, sogar Theologiestudenten hitten daran teilge-
nommen, bis thnen die Teilnahme von ihrem Bischof untersagt worden
sel.

Nachdem die Professoren Franz Heinrich Reusch, Joseph Langen, Pe-
ter Knoodt und Franz Xaver Dieringer sich geweigert hatten, sich den
vatikanischen Beschliissen zu unterwerfen, bestand Liano zufolge die
Getahr der Schliessung der Theologischen Fakultit in Bonn. Aber nicht
nur sie, sondern auch die Midchenschule Wilhelmine Ritters (1834—
[870)>% war in Gefahr. Ritter war Mitglied der Frauengruppe um Pfarrer
Reinkens. Auf Reinkens’ Rat hin ging sie 1870 nach Miinchen, um sich
dort iiber einen moglichen Umzug ihres Instituts und von dessen Lehr-
korper in ein sichereres Gebiet, etwa das wiirttembergische Bistum Rot-
tenburg, zu beraten. Daneben wollte sie durch Liafio mehr {iber Port-Royal,
die Schwestern von Ste. Marthe in Paris und die Klerisei in Holland erfah-
ren®?, Doch wihrend ihres Aufenthaltes in Miinchen wurde sie krank und
starb am 22. Oktober 18702¢. Liano betrachtete sie als erstes Opfer der
neuen Dogmen, dhnlich wie Pascals Schwester Jacqueline 1661 das erste
Opfer des Formulars geworden sei?¢!.

Liano nannte in seinen Briefen weitere Frauen, die ein vorbildliches
katholisches Leben fiihrten. Unter ihnen war Luise Hensel (1798—-1876)262,
Tochter eines frommen evangelischen Pfarrers, die als Katholikin starb.

238 Leiterin einer privaten Midchenschule in Bonn, Mitglied des Kreuzeskrinz-
chens, vgl. BERLIS, Frauen (wie Anm. 8), 443-453. Uber ihre Reise nach Miinchen, wo
tibrigens auch ihr Bruder Moriz wohnte, und ihren Besuch bei von Liafo: ebd., 521.

259 Uber die Seeurs de Ste. Marthe, vgl. Anm. 155.

260 In ihren letzten Stunden stand ihr Reischl bei, der Priester war (vgl. Anm. 218).
H. von Liano an C. Karsten, 9. September 1872.

261 H, von Liafo an C. Karsten, 21. Oktober 1870. Jacqueline Pascal (1625-1661)
trat 1652 in Port-Royal ein und legte 1653 die Profess ab. Sie weigerte sich, einen
Kompromiss in der Frage der Unterzeichnung des Formulars von Alexander VI. zu
schliessen und wurde sowohl fiir ihren Bruder Blaise als auch fiir andere fiihrende
Personlichkeiten der Bewegung um das Kloster zu einem Vorbild an Stehvermogen.
Vgl. CHARLES-AUGUSTIN SAINTE-BEUVE, Port-Royal. Edition Documentaire établie
par R. L. Doyon et Ch. Marchesné, Paris (La Connaissance) 1926-1932, 111, 181-182;
[V, 188=191. Uber ihren Einfluss auf die Bekehrung ihres Bruders vgl. GENEVIEVE
Descamps, Jacqueline et Gilberte Pascal, témoins de la conversion de Blaise, in: Chro-
niques de Port-Royal 31 (1982) 31-44.

262 Die Lehrerin und Dichterin verfasste ein Gedicht iiber das Kreuzeskriinzchen,
vel. BERLIS, Frauen (wie Anm. 8), 396-397 Anm. 114; vgl. auch H. von Liano an
C. Karsten, 4. September 1880.

233



Dick Schoon

Anfang des Jahres 1872 gedachte er mit grossem Respekt der Borroméerin
und Oberin Amalie von Lasaulx (1815-1872)203. Er habe sie seit 1840
(andernorts nennt er das Jahr 1838) gekannt, als sie, noch jung, in die
Kongregation eingetreten sei. Es sei bedauerlich, wenn es keine Beschrei-
bung ihrer Lebensgeschichte geben wiirde, da ihr Schicksal das einer Mar-
tyrin war, dhnlich dem der Schwestern von Port-Royal. Sie habe zwar die
Sterbesakramente empfangen konnen, sei aber wie eine Heidin begraben
worden. Er hiitte gehort, dass eine Dame ihre Leiche ehrenvoll erneut be-
graben wolle264.

Gute Altkatholiken, die die «Prussomanie» nicht mitmachten, gab es
auch in Wien. Nach Lianos Bruch mit den fithrenden Personlichkeiten der
deutschen altkatholischen Bewegung wandte er sich an Friedrich Maassen
(1823-1900)2%3, Professor fiir Kirchenrecht in Wien und Unterstiitzer des
von Liano sehr geachteten Franz von Florencourt®*¢. Liano hatte Maassen

263 Schwester Augustine, Borromierin, Oberin des St. Johannishospitals in Bonn,
vgl. BERLIS, Frauen (wie Anm. 8), 555-562; H. von Liafio an C. Karsten, 8. Februar
1872. In einem Brief vom 4. September 1880 hilt Liano fest, dass er sie im Jahr 1838
kennen gelernt habe. Er hatte damals die «verwissernde» Biographie von Reinkens
(Bonn 1878) gelesen und wusste, dass auch ein Frl. von H. an einer Biographie arbei-
tete. Letztere setze durch ihre Verehrung fiir diese moderne Heilige den Frieden in
ihrer streng-ultramontanen Familie aufs Spiel. Bei dem genannten «Friulein von H.»
handelt es sich um Christine von Hoiningen-Huene (1848-1920), deren Buch, Erinne-
rungen an Amalie von Lasaulx, Schwester Augustine, Oberin der Barmherzigen
Schwestern im St. Johannishospital zu Bonn (Gotha 1878), anonym erschienen war.
1880 arbeitete sie an der dritten, erweiterten Ausgabe. Vgl. ANGELA BERLIS, Zwischen
Korsett und Zwangsjacke: Die Historikerin Christine von Hoiningen-Huene (1848—
1920), in: Schweizerische Zeitschrift fiir Religions- und Kulturgeschichte 98 (2004)
99-117.

264 H. von Liano an C. Karsten, 8. Februar 1872. Amalie von Lasaulx wurde ohne
kirchliches Begribnis auf dem Friedhof von Weissenthurm begraben; vgl. ANGELA
BERLIS, «Mieux que six évéques et douze professeurs... ». Amalie von Lasaulx (1815-
1871) et la naissance du vieux-catholicisme allemand, in: Archivio per la storia delle
donne I, a cura di Adriana Valerio, Napoli (D’ Auria) 2004, 227-237.

265 1851 zum Katholizismus konvertiert, Professor in Pest, Innsbruck, Graz und
Wien; 1882 wandte er sich von der altkatholischen Bewegung ab und wurde rémisch-
katholisch, vgl. BERLIS, Frauen (wie Anm. 8), 174 Anm. 692. |[Die Entfremdung setz-
te friither ein, vgl. Deutscher Merkur 5 (1874) 17-19; 7 (1876) 412. Anm. d. Red.)

266 H. von Liafio an C. Karsten, 4. Juli 1872. Der Publizist und Konvertit (1851)
Franz Chassot von Florencourt (1803—1886) schloss sich friih der altkatholischen Op-
position gegen das Erste Vatikanum an, distanzierte sich aber von ihr angesichts der
altkatholischen Anniherung an die preussische Regierung: vgl. BErLIS, Frauen (wie
Anm. 8), 184 Anm. 750.

234



Heimatlose im katholischen Europa des 19. Jahrhunderts

beim Miinchener Kongress 1871 fliichtig kennen gelernt. Spiter hatte
Cornelius thm geraten, sich in der Angelegenheit Loos eher an Maassen
als an Schulte zu wenden. Eine Erklirung Maassens, in der dieser sich
dem von Reinkens und Schulte eingeschlagenen Kurs widersetzte, er-
schien in gekiirzter Form in der Presse. Liano zufolge benannte diese Er-
klarung das wesentliche Problem, nidmlich, dass die heilige Sache des
altkatholischen Protestes dadurch verraten war, dass Reinkens sich mit
seiner Bischofsweihe Preussen ausgeliefert hatte und sich — dhnlich wie
die Bischofe des spitromischen oder byzantinischen Kaiserreichs — zum
Reichs- oder Hof-Bischof erniedrigt hatte?¢’. Liafio schrieb Maassen
daraufhin einen Brief, den Maassen beantwortete und dabei den vollen
Text der Erkldrung hinzufiigte. Liafo erwartete, dass die Erkldrung durch
die Fiihrungspersonlichkeiten der altkatholischen Bewegung in altum
silentium gehiillt werde. Maassen sprach die Erwartung aus, dass die Alt-
katholiken in Osterreich, soweit sie keine Spielart der siiddeutschen poli-
tischen Gruppierung seien, einen grundsitzlicheren Beitrag zum Altka-
tholizismus leisten wiirden?¢%.

In Pavia und bei Mailand lebten noch immer einige alte Freunde, Pries-
ter, die in der spitjansenistischen Tradition ausgebildet worden waren und
gegen das Mariendogma von 1854 protestiert hatten. Obwohl sie die vati-
kanischen Dekrete nicht befiirworteten, verhielten sie sich still, um Prob-
leme zu vermeiden. Liano hielt diese passive Haltung fiir falsch; man
konne doch auch nicht mit iibereinander geschlagenen Armen die Bekeh-
rung der Juden abwarten. Liano zufolge vertraten die Herren in Pavia in
der Angelegenheit Loos die verkehrten Ansichten’®”. Zudem fehlten sie,
indem sie ihre Glaubensgenossen und geistlichen Mitbriider nicht auf de-
ren Irrtum hinwiesen. Dies war der Grund, weshalb sich unter den Pries-
tern in Norditalien, die seiner Meinung nach mehrheitlich gegen die vati-
kanischen Dekrete waren, keine altkatholische Bewegung bildete.

267 H. von Liafo an C. Karsten, 11. Mirz 1874. Negative Bemerkung iiber das
spite Kaiserreich mit seinen Reichs- und Hofbischifen kommen in den Briefen Lianos
wiederholt vor. Es geht ihm dabei um die zu enge Verbindung zwischen geistlicher
und weltlicher Macht im spiitromischen Kaiserreich und den dadurch mitverursachten
Fall Konstantinopels im Jahr 1453,

268 H, von Liano an C. Karsten, 9. und 14. Miirz 1874,

209 Dje italienischen Freunde erkannten die Giiltigkeit von Loos” Wahl an. SCHOON
(wie Anm. 1), 448—454.




Dick Schoon

Mit mehr Hoffnung blickte Liano nach Rom. Dort lebte der Kapuziner
Andrea d’Altagene?’", der bereits 1860 fiir die Abschaffung der Zolibats-
pflicht pliddiert hatte und deshalb ins Gefingnis gekommen war. Nach
seiner Freilassung arbeitete er als Gértner in Rom und war fiir zusitzliche
Einkiinfte auf Almosen angewiesen?’!. 1872 iibernahm d’Altagene die
Fiihrung der Altkatholiken, die sich in der romischen Hauptstadt um Hya-
cinthe Loyson gesammelt hatten. Die Zusammenkiinfte dieser Gruppen
waren Lianio zufolge vollig anders als in Miinchen, namlich voller Gebete
und Lesungen aus den heiligen Biichern. Die Priester, die zur Gruppe ge-
horten, standen den Glidubigen als Beichtviiter zur Seite. Auch der arme-
nisch-katholische Priester Ormanian nahm daran teil>’>2. Am 20. Mai 1872
empfing Liano einen Abgesandten der romischen Gruppe bei sich und
schrieb d’ Altagene daraufhin einen Brief auf Franzosisch. In seiner Ant-
wort vom 26. Mai berichtete d’Altagene, dass sich die romischen Alt-
katholiken ausserordentlich iiber den Bericht eines Geistesverwandten
gefreut hiitten. Die Altkatholiken dhnelten den Christen in den Katakom-
ben. Auch sie seien gefidhrdet und miissten im Verborgenen leben. Im Hin-
blick auf den Widerstand gegen die vatikanischen Dekrete war der Pater
der Meinung, dass die Probleme auf zwei Weisen angegangen werden
miissten: Einerseits miisse das Kardinalskollegium reformiert werden, so
dass es einen reformgesinnten Papst wiihlen wiirde, andererseits miisse
sich die italienische Regierung, angespornt durch das Ausland, tatkrifti-
ger gegeniiber der ultramontanen Kirche verhalten. Obwohl d’Altagene
auch weiterhin die Abschaffung der Zoélibatspflicht befiirwortete, war er
der Meinung, dass das Miinchener Zentralcomité sich erst mit wichtigeren
Problemen befassen solle. Der Pater schickte Liano zwei seiner Veroffent-
lichungen?’3. Die Bewegung um d’Altagene konnte sich nicht lange hal-
ten. Zwel Jahre spiiter wusste Liano zu berichten, dass der Pater in Rom

270 Kapuziner, geboren als Paolo Panzani auf Korsica, gest. 1884, veroffentlichte
Beitrige im altkatholischen Blatt «L"Espérance de Rome» und unterhielt Beziehungen
zu Hyacinthe Loyson, vgl. ScHOON, Cleresie (wie Anm. 1), 706-707.

271 H. von Liafio an C. Karsten, 24. November 1871.

272 H. von Liafio an C. Karsten, 21. Mai 1872.

273 H. von Liano an C. Karsten, 30. Mai 1872. Die Veroffentlichungen waren: Il
diritto piu splendido ed il pit tremendo dovere del populo romano, ossia I'unico reme-
dio per salvare la societa religiosa e civile &c. da Fr. Andrea d’Altagene, cappuccino
(Roma 1871) und: Lettera circolare al populo italiano (Roma, 0.J.).

236



Heimatlose im katholischen Europa des 19. Jahrhunderts

als Angestellter bei einem Notar oder Anwalt arbeite. Uber dessen Gruppe
teilte er nichts mit?74.

Einen besonderen Hinweis verdient an dieser Stelle Liafios Interesse
fiir die armenisch-katholische Kirche und ihren Widerstand gegen die va-
tikanischen Dekrete?’>. Dabei ging es nicht nur um die neuen Dogmen,
sondern auch um die Beibehaltung iiberlieferter Rechte. Liafio begegnete
im Oktober 1870 Abt Abraham Giari, dem Studienprifekt der Kloster-
akademie auf San Lazaro in Venedig. Anfangs schien dieser nur wenig
Widerstand gegen den von der Kongregation «De Propaganda Fide» ange-
stellten neuen Erzbischof-Patriarch Hassun zu leisten?7¢, Doch ein Jahr
spiter stellte sich die Situation anders dar. Giar1 und andere Mitglieder der
Kirche hatten sich von Hassun distanziert, der ihnen gegen ihren Willen
vorgesetzt worden war. Sie hatten Kupelian zum Erzbischof-Patriarchen
von Konstantinopel gewihlt sowie vier weitere Bischofe. Der neue Patri-
arch hatte dem Papst seine Unterwerfung angeboten, aber der hatte statt
dessen Hassun anerkannt?’’. Daraufthin veroftentlichten die «altkatholi-
schen» Armenier (wie sie in der altkatholischen Presse genannt wurden)
ihren Protest gegen das Vatikanische Konzil auf Armenisch, Franzdsisch
und Italienisch?78. Von ihrem Kloster in Rom aus schickten sie den Alt-
katholiken in Miinchen eine Zustimmungsadresse. Dollinger antwortete
darauf jedoch nicht und sagte spiiter, er habe den Brief verlegt?”®. Liano
rief Karsten dazu auf, mit diesen Armeniern in Verbindung zu treten. Wenn
er Erzbischof Loos wegen der noch immer andauernden Auseinanderset-
zungen nicht zur Mitarbeit bewegen konne, dann konne vielleicht der Bi-
schof von Deventer dem Erzbischof-Patriarchen schreiben. Dies konne
iiber die Priester Malachias in Konstantinopel oder Ormanian in Rom ge-

274 H. von Liafio an C. Karsten, 11. Mirz 1874,

275 H. von Liafio an C. Karsten, 25. August 1870 und 9. September 1872. Uber die
«altkatholischen» Armenier: RINKEL, Kroniek (wie Anm. 17), passim. Vgl. JOHN
WooLEY, The Armenian Catholic Church: a study in history and ecclesiology, in: The
Heythrop Journal 45 (2004), 416-439. Vgl. auch BerLis (wie Anm. 8), 144-145
Anm. 553.

276 H. von Liafio an C. Karsten, 17. Oktober 1870.

277 RINKEL, Kroniek (wie Anm. 17), 144.

278 Der Protest erschien auf Franzosisch unter dem Titel «Lettre de la communauté
arméno-catholique orientale en réponse a la lettre de Monseigneur Pluym en date du
18 Octobre 1870» und war auf den 10. November 1870 datiert. Undatiertes Fragment
hinter H. von Liafio an C. Karsten, 6. April 1872.

219 H. von Liano an C. Karsten, 6. April 1872.

237



Dick Schoon

schehen. Der Letztgenannte hatte die Aufgabe iibernommen, das St. An-
toniuskloster fiir seine Kirche zu erhalten und stand in Verbindung zur
Gruppe um d’ Altagene?80.

Auch dieser Kontakt versandete. Nachdem die tiirkische Regierung
zwischen beiden Gruppierungen vermittelt hatte, erkannte der Sultan Ku-
pelian als Patriarchen an und erhielten die «altkatholischen» Armenier die
kirchlichen Giiter zugewiesen. Durch diplomatische Bemiihungen der
Gesandten Frankreichs und Osterreichs wurde Kupelian dazu gebracht,
sich zu unterwerfen. Am 12. Mirz 1879 resignierte er als Patriarch, reiste
nach Rom und widerrief seinen friiheren Protest. Die Bewegung war ge-
brochen. Einzelne wie Ormanian schlossen sich der Armenisch-Apostoli-
schen Kirche an.

Aus Liafios Interesse fiir diese Gruppen «guter Altkatholiken» wird
deutlich, dass die altkatholische Bewegung nach dem Ersten Vatikani-
schen Konzil umfangreicher war als die spiter aus der Bewegung entstan-
denen altkatholischen Bistiimer. Bei denen, die die Dogmen von 1870
ablehnten, jedoch nicht offenen Widerstand leisteten und in der romisch-
katholischen Kirche verblieben, bestanden Vorstellungen und Praktiken,
die Liano als «altkatholisch» erkannte: eine gediegene Frommigkeit und
das Studium der Bibel. In der Optik Liafios gab es auch andere, die — wie
Maassen —, sich zwar offen zum Altkatholizismus bekannten, den Kurs der
Fiihrungspersonlichkeiten der deutschen altkatholischen Bewegung je-
doch als zu politisch ausgerichtet ablehnten. Und schliesslich gab es
Gruppierungen — in Rom und unter den Armeniern —, die ebenfalls 6ffent-
lich gegen die vatikanischen Dekrete protestierten, jedoch in Ermange-
lung ausreichender Unterstiitzung, vor allem seitens der Regierungen, auf
Dauer nicht liberlebenstihig waren.

Obwohl Liaio nirgends ausdriicklich beschrieb, was er unter dem po-
litischen Altkatholizismus verstand, kann aus seiner Ablehnung geschlos-
sen werden, dass er damit eine zu enge Verbindung von Kirche und Staat
meinte. Er war der Ansicht, dass die deutsche altkatholische Bewegung

280 H. von Liano an C. Karsten, 24. November 1871, 8. Februar, 6. April, 21. und
30. Mai 1872 und 12 Juni 1873. [Malachia Ormanian (1841-1918), ein gelehrter Kir-
chenhistoriker und 1896—1908 armenischer Patriarch von Konstantinopel, stand nach
seiner Trennung von den unierten Armeniern in vereinzeltem Kontakt mit altkatho-
lischen Exponenten. Vgl. auch sein indiziertes Buch «Le Vatican et les Arméniens»,
Rome (Bartoli) 1873. Anm. d. Red.]

238



Heimatlose im katholischen Europa des 19. Jahrhunderts

nicht nach Anerkennung durch die Regierung streben solle, da damit die
Unabhingigkeit der Kirche und die Reinheit des katholischen Glaubens in
Frage gestellt wiirden und die Kirche zum Instrument von Staatsinteressen
wiirde. Port-Royal und die Kirche von Utrecht waren fiir ihn Beispiele des
richtigen Weges: unabhiingig und dadurch kritisch gegeniiber der Staats-
macht und der kirchlichen Macht. Dass Port-Royal 1709 untergegangen
und die Lage der Utrechter Kirche nicht gerade blithend war, beachtete er
offensichtlich nicht.

Liafio war der Meinung, dass die Kirche von Utrecht mit diesen «guten
Altkatholiken» Kontakt aufnehmen miisse. Dies wiirde sie in threm Wi-
derstand gegen Rom bestirken, die altkatholische Bewegung in Gegenden
ausserhalb der deutschen Lande verbreiten und zugleich die nichtpoli-
tische Richtung innerhalb der altkatholischen Bewegung stiarken. Die
Klerisei ist auf Liafios Anregungen nicht eingegangen. Der damals noch
fortdauernde interne Streit innerhalb der Klerisei und ihre beschrinkten
Moglichkeiten waren der Grund dafiir. Zusitzlich mag eine Rolle gespielt
haben, dass man die Beziehungen zu den deutschen Altkatholiken schon
so als schwierig genug empfand und weitere Komplikationen vermeiden
wollte.

2.7.2 Nikodemiten nach 1870

Ausser bei den der altkatholischen Bewegung verbundenen Gruppen in
Bonn, Wien, Rom und sogar in Konstantinopel sah Liano auch ausserhalb
der katholischen Kirche Zeichen der Hoffnung. Ahnlich wie bereits sein
Vater wies auch er Karsten wiederholt auf «Nikodemiten» hin: Juden oder
Protestanten, die sich fiir den Katholizismus interessierten, und zwar «in
der Art des Nikodemus: noch schwach und in einem gewissen Sinne der
gesamten Wahrheit feindlich, nidchtlich und heimlich»281. Liafio war er-
staunt dariiber, dass «Israeliten» sich zwar zu Christus bekehrten, aber
nicht zu seiner wahren Kirche. Er vertrat in seiner ersten Broschiire das
Anliegen, die Kirche von Utrecht zu grosserer Aktivitit auf diesem Ge-
biet anzuspornen282. Zu den «Nikodemiten», auf die er seine Hoffnung

281 H. von Liafio an C. Karsten, 1. November 1851. Vgl. Joh 3,2; 7,50; 19,39.

282 H. von Liafno an C. Karsten, 24. Juni 1867, 25. Mai 1869 und 17. Oktober 1870.
Liafio teilte mit, dass die englische Ubersetzung seiner Broschiire ihn in Kontakt mit
einem nicht namentlich genannten englischen Nikodemiten gebracht hatte, der die
Freunde in Pavia kannte.

239



Dick Schoon

setzte, rechnete er Altlutheraner, Irvingianer und einige Damen, wie Marie
Aglaé Roselyne de Villeneuve-Bargemont, Marquise Forbin d’Oppede
(1822-1884)283 mit der er korrespondierte, sowie Eugénie Peyrat284,
Liafo schitzte die Altlutheraner wegen ihrer reinen, nicht durch Politik
beeintrichtigten Sehnsucht nach dem Gottesreich. Es war genau diese
Sehnsucht, die er bei dem — wie er ihn nannte — «Prussomanen» Dollinger
vermisste285. Nach der Ausbreitung seines Gebietes im Jahr 1866 hatte
Preussen die 1817 begriindete Altpreussische Kirchenunion durch die
Griindung der «Koniglich Preussischen Evangelischen Kirche» verstarkt.
Dabei waren mehrere Pfarrer in Hessen-Kassel abgesetzt worden?%¢. Unter
den Verfolgten hatte sich auch Heinrich Ernst Ferdinand Guericke (1803—
1878)287, Professor in Halle, befunden. Nachdem Liafio einen Artikel von
Guericke aus dem Jahr 1871 gelesen hatte, in dem der Vertasser tiber seine
Erfahrungen schrieb, nahm er Verbindung zu ithm auf. Guericke begriisste
Liafio als einen Katholiken von «wahrhaft oecumenischer Gesinnung»28%.

283 Marie de Villeneuve heiratete den aus einer alten provenzalischen jansenisti-
schen Familie stammenden Marquis de Forbin, gehorte zur liberal-katholischen Stro-
mung in Frankreich, stand in Verbindung mit Bischof Dupanloup und Montalembert.
Uber Letzteren lernte sie Hyacinthe Loyson kennen, dessen Miizenin und Ratgeberin
sie wurde. Sie war sehr gut in der Kirchengeschichte bewandert und publizierte unter
dem Pseudonym L. Maynier die Schrift «Etude historique sur le Concile de Trente,
1¢r partie (1545-1562)», Paris 1874. Zu ihr vgl. LEON SECHE, Les derniers jansénistes
depuis la ruine de Port-Royal jusqu’a nos jours (1710-1870), Paris 1891, III, bes.
82-99; ferner BERLIS, Frauen (wie Anm. 8), 262 Anm. 138.

284 Eugénie Peyrat stammte aus einer protestantischen Familie und war mit einem
evangelischen Pfarrer verheiratet. Sie wohnte in der Nihe von Paris und hatte Kontakt
zu Loyson. Liano hatte auf einen ihrer Artikel in der «Revue chrétienne» reagiert und
erhielt eine Antwort. die ihn dazu veranlasste, sie Karsten gegeniiber als «Phdnomen
der Phinomene» und als «zutiefst bemerkenswerte Erscheinung» zu beschreiben. Er
wagte nicht, ihr erneut zu schreiben. HUA 224, 1248-3: H. von Liano an C. Karsten,
18. Oktober 1871, 5. April und 5./8. Mai 1872, 4. September 1880. Der Brief Peyrats
an Liano befindet sich in HUA 224, 1323. Vgl. auch ALBERT HOUTIN, Le Pere Hya-
cinthe dans l’Eg]ise romaine 1827-1869, Paris (Nourry) 1920, 234 Anm. 1.

285 H. von Liano an C. Karsten, 25. April 1872.

286 H, von Liano an C. Karsten, 9. Mirz 1874. Liaio scheint bei den «Altluthera-
nern» nicht an organisierte Gruppierungen zu denken. Vgl. JOHANNES GRUNDLER,
Lexikon der christlichen Kirchen und Sekten, Wien (Herder) 1961, I, Nr. 0189.

87 Guericke verdffentlichte eine Kirchengeschichte, vgl. RGG!, Bd. 2, 1910,
Sp. 1728.

288 H. von Liafo an C. Karsten, 28. Februar 1881. Der Brief Guerickes an Liafio
befindet sich nicht in HUA 224, 1323.

240



Heimatlose im katholischen Europa des 19. Jahrhunderts

Einen dhnlichen Kontakt hatte Liano 1881 mit Karl Adolf Gerhard Zer-
schwitz (1825-1886)%%°, einem altlutheranischen Professor in Erlangen,
von dem Liano in seiner Miinchner Studienzeit einen guten Beitrag iiber
die Busse gelesen hatte. Uber Zerschwitz lernte Liano Gottfried Heinrich
Gengler (1817-1901)2°C kennen, der Professor an der Juristischen Fakultit
und Altkatholik war?!. Unter den wenigen, die auch nach Liafios Umzug
von Miinchen nach Gilinzburg im Jahr 1876 weiterhin den Kontakt mit ihm
aufrechterhielten, befand sich der Altlutheraner Julius Hamberger (1801-
1885)2%2. Von ihm war Liano sich sicher, dass er schon lange in die Kirche
zurlickgekehrt wiire, wenn er die Moglichkeit dazu besessen hiitte.

Der bedeutendste Altlutheraner, mit dem Liano in Verbindung stand,
war der bereits genannte Heinrich W. J. Thiersch??3, den er 1869 kennen
gelernt hatte. Thiersch war bis 1850 Professor fiir evangelische Theologie
in Marburg. Danach hatte er sich nach Miinchen zuriickgezogen und ar-
beitete dort gemeinsam mit anderen ehemaligen Protestanten an der
Riickkehr zur katholischen Kirche. Liano wusste, dass er millenaristisch
dachte und das Werk Lacunzas kannte, die Werke Agiers, d’Etémares oder
Duguets jedoch noch nicht. Um ihn mit der vollstindigen Wahrheit be-
kannt zu machen, gab Liafio ihm ein Exemplar der «Exhomologesis» sei-
nes Vaters. Er weihte ihn hinsichtlich der Freunde in Pavia ein und bat ithn
um Rat bei der Verodffentlichung seiner ersten Broschiire. So wuchs bei
Thiersch das Interesse an der Kirche von Utrecht und stattete er, durch
Liano dazu angespornt, Karsten in Amersfoort einen Besuch ab2%4.

Was Liano damals noch nicht wusste oder Karsten nicht erzihlte, war,
dass Thiersch damals schon, nach einer lingeren Vorbereitungszeit, im
Jahr 1847 Mitglied der Katholisch-Apostolischen Kirche geworden war
und dort am 18. Dezember 1849, noch vor dem Ende seiner Professur in

289 Evangelischer Theologe, ab 1866 Professor in Erlangen, verotfentlichte u.a.
iiber Apologetik und Katechetik; vgl. RGG', Bd. 5, 1913, Sp. 2212-2213.

290 Ab 1851 Professor fiir deutsches Recht in Erlangen; vgl. BERLIS (wie Anm. 8),
190 Anm. 779.

291 H, von Liano an C. Karsten, 28. Februar 1881. Die Briefe Zerschwitzs befinden
sich nicht in HUA 224, 1323.

292 Religionslehrer, Professor fiir deutsche Sprache und Literatur in Miinchen.
HUA 224, 1248-3: H. von Liano an C. Karsten, 21. September 1876. Uber Hamberger
vgl. RGG!, Bd. 2, 1910, Sp. 1822; BBKL, Bd. 2, 1990, Sp. 504.

293 Uber Thiersch vgl. Anm. 219.

294 H, von Liafio an C. Karsten, 26. Juli 1868, 19. April und 25. Mai 1869.

241



Dick Schoon

Marburg, durch Handauflegung die Versieglung emptangen hatte?*>. Diese
Kirche war Anfang der dreissiger Jahre aus einer charismatischen Erwe-
ckungsbewegung in England und Schottland entstanden und nach einem
ihrer Fithrer, Edward Irving (1786—1834)2%¢ als Bewegung der Irvingia-
ner bezeichnet worden. Sie war bestimmt von einer starken Endzeiterwar-
tung und versuchte, die getrennten Kirchen wieder zu vereinen. Thiersch
stimmte mit Liano darin tiberein, dass die Kirche von Utrecht im 6kume-
nischen Streben mitgehen miisse. Sie miisse offentlich Zeugnis von der
Wabhrheit ablegen. Zusammen mit den deutschen Altkatholiken konne sie
zu apostolischen Gemeinden zusammengefiigt werden, wie sie dhnlich
bereits in England, Schottland, Deutschland, der Schweiz und sogar in den
Niederlanden bestanden. Obwohl Thiersch seinem Freund versicherte,
dass die apostolischen Gemeinden Port-Royal kennen wiirden, empfand
Liano deren apokalyptische Auffassungen als befremdlich. Zudem wusste
er nicht, wie es thnen gelungen war, ein giiltiges Priesteramt zu bekom-
men. Dennoch gonnte er ihnen den Vorteil des Zweifels, da sie einen rei-
nen Glauben vertraten und ein vorbildliches Leben fiihrten2?’.

Damit sein neuer Freund die Kirche von Utrecht besser kennen lernte,
hatte Liano ihm geraten, Karsten in Amersfoort aufzusuchen. Der erste
Versuch fand im Sommer 1869 statt, als Thiersch von einem Besuch in
England zuriickkehrte. Aus Zeitgriinden misslang die Begegnung, ebenso
im Jahre 187128, Liafio wusste inzwischen mehr iiber die Gemeinden, an
die Thiersch sich angeschlossen hatte. Sie nannten sich apostolisch und
waren «in Erwartung». Sie kannten die Sukzession im Priester- und Bi-
schofsamt, glaubten an die Realpridsenz im Altarssakrament, kannten
wunderbare Heilungen und die Gabe der Prophetie als Charisma. Tatséich-
lich bestand, wie Thiersch gesagt hatte, in diesen Gemeinden Interesse an
Port-Royal. Frau Freudenberg war 1870 einer Anhédngerin in Paris begeg-
net, die zu den Ruinen Port-Royals pilgerte und alles sammelte, was mit
diesem heiligen Ort zu tun hatte?”.

295 Uber diese Kirche vgl. GRUNDLER, Lexikon (wie Anm. 286), I, Nr. 0503.

296 Uber Irving und den Anfang der damals nach ihm genannten Bewegung vgl.
KOHLER, Irvingisme (wie Anm. 219), 18-111.

297 H. von Liano an C. Karsten, 21. April 1871.

2% H. von Liano an C. Karsten, 4. September 1871, 8. Februar, 6. April und 5./
8. Mai 1872. Im April 1872 erwiihnte Liano erstmals die «Irvingianer».

299 H. von Liano an C. Karsten, 4. Juni 1871.

242



Heimatlose im katholischen Europa des 19. Jahrhunderts

Im Juni 1872 plante Thiersch zum dritten Mal, Karsten zu besuchen.
Diesmal gelang es, aber das Ergebnis entsprach nicht dem, was Liafio sich
davon versprochen hatte*®. Er dankte Karsten fiir dessen Giite, teilte je-
doch dessen Zuriickhaltung hinsichtlich des so genannten « Testimonium»,
einer Art Statut der apostolischen Gemeinden aus dem Jahr 183539, Lia-
nos erste Broschiire sei, so Liano, gut fiir eine erste Einfiihrung geeignet.
Auch Thiersch bejahte dies wirmstens302,

Nach seinem Umzug nach Giinzburg begegnete Liano Thiersch nur
noch selten. 1875 fragte er im Namen Thierschs bei Hyacinthe Loyson
nach der Adresse der Schwestern von Ste. Marthe. Thierschs Tochter Mo-
nika hielt sich in Paris auf und wollte mit den Schwestern Verbindung
aufnehmen. Liano gab ihm die Adresse zusammen mit einem Empfeh-
lungsschreiben fiir die Oberin. Doch erhielt er keinerlei Reaktion von den
Schwestern, obwohl Thiersch sie tatsdchlich besucht hatte3%3, Im Juli 1877
trafen sich die alten Freunde ein paar Stunden lang. Thiersch bat Liafo,
Karsten mitzuteilen, dass die Loyolisten in Frankreich alle port-royalis-
tischen Biicher aufkauften und vernichteten. Er vermutete, dass es mogli-
cherweise auf den Britischen Inseln noch vermégende Menschen gebe,
die retten konnten, was tibrig war. Thiersch selbst war bereit, dazu die
Initiative zu ergreifen’”*. Aber Liafio wusste von fritheren Versuchen, die
Klerisei dazu zu bringen, in England aktiv zu werden. Das war damals
nicht gelungen und wiirde angesichts der Zuriickhaltung, die Karsten
Thiersch gegeniiber an den Tag legte, auch jetzt nicht geschehen.

In Liafios Interesse fiir die Nikodemiten zeigte sich vor allem seine
Enttiuschung iiber die bestehende Kirche. Diese war entweder durch das
Annehmen ketzerischer Lehraussagen ultramontan geworden oder durch
den Kurs der altkatholischen Bewegung zu sehr in politisches Fahrwasser
geraten. Dass Nikodemiten sich ihr nicht anschlossen, wunderte thn des-

300 H. von Liano an C. Karsten, 6. Dezember 1872. Thiersch schickte Karsten
ein paar seiner Arbeiten. Liafio fand einen Beitrag tiber Gustav Adolf als nicht lesens-
wert. Wahrscheinlich handelte es sich um: Luther, Gustav Adolf und Maximilian I.
von Bayern. Biografische Skizzen, Nordlingen (Beck) 1869; vgl. EDEL, Weg (wie
Anm. 219), 350.

01 Uber dieses «Testimonium» vgl. KOHLER, Irvingisme (wie Anm. 219), 193-382.
Das «Testimonium» erschien urspriinglich 1835 (das so genannte kleine Testimonium)
und erneut in einer erweiterten Ausgabe im Jahr 1837 (das grosse Testimonium).

302 H. von Liafio an C. Karsten, 9. September und 6. Dezember 1872.

303 H. von Liafio an C. Karsten, 21. September 1876 und 4. September 1880.

304 H. von Liafio an C. Karsten, 22. Januar 1878.

243



Dick Schoon

halb nicht: Die Kirche kam ihrem wichtigsten Auftrag, Menschen zu Gott
zu bringen, nicht nach. Statt dessen brachte sie Menschen unter das Joch
des unfehlbaren Papstes oder lieferte sie der Staatsmacht aus. Lediglich
die — nicht staatshorige und papstunabhiingige — Kirche von Utrecht konn-
te in Liafios Optik die Nikodemiten dazu bewegen, die Konversion zu
vollziehen. Eine Antwort darauf, warum in Holland die Beitritte ausblie-
ben, blieb Liafo jedoch schuldig.

2.8 Zum Schluss: Heinrich von Lianio zwischen Klerisei
und Altkatholizismus.

Als Alvaro von Liano 1848 starb, hinterliess er seinem Sohn Heinrich ein
wichtiges Erbe. Es bestand nicht aus Geld oder Besitz, sondern aus der
Kenntnis der Wahrheit. Diese hatte jedoch zwei Seiten. Wihrend Alvaro
von Liafno zutiefst davon iiberzeugt war, dass Christus bis zum Ende der
Zeiten bei seiner Kirche bleiben wiirde, wusste er gleichzeitig, dass die
konkrete Gestalt der Kirche dieser trostlichen Erwartung nicht entsprach
oder sogar widersprach. Dafiir, dass er trotzdem ohne Abstriche an der
vollstindigen Wahrheit festhielt, bezahlte er einen hohen Preis, der in sei-
ner gesellschaftlichen Isolation und seinem korperlichen und geistlichen
Unwohlsein zum Ausdruck kam.

Auch Heinrich von Liano bezahlte einen Preis fiir das Festhalten an
dieser Kenntnis der Wahrheit. Ahnlich wie sein Vater hatte auch er gross-
artige Ideale, die ihn isolierten. Er stellte hohe Anspriiche an sich selbst,
erwies sich als ungeeignet fiir ein biirgerliches Leben und fiir den geist-
lichen Stand. Er interpretierte die Geschichte in grossen Ziigen und sah
Zusammenhidnge zwischen staatlichen und kirchlichen Entwicklungen
seiner Zeit, die ihm als internationales Komplott gegen die Wahrheit er-
schienen. Er schrieb der kleinen Kirche von Utrecht eine grosse heils-
geschichtliche Rolle zu und sah sie nach 1870 als einzigen Rest der ge-
samten lateinischen katholischen Kirche an. Dies galt umso mehr, nach-
dem — Lianos Annahmen entsprechend — alle deutschen Bischofe sich dem
Glaubensirrtum unterworfen hatten und auch die orthodoxen Kirchen
nicht gegen die vatikanischen Dekrete vorgegangen waren.

Liafio hatte eine ausgesprochene Meinung iiber den Kurs, dem die
Klerisei hinsichtlich der altkatholischen Bewegung zu folgen habe. Ob-
wohl er in seinem Kontakt mit Thomas Braun ab 1856 wiederholt den
Bruch mit Rom ablehnte, sah er nach 1870 ein, dass fiir die protestieren-
den Altkatholiken eine kirchliche Organisation mit Bischofen hergestellt

244



Heimatlose im katholischen Europa des 19. Jahrhunderts

werden miisse. Um zu verhindern, dass man «Altar gegen Altar» stellen
und damit ein Schisma verursachen wiirde, sah er nur eine Moglichkeit:
Diese kirchliche Organisation miisse direkt der Klerisei unterstehen. Die
Bischofe in Deutschland sollten regionale Missionsbischofe sein und auf
die Titel der alten Bischofssitze von Groningen und Leeuwarden konsek-
riert werden. Auf diese Art und Weise konnte man Katholisch in Reinkultur
und zugleich unabhingig von der Politik bleiben.

Die altkatholische Bewegung habe sich jedoch fiir einen anderen Weg
entschieden. Uber Déllinger, dem er anfangs grosse Wertschitzung ent-
gegenbrachte, war Liano enttiduscht, als der Gelehrte sich — in seinen Au-
gen — nur widerwillig positiv iiber die Kirche von Utrecht dusserte, wih-
rend er zuvor privat in seinem Arbeitszimmer eingerdumt hatte, dass er
nach 1854 eigentlich hiitte protestieren miissen. Dollinger und die altka-
tholischen Fiihrungspersonlichkeiten hiitten sich durch die preussische
Machtpolitik einlullen lassen, indem sie nach einem von der Regierung
anerkannten und finanziell unterstiitzten «Hofbischof» strebten. Liano
distanzierte sich von der altkatholischen Bewegung, fiihlte sich aber wei-
terhin denen verbunden, die seiner Meinung nach die richtige Katholizitét
praktizierten: Dies waren in Bonn die Frauen des Kreuzeskridnzchens, die
Leiterinnen der Schule von Wilhelmine Ritter und der Kreis um Pfarrer
Wilhelm Reinkens, sodann die betenden Altkatholiken in Wien und Rom
und sogar «Nikodemiten» a la Thiersch, die aufrichtig nach der wahren
Kirche suchten.

Leben und Werk Liafos stellen eine Ergdnzung dar zu dem bisher Bekann-
ten iiber das Zustandekommen der Verbindung zwischen der niederlidndi-
schen Altbischoflichen Klerisei und den deutschen Altkatholiken. Es ist
seinem Engagement mit zu verdanken, dass die Klerisei eine Einladung zum
Miinchener Kongress bekam und dass der Kongress sich positiv iiber die
Kirche von Utrecht aussprach. Diese beiden Fakten bahnten den Weg zur
tatsiichlichen Hilfeleistung der Klerisei den deutschen Altkatholiken gegen-
tiber, die konkrete Gestalt annahm in der Firmreise von Erzbischof Loos im
Jahre 1872 und in der Bischofsweihe von Reinkens im Jahre 1873.
Zugleich wird deutlich, dass Liafio in seiner Sicht der Zukunft der
altkatholischen Bewegung nicht allein stand. Gemeinsam mit den Freun-
den der Utrechter Kirche in Paris hoffte Liafio, dass die deutschen Alt-
katholiken durch ihren Kontakt zur Klerisei in den Bahnen eines reinen
Katholizismus bleiben wiirden. Dieser reine Katholizismus war zwar ge-
kennzeichnet durch das Vermeiden des offenen Bruchs mit Rom, wie es

245



Dick Schoon

auch die Anhinger Port-Royals und die Appellanten immer vertreten
hatten, stand aber der Bildung einer eigenen kirchlichen Organisation fiir
die Altkatholiken in Deutschland nicht im Wege. Reformen wie etwa die
Aufhebung der Zolibatspflicht waren fiir Liafio und seine auslindischen
Freunde nicht grundsiitzlich unméglich, sollten aber auf einen Zeitpunkt
verschoben werden, zu dem die Organisation abgeschlossen war. Der
Standpunkt Lianos zeigt, dass dem Widerstand gegen die reformgesinnte
Richtung innerhalb der altkatholischen Bewegung nicht ein Widerstand
gegen Reformen an sich zu Grunde lag, sondern vielmehr die Uberzeu-
gung, dass eine Bewegung, die sich (dhnlich wie die Kirche von Utrecht)
als «Notkirche» verstand, nicht die Kompetenz fiir solche Reformen be-
sass. Lianio versuchte die deutsche altkatholische Bewegung in die fran-
zosische Tradition von Port-Royal, der Appellanten sowie der konziliaris-
tischen theologischen Tradition einzubetten und auf diese Weise ihr Ver-
bleiben in der reinen Katholizitit zu gewiihrleisten. Dieser Versuch macht
deutlich, dass die einfache Unterscheidung zwischen einer reformorientier-
ten und einer konservativen Richtung der Vielzahl der Standpunkte inner-
halb der altkatholischen Bewegung der Anfangszeit nicht gerecht wird.

Dass Lianos Position fiir die Altkatholiken in Deutschland keine reale
Option war, wird ebenfalls deutlich: Vor allem in den Anfangsjahren
hofften die Anfiihrer noch auf einen breit getragenen Widerstand gegen
Rom, der ohne Unterstiitzung der Regierung undenkbar war. Auch wiirde
man nur dann genug Anhang finden, wenn eine zu grosse Nihe zum «Jan-
senismus» vermieden wiirde’®. Dies hiess jedoch nicht, dass man nicht
eine Anndherung an die Klerisei suchte und die Hilfe durch Erzbischof
Loos von Herzen begriisste. Fiir Letzteres brachte Liano wegen seiner
Freundschaft mit Karsten, Loos’ Gegenspieler, wenig Verstindnis auf.
Auch sein Vorwurf den Altkatholiken gegeniiber, sie wiirden sich an die
preussische Politik verkaufen, muss einseitig genannt werden. Wahr-
scheinlich ist Lianos Sicht hier zu sehr durch die schlechten Erinnerungen
aus seiner Jugend und der seines Vaters geprigt.

305 1872 verteidigten die deutschen Altkatholiken sich im «Deutschen Merkur»
gegen die Anschuldigung, sie seien durch ihre Verbindungen mit der Kirche von Ut-
recht «jansenistisch» geworden, indem sie zwischen den franzosischen Jansenisten
und der hollindischen altkatholischen Kirche unterschieden. Vgl. dazu ANGELA BER-
Lis, Die Kirche von Utrecht als «Witwe von Sarepta». Uber die Beziehung von Ge-
schichte und ekklesialer Existenz, in: Jan Hallebeek/Bert Wirix (Hg.), Met het oog op
morgen. Ecclesiologische beschouwingen aangeboden aan Jan Visser, Zoetermeer
(Boekencentrum) 1996, 12-32, hier 24-25.

246



Heimatlose im katholischen Europa des 19. Jahrhunderts

Obwohl eine einseitige Wahrnehmung nicht geleugnet werden kann,
sind Lianos Ansichten aus mehreren Griinden wertvoll. Zwar verfiigte er
liber eine reiche Phantasie und ein weit ausgreifendes Vorstellungsver-
mogen, aber er war weder ein Schwiitzer noch unehrlich. So sprach er
Karsten gegeniiber immer offen iiber personliche Probleme seines Vaters
oder seiner selbst. Auch seine Kritik an Doéllinger kann nicht als ein Aus-
druck des Grolls in der Zeit nach dem Bruch mit dem Gelehrten abgetan
werden. Schon gleich bei seinen ersten Begegnungen im Jahr 1867 kriti-
sierte Liafio an Dollinger, dass dieser kein «priesterliches Herz» habe und
dadurch trotz besseren Wissens nicht fiir die vollstindige Wahrheit ein-
stehe.

Das wichtigste Argument, um Lianos Sicht und Engagement zu wiir-
digen, ist jedoch sein Versuch, einen Ausweg aus der Krise der katholi-
schen Kirche um das Erste Vatikanische Konzil zu finden. Er kam nicht
mit einer billigen Losung, sondern suchte den Anschluss an alte theologi-
sche Traditionen im alten Katholizismus. Ein Beispiel dafiir erkannte er in
der Klerisei, die sich als die ununterbrochene Fortsetzung der urspriingli-
chen niederlidndischen Kirchenprovinz und damit als integralen Teil der
gesamten romisch-katholischen Kirche betrachtete. Auch nach der Er-
niichterung iiber das Konzil von 1870 hoffte man innerhalb der Klerisei
weiterhin, dass die alten Streitpunkte zwischen ihr und Rom einem allge-
meinen Konzil vorgelegt wiirden. Zugleich lag hier eine Schwierigkeit fiir
die deutschen Altkatholiken, die nicht linger eine bestehende kirchliche
Organisation zur Verfiigung hatten und alles von Grund auf neu aufbauen
mussten. Diese unterschiedliche Lage macht verstindlich, warum die
Anerkennung durch die Regierung fiir die Altkatholiken unentbehrlich,
fiir Liafio jedoch vollig inakzeptabel war.

Liafios Engagement forderte den Kontakt zwischen beiden Parteien
und fiihrte zu einer gegenseitigen fruchtbaren Beeinflussung. Die deut-
schen Altkatholiken bekamen ihren Bischof konsekriert und blieben —
trotz der von der Klerisei bisweilen als radikal empfundenen Reformen —
innerhalb der katholischen Tradition. Die Klerisei wurde durch die neuen
Kontakte aus ihrer Isolation befreit und — neben ihrem Festhalten an der
katholischen Tradition — auf die Idee zu Reformen gebracht. Die anti-
ultramontane Stromung innerhalb der katholischen Kirche, die wihrend
des 17. und 18. Jahrhunderts im Jansenismus zum Ausdruck gekommen
war, trat im internationalen Altkatholizismus in eine neue Phase. Fiir die-
sen Ubergang waren Vater und Sohn Liafio nicht nur Zeugen, sondern
haben ihn in ihrem Engagement auch mitgestaltet.

247



Dick Schoon

Dick Schoon (geb. 1958 in I/muiden NL), Dr. theol., studierte in Amsterdam
und Utrecht Theologie und ist Pfarrer in Amsterdam. 2004 wurde er an der
Freien Universitit Amsterdam mit einer Studie iiber die Entwicklung der Bi-
schiflichen Klerisei (heute Alt-Katholische Kirche) in den Niederlanden im
19. Jahrhundert promoviert. Er ist als Forscher dem Alt-Katholischen Semi-
nar in Utrecht verbunden.

Adresse: Ruysdaelstraat 37, NL-1071 XA Amsterdam, Niederlande.

English Summary

The third and final instalment of this study deals with Heinrich von Liano’s relations
with the various strands of Catholic opposition to the Vatican decrees of 1870. He was
instrumental in bringing the leading figures among the German Old Catholics into
contact with the ancient Church of Utrecht (the *bisschoppelijke Cleresie’). But he
soon became estranged from them, not least because he resented their involvement in
politics and their concern to secure a formal recognition of their first bishop (conse-
crated by a bishop of the Dutch church) by the Prussian government.

Liafio had warmer feelings for other opponents to Vatican I who in his judgement
represented a purer form of Catholicism or were in search of it. He called them good
Old Catholics or Nikodemites. Among the former were groups of clerics and lay people
in Bonn and Rome (gathering around Wilhelm Reinkens and the capuchin Andrea
d’Altagene respectively), the canonist Friedrich Maassen in Vienna and former Arme-
nian uniates like Malachia Ormanian; among the latter are people like Heinrich
Thiersch or a number of traditional Lutherans.

Thus on the basis of the preserved correspondence of Liafio jun., the concluding
part of this study presents a hardly known aspect of a turbulent period in the history of
the Catholic Church.

248



	Heimatlose im katholischen Europa des 19. Jahrhunderts [Fortsetzung]

