
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 97 (2007)

Heft: 3

Artikel: Die Übersetzung des Eucharistiegebetes nach der Traditio apostolica
im neuen Eucharistiebuch des deutschen altkatholischen Bistums

Autor: Vobbe, Joachim

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405032

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405032
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Übersetzung des Eucharistiegebetes nach
der Traditio apostolica im neuen Eucharistiebuch
des deutschen altkatholischen Bistums

Ein Werkstattbericht

Joachim Vobbe

Eines der frühesten und zugleich qualifiziertesten Plädoyers für den
Gebrauch der Muttersprache in der (alt-)katholischen Liturgie findet sich in
dem Büchlein «Gott meine einzige Hoffnung» des Döllingerschülers
Johann Friedrich. In seinem Vorwort vom 26. November 1872 bekundet der
Verfasser seine Absicht: «Ich wollte die Gebete der Kirche, welche
das Empfinden und Denken der ganzen christkatholischen Gemeinde
durch die Jahrhunderte ihres Bestehens zum Ausdruck bringen, zum
Gemeingute machen helfen. Darum enthält dieses Gebetbuch die Gebete
aller vorzüglicheren kirchlichen Akte.»1 Und er fährt fort: «Welch ein
herrliches Schauspiel, ruft der selige Bischof Sailer von Regensburg aus, würde

das für den Himmel sein, wenn Volk und Priester mit Einem Herzen den

unsichtbaren Vater anbeteten, mit Einem Herzen sich an dem Tode und
Leben des grossen Opferers, unseres Herrn Jesu Christi, erfreuten, und mit
einem Herzen sich zum neuen Leben neue Kraft sammelten ...»2 Und
weiter: «Diese Sehnsucht kann jedoch nur dadurch vollkommen befriedigt

werden, dass die Muttersprache auch zugleich Kirchensprache
wird ...»3

Im Folgenden übersetzt Friedrich vollständig die Missa SS. Trinitatis,
das Taufformular, das Firmformular, die Formulare für die «Letzte
Ölung» und für die Ehe, die Wöchnerinnensegnung, verschiedene

Begräbnisriten, die Missa pro defunctis, die Karfreitagsliturgie und die -
damals noch am Karsamstag begangene - Auferstehungsfeier; all dies nach
den römischen Ritualbüchern - mit einer Ausnahme: Er stellt der Übersetzung

des Canon Romanus ein von ihm als «äthiopisch» identifiziertes

1 Christkatholisches Andachtsbuch! Gott meine einzige Hoffnung, von Dr.
J. Friedrich, Professor der Universität in München. Leipzig (Verlag v. B. Honer's
Buchhandlung) 1873, IV. [Vgl. Ewald Kessler, Johann Friedrich (1836-1917). Ein
Beitrag zum Altkatholizismus (MBM 55), München 1975, 477f. Anm. d. Red.]

2 A.a.O., VI.
3 A.a.O., VI-VII.

IKZ 97 (2007) Seiten 189-204 1 89



Joachim Vobbe

Eucharistiegebet gegenüber, welches nach heutigem Forschungsstand eine

Übertragung des Eucharistiegebetes der «Traditio apostolica», das früher

Hippolyt von Rom zugeschrieben wurde, darstellt4. Den Messtexten

voran setzt Friedrich im Übrigen eine ausführliche Darstellung der
wesentlichen liturgiegeschichtlichen Entwicklungen der Eucharistie unter
Einbeziehung längerer Schrift- und Väterzitate sowie eine Gottesdienstordnung

nach den «Constitutiones apostolorum», die er als «sogen. Kle-
mentinische Liturgie» zitiert. Die Absicht Friedrichs war wohl, der
römischen Liturgie etwas von ihrem Alleinvertretungsanspruch und ihrer
Unberührbarkeit durch die historischen Hinweise und die Gegenüberstellung

zweier sehr verschiedener Eucharistiegebete zu nehmen.
Inzwischen hat das Eucharistiegebet der «Traditio apstolica» neue

Popularität gewonnen. Ursache hierfür waren zweifellos die Reformen des

IL Vaticanum, die es - allerdings in wesentlich veränderter und verkürzter
Form - als ältestes überliefertes Eucharistiegebet zu neuen Ehren brachte.
1986 zog auch das deutsche altkatholische Bistum nach: In eine Sammlung

«neuer» Eucharistiegebete5 («neu» gegenüber den beiden bis dahin

einzigen üblichen Vorlagen im Eucharistiebuch von 1959 6) wurde eine -
im Verhältnis zur römischen Variante - dem Urtext etwas nähere Übersetzung

des «Hippolyt» übernommen. Diese Übersetzung gelangte schliesslich

auch in das Eucharistiebuch von 19957.

Bei der Revision des Eucharistiebuches in den Jahren 2004 bis 2006
stellten wir jedoch fest, dass man sich bei den Ausgaben von 1986 bzw.
1995 nicht wirklich an den lateinischen Text gehalten hatte. Also machten
wir uns daran, uns an eine dem lateinischen Original möglichst nahe

Nervübersetzung zu wagen, die gleichwohl in einer flüssigen und einigermassen

poetischen, dem Mitbeter zumutbaren Gebetssprache gehalten ist.

4 A.a.O., 96-109.
s Eucharistiegebete, o.O. und o.J. [Bonn 1986, Hg. Liturgische Kommission des

Katholischen Bistums der Alt-Katholiken in Deutschland, Eigenverlag des Bistumsl,
hier 4 f.

(l Altarbuch für die Feier der Heiligen Eucharistie im katholischen Bistum der Alt-
Katholiken in Deutschland. Hg. im Auftrag des Bischofs von der Liturgischen
Kommission im Verlage des Bistums, Bonn 1959.

7 Die Feier der Eucharistie im Katholischen Bistum der Alt-Katholiken in Deutschland.

Für den gottesdienstlichen Gebrauch erarbeitet durch die liturgische Kommission
und herausgegeben durch Bischof und Synodalvertretung, München (Bremberger)
1995/21997, 168 f.

190



Die Übersetzung des Eucharistiegebets nach der Traditio apostolica

Sie fand Eingang in die Neuausgabe von 20068.

Zum Vergleich stelle ich in einer Synopse dem lateinischen Original9
die Übersetzung von Johannes Friedrich, den Text des römischen «Hochgebets

II»10, eine textnahe Übersetzung von August Jilek11, die altkatholische

Fassung von 1986 und die Neuübersetzung durch den Liturgiedozenten

Oliver Kaiser und den Verfasser gegenüber. Erwähnen will ich,
dass sich auch im Evangelischen Gottesdienstbuch12, bei Theodor Klauser13,

Wilhelm Geerlings14 und im neuen schweizerischen christkatholischen

Gebet- und Gesangbuch15 und bei anderen Autoren Übersetzungen
oder Paraphrasen finden, denen je nach Interesse an möglichst grosser
Worttreue oder aber liturgischer Verwendbarkeit in bestimmten
konfessionellen Kontexten gelegen ist.

8 Die Feier der Eucharistie im katholischen Bistum der Alt-Katholiken in Deutschland.

Für den gottesdienstlichen Gebrauch erarbeitet durch die Liturgische Kommission

und herausgegeben durch Bischof und Synodalvertretung. Bonn (Alt-Katholischer

Bistumsverlag) 2006. 281-283.
9 Zit. nach Anton Hänggi - Irmgard Pahl, Prex Eucharistica. Textus e varus

liturgiis antiquioribus selecti (SpicFri 12), Fribourg Suisse (Editions Universitaires)
1968 [M 998], 80 f. (Der griechische Urtext lässt sich nicht mehr rekonstruieren.)

10 Messbuch. Kleinausgabe. Hg. im Auftrag der Bischofskonferenzen Deutschlands,

Österreichs und der Schweiz sowie der Bischöfe von Luxemburg, Bozen.
Brixen und Lüttich. Freiburg u.a. (Herder) 1975. 478-489.

1 ' August Jilek. Das Brotbrechen feiern. Alt-Katholische Pastoralkonferenz Neustadt

an der Weinstrasse. 20. Juni 2006. Typoskript, 5 f.
12 Evangelisches Gottesdienstbuch. Agende für die Evangelische Kirche der Union

und für die Vereinigte Evangelisch-Lutherische Kirche Deutschlands. Hg. von der

Kirchenleitung der Vereinigten Evangelisch-Lutherischen Kirche Deutschlands und
im Auftrag des Rates von der Kirchenkanzlei der Evangelischen Kirche der Union.
Berlin (Evangelische Haupt-Bibelgesellschaft und von Cansteinsche Bibelanstalt)
2000. 645 f.

13Theodor Klauser, Kleine Abendländische Liturgiegeschichte. Bonn (Hanstein)
1965, 20 ff.

14 (Didache. Zwölf-Apostel-Lehre. Übersetzt und eingeleitet von Georg Schöllgen/)

Traditio Apostolica. Apostolische Überlieferung. Übersetzt und eingeleitet von
Wilhelm Geerlings (FC 1). Freiburg (Herder) 1991. 223-227.

15 Gebet- und Gesangbuch der Christkatholischen Kirche der Schweiz. Hg. von
Bischof und Synodalrat der Christkatholischen Kirche der Schweiz. Basel
(Christkatholischer Schriftenverlag) o.J. [2004]. 151 f. [Die im Wesentlichen von Herwig
Aldenhoven sorgfältig erarbeitete Übersetzung lag den Kirchgemeinden seit Advent
1998 in einem Büchlein vor. das bereits alle überarbeiteten und neuen Eucharistiege-
betc der späteren gedruckten Ausgabe enthielt. Anm. d. Red.]

191



Joachim Vobbe

Synopse verschiedener Übersetzungen des Eucharistiegebets
der «Traditio apostolica»

(vom lateinischen Text nicht gedeckte Gebetsteile sind kleingedruckt)

Traditio Apostolica
(Hänggi-Pahl. 1968)

Johann Friedrich 1872) Röm.-kath. Messbuch (1975)

Gratias tibi referimus, Deus,

per dilectum puerum tuum
Iesum Christum,

Dank sagen wir Dir, Herr!
durch Deinen geliebten Sohn

Jesus Christus,

In Wahrheit ist es würdig und

recht, dir, Herr, heiliger Vater,

immer und überall zu danken

durch deinen geliebten Sohn
Jesus Christus.

quem in ultimis temporibus
misisti nobis salvatorem et

redemptorem et angelum
voluntatis tuae.

den in den letzten Tagen Du

uns gesandt hast zum
Heilande und Erlöser, den Boten
Deines Rathes.

qui est Verbum tuum

inseparabile, per quem omnia

fecisti, et (cum) beneplacitum
tibi fuit.

Er ist das Wort, welches aus

Dir ist, durch welches Du
Alles gemacht hast nach Deinem

Willen.

Er ist dein Wort, durch ihn
hast du alles erschaffen.

misisti de caelo in matricem

virginis; quique, in utero
habitus, incarnatus est et

Filius tibi ostensus est, ex

Spiritu saneto et virgine
natus.

Und gesandt hast Du ihn vom
Himmel in den Schoss der

Jungfrau. Fleisch ist er
geworden und getragen worden
in ihrem Leibe,

Ihn hast du gesandt als

unseren Erlöser und Heiland: Er
ist Mensch geworden durch
den Heiligen Geist, geboren
von der Jungfrau Maria.

Qui voluntatem tuam

complens et populum
sanctum tibi adquirens,
extendit manus, cum

pateretur, ut a passione
liberaret eos qui in te

crediderunt.

damit er Deinen Willen erfülle

und ein Volk Dir bereite

durch Ausbreitung seiner

Hände, gelitten hat er, damit
er die Leidenden befreite, die
auf Dich trauen,

Um deinen Ratschluss zu

erfüllen und dir ein heiliges
Volk zu erwerben, hat er
sterbend die Arme ausgebreitet
am Holze des Kreuzes.

Qui cumque traderetur
voluntariae passioni, ut

mortem solvat et vineula
diaboli dirumpat, et iustos

illuminet, et terminum figat et
resurrectionem manifestet,

Der nach seinem Willen
übergeben ist in das Leiden, damit
er den Tod auslöste, die Bande

des Satans zerbräche und

die Unterwelt zerträte und die

Heiligen hinausführete und

die Auferstehung offenbarete.

Er hat die Macht des Todes

gebrochen und die Auferstehung

kundgetan.

192



Die Übersetzung des Eucharistiegebets nach der Traditio apostolica

August Jilek (2006) Alt-kath. Eucharistiebuch D
(1986)

Alt-kath. Eucharistiebuch D

(2006)

Wir sagen dir Dank, Gott
durch deinen geliebten Sohn

Jesus Christus.

Wir sagen dir Dank. Gott, unser

Vater, durch deinen
geliebten Sohn, Jesus Christus.

Wir sagen Dir Dank. Gott,
durch deinen geliebten Sohn
Jesus Christus.

Ihn hast du uns in der
allerletzten Zeit gesandt als Retter,
Erlöser und Boten deines
Willens.

Ihn hast du uns gesandt in der
Fülle der Zeit als Heiland und

Erlöser, als den Boten deines

heiligen Willens.

Du hast ihn gesandt in der

Fülle der Zeit als Retter und

Erlöser, als den Boten deines

Willens.

Er ist dein unzertrennliches
Wort. Durch ihn hast du alles

gemacht und es hat dir gefallen.

Er ist dein ewiges Wort, mit
dir untrennbar verbunden.
Durch ihn hast du alles
geschaffen - du sahst, dass es

gut war.

Er ist dein Wort, untrennbar
mit dir verbunden. Durch ihn
hast du alles geschaffen, und
du sahst, dass es gut war.

Du hast ihn vom Himmel in
den Mutterleib der Jungfrau
gesandt. Im Mutterleib hat er
Fletsch angenommen und

sich als dein Sohn erwiesen,

geboren aus dem Heiligen
Geist und der Jungfrau.

Er ist Mensch geworden
durch den heiligen Geist,
geboren von der Jungfrau Maria.

Du hast ihn als deinen
Sohn geoffenbart.

Du hast ihn als Geschenk des

Himmels in den Schoss einer

Jungfrau gesandt. Er nahm

Wohnung im Mutterleib, hat

Fleisch angenommen und

wurde als dein Sohn geoffenbart,

geboren aus Heiligem
Geist und einem jungfräulichen

Menschen.

Deinen Willen erfüllend und

dir ein heiliges Volk erwerbend

hat er, während er litt,
seine Hände ausgebreitet, um
diejenigen vom Leiden zu
befreien, welche an dich glauben.

Deinen Willen zu erfüllen und

dir ein heiliges Volk zu
sammeln, breitete er im Leiden
die Arme aus, um die vom
Leiden zu erlösen, die an dich

glauben.

Er wollte deinen Willen erfüllen

und dir ein heiliges Volk
erwerben. In seinem Leiden
hat er die Hände ausgebreitet,

um die vom Leiden zu befreien,

die an dich glauben.

Während er sich dem freiwilligen

Leiden auslieferte, um
den Tod zu vernichten und die

Ketten des Satans zu zerreissen.

um die Unterwelt zu
betreten und die Gerechten zum
Licht zu führen, um die

Bestimmung unumstösslich zu
machen und die Auferstehung
zu offenbaren,

Er hat sich freiwillig dem Tod

überliefert, um den Tod zu

entmachten, die Fesseln des

Bösen zu sprengen, das

Unheil in die Schranken zu weisen

und die Auferstehung
kundzutun.

Er hat sich freiwillig Todesqualen

überliefert, um den

Tod zu entmachten, die Fesseln

des Bösen zu sprengen,
die Brutstätten des Verderbens

zu zertreten, die
Gerechten ins Licht zu stellen,
das Unheil in die Schranken

zu weisen und die Auferstehung

wahr zu machen.

193



Joachim Vobbe

Traditio Apostolica
(Hänggi-Pahl. 1968)

Johann Friedrich (1872) Röm.-kath. Messbuch (1975)

Darum preisen wir dich mit allen

Engeln und Heiligen und singen
vereint mit ihnen das Lob deiner

Herrlichkeit:

[A: Heilig, heilig, heilig ...]

Ja. du bist heilig, grosser Gott, du

bist der Quell aller Heiligkeit.
Darum bitten wir dich:
Sende deinen Geist auf diese Gaben

herab und heilige sie. damit
sie uns werden Leib + und Blut
deines Sohnes, unseres Herrn
Jesus Christus.

accipiens panem. gratias tibi

agens dixit: Accipite,
manducate, hoc est corpus
meum quod pro vobis

confringetur.

Nehmend also das Brod sagte

er Dank und sprach: Nehmet,
esset, dies ist mein Leib, der
für euch gebrochen wird.

Denn am Abend, an dem er

ausgeliefert wurde und sich

aus freiem Willen dem Leiden
unterwarf, nahm er das Brot
und sagte Dank, brach es.

reichte es seinen Jüngern und

sprach: Nehmet und esset alle
davon: Das ist mein Leib, der

für euch hingegeben wird.

Similiter et calicem dicens:

Hie est sanguis meus, qui

pro vobis effunditur. Quando
hoc facitis. meam
eommemorationem facitis.

Und ähnlicher Weise auch

den Kelch und sprach: Dies
ist mein Blut, das für euch

vergossen wird; wann ihr dies

thut. so thut es zu meinem
Gedächtnisse.

Ebenso nahm er nach dem

Mahl den Kelch, dankte
wiederum, reichte ihn seinen

Jüngern und sprach: Nehmet und

trinket alle daraus: Das ist der

Kelch des neuen und ewigen
Bundes, mein Blut, das für
euch und für alle vergossen
wird zur Vergebung der Sünden.

Tut dies zu meinem
Gedächtnis. [D: Geheimnis des

Glaubens! A: Deinen Tod, o

Herr...]

Memores igitur mortis et

resurrectionis eius. offerimus
tibi panem et calicem.

Eingedenk also seines Todes

und seiner Auferstehung
opfern wir dies Brod und diesen

Kelch.

Darum, gütiger Vater, feiern
wir das Gedächtnis des Todes

und der Auferstehung deines

Sohnes und bringen dir so das

Brot des Lebens und den

Kelch des Heiles dar.

194



Die Übersetzung des Eucharistiegebets nach der Traditio apostolica

August Jilek (2006) Alt-kath. Eucharistiebuch D
(1986)

Alt-kath. Eucharistiebuch D
(2006)

nahm er Brot, sagte dir Dank
und sprach: Nehmt, esst, das

ist mein Leib, der für euch

zerbrochen wird.

In der Nacht, in der er ausgeliefert

wurde, nahm er Brot,

sagte Dank, brach das Brot,

gab es seinen Jüngern und

sprach: Nehmt und esst: Das

ist mein Leib, der für euch

hingegeben wird.

In der Nacht, in der er ausgeliefert

wurde, nahm er Brot,

sagte Dank, brach das Brot,
gab es seinen Jüngern und

sprach: Nehmt und esst: Das

ist mein Leib, der für euch

hingegeben wird

Ähnlich nahm er den Kelch
und sprach: Das ist mein Blut,
das für euch vergossen wird.
Wenn ihr dies tut. tut mein
Gedächtnis.

Ebenso nahm er nach dem

Mahl den Kelch, dankte dir
wiederum, gab ihn seinen

Jüngern und sprach: Nehmt
und trinkt: Das ist der Kelch
des neuen und ewigen
Bundes, mein Blut, das für
euch und für alle vergossen
wird zur Vergebung der Sünden.

Tut dies zu meinem
Gedächtnis.

Ebenso nahm er nach dem

Mahl den Kelch, dankte dir
wiederum, gab ihn seinen

Jüngern und sprach: Nehmt
und trinkt: Das ist der Kelch
des neuen und ewigen
Bundes, mein Blut, das für
euch und für alle vergossen
wird zur Vergebung der Sünden.

Tut dies zu meinem
Gedächtnis.

Gedenkend also seines Todes

und seiner Auferstehung bringen

wir dir das Brot und den
Kelch dar.

Darum feiern wir das

Gedächtnis deines Sohnes, seines

Todes und seiner

Auferweckung und bringen dir
dieses Brot und diesen Kelch.
[D: Geheimnis des Glaubens!
A: Christus ist gestorben ...]

Darum feiern wir das

Gedächtnis des Todes und der

Auferweckung deines Sohnes

und bringen dir dieses Brot
und diesen Kelch dar.
[D: Geheimnis des Glaubens!
A: Christus ist gestorben ...]

195



Joachim Vobbe

Traditio Apostolica
(Hänggi-Pahl, 1968)

Johann Friedrich (1872) Röm.-kath. Messbuch (1975)

gratias tibi agentes. quia nos

dignos habuisti adstare coram
te et tibi ministrare.

Dir danksagend, dass du uns

würdig gemacht hast, vor Dir
zu stehen und Priesterdienst

Dir zu verrichten.

Wir danken dir, dass du uns

berufen hast, vor dir zu stehen

und dir zu dienen.

Et petimus. ut mittas Spiritum
tuum sanctum in oblationem
sanctae Ecclesiae; in unum

congregans, des omnibus qui
percipiunt (de) sanctis in

repletionem Spiritus sancti.
ad confirmationem fidei in
veritate.

Und demüthig bitten wir
Dich, dass Du Deinen heil.
Geist auf die Opfergaben dieser

Gemeinde sendest, und

gleicher Weise allen, die

davon nehmen, verleihest
Heiligkeit, dass sie erfüllt werden

vom heiligen Geiste und zur

Bestärkung des Glaubens in

der Wahrheit.

[Wir bitten dich: Schenke uns Anteil

an Christi Leib und Blut und

lass uns eins werden durch den

Heiligen Geist. Gedenke deiner

Kirche auf der ganzen Erde und

vollende dein Volk in der Liebe,
vereint mit unserem Papst N.,
unserem Bischof N. und allen

Bischöfen, unseren Priestern und

Diakonen und mit allen, die zum
Dienst in der Kirche bestellt sind.

Erbarme dich unseres Bruders N.

(unserer Schwester N.). den (die)
du aus dieser Welt zu dir gerufen
hast. Durch die Taufe gehört er

(sie) Christus an. ihm ist er (sie)

gleichgeworden im Tod: lass ihn

(sie) mit Christus /um Leben
auferstehen.

Gedenke (aller) unserer Bruder
und Schwestern, die entschlafen

sind in der Hoffnung, dass sie

auferstehen. Nimm sie und alle, die
in deiner Gnade aus dieser Welt

geschieden sind, in dein Reich

auf. wo sie dich schauen von

Angesicht zu Angesicht.
Vater, erbarme dich über uns alle,

damit uns das ewige Leben zuteil

wird in der Gemeinschaft mit der

seligen Jungfrau und Gottesmutter

Maria, mit deinen Aposteln und

mit allen, die bei dir Gnade gefunden

haben von Anbeginn der

Welt,]

ut te laudemus et glorificemus

per puerum tuum Iesum
Christum: per quem tibi
gloria et honor Patri et Filio
cum saneto Spiritu in sancta

Ecclesia tua et nunc et in

saecula saeculorum.
Amen.

dass sie Dich feiern und loben
in Deinem Sohne Jesus Christus,

in welchem Dir Lob und

Macht (gebührt) in der heiligen

Kirche sowohl jetzt wie
immer und in die Ewigkeiten.
Allien

dass wir dich loben und preisen

durch deinen Sohn Jesus

Christus. Durch ihn und mit
ihm und in ihm ist dir, Gott,

allmächtiger Vater, in der Einheit

des Heiligen Geistes alle
Herrlichkeit und Ehre jetzt
und in Ewigkeit.
Amen.

196



Die Übersetzung des Eucharistiegebets nach der Traditio apostolica

August Jilek (2006) Alt-kath. Eucharistiebuch D
(1986)

Alt-kath. Eucharistiebuch D

(2006)

dir dafür dankend, dass du

uns für würdig erachtet hast,

vor dir zu stehen und dir zu

dienen.

Wir danken dir, dass du uns

für würdig befunden hast, vor
dir zu stehen und dir zu
dienen.

Wir danken dir, dass du uns

für würdig befunden hast, vor
dir zu stehen und dir zu
dienen.

Und wir bitten, dass du deinen

Heiligen Geist auf die

Opfergabe der heiligen Kirche

sendest.

Indem du sie in Einheit
versammelst, gib allen, die vom
Heiligen empfangen, dass sie

voll werden vom Heiligen
Geist zur Stärkung des Glaubens

in der Wahrheit,

Wir bitten dich: Sende deinen

Heiligen Geist auf diese Gaben

und auf die Feier deiner
Kirche. Sammle sie zur Einheit

an deinem Tisch. Stärke
sie durch deinen Geist im
Glauben an dich durch deinen

Sohn, den du uns geschenkt
hast, Jesus, den Christus.

Wir bitten dich: Sende deinen

Heiligen Geist auf diese
Gaben, die die heilige Kirche dir
darbringt. Du verbindest sie

zur Einheit. Erfülle alle, die

vom Heiligen empfangen, mit
deinem Geist, stärke ihren
Glauben und halte sie in der

Wahrheit.

auf dass wir dich loben und

preisen durch deinen Sohn

Jesus Christus, durch den dir
Ehre und Ruhm ist, dem Vater
und dem Sohn mit dem Heiligen

Geist in deiner heiligen
Kirche jetzt und in alle Ewigkeit.

Amen.

Durch ihn und mit ihm und in

ihm wird dir dargebracht,
Gott, allmächtiger Vater, in

der Gemeinschaft des heiligen

Geistes alle Herrlichkeit
und Ehre jetzt und in Ewigkeit!

Amen.

So wollen wir dich loben und

dir die Ehre geben durch deinen

Sohn Jesus Christus.
Durch ihn und mit ihm und in

ihm wird dir dargebracht,
Gott, allmächtiger Vater, in

der Gemeinschaft des Heiligen

Geistes alle Herrlichkeit
und Ehre jetzt und in Ewigkeit.
Amen.

197



Joachim Vobbe

Jede Übersetzung, auch die wortgetreueste, verfolgt Absichten und ist insofern

Interpretation. Dies fällt sofort auf beim Hochgebet II des römischen

Missale, das entsprechend der neueren römischen Tradition die Epiklese
voranstellt und somit den Höhepunkt auf die Einsetzungsworte als

«Wandlungsworte» verlagert. Dadurch wiederum ergibt sich eine Sinnentstellung,
die in der Umformung der Darbringungsworte kulminiert. Aus der schlichten

«Hippolyt'schen» Formulierung «... und bringen dir dieses Brot und

diesen Kelch dar» wird im römischen Missale «...und bringen dir so das

Brot des Lebens^ und den Kelch des Heiles dar». Damit wird der Wand-

lungscharakter, der bei «Hippolyt» offensichtlich auf der den Einsetzungsworten

nachgestellten Epiklese liegt, auf die Einsetzungsworte verlagert.
Auch wird der erste - anamnetische - Teil des «Hippolyt'schen»
Eucharistiegebetes im römischen (wie übrigens auch im evangelischen) Ablauf
verfremdet, indem er zur Präfation gemacht und durch das Sanctus unterbrochen

wird. Dadurch wird die Anamnese zwar verfeierlicht, aber im Blick auf
den Aussagewert anderer Präfationen zugleich in ihrer Aussage entwertet,
da sie durch die in der Praxis als markant wahrgenommene Unterbrechung
durch das Sanctus (normalerweise ein Heilig-Lied) aus dem unmittelbaren

Zusammenhang des eucharistischen Heilsgeschehens herausgerissen wird.
Diese Umwandlung der «Hippolyt»-Anamnese in eine Präfation dürfte im
Übrigen dazu führen, dass viele Zelebranten den Präfationsteil mindestens
in den geprägten Zeiten durch andere Präfationen austauschen.

Ich will nun kurz aufzeigen, warum wir, dem Duktus des lateinischen
Textes folgend, hier und da andere Übersetzungen gewagt haben als

andere Autoren.
Das «ultimis temporibus», in denen uns Gottes geliebter Sohn

geschenkt wird, wird zwar von Friedrich mit «in den letzten Tagen» und von
Jilek mit «in der allerletzten Zeit» übersetzt. Uns schien aber hier
die Übersetzung «Fülle der Zeit» angemessen. Das evangelische «als die
Zeit erfüllt war...» folgt zwar dem klassischen Schema Verheissung - Erfüllung,

also Alter Bund - Neuer Bund, scheint uns aber vom lateinischen Text
nicht exakt gemeint. In «ultimis temporibus» klingt u.E. nicht nur eine
historische Aussage im Blick auf ein gedachtes Zuendegehen des Alten
Bundes an, sondern ebenso ein Vorgriff auf das Ende aller Zeiten: In Christus

zeigt sich die Gegenwart des Gottesreiches, erfüllt sich alle Zeit, es bricht
das «Heute» an17.

16 Alle Kursivsetzungen in diesem Aufsatz stammen vom Verfasser und dienen der

Hervorhebung.

198



Die Übersetzung des Eucharistiegebets nach der Traditio apostolica

Einige Übersetzer belassen beim «salvator» den «Heiland». Wir haben

uns für Jileks «Retter» entschieden, obwohl einiges dafür spricht, dass der
«Heiland», ein Wort, das immerhin aus sich selbst spricht und nur wegen
seiner inflationär-süsslichen Verwendung im 19. und Anfang des 20.
Jahrhunderts aus der Mode gekommen ist, vor dem Verklingen gerettet zu
werden verdient. Hier ergab sich fast ein Patt.

In unseren Ohren merkwürdig dagegen klingt es, wenn Friedrich «an-
gelum voluntatis tuae» übersetzt mit «Boten Deines Rathes». Im
Sprachgebrauch des 19. Jahrhunderts ist damit freilich der «Ratschluss» Gottes

gemeint, also Gottes - uns verborgen bleibender - Entschluss, ein in der
Tat weiseres Wort als «Willen». In heutigem Deutsch klingt jedoch «Rat»
schwächer als «Wille», auch wenn der «Wille» zur Zeit einen pejorativen
Bedeutungswandel in Richtung «Willkür» durchzumachen scheint.

«Verbum tuum inseparabile» wird von Friedrich zwar sehr poetisch,
aber auch sehr frei übersetzt: «Er ist Dein Wort, welches aus Dir ist.» Die
Übersetzung des Evangelischen Gottesdienstbuches: Er ist «ganz eins mit
dir», ist zwar dogmatisch korrekt, unterschlägt aber das dynamisch-historische

Element der Aussage. «Er ist dein unzertrennliches Wort» (Jilek) ist
nicht ganz richtig: Nicht das Wort selbst ist unzertrennlich - das ist es

sowieso -; es ist nicht vom Vater trennbar. Darum sind wir - wie die
Schweizer christkatholische Vorlage, ohne weitere Deutungen - nahe am
Text geblieben: «Er ist dein Wort, untrennbar mit dir verbunden.»

In der folgenden Zeile unterschlägt Friedrich, dass «durch ihn» alles

geschaffen ist. Vielleicht lag ihm eine Textvariante vor, in der dies nicht
vorkam. Dafür nimmt er an dieser Stelle Gottes «Willen» für das «bene-

placitum» hinein (in der evangelischen Vorlage heisst es «durch ihn hast

du alles geschaffen nach deinem Wohlgefallen», ähnlich in der Schweizer

Fassung). Hier schien uns dagegen das zwar umständlichere, aber
biblische «... und du sahst, dass es gut war»18 als Zitat für die Neuschöpfung,
die mit Christus beginnt, angemessen.

Schwierig wurde es bei «misisti de caelo in matricem virginis». Hier
haben wir uns eine freie Übersetzung erlaubt, welche die Mitbetenden

vom Räumlichen hinführt zum Symbolischen: «Du hast ihn (Christus) als

Geschenk des Himmels gesandt in den Schoss einer Jungfrau.» Das

Evangelische Gottesdienstbuch unterschlägt diese Stelle interessanterweise

ganz.

199



Joachim Vobbe

Die «Traditio apostolica» bleibt in ihrer Inkarnationstheologie sehr

ausführlich und vertieft den Gedanken noch einmal: «... in utero habitus,
incarnatus est et Filius tibi ostensus est, ex Spiritu saneto et virgine natus.»

Dieser Satz wird von den meisten Übersetzern teilweise oder ganz
unterschlagen, wohl weil er als Dublette zum vorangegangenen empfunden
wird. Lediglich die christkatholische Liturgie (diese allerdings ersetzt

«virgo» durch den Namen «Maria»), Jilek und Geerlings übersetzen ihn

vollständig, was jedoch zur Wiederholung des Begriffes «Jungfrau» in
zwei knappen, direkt aufeinanderfolgenden Sätzen führt. Schlechter

Sprachstil - dies ist kein Vorwurf gegen Jilek und Geerlings, die ja nur

wortgetreu übersetzen wollen - und eine Wiederholung eines für viele

Gläubige begrifflichen Stolpersteins («Jungfrau») gehen also hier schon

im Urtext eine problematische Verbindung ein. Wir haben uns die Freiheit

genommen, es an dieser Stelle beim ersten Satz bei der «Jungfrau» zu
belassen, bei der Wiederholung aber «virgo» als «jungfräulichen
Menschen» zu übersetzen. Damit vermeiden wir nicht nur eine Wiederholung
im Ausdruck, wir bieten auch für die Mitbetenden eine vorsichtige
Mehrdeutigkeit des Begriffes «Jungfrau -jungfräulich» an, die ein ausschliesslich

biologisches Verständnis auf ein geistliches hin öffnet.
Beim Gedenken des Leidens haben wir die Partizipialkonstruktionen

«complens» und «adquirens» im Deutschen aus sprachstilistischen Gründen

in einen kleinen Extrasatz aufgelöst; umgekehrt haben wir - dem

bisherigen deutschen altkatholischen Duktus folgend - den Nebensatz

«cum pateretur» durch das knappe «In seinem Leiden ...» wiedergegeben.
Ebenfalls aus sprachstilistischen Gründen (um eine Verdreifachung von
«Leiden» in zwei aufeinanderfolgenden Sätzen zu vermeiden) haben wir
die «passio» im Unterschied zum vorangegangenen «pateretur» mit
«Todesqualen» übersetzt. Ferner haben wir es beim sprichwörtlichen,
poetischeren Fesseln «Sprengen» belassen und nicht ein «Zerreissen» o.a.
daraus gemacht. Den «diabolus» haben wir nicht zum Satan hochpersonifiziert,

aber auch nicht zu dem - im Deutschen schon eher märchenhaft
anmutenden - «Teufel» werden lassen, sondern, da die Betonung hier auf
dem Sprengen der Fesseln liegt, mit «Bösen» wiedergegeben, das personal

oder auch sächlich verstanden werden kann. Es hat uns gereizt, an
dieser Stelle «Verwirrer» zu sagen. Doch wollten wir vermeiden, dass die
Mitbetenden gedanklich ausgerechnet an dieser Stelle an einem unge-

17 Vgl. Lk 4.21.
18 Vgl. Gen 1.31.

200



Die Übersetzung des Eucharistiegebets nach der Traditio apostolica

wohnten deutschen Ausdruck hängen bleiben und so dem Satan zu viel
Ehre erweisen müssen.

Interpretationsoffen und daher strittig ist der nächste Halbsatz, der das

Erlösungswerk Christi beschreibt: «...et infernum Calcet et iustos illumi-
net.» Eine Schlüsselrolle spielt die Übersetzung des «calcare», das sowohl
«betreten» als auch «zertreten» meinen kann. Hat Christus, wie man es

erst relativ spät19 gedeutet hat, die «Unterwelt» «historisch», d.h.
zwischen Tod und Auferstehung, «betreten», um die Gerechten (des Alten
Bundes u.a.) herauszuführen oder «zertritt», d.h. besiegt, überwältigt der
Sohn Gottes die Pforten des Inferno, der Hölle, der Todesmächte ein für
alle Mal und besiegelt damit sein Erlösungswerk für alle, die sich mit ihm
dem Bösen widersetzt haben und noch widersetzen? Dass das «calcare»
dem «illuminare» der Gerechten mit einem «et - et» gegenübergestellt
wird, spricht unseres Erachtens eher für das präsentische Verständnis des

Textes als für eine Interpretation im Sinne eines historischen Nacheinan-
ders. Durch das «Zertreten» wird der Text überdies aktualisiert und meint
den Beter des jeweiligen Heute. Während Jilek sich für das «Betreten» der

«Unterwelt» entscheidet, wählt Geerlings ein «Niedertreten» der «Unterwelt».

Ein «Zertreten» der «Unterwelt» finden wir bei Friedrich, ein
«Zertreten» des «Hades (infernum)» bei Klauser, ein «Bezwingen» der «Hölle»

im Evangelischen Gottesdienstbuch und ein «Bezwingen» des

«Reichfs] der Finsternis» in der christkatholischen Version. So ergibt sich

eindeutig eine Mehrheit der Übersetzer für das «Zertreten» im Sinne einer

Vernichtung, der auch die alt-katholische Stimme von Johannes Friedrich

zugezählt werden darf. Wir haben uns dieser Mehrheit angeschlossen.
Abschliessend sei bemerkt, dass bis heute im orthodoxen Ostertroparion

gesungen wird: «... durch den Tod hat er [Christus] den Tod zertreten»,
was in der rumänischen Übersetzung noch fast lateinisch nachklingt: «pre
moartea cu moarte calcina.-»

Grosse Freiheit haben wir uns bei der Übertragung des «infernum»
erlaubt. Die Traditionslinie der Übersetzungen ist klar: Die hebräische

Scheol wird zum griechischen Hades und dieser wiederum zum
lateinischen Infernum. Doch bleibt auch das Gleiche gemeint? Wer «Infernum»

hört oder erst recht in der deutschen Übersetzung «Hölle» liest,
denkt eher an einen Ort des Bösen, des Verderbens, der Qual, der Strafe,

und nicht mehr, wie das Hebräische oder Griechische sagen möchten, an

19 Vgl. Ferdinand Gahbauer, Die Anastasis verbindet die Christenheit, in: KNA-
ÖKI 12/2007, 15-19.

201



Joachim Vobbe

ein vergleichsweise harmloses Schattenreich der Toten. Auch stellt sich
die Frage, was ein «Zertreten der Unterwelt» besagen soll - damals wie
heute. Ergibt sich nicht aus dem «Zertreten», dass das, was hier zertreten
werden soll, nicht nur ein Schattenreich, sondern das Reich alles
Todesmächtigen, alles Verderbenbringenden ist? So haben wir uns, da dies den

Lebenskampf aller Mitbetenden betrifft, für die Übersetzung «Brutstätten
des Verderbens» entschieden, also etwas, das sowohl dem Dante'schen
Inferno als auch den infernalischen, Verwirrung und Desorientierung
stiftenden Mächten, denen wir tagtäglich ausgesetzt sind, zuzuordnen ist.

(Interessant scheint mir zudem, dass, wer heute das deutsche Wort
«Unterwelt» hört, auch zunächst etwas ganz Reales assoziieren wird, nämlich
aktuelle Brutstätten des Bösen, Gemeinen, Betrügerischen, Verbrecherischen.)

«Illuminare iustos» - meint das «die Gerechten erleuchten» (so z.B.

Geerlings)? Wir haben geglaubt, dass die Übertragungen von Jilek und

Klauser «... die Gerechten zum Licht zu führen» bzw. «... den Gerechten
Licht zu bringen» das Gemeinte in heutiger Sprache angemessener
wiedergeben. Damit ist doch wohl Christus angesprochen, der mit dem
«aufstrahlenden Licht aus der Höhe» identifiziert wird, das uns besuchen wird,
«um allen zu leuchten, die in Finsternis sitzen und im Schatten des

Todes»20. Hier ist nicht an eine «Erleuchtung» im rein innerlichen,
womöglich esoterischen Sinne zu denken, sondern daran, dass die Gerechten,
deren Denken, Reden und Tun oft von Missachtung und der Finsternis des

Kreuzes überschattet wird, von Christus, dem Sol invictus, ins Licht
gestellt werden.

Bei «resurrectionem manifestet» haben wir uns für «... die Auferstehung

wahr zu machen» entschieden. Wäre es in einem liturgischen Text
machbar, hätten wir sogar sagen wollen: «... die Auferstehung zu
manifestieren». Darin drückt sich u.E. mehr aus als in dem mehrheitlich
gewählten «kundtun» oder «offenbaren». Bei der Auferstehung geht es nicht
nur um einen Offenbarungs- oder Verkündigungsakt. Für die Jüngerinnen
und Jünger ist sie offenbar so handgreiflich wie ihr eigenes Leben.

Die Einsetzungsworte sind in den Übersetzungen, soweit diese nicht
streng textnah sein wollen (Jilek, Klauser, Geerlings), der jeweiligen
kirchlichen Tradition zuzuordnen. So haben wir es auch im neuen
altkatholischen Eucharistiebuch praktiziert.

20 Vgl. Lk 1,78 f.

202



Die Übersetzung des Eucharistiegebets nach der Traditio apostolica

In den nachfolgenden Sätzen sind wir im Einklang mit allen Übersetzern

geblieben. Lediglich in der römisch-katholischen und in der evangelischen

Fassung gibt es konfessionstypische Abweichungen. Die offizielle
römische Fassung unterschlägt die - bei «Hippolyt» den Einsetzungsworten

nachgestellte - Epiklese und setzt diese, wie erwähnt, als Gabenepi-
klese schon vor die Einsetzungsworte. Dafür erweitert sie den Text um
eine epikletische Fürbittestrophe für die Mitfeiernden sowie um Bitten für
Papst, Bischöfe, Diakone, kirchliche Dienste, Verstorbene und alle
Anwesenden.

Die evangelische Fassung dagegen entschärft die Epiklese durch das

«segne uns dieses Mahl» an der Stelle, wo im Original nicht das Mahl,
sondern die Gaben selbst ausdrücklich als «Heiliges» bezeichnet werden,
durch das die Empfänger vom Heiligen Geist erfüllt werden sollen.

Ist es angebracht, ausgerechnet bei einem solchen Text aus der alten,
im Wesentlichen ungeteilten Kirche konfessionell sperrige Stellen zu
eliminieren? Wir haben es nicht gewagt. Wir glaubten es der Einheit der
Kirche schuldig zu sein, das «Heilige» der Gaben neben der durch diese

Gaben inspirierten Heiligkeit der Kirche stehen zu lassen.

Auch unsere Übertragung enthält Interpretationen. Und sie wird, ebenso

wie die anderen, mit dem Wandel der Sprache auch sprachlich
verbesserungsbedürftig bleiben. Was jedoch den Duktus (z.B. die den Verba

testamenti nachgestellte Epiklese) und einige wesentliche theologische
Aussagen (z.B. dass unsere Heiligung geschehen möge durch den Empfang

der geheiligten, konsekrierten Gaben) angeht, scheint mir dieses
früheste überlieferte westliche Eucharistiegebet Impulse zu enthalten, die
auch heute noch die ökumenische Diskussion um die Eucharistie befruchten

könnten.

Joachim Vobbe (geb. 1947 in Bad Honnef D), Bischof. Seit 1995 Bischof des

Katholischen Bistums der Altkatholiken in Deutschland. 1998-2002 Kopräsident

des Anglican - Old Catholic International Co-ordinating Council
(AOCICC). Seit 2001 Quästor der Internationalen Altkatholischen
Bischofskonferenz.

Adresse: Gregor-Mendel-Strasse 28, D-53115 Bonn, Deutschland.

203



Joachim Vobbe

English Summary

The eucharist prayer found in the traditio apostolica, a church order which has

survived in various versions of a lost Greek original and whose (modern) attribution

to Hippolyt of Rome has recently become rather doubtful, has been sort of a

bench mark in liturgical studies and revision work during the second half of the

20th century. Modern renderings of the prayer or texts partially inspired by it are

now used in many Western churches. The author explains the considerations
which led to the revised translation of the prayer as it appears in the latest edition
of the Missal of the German Old Catholic Church. He does so by referring to the

Latin text (edited by Edmund Hauler and printed in the edition of A. Hänggi/I.
Pahl) and other German translations most of which are presented in a synopsis.

204


	Die Übersetzung des Eucharistiegebetes nach der Traditio apostolica im neuen Eucharistiebuch des deutschen altkatholischen Bistums

