
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 97 (2007)

Heft: 3

Artikel: Heimatlose im katholischen Europa des 19. Jahrhunderts [Fortsetzung]

Autor: Schoon, Dick

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405031

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405031
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Heimatlose im katholischen Europa
des 19. Jahrhunderts

Alvaro und Heinrich von Liano und ihre Beziehungen
zur Bischöflichen Klerisei in den Niederlanden
und zur altkatholischen Bewegung in Deutschland*

Dick Schoon

2. Heinrich Stephan Alvaro von Liano (1815-1882)

Die Informationen über Leben und Werk Alvaro von Lianos wurden
hauptsächlich seiner Korrespondenz mit Karsten entnommen. Diese
Korrespondenz dient im Folgenden auch für Leben und Werk seines Sohnes
Heinrich von Liano als Hauptquelle135. Zusätzliche Informationen werden
den bereits genannten edierten Briefwechseln von Reinkens und Döllinger136

entnommen sowie sieben noch nicht edierten Briefen von Heinrich
von Liano an Döllinger aus dem Zeitraum 1868-1869137 und der ebenfalls
bereits genannten Chronik von Casparus Johannes Rinkel. In Letzterer
werden Lianos Broschüren aus dem Jahre 1869 erwähnt, wird er in
Korrespondenzen zur Zeit des Münchener Kongresses von 1871 genannt und
ist nach seinem Tod im Jahre 1882 ein kurzer Nachruf enthalten138.

2.1 Lebenslauf

Heinrich Stephan Alvaro von Liano wurde am 15. November 1815 in
Berlin als einziges Kind von Alvaro Augustin Maria von Liano und Caro-

* Der erste Teil dieser Arbeit erschien in: IKZ 97 (2007) 73-105 (zur Person von
Alvaro Augustin Maria von Liano, 1782-1848).

135 Vgl. die biographische Notiz bei Berlis, Frauen (wie Anm. 8), 138, Anm. 519.
136 Vgl. Anm. 4 und 5.
137 Bayerische Staatsbibliothek München (im Folgenden zitiert: BSBM), Döllin-

geriana II. Ich danke lic.phil. et theol. Hubert Huppertz, der die Briefe transkribiert und

mir zur Verfügung gestellt hat.
138 Rinkel, Kroniek (wie Anm. 17), 128-129, 147, 149-151, 153, 154, 156, 159,

359-360. Rinkel nennt keine Quellen für seine Angaben für den Nekrolog. Conzemius,
Döllinger Briefwechsel (wie Anm. 4), III, 416, Anm. 2, und IV, 480, Anm. 2, nennt
fälschlich das Jahr 1880 als Todesjahr von Liano jun.

IKZ97 (2007) Seiten 161-188 161



Dick Schoon

lina Böhm-von Liano geboren139. Angaben über seine Jugendjahre können

lediglich aus beiläufigen Bemerkungen aus der Korrespondenz seines
Vaters hergeleitet werden. Sie fehlen aus dem gleichen Grund, der diesen

Zeitraum auch im Leben seines Vaters unterbelichtet liess: Vater und Sohn

schwiegen über die protestantische Periode des Vaters. Heinrichs Jugend
wird sich in der Nähe des preussischen Hofes in Berlin abgespielt haben,

wo sein Vater Sekretär des Bruders des Königs und an der Königlichen
Bibliothek tätig war. Wie bereits gesagt, hielt sich die Familie 1823 in
Paris auf und wohnte von 1823 bis 1826 im Schweizer Kanton Waadt140.

Von 1826 bis 1828 besuchte Heinrich von Liano, wie er selbst angab, die

Schule der Herrnhuter Brüdergemeinde in Neuwied. Dort muss es ihm gut

ergangen sein, denn bis 1849 hielt er den Kontakt dorthin aufrecht und

dachte auch später noch gerne an seine Schulzeit zurück141. Obwohl
anzunehmen ist, dass Heinrich in Berlin evangelisch getauft wurde, wird nach

der Rückkehr des Vaters zur katholischen Kirche nirgends eine erneute
Taufe erwähnt. Am Quatembersamstag von Pfingsten 1840 oder 1841

wurde er durch den Trierer Weihbischof Günther gefirmt, der nach dem

Tod von Bischof Joseph von Hommer 1836 Bistumsverweser geworden
war142.

Seine erste berufsähnliche Funktion erfüllte Heinrich von Liano von
1835 bis 1837 als Büroangestellter in der Forstverwaltung143. In diesen

Jahren wurde deutlich, dass die Unruhe des Vaters auch die Lebensart des

Sohnes ansteckte. 1839 versuchte Liano sen. seinem Sohne eine Hausleh-
rerstelle bei einer wohlhabenden Familie in der Kirche von Utrecht zu
verschaffen. Er gab an, dass sein Sohn Hebräisch, Griechisch und Latein

gut beherrsche und des Französischen, Deutschen, Kastilianischen und

Italienischen mächtig sei. Des Weiteren sei er gut in Mathematik, Botanik,

139 Vgl. Anm. 37. Rinkel fügt an. dass er das Datum dem Bericht des Todes
entnahm, der unterzeichnet war mit «Joh. Ev. Boll, Königl. Geistl. Rat». In Rinkels
Korrespondenz ist dieser Bericht nicht vorhanden. Das Geburtsdatum ist auch herleitbar

aus: H. von Liano an C Karsten, 14. November 1843. Liano erläutert die Datierung
dieses Briefes folgendermassen: «Veille du jour de larmes de ma naissance physique
& du jour de la patronne de ma grand-mère paternelle, qui était une sainte femme,
Gertrude.»

140 Vgl. Anm. 41.
141 HUA 224, 1323: C. Karsten an H. von Liano, 2. Jum 1859; 1248-3: H. von

Liano an C. Karsten, 9. Juni 1859.
142 H. von Liano an C. Karsten, 24. Mai 1872. Wilhelm Arnold Günther (1763-

1843), ab 1834 Titular-Bischof von Sion mons Arabiae.
143 H. von Liano an C. Karsten, 3. September 1849.

162



Heimatlose im katholischen Europa des 19. Jahrhunderts

Chronologie, Geographie und Geschichte; für das kirchliche Amt habe er
keine Berufung144. Obwohl Karsten die Bitte höflich entgegennahm, bleibt
offen, ob er auch tatsächlich Versuche unternahm, sie zu erfüllen. Jedenfalls

besuchte Heinrich von Liano 1840 die Niederlande145. In Amsterdam
begegnete er Henricus Johannes van Buul (1795-1862), der einige Jahre

später Bischof von Haarlem werden sollte, damals aber noch Pfarrer in der
Kirche an der Brouwersgracht war, sowie dessen Cousin Johannes Henricus

van Buul (1798-1878), Philosophieprofessor am Seminar zu Amersfoort.

Auch Johannes Glazenmaker (1809-1874), Pfarrer in Leiden, und
Petrus Johannes van Wijk (1785-1868), Pfarrer in Hilversum, lernte er
kennen. Ihnen allen liess er in seinen späteren Briefen durch Karsten
Grüsse ausrichten. Der Besuch war jedoch kein ungetrübter Erfolg, da

Liano das Klima nicht bekam146.

Heinrich von Liano und Karsten begegneten einander regelmässig. Im
Sommer 1845 trafen sie sich in Gent. Karsten war auf dem Weg zu einem

zweiwöchigen Besuch bei Freunden in Paris, während Liano auf
ärztlichen Rat zur Badekur in Oostende weilte und die Familie Freudenberg
begleitete, die an der belgischen Küste Urlaub machte147. Auch spätere

Begegnungen fanden immer im August statt, wenn Karsten Urlaub hatte.
So besuchte der Seminarpräsident die Familie von Liano nach dem Tode
Lianos sen. 1848 und 1857 an ihrem Wohnort und trafen sich die Freunde
1860 und 1863148.

Nach dem Tod seines Vaters am 8. Mai 1848 fühlte Heinrich sich von
einer schweren Last befreit. Zugleich wurde ihm bewusst, dass er nun
selbst über die Gestaltung seines weiteren Lebens entscheiden müsse. Er
vertraute Karsten an, dass er gerne Jura studiert hätte. Die Umstände sei-

144 A. von Liano an C. Karsten, 15. Juli 1839.
145 H. von Liano an C. Karsten. 19. Januar 1847.
146 H. von Liano an C. Karsten, 9. September 1866. Liano liess nach 1853 wiederholt

«Prof. Buys» grüssen. der in diesem Jahr gestorben war. Er verwechselte ihn wohl
mit dem Alt-Präsidenten LH. van Buul.

147 Über Karstens Besuch in Paris vgl. Schoon, Cleresie (wie Anm. 1), 223; H. von
Liano an C. Karsten, 10./11. September 1845. Vgl. HUA 224, 1278-1: Suite des

quelques notes pour servir à l'histoire de l'Église Métropolitaine d'Utrecht, 1836-
1869. 2: «23 Juillet. M. l'abbé Karsten fait le voyage de Paris, où il reste quinze jours».
Bereits 1843 war von Liano aus dem gleichen Grund an der belgischen Küste gewesen,
eine geplante Begegnung mit Karsten in Antwerpen fand damals jedoch nicht statt.
H. von Liano an C. Karsten, 30. Juni, 1. und 18. August 1843.

148 H. von Liano an C. Karsten, 21. Oktober 1860, 8. Dezember 1863, 21. Juli
1864.

163



Dick Schoon

ner Jugend hätten dies jedoch verhindert und jetzt sei er zu alt. Eine
Beamtenlaufbahn schien ihm wegen der Geschichte seines Vaters nicht
angebracht; zudem hatte er dafür nicht die richtigen Freunde innerhalb der
Bürokratie. Für eine Tätigkeit als Lehrer galt derselbe Einwand, während
eine Karriere in der Armee ausser Frage stand, da dies bedeutet hätte, sein

Leben unerlaubt aufs Spiel zu setzen. Er sah keine andere Möglichkeit, als

Bauer zu werden, und wollte, die Erlaubnis seiner Mutter vorausgesetzt,
in die Vereinigten Staaten von Amerika emigrieren, und zwar in die katholische

Gegend von St. Louis. Heinrich kannte nämlich einen Bauern aus

Neuwied, einen gewissen Pelzer, der im Juli 1848 dorthin auswandern
wollte. Pelzer war bereit, auch für ihn einen Wohnort zu suchen, so dass

Liano ihm im nächsten Jahr folgen könne. Am liebsten jedoch wolle er in
Karstens Nähe bleiben und auf Nordstrand oder irgendwo in Nordholland,
zum Beispiel in Egmond, einen Wohnort suchen149. Mutter Lina blieben
die wilden Pläne ihres Sohnes nicht verborgen, und ohne Wissen ihres
Sohnes bat sie Karsten, sie zu besuchen und mit dem jungen Mann
realistischere Pläne zu entwerfen150. Obwohl Heinrich nach Karstens Besuch

im Sommer 1848 seine Auswanderungspläne aufgab, gewann er seine

innere Ruhe nicht zurück.
Der Witwe Lianos und ihrem Sohn wurde im Oktober 1848 eine Wohnung

im königlichen Schloss zu Engers zugewiesen, das in der Nähe
Neuwieds liegt151. Zugleich riet ihnen Sasse, der Sekretär des persönlichen
Kabinetts des Königs, diesen zu bitten, die Bücher von Vater Liano zu

einem günstigen Preis zu übernehmen152. Im April fand der Umzug nach

149 H. von Liano an C. Karsten, 7. und 24. Juni 1848.
IM HUA 224. 1248-3: L. von Liano an C. Karsten. 14. Mai. 30. Juni. 5. und 22.

August 1848.
151 H. von Liano an C. Karsten, 31. Oktober/5. November 1848. In den Briefen

wird angedeutet, dass Berliner Beamte schlechte Erinnerungen an Liano bewahrten.
152 H. von Liano an C. Karsten. 7./21. September und 31. Oktober/5. November

1848. Es ging um die Werke Duguets und die gesammelten Werke Arnaulds in der

Ausgabe von Dupac de Bellegarde. Manche dieser Werke behielt Liano für sich. u.a.

die «Histoire de Port-Royal» von Clémencet. die «Hexaples». die «Apologies» von
Varlet und die Werke von Nicole. Le Toutneux. Racine. Hamon. Angélique de St. Jean

sowie die «Prémonition physique» und den «Traité de la liberté» von Petitpied. auch

den «Catéchisme historique et dogmatique» von Fourquevaux. Die «Nouvelles
Ecclésiastiques», die Alvaro aus den Niederlanden geliehen bekommen hatte, schickte

Heinrich dorthin zurück. Kabinettsekretär Sasse war der Vertraute Friedrich Wilhelms
IV. In Alvaro von Lianos Korrespondenz befinden sich acht Briefe Sasses aus dem

Zeitraum 1817-1847 (HUA 224, 1301).

164



Heimatlose im katholischen Europa des 19. Jahrhunderts

Engers statt, wo Heinrich in der Gemeindeverwaltung eine Arbeit fand.
Da der Bürgermeister in seinen Augen unfähig und der Sekretär am
1. Februar gestorben war, hatte er es dort nicht leicht153. Er bekam kein
Gehalt, erhielt aber weiterhin die königlichen Bezüge seines Vaters154.

Wie sein Vater, so hatte sich auch Heinrich von Liano in der Gegend
von Neuwied wegen der vielen Protestanten und der religiös ungebildeten
Katholiken nicht zuhause gefühlt. In Engers war dies nicht anders, und er
ging deshalb auf die Suche nach einem anderen Wohnort. Das Münsterland,

die Umgebung von Kleve oder Nordstrand, aber auch ein Platz in der

port-royalistischen Kongregation der Brüder von St. Antoine in Paris
erschienen ihm geeignet. Noch 1856 hoffte er, Engers bald verlassen zu
können. Seit Juni 1856 arbeitete er in Brodenbach, das nur wenige
Kilometer stromaufwärts von Koblenz an der Mosel liegt. Von hier aus
übernahm er die Verwaltung von fünfzehn Dörfern in der Umgebung. Schliesslich

wurde er 1856 zum Bürgermeister von Engers ernannt, was er zehn

Jahre lang bleiben sollte155.

Ausser einem unruhigen Naturell hatte Heinrich von seinem Vater
auch den Hang zum Studium und zum geschriebenen Wort geerbt. 1838

hatte er den bereits erwähnten Aufsatz «Hermes und der Hermesianis-

mus» verfasst156. 1839 hatte er eine - nach Meinung seines Vaters

hervorragende - deutsche Übersetzung von Racines «Histoire abrégée de Port-

Royal» angefertigt157. Im Jahr 1850 fing er an, den Katechismus der drei

Henris ins Deutsche zu übersetzen. Er war zum Gebrauch der Gemeinde

153 Möglicherweise verwechselt Liano hier die zwei Funktionen. Bürgermeister
Ankenbrandt starb 1851 infolge eines Sturzes beim Besteigen eines Wagens. Liano,
damals Erster Beigeordneter, übernahm kommissarisch bis zur Ernennung Stenzels,

der bis 1856 Bürgermeister blieb, dessen Aufgaben. Von 1851 bis 1856 hatte Liano die

Vertretung für die vereinigten Bürgermeistereien von Brodenbach (Mosel) und Ober-

gondershausen (Hunsrück) inne. Herbert Leicher, Engerser Heimatbuch. Die
Geschichte der Stadt Engers am Rhein, [Engers] 1957, 41 ; Engelbert Lüssem, Chronik

von Engers, O.A., 68. Mit Dank an Prof. Dr. Angela Berlis für diese Angaben.
154 H. von Liano an C. Karsten, 3. September 1849.
155 H. von Liano an C. Karsten, 23. Juli 1855, 1. Juni und 6. September 1856. Über

die Frères de St. Antoine und deren weibliches Pendant, die Sœurs de Ste. Marthe, vgl.
Schoon, Cleresie (wie Anm. 1), 202-210 und die dort genannte Literatur.

156 A. von Liano an C. Karsten, 14. Februar 1838.
157 A. von Liano an C. Karsten, 15. Juli 1839. Es ist unklar, ob die Übersetzung

veröffentlicht wurde.

165



Dick Schoon

von Pfarrer Theodorus van Vlooten (1821-1899) auf Nordstrand
bestimmt158.

In der Zeit, als Liano Bürgermeister war, starb seine Mutter. Carolina
von Liano war in der Nacht vom 27. auf den 28. Dezember 1858 an Grippe

erkrankt und am 3. Januar 1859 um halb vier Uhr morgens daran
gestorben. Heinrich erinnerte sich ihrer voller Dankbarkeit. Seit Karstens
Besuch in Engers am 25. August 1857 war sie weniger fanatisch
antikatholisch gewesen, doch hatte sie zum Leidwesen ihres Sohnes den Übertritt

zum wahren Glauben niemals vollziehen wollen159.

1864 kam es zu einem Konflikt zwischen Liano und seinem Vorgesetzten.

Worum es genau ging, ist unklar. Liano jedenfalls meinte, seine Tätigkeit

nicht länger mit dem vereinbaren zu können, was ihm sein Gewissen

eingab. Die Folge war, dass er sich die Feindschaft des Landrats zuzog160.

Ende September 1866 müsste Liano seine Tätigkeit aufgeben und Engers
verlassen. Zusammen mit seiner Haushälterin Dorothée Kaiser, die schon
seinen Eltern gedient hatte, zog er zunächst auf den Bauernhof der Familie

l5s Mit den drei Henris sind Henri Arnauld (1597-1692). Henri de Laval de Bois-

dauphin (1620-1693) und Henri de Barillon (1639-1699), die Bischöfe von Angers,
La Rochelle und Luçon, gemeint, die 1676 einen «Catéchisme ou Doctrine
Chrétienne» zum Gebrauch in ihren jeweiligen Bistümern herausgaben. 1684 erschien unter

dem Titel: «Katechismus of Christelijk Onderwijs» eine von den Bischöfen der

Klerisei frei gegebene niederländische Übersetzung durch Andreas van der Schuur. In

den Kreisen der Klerisei wurde dieser Katechismus viel benutzt, die letzte Neuauflage
erschien 1920. Für Jugendliche und Kinder gab es je eine Kurzfassung. Vgl. OK 8

(1892). 62-64. Lianos Übersetzung sollte eine Alternative sein zu dem Werk
«Catholisches Unterrichtungs-. Gebet- und Gesang-Buch zum Gebrauch für Katholische
Christen von P. Raymundus Bruns. Prediger-Ordens. Durchgesehen und verbessert

von Raymund Nolte. Mitglied des vormaligen Dominicaner-Klosters und jetzt Kathol.
Pfarrers zu Halberstadt», Halberstadt (Brüggemann) l3l824. Dieses Buch hielt Liano
für recht gut (H. von Liano an C. Karsten, 15. Januar 1850 sowie die folgenden Briefe).
Liano hatte jedoch nicht genug Zeit, so dass fünf Jahre später van Vlooten die
Übersetzung vollendete. Das Ergebnis entsprach nicht Lianos Erwartungen. Denn der Pfarrer

hatte zu viel auf den betrügerischen Gleichklang von Worten in der deutschen und

der niederländischen Sprache vertraut. So hatte er z.B. die Worte «versez la grâce»

(«giesse die Gnade aus») so übersetzt, dass im Deutschen das Gegenteil dessen stand,

was gemeint war: «renversez, la grâce» («vergiesse die Gnade»). H. von Liano an

C. Karsten. 26. Dezember 1855.
159 H. von Liano an C. Karsten, 5. September 1858 und 9. Januar 1859. Heinrich

erwähnt das Alter seiner Mutter nicht.
160 H. von Liano an C. Karsten, 21. Juli 1864.

166



Heimatlose im katholischen Europa des 19. Jahrhunderts

Freudenberg in Zweibrücken (Pfalz) und wartete dort, bis er nach München

umziehen konnte161. In der bayerischen Hauptstadt war das Leben

preiswert. Zudem war das Klima erträglich, und die Stadt bot viele
Möglichkeiten zum Studium. Es dauerte bis Frühling 1867, bevor Liano die
finanzielle Sicherheit zur Ausführung seiner Umzugspläne hatte. An die

Bezüge seines Vaters war nämlich die Klausel gebunden, dass der
Empfänger innerhalb der Grenzen der «confédération germanique» wohnen
müsse. Der Deutsche Bund, der 1815 beim Wiener Kongress begründet
worden war, war nach dem preussisch-österreichischen Krieg von 1866

auseinandergefallen. Liano konnte auch unter diesen veränderten Umständen

Anspruch auf die Zulage geltend machen162.

In München stürzte Liano sich sofort ins Universitätsleben. Er hörte

Vorlesungen und lernte die wichtigsten katholischen Gelehrten kennen163.

Vor allem seine Bekanntschaft mit Ignaz von Döllinger - mehr darüber

später - hinterliessen einen bleibenden Eindruck. In München erlebte
Liano das Aufkommen der altkatholischen Bewegung, angefangen bei
den ersten Protesten gegen das bevorstehende Konzil im Vatikan in den

Jahren 1868 und 1869 bis hin zur Bildung altkatholischer Gemeinden und

zu den Vorbereitungen der Bischofswahl. In dieser Anfangsphase stellte
Liano sich aktiv in den Dienst der altkatholischen Bewegung, veröffentlichte

eigene Schriften und übersetzte die Anderer. Seine unterschiedliche

Beurteilung der Strategie, vor allem hinsichtlich des Einflusses der Politik
auf den Kurs der altkatholischen Bewegung, hatte zur Folge, dass er sich

im Frühjahr 1871 von ihr zurückzog und 1872 ganz von ihr abwandte.

Anfangs hoffte er, dass die Bewegung wieder auf den in seinen Augen
richtigen Kurs einschwenken würde und hielt deshalb den Kontakt mit ihr
aufrecht. 1876 wohnte er in Günzburg, wo die Gemeindesteuer niedriger
war als in München. In aller Einsamkeit widmete er sich hier dem Studium
und bereitete sich auf seinen Tod vor. Sein Briefkontakt mit Karsten

verringerte sich auf wenige Briefe pro Jahr. Nach sechsmonatigem Kranken-

161 H. von Liano an C. Karsten, 16. November 1866: Heinrich war am Abend des

29. September auf dem Bauernhof bei Zweibrücken angekommen.
162 H. von Liano an C. Karsten. 9. September 1866 und 11. Juni 1867.
163 H. von Liano an C. Karsten. 28. März 1870. Heinrich wohnte in der

Barerstrasse K [sie!] 10. Im Oktober 1870 zog er in die Arcisstrasse Nr. 10 Hoch-Parterre,

Ecke Gabelsbergerstrasse, um, die hinter der Alten Pinakothek und gegenüber der

Polytechnischen Schule liegt.

167



Dick Schoon

lager starb Heinrich von Liano am 4. April 1882 abends um halb zehn
Uhr164.

2.2 Heinrich von Lianos Sicht der Politik seiner Zeit

Das Leben Heinrich von Lianos umfasste einen grossen Teil des 19.

Jahrhunderts, in dem sich sowohl die politische als auch die kirchliche Landkarte

stark veränderten. Die verschiedenen deutschen Staaten waren 1871

ein Kaiserreich geworden. Liano lehnte die zunehmende Vereinigung der
deutschen Länder unter preussischer Führung ab. Sein Vater dachte ähnlich

darüber. Denn in Alvaro von Lianos Augen war alles schlecht, was mit
seiner eigenen Apostasie zusammenhing - dazu rechnete er nicht nur den

Protestantismus als solchen, sondern auch den preussischen Staat samt
dessen Oberhäuptern seit Joachim IL und Friedrich IL165. Alvaro dürfte
darunter gelitten haben, dass er gerade von diesem protestantischen Staat

abhängig war und seinen Lebensunterhalt bezog.
Das Jahr 1866 bedeutete in Heinrichs Augen eine Wende, die er in

seinen Briefen wiederholt als «preussischen Verrat» bezeichnete. Am
3. Juli dieses Jahres besiegte Preussen Österreich in der Schlacht bei Kö-

niggrätz. Beim Frieden von Prag am 22. August 1866 wurde Preussen mit
den Gebieten von Hessen-Kassel, Nassau, Frankfurt und Hannover vereinigt,

so dass in Norddeutschland ein zusammenhängendes preussisches
Reich entstand166. Für Heinrich bedeutete die preussische Expansion das

164 Rinkel, Kroniek (wie Anm. 17), 359. Laut Angabe auf der Sterbeurkunde starb

er «Nachmittags um neun Uhr». Der Tod wurde angezeigt durch den Bader Johann
Kustermann. Todesurkunde Nr. 42, 5. April 1882. Auf der Todesanzeige ist die Rede

davon, dass Liano Sohn der «Bibliothekarseheleute Stephan Alvaro und Karolina (L.)
von Liano, die Letztere eine geborene Böhm in Berlin» sei. Mitteilung von Walter
Grabert, Stadtarchiv Günzburg, an Prof. Dr. Angela Berlis, 13. Januar 1999.

165 BSBM, Döllmgeriana II: H. von Liano an J.J.I. von Döllinger, 15. März 1868:

«(...) denn ich verabscheue Friedrichs II. wie Joachims II. von Brandenburg Gedächt-
niss Friedrich II. hat Deutschland unendlich Schaden gethan!» Joachim II. (1535-
1571), Kurfürst von Brandenburg, wurde 1539 protestantisch und führte 1540 die
lutherische Kirchenordnung ein. Friedrich II. «der Grosse» (1712-1786), König von
Preussen, gestand als aufgeklärter Monarch die Religionsfreiheit zu.

166 Zur deutschen politischen Entwicklung dieser Jahre: Heinrich Lutz, Zwischen
Habsburg und Preussen. Deutschland 1815-1866. Berlin (Siedler) 1998. 385-474;
Thomas Nipperdey, Deutsche Geschichte, Bd. 1: 1800-1866: Bürgerwelt und starker
Staat, München (Beck) 1994; ders., Deutsche Geschichte, Bd. 2.: 1866-1918,
Machtstaat vor der Demokratie, 3., durchgesehene Aufl., München (Beck) 1995.

168



Heimatlose im katholischen Europa des 19. Jahrhunderts

Ende der alten föderalen deutschen Idee, die nun durch eine mit Militärgewalt

erzwungene Einheit unter protestantisch-preussischer Führung
ersetzt worden war und ihren vollen Umfang noch nicht erreicht hatte. Liano
fürchtete, dass Preussen sich einerseits mit dem zaristischen Russland (das
der Spätjansenist Agier schon als das Reich von Gog bezeichnet hatte167)

und andererseits mit dem kurialistischen Rom (dem Reich Magog) verbinden

würde, so dass der Krieg nicht mehr lange auf sich warten lassen

würde. Er sah sich in seinen Befürchtungen bestätigt, als Rom durch
Garibaldi (1807-1882) bedroht und durch «schändliche Piemonteser»
besetzt wurde, während zugleich eine Räubersynode vorbereitet wurde, bei
der eine «lächerliche Travestie abgefallener Bischöfe» die päpstliche
Unfehlbarkeit zu verkünden hatte168. Die französische Regierung unter Kaiser

Napoleon III. (1808-1873) bot mit ihrem liberalen Kurs kaum ein

Gegengewicht gegen die deutsche Expansion. Ein Krieg zwischen Frankreich

und Preussen war unvermeidlich169.

In seinen nach 1870 verfassten Briefen stellte Liano einen direkten

Zusammenhang zwischen den philosophischen Strömungen und der
politischen Situation seiner Zeit her. Der verderbliche Einfluss der
französischen Philosophen, vorbereitet durch die protestantischen Aufständischen

des 16. Jahrhunderts, die Geusen in den Niederlanden und die

167 Agier verbindet Apk 13,11-18 mit Ez 28-29 und identifiziert unter Hinweis auf
Flavius Josephus. Antiquitates I, 6, das Reich Gogs mit Russland, dem Tartaren- bzw.

dem skythischen Reich. Vgl. Pierre Jean Agier, Commentaire sur l'Apocalypse, par
l'auteur des Explications des Psaumes et des Prophètes, Paris (Eberhart) 1823, II,
30-33,214-215.

168 H. von Liano an C. Karsten, 20. Oktober 1867. Liano spielt hier auf Victor
Emanuel II. (1820-1878) aus dem Haus Savoyen-Piemont an, den König von Sardinien,

der mit Hilfe des französischen Kaisers Napoleon III. in den Jahren 1859-1866

ganz Italien ausser Rom unter sich vereinigte. 1870 wurde Rom durch die Truppen
Garibaldis eingenommen und dem 1861 zum Königreich ausgerufenen Italien unter

Victor Emanuel II. eingegliedert. Vgl. Jacques Godeschot, Histoire de l'Italie
moderne. Bd. I: Le risorgimento 1770-1870, Paris (Hachette) 1971, 496-503, 524-545.

169 H. von Liano an C. Karsten, 19. April 1869 und 25. August 1873. Liano schätzte

den französischen Kaiser nicht besonders. Er nannte ihn das «monstre, fils d'Hortense

Beauharnais, meurtrier de la France, quant à la religion, la morale et la politique, et

maintenant un instrument de l'infâme politique prussienne.» Für einen Überblick über

die französische Politik in diesen Jahren: Pascal Balmand, Histoire de la France,

Paris (Hatier) 1992, hier zitiert in der holländischen Übersetzung: Geschiedenis van

Frankrijk, Utrecht (Spectrum) 1996. 180-185.

169



Dick Schoon

englischen Unabhängigkeitsbefürworter des 17. und des 18. Jahrhunderts,
hatte sich in den französischen Versammlungen der Jahre 1789-1791 und
1791-1792 erstmals auf der politischen Bühne manifestiert. Weil Preussen

sich von diesen Ereignissen ferngehalten hatte (Liano spricht hier
erneut vom «preussischen Verrat»), konnte die Revolution überleben, unter
dem «Meteor» Napoleon fortgeführt werden und in den revolutionären
Geschehnissender Jahre 1830, 1848 und 1851 vollständig siegen170. Ständig

hatte dabei die Macht Preussens zugenommen, die auf dem Individualismus

und Materialismus von Philosophen wie Fichte und Schleiermacher

aufbaute; 1866 und 1870-1871 gab es kein Gegengewicht mehr zur
Macht Preussens und verschwand das alte Deutschland vollständig von
der Landkarte. Seitdem ging es Liano zufolge nicht mehr um eine Macht,
die Gott zwar fremd war, von ihm jedoch toleriert wurde - nein, jetzt ging
es um eine Gott entgegengesetzte Macht, um das Reich von Gog und

Magog, den Vorboten des Antichristen171.

2.3 Heinrich von Liano und die katholische Kirche in Deutschland

Die katholische Kirche in Deutschland machte parallel und in enger
Verbindung zu den politischen Entwicklungen während des 19. Jahrhunderts
einen Prozess der Vereinheitlichung durch. War zu Beginn des 19.

Jahrhunderts noch ein febronianischer Episkopalismus vorherrschend, so
entwickelte sie sich zu einer straff organisierten Institution, in der die
Bischöfe Liano zufolge nicht mehr wagten, offen zu sagen, was sie dachten,
sondern statt dessen zu Sprachrohren Roms wurden. Die restaurative
Verteidigung der kirchlichen Freiheit und katholischen Identität fand vor
allem in der jüngeren Geistlichkeit Befürworter und wurde durch Theolo-

170 In den genannten drei Jahren vollzogen sich wichtige politische Ereignisse:
Ermutigt durch die Revolution des Jahres 1830 in Frankreich wurden in Hessen und

Hannover staatliche Reformen erzwungen. 1848 kam es zu einer bürgerl ichen Revolution,

bei der die aufgeklärt-absolutistischen Monarchen den Forderungen nach
konstitutionellen und parlamentarischen Reformen nachgeben mussten. 1850-1851 wurde
Preussen durch den alten Bundestag daran gehindert, mit den Königreichen Hannover
und Sachsen einen kleinen Deutschen Bund ohne Österreich zu begründen. Mit dem
im November 1850 geschlossenen Vertrag von Olmütz war die deutsche Einheit unter
preussischer Führung vorläufig ausser Sicht. Vgl. Lutz, Habsburg, und Nipperdey,
Geschichte, Bd. 1 (wie Anm. 166), passim.

171 H. von Liano an C. Karsten, 24. Mai 1872.

170



Heimatlose im katholischen Europa des 19. Jahrhunderts

gen wie Johann Adam Möhler (1796-1838)172 und durch Johann Joseph
von Görres (1776-1848)173 in dessen «Historisch-Politischen Blättern»
propagiert. Die Schulen eher liberaler Theologen wie Georg Hermes174

und Philosophen wie Anton Günther (1783-1863)175, die in ihrem Denken
die moderne Philosophie aufgriffen, wurden verdächtigt, die Kirche dem
Staat auszuliefern. Ein wichtiger Wendepunkt war die Eskalation des

Konfliktes zwischen Katholiken und preussischem Staat nach der
Verurteilung des Werkes von Hermes im Jahre 1835, wie auch die darauf
folgende Entfernung seiner Anhänger aus ihren Ämtern und die Kölner Wirren

im Jahre 1837 über die Frage der gemischten Ehen.
Liano verfolgte die Entwicklungen in der Theologie und in der

kirchlichen Praxis mit grossem Interesse. Im Zusammenhang mit seiner
endzeitlichen Sicht von Kirche und Gesellschaft, die er mit seinem Vater teilte,
konstatierte er, die Theologie leide darunter, dass sie der Kenntnis der
vollen Wahrheit entbehre. Lianos jugendliche Begeisterung für Hermes'
Lehre wurde bereits erwähnt. Später kühlte sein Interesse daran ab, weil
die Philosophie Kants, für Hermes der Ausgangspunkt seines

theologischen Denkens, ihm zu einseitig und die darauf basierende Dogmatik als

semipelagianisch erschien176. Liano stellte erschrocken fest, dass die deutsche

Wissenschaft auf der Grundlage einer solchen Überschätzung des

menschlichen Erkenntnisvermögens sogar die Lehre Darwins propagieren
konnte, nach welcher der Mensch vom Affen abstammte. Er nannte diese

Lehre spöttisch «pithekoidisch» und sah sie als Abfall von der christlichen

172 Dogmatiker, seit 1826 Professor der Kirchengeschichte in Tübingen, ab 1835

in München. Vgl. Leo Scheffczyk, Theologie in Aufbruch und Widerstreit. Die
deutsche katholische Theologie im 19. Jahrhundert, Bremen (Schünemann) 1965,

30-33.
173 Laientheologe, Gelehrter, Publizist. Begründer der Zeitschriften «Rheinischer

Merkur» (1814) und «Historisch-Politische Blätter» (1838). Mitarbeiter bei der

Zeitschrift «Der Katholik» (Mainz). Görres schrieb viel über das Verhältnis von Kirche
und Staat und den Kampf gegen den Liberalismus. Er wurde durch König Ludwig I.

1826 als Professor für allgemeine und Literaturgeschichte nach München geholt
und dort zum Mittelpunkt des Münchener Kreises katholischer Gelehrter. Vgl.
Scheffczyk, Theologie (wie Anm. 172), 210-213.

174 Vgl. Anm. 116.
175 Philosoph in Wien. Zu seinen Schülern gehörten viele spätere Altkatholiken.

Vgl. Scheffczyk, Theologie (wie Anm. 172), 140-143; Berlis, Frauen (wie Anm. 8),

36, Anm. 42.
176 H. von Liano an C. Karsten, 13. November 1845.

171



Dick Schoon

Tradition an177. Echte (Natur-)Wissenschaft wurde in seinen Augen von
Gläubigen wie Kopernikus, Pascal, Kepler und Newton verrichtet178.

Obwohl Liano die Neuscholastik nicht sonderlich schätzte, stand er
einer spekulativen Theologie nicht grundsätzlich ablehnend gegenüber.
Das Werk Günthers gehörte für ihn dazu, gemeinsam mit der mehr

philosophisch-rationalen Theologie von Hermes. Günthers Werk war der guten
Theologie nicht unbedingt feindlich, ähnlich wie die eher spekulative
Theologie des Nikolaus von Kues ja auch zur geoffenbarten Religion und

zum logischen Aufbau der Dogmen beigetragen hatte. Doch bevorzugte
Liano die Kirchenväter, bei denen beide Richtungen, die spekulative und

die rationale, zu finden waren. Der echte Meister war Augustinus, der

beide Richtungen vorbildlich vereinte. In der Apologetik - einem anderen

Steckenpferd Lianos - schätzte er Möhler sehr. Er sprach von ihm mit
Respekt als grösstem deutschen Theologen der ersten Hälfte des 19.

Jahrhunderts, der in der Nachfolge Bossuets die Wahrheiten der Religion am
deutlichsten dargelegt hatte179.

Liano wurde in seiner Meinung durch Karsten unterstützt. Auch für
diesen waren die Theologen aus der Hermes-Schule zwar die Aufgeklärtesten,

aber deshalb nicht unbedingt die Besten. Nach seiner Überzeugung
erkannten sie dem menschlichen Erkenntnisvermögen eine zu grosse Rolle

in der Theologie zu und wären mit den Kirchenvätern besser beraten

gewesen180. Ihr grösstes Manko war jedoch, dass sie die Werke der
französischen Theologen des 16. und 17. Jahrhunderts nicht kannten. Liano
konnte sich dies nur damit erklären, dass seit 1815 in den deutschen
Ländern systematisch die Kenntnis des Französischen vernachlässigt wurde,

so dass die gute Theologie nicht mehr gelesen wurde. Hier und da tauchte

bisweilen ein Name aus der Schule Port-Royals auf, wie etwa der von

Duguet. Aber dies war eher ein Zufallstreffer; im konkreten Fall war ein

Autor beeindruckt von Duguets Werk, ohne dass er jedoch die vollständige

Wahrheit kannte181. 1868 schrieb Liano in der «Augsburger Allge-

177 H. von Liano an C. Karsten, 7. November 1868. Das griechische Wort pithékos
bedeutet «Affe».

178 H. von Liano an C. Karsten, 30. Dezember 1854/8. Januar 1855.
179 H. von Liano an C. Karsten, 29. Juli 1838, 26. Januar 1847, 1. September 1854,

24. Juni 1867, 25. September und 23. Oktober 1869.
180 HUA 224, 1323: C. Karsten an H. von Liano 10. November 1846.
181 H. von Liano an C. Karsten, 20. November 846. Liano hatte den Namen

Duguets in der «Geschichte der Religion Jesu Christi» von Friedrich Leopold von Stolberg

(1750-1819) gefunden.

172



Heimatlose im katholischen Europa des 19. Jahrhunderts

meinen Zeitung» einen Artikel über den jung verstorbenen Martin Deutin-
ger 1815-1864). In seinen Briefen an Karsten verglich er ihn mit Hermes.
In Lianos Augen war er aufrichtig, fromm, asketisch und ein gediegener
Philosoph, der zum herrschenden Materialismus ein gutes Gegengewicht
bot182.

Aus der Beurteilung der Theologen seiner Zeit lässt sich Lianos eigene
Vorliebe für eine Theologie erkennen, die von der Offenbarung her dachte
und sich auf die Kirchenväter bezog. Jeder Versuch, die Theologie vom
menschlichen Denkvermögen her aufzubauen, war für ihn ein Zeichen
von Semipelagianismus und führte unvermeidlich in die Irre. Ihm verrieten

sich die modernen theologischen Systeme alle durch eine fehlende
Kenntnis der Wahrheit, wie sie in der Vergangenheit in der augustinischen
Schule von Löwen und Port-Royal eingeübt worden war. So schrieb er
bereits in einem seiner ersten Briefe an Karsten:

«Man findet in unseren Tagen fast nirgends mehr die gründliche Theologie,
die das einzige Erbe der wahren Kirche Jesu Christi war. Bei den Gläubigen
unbekannt, verkannt durch andere, verfälscht und banalisiert durch Dritte,
wird die [Theologie] nach aussen in Stücke gerissen und dort von
hochgeachteten Genien wie Schelling, Hegel und Schleiermacher mit schrecklichen

Verirrungen vermischt, die manichäische und pantheistische Elemente
der Lehre der Reformatoren aus dem 16. Jahrhundert weiter entwickelt haben.

Infolgedessen müssen wir erneut emporklimmen zu unseren früheren
Lehrmeistern: Leuven und Port-Royal183.»

182 H. von Liano an C. Karsten, 11. Juni 1867, 14. April und 11. Juni 1868. Liano
hatte Deutinger, der Priester und Philosophieprofessor war, in München kennen
gelernt und schätzte dessen Werk «Das Reich Gottes nach dem Apostel Johannes» (Freiburg

1862) sehr. Lianos Artikel in der «Augsburger Allgemeinen Zeitung» erschien

gekürzt: Eine Fussnote über Port-Royal sowie eine Passage am Ende, in der der
Verfasser eine Parallele zwischen dem genannten Werk Deutingers und Schleiermachers
«Über die Religion für die Gebildeten unter ihren Verächtern» herstellte, waren gestrichen

worden.
183 H. von Liano an C. Karsten, 29. Juli 1838. Konsequent in diesem Denken

bleibend, beurteilte Liano ein Buch von Thilo, Die Wissenschaftlichkeit der modernen

speculativen Theologie in ihren Prinzipien beleuchtet (Leipzig 1851), positiv. Johann

Karl Thilo (1794-1853) lehrte in Halle Kirchengeschichte und alttestamentliche

Exegese. In seinem Buch zeigte er Liano zufolge, dass die pantheistische Lehre Spinozas
durch Schelling und Hegel in Deutschland und durch Cousin und Jouffroy in Frankreich

fortgesetzt wurde und zum Ausgangspunkt der «so genannten Reformer des

Christentums in Deutschland im 19. Jahrhundert» geworden war. Diese Lehre bot

brilliante Äusserlichkeiten, aber keine wissenschaftliche Kenntnis. H. von Liano an

C.Karsten, 16. April 1853.

173



Dick Schoon

Mit seiner kritischen Haltung gegenüber der modernen Theologie, die aus

einer apokalyptischen Sicht der Geschichte herrührte, stand Liano übrigens

nicht allein. Auch der Jesuit Joseph Kleutgen (1811-1883)184, der in
Rom die 1848er-Revolution miterlebt hatte, war der Meinung, dass die
Welt gegenüber Gott und seiner Kirche in Aufstand gekommen war. Für
ihn war dies das letzte Stadium einer Ära, die mit der Renaissance und der
Reformation begonnen hatte. Aber hier trennten sich ihre Wege bereits
wieder. Kleutgen plädierte für eine Rückkehr zum Mittelalter, der Zeit vor
der Reformation und der Aufklärung. Ihm stand dabei weniger die

Glaubenshaltung des individuellen Gläubigen vor Augen als vielmehr die
gesamte christliche Gesellschaft, in der jeder einzelne Gläubige seinen Platz
im grösseren, von der Kirche bestimmten Ganzen kannte. Kleutgen
betonte die Autorität des Papstes und sprach sich für die Wiedereinführung
der Scholastik aus, um so modernen Irrlehren zu widerstehen. Liano
dagegen fand seinen theologischen Anker bei Port-Royal und wollte von
dort aus zu den Quellen der Offenbarung und den Kirchenvätern vorstos-
sen. Er plädierte für einen Glauben, der sich der ganzen Tradition der

Kirche anschloss und das Leben der Christen zur Zeit der Kirchenväter
spiegelte. Von hier aus, so dachte er, könnten Irrwege wie die der Protestanten

oder der modernen Ungläubigen bekämpft werden.
Liano besuchte 1844 die Ausstellung des Heiligen Rockes in Trier. Er

war begeistert über die dort geschehenden Wunder und konnte die Zurückhaltung

der Kirchenleitung nicht nachvollziehen. Allerdings konnte er
nicht verstehen, wieso die Wunder gerade im Lager der Gegner geschahen.

Oder hatte er die relative Gesundung seines Vaters etwa als Wunder
anzusehen? Sein Vater war ja genau während Heinrichs Trier-Besuch so

krank geworden, dass seine Frau eingegriffen hatte.

Ausser durch Wunder zeichnete sich der wahre Glaube durch ein
vorbildliches religiöses Leben aus. Ähnlich wie für Alvaro von Liano war
Bischof von Hommer auch für Heinrich das Vorbild eines guten, weisen
und bescheidenen Kirchenoberhauptes. Arnoldi, der 1842 zu Hommers

Nachfolger ernannt worden war, beeindruckte Heinrich nicht sonderlich185.

In den Jahren direkt vor dem Vatikanum stellte er fest, dass ausser

184 1838 Professor für Naturrecht in Freiburg. 1841 für Rhetorik in Brig. 1848 für
Rhetorik am Germanicum in Rom. 1870 als Theologe beim Ersten Vatikanum; vgl.
Scheffczyk, Theologie (wie Anm. 172), 315-318.

185 H. von Liano an C. Karsten. 18. August 1843, 16. Oktober 1844, 4. Oktober
1845 und 24. Mai 1872.

174



Heimatlose im katholischen Europa des 19. Jahrhunderts

dem Rottenburger Bischof Joseph von Lipp (1795-1869)186, einem alten
Freund Möhlers, kein einziger guter Bischof mehr übrig sei. Ein anderer
Freund Möhlers war Carl Joseph von Hefele (1809-1893)187, sein
Nachfolger als Kirchenhistoriker in Tübingen. Als dieser für den Bischofssitz
von Rottenburg vorgeschlagen wurde, gab es Schwierigkeiten. Wie konnte

ein Konzil möglich sein mit Bischöfen, die ihrer ersten Pflicht nicht
nachkamen, da sie sich lediglich als Vikare des ersten unter ihnen betrachteten?

Mit Döllinger hoffte Liano auf sieben oder acht gute deutsche oder
französische Bischöfe, welche die Gefahr abwenden würden188.

2.4 Heinrich von Liano und Thomas Braun

Im Dezember 1856 machte Karsten Liano auf Thomas Braun (1816-
1884)189 aufmerksam. Dieser Priester, der als Geistlicher im bayerischen
Ort Holzkirchen wirkte, war in jenem Jahr wegen seines Widerstandes

gegen das Mariendogma von 1854 exkommuniziert worden. Zu seiner

Verteidigung hatte er seine «Katholische Antwort auf die päpstliche Bulle

186 H. von Liano an C. Karsten, 25. September 1868. Lipp war seit 1848 Bischof
von Rottenburg. Vgl. Hubert Wolf, Art. «Lipp, Joseph von» in: BBKL V, Sp. 103—

107 (1998), mit der dort genannten Literatur.
187 Seit 1840 Professor, seit 1869 Bischof von Rottenburg; vgl. Scheffczyk,

Theologie (wie Anm. 172), 293-296; Berlis, Frauen (wie Anm. 8), 53, Anm. 136.
188 H. von Liano an C. Karsten, 19. Februar, 31. August und 3. Oktober 1869.

BSBM Döllingeriana II: H. von Liano an J.J.I. von Döllinger, 14. März 1869.
189 1843 zum Priester geweiht, im März 1848 Kaplan in Tittling, anschliessend in

Holzkirchen, 1870 Hilfspfarrer bei Renftle in Mering. im Oktober 1876 Pfarrer in

Mundelfingen. 1883 kehrte er gebrochen in sein Vaterland zurück und starb 1884 in
Ortenburg. Er durfte nicht auf dem Friedhof von Holzkirchen begraben werden. HUA
224, 1323: C. Karsten an H. von Liano, 14. Dezember 1856. Karsten war ausserordentlich

froh über Brauns Schrift gegen das Mariendogma von 1854 und nannte ihn «einen

neuen Laborde». Die Korrespondenz Th. Brauns an C. Karsten (80 Briefe im Zeitraum
1856-1874) befindet sich in HUA 224, 1247-1. Viele seiner Broschüren sind im
Rijksarchief in Noord-Holland, Bestand 225 (Archiv des Bistums Haarlem, Altkatholische
Kirche), Inventarnummer, 336 und in der Bibliothek des Bistums Haarlem in Haarlem.
Zu Braun vgl: Rinkel, Kroniek (wie Anm. 17), bes. 371-372; Deutscher Merkur,
26. April 1884; Altkatholischer Volkskalender 1899, 40-41; Walter Fuchs, Thomas
Braun. Ein Glaubenszeuge unserer Heimat kämpfte vor 100 Jahren schon für die

Einheit der Kirche. Ortenburg 1985.

175



Dick Schoon

über die Empfängnis Maria» veröffentlicht190. Daraufhin hatte er das

Pfarrhaus verlassen müssen und wohnte nun im Schloss zu Ortenburg.
Karsten bat Liano, mit ihm Kontakt aufzunehmen und eine kurze Rezension

seines Buches für den «Observateur Catholique», das Organ der
Pariser Freunde, zu schreiben. Liano sollte sich über einen langen Zeitraum
für Braun verwenden, auch dann noch, als er sich zunehmend von dessen

Auffassungen distanzierte.
Liano las Brauns Werk und erkannte sofort, dass der Verfasser wie alle

deutschen Priester ein Autodidakt war und nichts von der vollständigen
Wahrheit wusste. Doch war Liano von ihm begeistert, da zwei Geisteskranke

durch Brauns priesterlichen Beistand ihren Verstand wieder
gewonnen hatten, ein Tauber wieder hören konnte und ein Epileptiker von
seinen Anfällen erlöst worden war. Ein paar Menschen, die unter Melancholie

litten, waren vom himmlischen Frieden erleuchtet worden. Liano
fragte Karsten, ob er Braun ausser Bücher auch Geld beschaffen könne, da

der mutige Bekenner keine Einkünfte mehr hatte. Die Angelegenheit
Braun konnte Liano zufolge für die holländischen Bischöfe sogar Anlass
sein, Mission zu betreiben, so dass mehr Priester und Gläubige sich für die
wahre Kirche entscheiden würden. Er versprach, die erbetene Rezension
für den «Observateur Catholique» zu schreiben[ 9 '. Auf den Rat Lianos hin
nahm Braun auch selbst Kontakt mit den Pariser Freunden auf, die seine

Briefe veröffentlichten192.

Als die Korrespondenz fortgesetzt wurde, zeigte sich, dass Braun nicht
nur einen Mangel an Kenntnis der vollständigen Wahrheit besass, sondern

190 Ortenburg 1856, 240. In den Niederlanden erschien die Übersetzung eines
offenen Briefes von Braun, datiert Schloss Ortenburg, 23. April 1857, unter dem Titel:
De onbevlekte ontvangenis van de heilige Maagd Maria. In het licht gesteld door
Thomas Braun, R.K. Priester te Holzkirchen, Bisdom Passau. (Neder Beijeren.) Naar
het Hoogduitsch. Amsterdam (Ten Oever) 1860, 16 S. Auch Brauns «De Unitate
Ecclesiae» wurde in den Niederlanden veröffentlicht. Liano drückte Karsten gegenüber
seine Verwunderung über diese Veröffentlichung aus, da es gut möglich sei, dass
dadurch die Verfolgung Brauns zunehmen würde. HUA 224, 1248-3: H. von Liano an
C. Karsten, 6. Oktober 1861.

191 H. von Liano an C. Karsten, 18. Januar 1857. Der Artikel gelangte über Karsten
nach Paris und erschien in der Aprilnummer: Observateur Catholique II (tome IV,
1857), 17-26, unterzeichnet durch Redakteur Eméry-Poulain.

192 Die Freunde in Paris druckten die Korrespondenz in der Angelegenheit Braun
unter dem Titel: Actes relatifs à la prétendue définition de l'Immaculée Conception.
Lettres de M. Thomas Braun, Prêtre de Bavière, Paris (Huet) 1857. Vgl. Rinkel, Kroniek

(wie Anm. 17), 37.

176



Heimatlose im katholischen Europa des 19. Jahrhunderts

zudem hétérodoxe Vorstellungen entwickelte. Im März 1857 klagte er
darüber, dass er sich isoliert fühle. Liano war der Meinung, dass er daran
teilweise selbst schuld war, weil seiner Ansicht nach der Sakramentenempfang

aus den Händen von Anhängern des neuen Dogmas gotteslästerlich

sei. Liano ging das zu weit: Port-Royal hatte niemals mit seinen Gegnern

gebrochen, sondern die Entscheidung über die Streitfragen einem

allgemeinen Konzil überlassen193. Anfang des Jahres 1858 entschied

Braun, dass er als Exkommunizierter keinen Gottesdienst mehr halten
dürfe. Damit vermied er, wie Liano meinte, nicht ausreichend genug den

Anschein, dass er sich am Schisma schuldig mache. Braun verteidigte
sich, indem er Liano Anfang April 1858 eine Broschüre mit zwölf seiner

Predigten aus den Jahren zwischen 1848 und 1852 sowie eine Kopie eines

Briefes an die französischen Freunde schickte. Er gab zu, dass er sich

anfangs von dem spanischen Dominikaner Braulio Morgaez Cardio
(1790-1862)194 hatte fuhren lassen, der sich ebenfalls gegen das neue

Dogma erklärt hatte und der Meinung war, dass ein exkommunizierter
Priester nicht mehr die Messe lesen dürfe, da dies bedeute, Altar gegen
Altar zu errichten. Braun war zunächst gleicher Meinung, sah nun jedoch
ein, dass die Sache umgekehrt war: Nicht er und seine Freunde hatten sich

von den Anhängern des neuen Dogmas getrennt, sondern sie waren durch
den Bischof unrechtmässig von den Sakramenten ausgeschlossen worden
und trugen deshalb keine Schuld, solange sie nicht bewiesen war.

In der Zwischenzeit wurden die Gemeindemitglieder, die Braun treu
blieben, durch den immakulatistischen Pfarrer vor Ort unter Druck
gesetzt. Die Folge war, dass Braun nicht mehr länger in Ortenburg bleiben
durfte, sondern nach Münchham zu seiner Mutter zog. Als Grund für seine

Verbannung wurde angegeben, dass seine Anwesenheit den Religionsfrieden

störe und er nicht über ausreichend Existenzmittel verfüge. Liano war
der Ansicht, der geplagte Pfarrer solle am besten nach Holland gehen195.

193 H. von Liano an C. Karsten, 11. März 1857.
194 Dominikaner, Professor an der Universität von Alcalâ de Henares, veröffentlichte

Ende 1855 unter dem Titel «Judicio doctrinal» seinen Protest gegen das Mariendogma

von 1854 und wurde in einem Haus der Mission de St. Vincent de Paul gefangen
gehalten. Auf Anordnung der Regierung wurde er im Juni 1856 freigelassen, lebte von
der Unterstützung seiner Freunde in Frankreich und den Niederlanden. Nachruf in

Rinkel, Kroniek (wie Anm. 17), 71 -72, vgl. Schoon, Cleresie (wie Anm. 1 255-256.
195 H. von Liano an C. Karsten, 4. Januar/2. Februar, 5. September/17. Oktober

1858 und 28. Mai 1859.

177



Dick Schoon

Dies tat Braun Ende 1859, aber sein Aufenthalt im Seminar zu Amersfoort

dauerte nur bis Februar I860196. Während dieser Zeit kam es über
Brauns Auffassungen zu Meinungsverschiedenheiten zwischen den

Freunden in Pavia, Paris, Holland und Deutschland. Der bayerische Priester

war der Meinung, dass man zur Gründung eigenständiger Gemeinden

übergehen solle, da die bestehenden Gemeinden mit ihren Priestern,
Bischöfen und sogar dem Papst der Ketzerei verfallen seien und man von
ihnen keine Sakramente mehr empfangen dürfe. Die Freunde waren anderer

Meinung. Die Franzosen fürchteten, dass Braun mit seiner scharfen

Kritik am Papst wie Abbé Guettée enden würde. Auch die Herren aus

Pavia und Mailand sprachen über «den Fall» des mutigen Bekenners197.

Während seines Aufenthaltes in Holland arbeitete Braun an einer Ausgabe
seines Werkes «De Unitate Ecclesiae tractatum liber», das 1861 in Utrecht
erschien. Wegen der darin geäusserten scharfen Kritik am Papst beurteilten

die Geistlichen der Klerisei das Werk einmütig negativ; auch die
Freunde in Paris und Pavia lehnten es ab.

Liano beanstandete insbesondere Brauns Auffassung, dass Priester
bestimmte Aufgaben von Bischöfen übernehmen könnten. Braun begründete

sie mit drei Argumenten. Erstens seien die Apostel beim letzen Abendmahl

Priester geworden und erst später Bischöfe, nachdem Jesus über sie

gehaucht habe. Zweitens seien im ersten Jahrhundert öfter Bischofsweihen

als Priesterweihen gespendet worden, da die Not dies veranlasst und

es noch keine Bistümer oder Gemeinden gegeben habe. Drittens könnten
Priester in Ausnahmefällen, wenn kein Bischof zur Verfügung stehe, die

Firmung spenden. Obwohl Liano Brauns Auffassung als unzulässigen An-

196 Rinkel, Kroniek (wie Anm. 117), 55-56: Braun kam am 25. Dezember 1859 an
und verliess Amersfoort am 3. Februar 1860. Die Niederländer, die geglaubt hatten,
des Deutschen mächtig zu sein, konnten ihn wegen seines eigentümlichen Akzents
nicht verstehen.

197 Über die französischen Freunde und Braun vgl. Schoon, Cleresie (wie Anm. 1),

264-267; über das Urteil der italienischen Freunde: ebd. 488^89. René François
(später: Wladimir) Guettée (1816-1892), Priester aus dem Bistum Blois, war bis zu
seinem Protest gegen das Mariendogma von 1854 ein bekannter Kirchenhistoriker.
Guettée trat mit den Freunden in Paris in Verbindung und war 1855 Mitbegründer und

wichtigster Mitarbeiter des «Observateur Catholique». Recht bald kam es zu
Meinungsunterschieden hinsichtlich seiner Auffassung, dass der Papst und alle mit ihm in
Gemeinschaft stehenden Katholiken wegen des Mariendogmas in Ketzerei gefallen
seien. Guettée wurde später Priester der russisch-orthodoxen Kirche in Paris. Zu
Guettée und den Freunden in Paris vgl. Schoon, Cleresie (wie Anm. 1), 257-260,
481^192.

178



Heimatlose im katholischen Europa des 19. Jahrhunderts

griff auf die im Bischofsamt gegebene Fülle des Amtes ansah, verstand er
Brauns Anliegen. Denn wie sollte es weitergehen mit den protestierenden
Katholiken, wenn kein einziger Bischof bereit war, ihnen zu Hilfe zu kommen

oder bei ihnen die Firmung zu spenden? Auf diese Weise würde nach

einiger Zeit jeglicher Widerstand gegen das Mariendogma gebrochen und

zum Aussterben verurteilt sein198.

Die Schwierigkeiten zwischen Braun und den Freunden in Frankreich
und Italien nahmen zu, als Braun auch in der Christologie abweichende

Meinungen entwickelte. Er bezog die Sohnschaft Jesu lediglich auf den
Zeitraum zwischen Inkarnation und Auferstehung und nicht auf den Logos

davor. Dabei stützte er sich auf Ps 109,4 und Ps 2,7. Die erste Bibelstelle

war seiner Meinung nach in der Vulgata nicht richtig übersetzt, die
letzte wandte der Apostel Paulus nur auf die Menschwerdung und die

Auferstehung Christi an199. Ein weiterer Streitpunkt war die Frage des

filioque, in der Braun - Abbé Guettée folgend - die Meinung von Augustinus

zugunsten der östlichen Kirchenväter aufzugeben schien200.

Die allgemeine Ablehnung der Auffassungen Brauns war aber kein
Grund, ihm die finanzielle Unterstützung zu entziehen. Aus einem der

Fonds der Klerisei erhielt er durch Karsten jährlich einen Betrag von 300

Francs, der von mehreren holländischen Geistlichen und Freunden in Paris

ergänzt wurde. Frau Freudenberg schickte Braun ebenfalls Geld und
erhielt zum Dank Broschüren von ihm201. Die Freunde in Pavia dagegen
beendeten den Briefkontakt.

In der Zeit nach dem Ersten Vatikanischen Konzil beschützte Liano
Braun weiterhin und bezeichnete ihn den Altkatholiken gegenüber als

Vorbild. Braun war immerhin der Einzige gewesen, der gegen das Mariendogma

protestiert hatte. Ausserdem hielt er an der Zölibatsverpflichtung
fest. Kein einziger Altkatholik schien sich für ihn einzusetzen, ja schlimmer

noch, Brauns treuer Verbündeter Joseph Sickinger (1834-1912)202

198 H. von Liano an C. Karsten. 21. Oktober und 31. Dezember 1860 und in einem
nicht näher datierten Brief von 1861.

199 HUA 224, 1323: C. Karsten an H. von Liano 23. Januar 1867.
20(1 H. von Liano an C. Karsten. 20. Oktober 1867.
201 H. von Liano an C. Karsten. 30. März 1871.
202 1834-1912. Pferdeknecht, der in seiner Jugend von Braun in Holzkirchen

unterrichtet worden war. Wegen seiner Beziehungen zu ihm wurde er aus dem Jugendbund

ausgeschlossen und exkommuniziert. Er blieb Braun in dessen Verbannung treu
verbunden und war später seine rechte Hand. Nach Brauns Tod schrieb Sickinger viel
über aktuelle religiöse Fragen und verteidigte Brauns Gedankengut; vgl. Fuchs. Braun

(wie Anm. 189), 31-34.

179



Dick Schoon

teilte mit, dass Prof. Johann Friedrich den Priester benachteiligte, als er
einen böhmischen Priester in seiner Nähe einsetzte und sich weigerte,
Brauns Broschüren in der Zeitschrift «Deutscher Merkur» zu rezensieren,

um einen besseren Verkauf zu erzielen203. Braun war auf Karstens Güte

angewiesen, um die fl 40 Miete für das nächste Jahr bezahlen zu können.

Gaben, die Karsten für Liano schickte, gab dieser weiter an Braun, der das

Geld dringender brauchte204.

Inzwischen wohnte Braun mit Zustimmung der Regierung seit 1861

wieder in Holzkirchen205. Er schloss sich der altkatholischen Bewegung
an, begegnete den holländischen Abgesandten am Münchener Kongress
und wurde 1874 Hilfsgeistlicher von Pfarrer Renftle in Mering206. Sein

Freund Joseph Sickinger verlor sein Erbe, als er sich Braun anschloss. Das

wenige Ersparte, das er noch besass, gab er Braun, so dass dieser an der
Bischofswahl in Köln teilnehmen konnte207.

Lianos Kontakt mit Braun nahm in der Folgezeit ab. Im April 1878

fragte Liano zum letzten Mal bei Karsten an, ob er etwas über Braun
wisse, der in einer badischen altkatholischen Gemeinde Pfarrer geworden
war und als Gegner der Aufhebung der Zölibatspflicht galt. Seit 1876 hatte

er nichts mehr von ihm gehört208. Nicht nur die gefestigtere Position
Brauns in der altkatholischen Bewegung, sondern vor allem Lianos
Entfremdung von ihr waren schuld daran. Um dies näher zu erhellen, kehren
wir im Folgenden ins Jahr 1867 zurück, in dem Liano nach München
umzog.

2.5 Aktivitäten vor dem Ersten Vatikanischen Konzil, 1867-1869

Der Umzug nach München im Mai 1867 war für Liano eine Befreiung.
Endlich war er weg aus dem protestantischen Preussen und konnte die
katholische Gelehrtenwelt in der bayerischen Hauptstadt geniessen. Im

203 HUA 224, 1248-3: J. Sickinger an [J.H.Reinkens], 9. März 1874.
204 H. von Liano an C. Karsten, 6. April, 24. Mai, 9. September und 6. Dezember

1872, 18. März, 30. Juli, 25. August und 17. Dezember 1873. Es handelte sich bei den
Gaben jeweils um Beträge in Höhe von fl 100,-.

205 H. von Liano an C. Karsten, 1. September 1861.
206 Vgl. Rinkel, Kroniek (wie Anm. 17), 152, 258.
207 H. von Liano an C. Karsten, 25. August 1873.
208 H. von Liano an C. Karsten, 23. April 1878. Braun stimmte bei der 5. Synode

am 13. Juni 1878 gegen die Aufhebung der Zölibatspflicht.

180



Heimatlose im katholischen Europa des 19. Jahrhunderts

Herbst 1867 fing er an, Vorlesungen bei Karl Emil von Schafhäutl 1803—

1890)209, Bonifatius Haneberg (1816-1876)210 und Döllinger zu hören.
Vor allem von Letzterem, über den er sich bereits 1844 Karsten gegenüber
begeistert geäussert hatte, war er anfangs tief beeindruckt211. Er hörte die
Rede, die Döllinger als Rektor der Universität am Dies Academicus
(26. Juni 1867) hielt. Ohne sie ausdrücklich zu nennen, machte der
Gelehrte keinen Hehl aus seiner Ablehnung der Jesuiten. Ausser Döllingers
Vorlesungen besuchte Liano auch dessen Arbeitszimmer. Bei seiner ersten

Begegnung im Juni 1867, bei der Liano seine religiösen Vorstellungen
darlegte, erfuhr er «entier assentiment». Es schien Liano, als teile Döllinger

vollkommen seine Vorstellungen und als sei er obendrein über Leben
und Werk seines Vaters informiert. Er nannte die Jesuiten eine Plage für
die Kirche und insbesondere für Deutschland, würdigte die Schule von
Port-Royal und sagte, er arbeite an einer ungeschminkten Papstgeschichte,

die in neun Jahren fertig sein solle. Trotz des starken Eindrucks, den

Döllinger auf seinen neuen Studenten machte, empfand Liano Döllinger
gegenüber auch gewisse Vorbehalte. Döllinger vertrat tendenziell à la
Nicole die allgemeine Gnade, was Liano seiner Ablehnung des Calvinismus
zuschrieb. Dies führte seiner Meinung nach dazu, dass Döllinger zwar
ungeheuer gelehrt sei, es ihm aber an «einem priesterlichen Herzen»
gebreche: Er habe nicht den Mut eines Märtyrers, der für seine Vorstellungen
eintrete, und traue sich nur in seinem Arbeitszimmer, offen zu reden212.

Um ihm zu helfen, die vollständige Wahrheit zu entdecken, wies Liano

Döllinger auf die Werke d'Etémares hin, die kurz zuvor durch die

209 Geologe und Paläontologe, bekämpfte nach Lianos Urteil die antichristliche

Geologie und Paläontologie. Für Liano war Schafhäutl der katholische Gegenpol
Alexander von Humboldts. H. von Liano an C. Karsten, 11. Juni 1867.

210 Benediktiner, 1844 Professor für Altes Testament in München, 1854 Abt von
St. Bonifaz, ab 1872 Bischof von Speyer; vgl. Berlis, Frauen (wie Anm. 8), 58, Anm.
159. Liano kannte Haneberg bereits als Orientalisten, bevor er bei ihm 1867

Vorlesungen über Schöpfungeschichte und Geschichte der biblischen Archäologie hörte. Er
bewunderte ihn. weil er dreimal einen Bischofssitz (Trier, Köln und Eichstädt)
ausgeschlagen hatte. Nach dem Konzil versuchten Mitglieder der unierten Armenisch-Katholischen

Kirche über Liano und Haneberg mit den Altkatholiken in München in

Kontakt zu kommen. H. von Liano an C. Karsten, 30. Juli 1865, 11. und 24. Juni 1867,

25. August 1870.
211 H. von Liano an C. Karsten, 16. Oktober 1844.
212 H. von Liano an C. Karsten, 11. Juni und 24. Juni/1. Juli 1867.

181



Dick Schoon

Schwestern Rachel und Sophie Gillet in Paris herausgegeben worden
waren. Später bot er ihm eines der letzten Exemplare der «Exhomologesis»
seines Vaters an213.

Die Vorbereitungen für die Dogmatisierung der päpstlichen Unfehlbarkeit

erfüllten Liano mit banger Erwartung. Er hatte die vermeintliche

päpstliche Unfehlbarkeit schon früher bei der Verurteilung der Bücher von
Hermes zu erkennen gemeint und sie damals als «proton pseudos» - die

«grösste Lüge» - Roms bezeichnet. Die päpstliche Unfehlbarkeit sah er
als hauptsächlichen Grund an, warum das Mariendogma von 1854 praktisch

ohne Widerstand angenommen worden sei. Die Bischöfe hatten
bereits 1854 vor der schwierigen Wahl gestanden, entweder ihrem Gewissen

zu folgen und geistliche Märtyrer zu werden oder stillschweigend
mitzumachen und dabei ihre Pflichten völlig zu vernachlässigen: Sie hätten sich

für die zweite Option entschieden. Jetzt, wo ein Konzil zusammengerufen
worden sei, würden diese Bischöfe Gottes Zorn über die Welt herabrufen
und würde Rom mit dem non plus ultra aufwarten. Alle Kräfte mussten

zur Verteidigung der Wahrheit mobilisiert werden, und Liano bat -
vergeblich - Karsten, nach München zu kommen und Döllinger für die

Angelegenheit der Utrechter Kirche zu interessieren214.

Im März 1869 veröffentlichte Döllinger anonym fünf Artikel in der

Beilage der «Augsburger Allgemeinen Zeitung»215. Liano, der zwar ver-

211 BSBM, Döllingeriana II: H. von Liano an J.J.I. von Döllinger. 15. März 1868

und 18. Mai 1869. Bei den Werken d'Etémares nennt von Liano: Explication du

discours de Notre Seigneur Jesus-Christ après la Cène, Paris (Thorin) 1860; Ressources
de la piété dans les maux de l'Église, Paris (Duprat) 1860; Histoire de la religion
présentée dans l'Ecriture Sainte sous divers symboles, Paris (Duprat) 1862. Zu Rachel
und Sophie Gillet und der von ihnen veranlassten Herausgabe von Büchern, vgl.
Schoon, Clersie (wie Anm. 1), 230-238.

214 H. von Liano an C. Karsten, 26. Januar 1847, 19. Juni 1866, 20. Oktober 1867
und 11. Juni 1868.

215 Die Artikel erschienen vom 10. bis 15. März 1869 und wurden danach als Buch
veröffentlicht unter dem Titel: Der Papst und das Concil von Janus. Eine weiter ausgeführte

und mit dem Quellennachweis versehene Neubearbeitung der in der «Augsburger

Allgemeinen Zeitung» erschienenen Artikel: Das Concil und die Civiltà, Leipzig
(Steinacker) 1869. 1892 erschien eine Neubearbeitung: Das Papstthum von J. von
Döllinger. Neubearbeitung von Janus «Der Papst und das Concil» im Auftrag des

inzwischen heimgegangenen Verfassers von J. Friedrich, München (Beck) 1892. Vgl.
Berlis, Frauen (wie Anm. 8), 92, Anm. 289. Über die Buchausgabe schrieb von Liano
1869 an Karsten, dass sie für Rom einem Blitzeinschlag gleichkäme, jedoch nicht gut
genug sei, weil sie nicht mit «einem christlichen Herzen», d.h. ohne Kenntnis der
Angelegenheit der Kirche von Utrecht, geschrieben sei.

182



Heimatlose im katholischen Europa des 19. Jahrhunderts

mutete, aber nicht sicher wusste, dass es sich bei dem Verfasser um
Döllinger handelte, vermisste darin das Wesentliche und verfasste eine Ergänzung

unter dem Titel «Noch ein Wort über das Concüium», das in der

Beilage dieser Zeitung am 4. April 1869 erschien. Die von Liano benutzten

Begriffe «Loyolismus» und «Kurialismus» (die er für besser hielt als die
gängigeren Ausdrücke «Jesuitismus» und «Ultramontanismus») hatte die
Redaktion jedoch weggelassen216. Ende Mai kündigte Liano Karsten sein
nächstes Werk an: «Die Kirche Gottes und die Bischöfe. Eine Denkschrift
aus Veranlassung des angekündigten Conciliums, als Beitrag zur Lösung
der religiösen Lebensfrage»217. Auf Drängen Döllingers, Wilhelm Karl
Reischls (1818-1873)218 und Heinrich Wilhelm Josias Thierschs (1817-
1885)219 veröffentlichte er es unter seinem eigenen Namen. Ausserdem
schickte er es allen deutschen Bischöfen. Aufgrund dieser Veröffentlichung

war er - mit Gottes Hilfe, wie er ein Jahr später nicht ohne
Dankbarkeit feststellte - der Erste, der gegen das Pseudo-Konzil unter seinem

eigenen Namen protestiert hatte. Dazu hatte Gott ihn nach München
geführt! Später erzählte Liano, dass die Münchener Freunde ihn im Jahr
1869 sogar nach Rom hatten schicken wollen220.

Ein paar Monate später, im Sommer 1869, erschien eine zweite
Broschüre Lianos: «Dogma und Schulmeinung. Denkschrift in Sachen der

216 H. von Liano an C. Karsten, 19. April 1869.
217 Diese und die folgenden Broschüren Lianos befinden sich in der Zentralen

Altkatholischen Bibliothek. Universitätsbibliothek Utrecht.
2,8 Katholischer Theologe, seit 1867 Professor der Moraltheologie in München. Er

nahm an der Nürnberger Versammlung am 25. August 1870 teil, schloss sich später

jedoch nicht der altkatholischen Bewegung an: vgl. Schulte. Altkatholicismus (wie
Anm. 7). 96-97. 102-104; Berlis. Frauen (wie Anm. 8), 521. Anm. 802.

219 Protestantischer Theologe, ab 1843 Professor der Kirchengeschichte in
Marburg, strebte nach einer Kirchenreform und -Vereinigung nach dem Modell der ersten

Christenheit. Für ihn war dieses Ideal in der katholisch-apostolischen Kirche
verwirklicht, weshalb er 1849 in diese kirchliche Gemeinschaft eintrat und 1850 seine

Professur niederlegte. Über Thiersch vgl. Johan N. Köhler, Het Irvingisme. Eene

historisch-critische proeve. Academisch proefschrift... Utrecht. 's-Gravenhage 1876.

bes. 176-180: Reiner F. Edel. Auf dem Weg zur Vollendung der Kirche Jesu Christi.
Die oekumenische Sendung der katholisch-apostolischen Gemeinden an die Gesamtkirche

Jesu Christi, dargestellt in Leben und Wirken des Prof. Dr. Heinrich W. J.

Thiersch. Marburg an der Lahn (Edel) 21971 (mit ausführlicher Bibliographie).
220 H. von Liano an C. Karsten. 25. Mai und 15. Juni 1869. 17. Oktober 1870 und

23. April 1878. Vgl. Rinkel. Kroniek (wie Anm. 17). 128-129.

183



Dick Schoon

sogenannten <Erhebung> von Lehransichten zu neuen Glaubenswahrheiten.

Dem deutschen Episcopat gewidmet». Der Verfasser behandelte
darin die Fragen, was ein Dogma, was das depositum fidei als Glaubenshinterlage

und was eine dogmatische Definition und Dogmatisierung sei. Alle
Antworten gründete er auf Kirchenväteraussagen. Beide Broschüren
veröffentlichte er mit finanzieller Hilfe von Laien, deren Name nicht überliefert

ist. Der erste Teil verkaufte sich gut, so dass im Herbst 1869 eine

zweite, vermehrte Auflage erscheinen konnte. 1870 teilte Liano mit, dass

eine gewisse Frau Morgan Thorpe-Lubenham in Market Harborough eine

englische Übersetzung angefertigt habe221.

Ausser mit der Veröffentlichung eigener Broschüren und Übersetzungen

beschäftigte sich Liano auch damit, die Werke anderer anzuzeigen.

So wies er Karsten auf Friedrich Michelis (1815-1886)222 hin, Priester

in Braunsberg und Verfasser von «Die Unfehlbarkeit des Papstes im
Lichte der Katholischen Wahrheit und der Humbug, den die neueste Ver-

theidigung dieser Meinung damit treibt». Mit Liano war Michelis der

Erste, der für die Wahrheit gegen den «gotteslästerlichen Anschlag» durch
das Buch von Rudis eintrat, auf das Liano im dritten Anhang zu seiner

ersten Broschüre einging223. Er empfahl Karsten Michelis' Schrift, fügte
jedoch zugleich hinzu, dass sein eigenes Werk breiter angelegt sei und
alles Wesentliche umfasse224.

In verschiedenen Zeitungen und Zeitschriften, nicht jedoch in
wissenschaftlichen Zeitschriften, fanden Lianos Schriften Beachtung225. Er
bedauerte dies, vor allem deshalb, weil keine Zeit zu verlieren war. Es müsste

gegen das Konzil vor dessen Eröffnung protestiert werden. Im Herbst

221 H. von Liano an C.Karsten, 19. August 1879, 28. März/1. April und 17. Oktober
1970.

222 1864 Philosophieprofessor in Braunsberg, 1870 suspendiert und ab 1875 Pfarrer

in Freiburg; vgl. Berlis, Frauen (wie Anm. 8), 103, Anm. 349.
223 Johann B. Andries 1836-1872), 1866-1868 Rektor der Ursulinen in Ahrweiler

und polemischer Verteidiger der päpstlichen Unfehlbarkeit, veröffentlichte unter dem

Pseudonym P.P. Rudis: Petra Romana, oder Die Lehre von der Unfehlbarkeit des Pabs-

tes zeitgemäss beleuchtet und gewürdigt, Regensburg 1869. Vgl. Sieben, Reinkens
(wie Anm. 5), III, 1650-1651, Anm. 78-80.

224 H. von Liano an C. Karsten, 26. Juli 1869. Michelis' Schrift erschien 1869 bei
Eduard Peter in Braunsberg, Druckort war Leipzig.

225 Liano nannte Rezensionen in der «Saturday Review» von Sir John Acton-Dal-
berg, im «Litteraturblatt» von Wolfgang Menzel, das in Stuttgart erschien, sowie in
einer nicht näher bezeichneten Zeitschrift in München. H. von Liano an C. Karsten,
26. Juli und 19. August 1869.

184



Heimatlose im katholischen Europa des 19. Jahrhunderts

1869 waren lediglich die Artikel in der «Augsburger Allgemeinen
Zeitung», «das Buch, das man nun daraus macht», Lianos zwei Broschüren
und die Koblenzer Laienadresse mit ungefähr vierzig Unterschriften aus
Koblenz und Bonn erschienen226. In Frankreich und Italien war damals
noch nichts dazu erschienen. Ausser der genannten Schrift von Michelis
nannte Liano drei Artikel des Franziskaners Petrus Hötzl, der infolge
Lianos Broschüre den Mut gefunden hatte, seinen Protest unter dem Titel
«Das Conzil, die Theologie und die Laien» in der «Augsburger Post-Zeitung»

zu veröffentlichen227. Liano drängte Karsten erfolglos, eine französische

Übersetzung seiner Broschüren zu veröffentlichen, so dass nicht
nur in Frankreich, sondern in der gesamten gebildeten Welt Europas und
Amerikas die Opposition ermuntert würde zu reagieren.

In seiner Korrespondenz meldet Liano nicht, inwieweit er die Rezensionen

seiner Broschüren zur Kenntnis genommen hat, die Franz Xaver
Dieringer (1811-1876)228 im «Bonner Theologischen Literaturblatt»
veröffentlichte229. Der Grund seines Schweigens liegt möglicherweise darin,
dass er mit der darin geäusserten Kritik an seiner ersten Schrift nur schlecht

umgehen konnte.
In dieser Rezension anerkannte Dieringer, dass der Autor der Kirche

mit Herz und Nieren zugetan sei und zudem eine gute wissenschaftliche

Bildung und eine gediegene Kenntnis der Kirchengeschichte besitze. Er
schätzte zudem dessen Mut, dieses kritische Werk unter seinem eigenen
Namen veröffentlicht zu haben. Lianos Pessimismus und dessen Angst,
dass das Konzil die absolute Macht des Papstes verstärken wolle und
dadurch den Untergang der katholischen Tradition in die Wege leitete,
vermochte er jedoch nicht zu teilen. «Wir wundern uns darüber, wie ein von
der göttlichen Gründung und Leitung seiner Kirche innig überzeugten
Katholik solchen Besorgnissen in so hohem Grade Raum geben konn-

226 Über diese Laienproteste aus Koblenz und Bonn vgl. Berlis, Frauen (wie Anm.
8), 96-97, Anm. 314. und die dort genannte Literatur.

227 H. von Liano an C. Karsten. 31. August 1869 und 28. März/1. April 1870. Die
drei Artikel standen in der «Augsburger Post-Zeitung», Nr. 179, 181 und 188 des

Jahres 1869. Liano erwähnte den Nachnamen des Paters nicht, der jedoch genannt wird
in «Der Katholik» (Königsberg) 3 (1874). 58.

228 Dieringer war 1843-1870 Professor für Dogmatik in Bonn, wurde 1853

Domkapitular von Köln und 1871 Pfarrer in Veringendorf; vgl. Berlis, Frauen (wie Anm.
8), 48, Anm. 104.

229 Die Rezensionen erschienen im Jg. 4 (1869), Nr. 16, Kol. 590-593, und Nr. 22.

Kol. 829-830. Mit Dank an Prof. Dr. Angela Berlis für den Hinweis.

185



Dick Schoon

te.»230 Dieringer war davon überzeugt, dass die Konzilsväter kein Dogma
zulassen, sondern lediglich Zeugnis von der Offenbarung ablegen würden.
Er teilte auch Lianos Befürchtung nicht, dass der Einfluss des Jesuitenordens

vorherrschen werde: «So wenig eine Schwalbe den Sommer macht,
so wenig ist ein P.P. Rudis ein allgemeines Concil, und dieser ist ja nicht
einmal ein Mitglied des gefürchteten Ordens oder auch nur ein Zögling
und näher Verbündeter desselben.»231 Schliesslich stand Dieringer Lianos

Wertschätzung des Gallikanismus kritisch gegenüber, der seiner Meinung
dem «Staatskirchenthum» zu nahe stand.

Seiner Rezension der zweiten Broschüre schickte Dieringer eine
zurechtweisende Bemerkung voraus. Liano hatte darin nämlich der Redaktion

(sprich: Dieringer) ein taktisches Verhalten vorgeworfen, die man in
der Kirche als «Oeconomie» und in der Politik als «Piepmeierei» bezeichnete.

Dieringer verwahrte sich gegen diesen Vorwurf und erklärte, dass er
allen, die sich aus Liebe zur Kirche über deren Probleme äusserten, Platz
dafür gönne. Seine Rezension der zweiten Broschüre Lianos fiel weitaus

negativer als seine frühere aus. Er bedauerte, dass Liano so beharrlich eine

Verdunklung der wahren, geoffenbarten Lehre befürchte. Erneut führte er

an, dass keine Rede davon sein könne, dass das Konzil ein neues Dogma
deklariere - genauso wenig, wie dies mit der Lehre von der Unbefleckten
Empfängnis Mariens im Jahr 1854 geschehen sei, obschon das Liano
behaupte. Auch damals habe der Papst der genannten Lehre keine neue

Qualität zugesprochen, sondern lediglich bestimmt, dass sie eine «offen-
barungsmässige Wahrheit» sei. «Von Dogmenmachung aus Privatinspiration,

Liebhaberei, Willkür, Sonderinteresse ist überall nicht die Rede.»232

Dieringers Rezensionen zeigen, dass Lianos Schriften selbst bei den

ihm grundsätzlich wohlgesinnten Kreisen in Bonn nicht den Beifall
fanden, den er sich erhofft hatte. Der Grund dafür lag in seiner rigiden
Denkweise, die der vielleicht begrenzten, doch nicht zu vernachlässigenden
Sicht seiner Glaubensgenossen zu wenig Rechnung trug. Obwohl sich
seine Befürchtungen hinsichtlich des Konzils später bestätigen sollten,
herrschte 1869 offensichtlich noch der Optimismus vor, dass die
Kirchenversammlung keine Beschlüsse fassen würde, die im Widerstreit zur
katholischen Lehre standen.

230 Theologisches Literaturblatt 4 1869) Nr. 16. Kol. 591.
231 Ebda.
232 Theologisches Literaturblatt 4 1869) Nr. 22, Kol. 829.

186



Heimatlose im katholischen Europa des 19. Jahrhunderts

Inzwischen schrieb Liano auch an Bischof Matthias Eberhard von
Trier (1815-1876)233, den er als jungen Priester gekannt hatte. Eberhard
drückte in seiner Antwort am 17. September 1869 die Hoffnung aus, dass

durch das bevorstehende Konzil die holländischen Gemeinden «von
Arnauld und Quesnel» suavi modo mit der Kirche vereinigt würden. In
einem langen Antwortschreiben, das - wie er schreibt - von den beiden
besten Theologen Münchens durchgesehen worden war, legte Liano die
Geschichte der holländischen Kirche dar und beschrieb seine entgegengesetzten

Erwartungen an das Konzil234. Als Döllinger seinen Protest gegen
die päpstliche Unfehlbarkeit und das Konzil veröffentlichte, übersetzte
Liano die beiden Schriften ins Französische. Döllinger gebe - so schreibt
Liano - jetzt zu, dass er einen erheblichen Fehler begangen hätte, nicht
schon 1854 zu protestieren und der Stimme der Appellanten zu folgen.
Pater Hötzl schloss sich Döllinger an, schrieb einen Artikel unter dem

Titel: Ist Döllinger Haeretiker?, schickte ihn an seinen Ordensoberen und
harrte der zweifellos unerquicklichen Folgen235.

Dick Schoon (geb. 1958 in IJmuiden NL), Dr. theol. Er studierte in Amsterdam
und Utrecht Theologie und ist altkatholischer Pfarrer in Amsterdam und
Dekan des Bistums Haarlem. 2004 wurde er an der Freien Universität Amsterdam

mit einer Studie über die Entwicklung der Bischöflichen Klerisei (heute
Altkatholische Kirche) in den Niederlanden im 19. Jahrhundert promoviert.
Er ist als Forscher dem Altkatholischen Seminar in Utrecht verbunden.

Adresse: Ruysdaelstraat 37. NL-1071 XA Amsterdam. Niederlande.

233 Seit 1842 Sekretär von Bischof Arnoldi. 1852 Mitglied des preussischen
Abgeordnetenhauses, 1867 Weihbischof und anschliessend Bischof von Trier; vgl. Berlis,
Frauen (wie Anm. 8), 96, Anm. 313.

234 H. von Liano an C. Karsten, 27. September 1869. Liano nennt zwar keine

Namen, aber es ist anzunehmen, dass Döllinger einer der beiden Theologen war. Einer

von ihnen kritisierte, dass Liano in seiner Antwort an den Erzbischof die Prophezeiungen

und ihre Interpretation zitierte, mit der Begründung, dass man damit antichi-
liastische Vorurteile hervorlocken würde. Liano veränderte dennoch nichts an seinem

Text, da die Prophezeiungen für ihn der einzige Hoffungsstrohhalm waren, dass die

Kirche trotz, der Pflichtversäumnisse der Bischöfe weiter bestehen werde.
235 H. von Liano an C. Karsten, 28. März/1. April 1870. Döllingers Erklärungen

erschienen in der «Augsburger Allgemeinen Zeitung» vom 21. Januar und vom
11. März 1870. Die erste Erklärung wurde gedruckt und zusammen mit Döllingers

anonym erschienenen «Erwägungen» aus dem Jahr 1869 allen Bischöfen in Rom
geschickt. Die zweite Erklärung wurde in Lianos Übersetzung in der «Gazette de France»

vom 18. März. 1870 veröffentlicht. Ergänzungen zu IKZ 3/2007

187



Dick Schoon

English Summary

The second instalment of this study deals with the life of the son of Alvaro de Liano,
Henry. An old fashioned Catholic, he shared his father's attachment to the Church of
Utrecht ('Roman Catholic Church of the Episcopal Clergy') and nearly to the end of his

life stayed in contact with a number of her priests, especial Ch. Karsten, President of
the Seminary at Amersfoort. Liano jr. suffered from the political and religious situation
in Germany, especially after 1866 when Germany turned into an empire under Prussian

and thus Protestant dominion; on the other hand the Ultramontane tendency in the

Catholic Church that resulted in the Vatican Council equally appalled him. His theological

ideals were represented by French theologians of the 16th and 17th centuries who
followed St Augustine (as taught at Louvain and Port-Royal), not by the modern trend
of conceptualising theology on the premises of human cognition. For a long time Liano

supported the Revd Thomas Braun, one of the few German opponents to the dogma
of the Immaculate Conception whose writings found some attention in Utrecht, Paris
and Italy, and who later joined the Old Catholics; he did this while deprecating some
of Braun's more dubious theological ideas. When Liano moved from Protestant Prussia

to Catholic Bavaria in 1867 and settled there he came into contact with Döllinger
whose opposition to the impending dogma of papal infallibility he appreciated highly
and followed it up with some smaller publications of his own. These, however, were
hardly noticed in academic theology; even critics of the curialistic party found hard to

accept Liano's rigid argumentation and somewhat chiliastic pessimism concerning the
Catholic Church and her truth.

Fortsetzung folgt.


	Heimatlose im katholischen Europa des 19. Jahrhunderts [Fortsetzung]

