
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 96 (2006)

Heft: 4

Artikel: Ansprachen und Predigten

Autor: Vobbe, Joachim / Berlis, Angela / Williams, Rowan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405014

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405014
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ansprachen und Predigten

Hoffnung, die in uns lebt
Predigt im Eröffnungsgottesdienst, 7. August 2006

BischofJoachim Vobbe, Bonn

Seid stets bereit, jedem Rede und Antwort zu stehen,
der nach der Hoffnung fragt, die euch erfüllt (l Petr 3,15)

Hat Sie schon mal jemand nach der Hoffnung befragt, die Sie erfüllt? Wenn nicht,
dann wird es höchste Zeit, dass Sie daran etwas ändern. Es könnte nämlich sein,
dass es an Ihnen liegt. Sollten Sie meinen, dass eine solche Frage nur deswegen
bei Ihnen noch nicht angekommen ist, weil Sie halt noch nie von einer
statistischen Umfrage zum Thema Religion erreicht worden sind, dann sind Sie im
Irrtum. Zu Zeiten der Apostel gab es solche Umfragen noch nicht. Die haben nicht
auf Umfragen warten müssen. Die sahen offenbar so hoffnungsfroh und erlöst aus,
dass man sie von selbst nach der Ursache fragte. Heute ist das in der Regel anders,
frei nach Nietzsche: «Ich würde ja gern an den Erlöser Jesus Christus glauben,
wenn nur die Christen etwas erlöster aussähen.»

Zwar befasst sich eine ganze Industrie damit, Menschen zu einem
glücklicheren Aussehen zu verhelfen. Aber niemand kommt auf die Idee, die solcher-
massen kosmetisch behandelten Zeitgenossen danach zu fragen, was denn die
Hoffnung sei, die sie erfülle. Man fragt höchstens nach dem Friseur oder,
indiskreter, nach der Klinik, wo man sich hat litten oder mit Silikon hat aufspritzen
lassen, oder nach dem heissesten Börsentipp. Am Aussehen allein scheint es also
nicht zu liegen.

In Deutschland bekommen wir zur Zeit die Ausläufer einer in den USA auf
offensichtlich sehr niedrigem Niveau geführten Debatte mit: Was gilt - Evolution
oder Schöpfung? Als ich neulich in Südbaden zur Firmung war, fragte mich beim
Vorgespräch einer der Firmlinge: Herr Bischof, glauben sie an die Evolution? Ich
habe geantwortet: Ich glaube nicht an die Evolution. An die Evolution kann man
nicht glauben. Die ist bewiesen. Ich glaube aber wohl, dass diese unermessliche

Entwicklung von Erde und Kosmos getragen wird und dass sie ein Ziel hat. Mit
diesem Glauben, der überhaupt nichts Wissenschaftsfeindliches an sich hat,
verändert sich meine Einstellung zur Schöpfung, zu meinen Mitmenschen und nicht
zuletzt zu mir selbst. Ich glaube, dass die Schöpfung getragen wird. Ich glaube,
dass die Welt verbesserlich ist zum Guten. Ich glaube, dass der Kosmos eine Heimat

hat, einen Ursprung, zu dem er zurückkehren will und wird.
Das ist die erste Frage: Glaube ich an Gott den Vater, den Schöpfer, den

mütterlichen Gott, Quelle und Ziel von allem?

Heimat, Ursprung und Ziel. Was für das Gesamt der Schöpfung gilt, das gilt auch
für unser Leben als Einzelmenschen. Früher sagte man, wenn eine Frau ein Kind

222 IKZ 96 (2006) Seiten 222-225



Ansprachen und Predigten: J. Vobbe

erwartete: Sie ist in Hoffnung. Heute drückt man das technischer, neutraler, cooler
aus: Sie ist schwanger.

Ich finde jedoch den alten Terminus sehr bedenkenswert, nicht nur, was die

biologische Geburt angeht: Es geht um uns alle, um jede und jeden von uns: Bin
ich in Hoffnung? Glaube ich, dass was Gutes aus mir rauskommt? Ist der Mensch,
das Menschenleben, die Menschheit in Hoffnung? Wird am Ende etwas Gutes
dabei herauskommen?

Es ist in der Tat so ähnlich wie bei einer Schwangerschaft. Ein bisschen

schwanger gibt es nicht. An der biologischen Tatsache kann man zunächst nichts
ändern. Aber uns kommt die Deutungshoheit zu, sie drückt sich sprachlich aus, sie

fällt damit zugleich auch schon eine Entscheidung über Leben und Tod.
Und noch etwas ist einer Schwangerschaft vergleichbar: Wenn etwas Gutes,

Lebensfähiges aus mir rauskommen soll, dann tut das manchmal weh. Hoffnung
haben, in Hoffnung sein, das kann weh tun. Wer in Hoffnung ist, ist noch nicht am
Ziel, und jede Geburt ist zugleich eine Trennung. Jesus starb am Kreuz mit einer
letzten, verzweifelten Liebeserklärung an seinen Vater auf den Lippen: «Mein
Gott, warum hast du mich verlassen?». Aber: Dieser Schrei wurde zugleich zum
Geburtsschrei neuen Lebens. Wer selbst in der tiefsten Verzweiflung noch Gott
anreden kann, der lebt nicht nur in diesem Moment selbst, für den sind auch
Grabsteine nicht zu schwer. Christen verstehen sogar die endgültigste Trennung, das

schlimmste Weh, das wir Menschen erfahren, den Tod, als eine Geburtsstunde zu
neuem Leben. So gesehen ist das ganze Leben ein Sein in Hoffnung.

Das ist das Zweite: Glaube ich an den Sohn, der dieses Leben in Hoffnung
durchgetragen hat und uns alle mitträgt?

Manche Leute, die sich für unsere Kirche interessieren oder ihr frisch beigetreten
sind, sagen gern: Sie müssen viel mehr Öffentlichkeitsarbeit machen. Ihre
Internetseiten sind veraltet, Sie müssen sehen, dass sie öfter ins Femsehen oder in
den Rundfunk kommen, Sie müssen auf die Strassen gehen, noch bessere Flyer
machen.

Das ist natürlich nicht grundsätzlich falsch. Ein fernöstliches Sprichwort sagt:
Wer kein Lächeln hat, sollte keinen Laden eröffnen. Also haben zuerst die Japaner,

schliesslich aber auch viele amerikanische und europäische Unternehmen ihr
Personal auf Höflichkeits- und Lächelkurse geschickt. Selbstverständlich, auch
ich freue mich, wenn ich freundlich bedient werde oder wenn ein Mensch seinen

Respekt vor dem anderen bekundet dadurch, dass er ihm in den Mantel hilft oder
bei der Begrüssung aufsteht oder dem Nächsten nicht die Tür ins Gesicht knallen
lässt. Aber das ist noch nicht alles.

Neulich stand in der Zeitung eine Notiz, dass Psychologen herausgefunden
haben: Zuviel lächeln macht krank. Man hat verkaufstrainierte Menschen mit
ganz bestimmten Krankheitssymptomen herausgefischt und festgestellt: Wer den

ganzen Tag nur den freundlichen Menschen spielt, wer es nur zu einem aufgesetzten

Lächeln bringt, wer hinter einer höflichen Fassade keine wirkliche menschliche

Achtung birgt, der sackt nach einem angestrengten Tag in sich zusammen.

223



Ansprachen und Predigten: J. Vobbe

Aufgesetzte, gespielte Freundlichkeit entlädt sich abends in Aggression oder
Depression.

So ist das auch in der Kirche, mit jeder Kirche. Wenn wir uns nur um eine
einladende Fassade bemühen, wird die Enttäuschung umso grösser sein, wenn die
so Angelockten dahinter kleinkarierte, eigenbrötlerische, auf die Einhaltung ihrer
internen Hackordnung bedachte Gemeinden entdecken, deren Mitglieder zwar die
Synodalität auf ihre Fahnen geschrieben haben, aber bei der eigentlichen synodalen

Aktion, der sonntäglichen Eucharistie, durch Abwesenheit glänzen. Das führt
nur zu Aggression und Depression, nach innen wie nach aussen.

Manchmal sprechen wir von einem Menschen als einem Hoffnungsträger.
Damit meinen wir, dass dieser Mensch Hoffnungen in sich trägt, die auch uns
anmachen, uns anstecken können. Plakate und Werbesendungen machen zwar
neugierig. Doch nur wer selbst eine Hoffnung hat, wird auch zum Hoffnungsträger
für andere. Wenn man Menschen fischen will, muss man sein Herz an die Angel
hängen. Dann werden sie kommen und anbeissen.

Unser Hoffnungsangebot ist unauslöschlich. Wo man uns das anmerkt,
geschieht Öffentlichkeitsarbeit von selbst auf allen Begabungsebenen. Der erste
Bischof unseres deutschen Bistums hatte ein interessantes Wappen: einen Anker im
Sternenzelt. Das scheint ein Widerspruch. Anker ist ja normalerweise etwas, das

man nicht in die Höhe wirft, sondern herunterlässt, bis es auf festen Grund fällt.
Unsere Hoffnung als Christen aber ist so ver-rückt, dass dem Verfasser des
Hebräerbriefes (6,19) dafür kein anderes Bild einfällt, als dass wir den festen Anker
unserer Seele hineinreichen lassen in das Innere hinter dem Vorhang: «In ihn>, d.h. in
der «uns dargebotenen Hoffnung», «haben wir einen festen und sicheren Anker
unserer Seele, der hineinreicht in das Innere hinter dem Vorhang. Dorthin ist Jesus als

unser Vorläufer hineingegangen.» Unser hiesiges Leben spielt sich noch vor dem
Vorhang ab, birgt noch viel Leid, Vergänglichkeit, Rost und Motten, Schauspiel und
Sünde. Doch unsere Hoffnung macht sich hinter dem Vorhang fest. Dort, beim
Auferstandenen, bei dem, der den Tod überwunden hat und dessen Reich dort schon in
Vollkommenheit aufgerichtet ist, dort ist das wahre Leben, das Ziel, auf das hin zu
leben sich lohnt. Wer sich dort verankert hat, für den gibt es keinen Hochmut, weil
er einen Herrn hat. Aber auch keine Verzweiflung, weil er diesen Herrn hat.

Das ist das Dritte. Glauben wir an den Geist, der uns alle zu Hoffnungsträgern
machen kann und will?

In einem philippinischen Märchen ruft ein König seine beiden Söhne, von
denen er einen zu seinem Nachfolger bestellen will, zu sich. Er gibt jedem fünf
Silberstücke. Jeder soll für dieses Geld die Halle im Schloss bis zum Abend füllen

- «womit, das ist eure Sache». Der älteste Sohn kam an einem Feld vorbei,
wo die Arbeiter das Zuckerrohr ernteten und in einer Mühle auspressten. Das

ausgepresste Stroh lag nutzlos herum. «Damit kann ich die Halle des Schlosses

füllen», dachte der ältere Sohn und kam mit den Arbeitern überein, mit dem Stroh
die Halle zu füllen. Er meinte schon, die Aufgabe gelöst zu haben. Doch der Vater

sagte: «Es ist noch nicht Abend. Ich werde noch warten.»

224



Ansprachen und Predigten: J. Vobbe

Gegen Abend kam der jüngere Sohn. Er bat darum, das Zuckerrohrstroh aus
der Halle zu entfernen. Dann stellte er mitten in die Halle eine Kerze und zündete
sie an. Ihr Schein füllte die Halle bis zur letzten Ecke. Der Vater sagte zu dem
Jüngeren: «Du sollst mein Nachfolger sein. Dein Bruder hat die Silberstücke
ausgegeben, um die Halle mit nutzlosem Zeug zu füllen. Du hast nicht einmal einen
Silbertaler gebraucht, und hast sie mit Licht gefüllt, mit dem, was die Menschen
brauchen.»

Alle unsere Kirchen führen in ihrem Namen das Wort «katholisch». Es ist
höchst wichtig, dass wir dieses Wort in der ganzen Fülle seines Anspruches
bewahren und festhalten. Es ist wichtiger als alle Hinzufügungen. In unserem
Katholischsein steckt der ganze Anspruch, aus dem wir leben und den wir anderen
verkünden. Katholisch heisst: «auf alle und alles bezogen», und unsere Kirchen
haben den Auftrag, zu repräsentieren, dass «katholisch» keine Konfessionsbezeichnung

ist, sondern eine Qualität von Kirche. Wo die Kirche richtig Kirche
sein will, da ist sie katholisch. Kirche ist auf das Ganze der Welt und des Kosmos
bezogen, weil wir glauben, dass alles Geschaffene, d.h. alles sich in der
Evolution Ergebende, der Phantasie eines Schöpfers entspringt und hütenswert ist
und zum Ziel kommen wird. Kirche ist auf den Mitmenschen bezogen, weil wir
glauben, dass Gott alle Menschen ohne Unterschied liebt und in der Nachfolge
seines Sohnes auch nach jedem Bruch, jedem Versagen immer wieder neu an sich
ziehen will. Kirche ist auf die Zukunft bezogen, auf eine endgültige Zukunft, weil
wir glauben, dass sie Geistgeschöpf ist und dass für den Geist Gottes, der weht,
wo er will, die Tellerränder unserer Zeit und unserer Sterblichkeit nicht gelten.
Ich wünsche Ihnen und uns allen einen Hoffnungsschimmer dieses Geistes auf
dem Antlitz, damit nicht mehr wir die anderen fragen müssen: «Willst Du Dich
taufen lassen, willst Du zur Erstkommunion, zur Firmung gehen? Willst Du
altkatholisch werden?», sondern dass man uns fragt: «Woher nimmst Du so viel
Hoffnung?»

Ich wünsche Ihnen und uns allen das grenzensprengende, alle unsere Lebensräume

und -träume erfüllende Licht, von dem die Legende erzählt, und von dem
wir singen: «Meine Hoffnung und meine Freude, meine Stärke, mein Licht. Christus,

meine Zuversicht, auf Dich vertrau ich und furcht mich nicht.»

225



Ansprachen und Predigten: A. Berlis

Ansprache der Kongresspräsidentin, 7. August 2006

Prof. Dr. Angela Berlis, Utrecht

Verehrte Herren Bischöfe, liebe Teilnehmerinnen und Teilnehmer des 29. Internationalen

Altkatholikenkongresses.

Gerne nehme ich die Wahl zur Kongresspräsidentin an und und danke Ihnen schon

jetzt für das in mich gesetzte Vertrauen.
Die Altkatholikenkongresse sind aus den Katholikenversammlungen

hervorgegangen, die seit 1848 in Deutschland stattfanden. An der Entstehung dieser

Katholikenversammlungen haben spätere Altkatholiken wie Peter Knoodt aus

Bonn, Johann Baptist Baltzer aus Breslau und Ignaz von Döllinger aus München

massgeblich mitgewirkt. Nach 1870 wurden die Katholikenversammlungen
auf römisch-katholischer Seite unter dem Namen «Katholikentage» fortgeführt,
während sie auf altkatholischer Seite nunmehr «Altkatholikenkongresse» genannt
wurden.

Vor 132 Jahren fand schon einmal ein Altkatholikenkongress hier in Freiburg
statt. Es war der vierte Altkatholikenkongress. Die ersten drei hatten sich der
Programmatik und Organisation des deutschsprachigen Altkatholizismus gewidmet.
Nach der Konstituierung des deutschen Bistums im Jahre 1873 und der ersten
Synode zu Pfingsten 1874 bekamen die Kongresse eine andere Funktion als bisher.

Obwohl der Freiburger Kongress von 1874 an Bedeutsamkeit sicher im Schatten

seiner Vorgängerkongresse stand, so war er doch für die folgenden
Altkatholikenkongresse wegweisend. Denn hier in Freiburg wurde über die künftige
Gestaltung und Ausrichtung der Kongresse beraten. Zwei Festlegungen bestehen

mutatis mutandis bis heute: Erstens wurde festgelegt, dass jeder Kongress von
einem eigens dazu bestellten Vorbereitungskomitee vorbereitet werden sollte.
Diese Funktion erfüllt heute der «Ständige Kongress-Ausschuss», auf Ortsebene
unterstützt durch den Ortsausschuss. Zweitens wurde beschlossen, dass bei den

Kongressen nicht mehr spontan formulierte Reden, sondern schriftlich ausgearbeitete

Vorträge gehalten wurden. Die Themen sollten für den Altkatholizismus
theologisch, kirchlich oder kirchen- und gesellschaftspolitisch von Bedeutung
sein.

Ausser diesen Neufestlegungen blieb vieles unverändert: Neben der Tatsache,
dass bei allen Folgekongressen immer Gäste aus der Ökumene anwesend waren,
hielt man an dem Anliegen der Anfangszeit fest, dass Altkatholikenkongresse
nach innen und nach aussen wirken sollten. Nach innen dienten die Kongresse
der Vertiefung wichtiger inner-altkatholischer Anliegen und dem kirchenweiten
Austausch darüber. Gleichzeitig informierten sie die Aussenwelt über altkatholische

Ziele und Anliegen. Dabei war die Wahl des Ortes nicht unwichtig. Nach
den Kongressen im bayerischen München (1871), im rheinischen Köln (1872)
und im stark wessenbergianisch geprägten, ehemaligen Bischofssitz Konstanz

(1873) hatte man für den Kongress des Jahres 1874 mit Freiburg ein weiteres

226 IKZ % (2006) Seiten 226-227



Ansprachen und Predigten: A. Berlis

südbadisches Zentrum der damaligen altkatholischen Bewegung gewählt und sich
dabei eine missionarische Ausstrahlung in die Stadt und ins badische und elsäs-
sische Umland erhofft. Bischof Reinkens war 1873 vom Grossherzog von Baden
als katholischer Bischof anerkannt worden und viele badische Gemeinden hatten
sich seiner Jurisdiktion unterstellt. Gleichzeitig hatte der Nuntius in München den

römischen Katholiken den Simultangebrauch der Kirchen mit den Altkatholiken
untersagt und gemeinsam benutzte Kirchen mit dem Interdikt belegt. Kapitelsvikar

Lothar von Kübel (der Sitz des Freiburger Erzbischofs war damals vakant)
hatte Bischof Reinkens und die Altkatholiken in einem Hirtenbrief stark
angegriffen. Dies zeigt, vor welchem Hintergrand der Kongress von 1874 stattfand.
In erfreulichem Gegensatz dazu findet der diesjährige Kongress in einer ganz
anderen weltpolitischen und ökumenischen Atmosphäre statt.

Betrachtet man die Geschichte der Altkatholikenkongresse, die nach der

Gründung der Utrechter Union (1889) ab 1890 in Internationale Altkatholikenkongresse

umgewandelt wurden, so fällt auf, dass jeder Kongress in irgendeiner
Weise etwas Besonderes war. Was wird das Besondere dieses Kongresses sein?
Es ist nicht die Anwesenheit von Gästen aus der Ökumene, insbesondere von
Anglikanern. Denn von Anfang an waren Anglikaner bei Kongressen anwesend.
So waren 1874 in Freiburg 16 Anglikaner aus Deutschland, England und den

Vereinigten Staaten anwesend. Das Besondere in diesem Jahr ist, dass wir unsere
Beziehung als Schwestern und Brüder mit den anwesenden Anglikanerinnen und

Anglikanern zum Thema des Kongresses gemacht haben. Wir feiern heuer unsere
seit 135 Jahren bestehende Beziehung, welche vor 75 Jahren im Bonner Abkommen

in eine offizielle Form gegossen wurde. Wir feiern die Hoffnung auf unsere
Zukunft und unseren gemeinsamen Auftrag, Zeugnis von der Hoffnungskraft des

Evangeliums in der heutigen Welt abzulegen. Wir besinnen uns dabei auf die Wurzeln,

die uns tragen, und auf die geistlichen und kulturellen Quellen, aus denen wir
schöpfen, um diesem Auftrag unter den heutigen Umständen gerecht zu werden
und ihn in der Welt zu erfüllen.

Ähnlich wie unsere Vorfahren im 19. Jahrhundert haben auch wir mit diesem

Kongress und seinem Thema «Hoffnung, die in uns lebt» genügend Stoff, um
nach innen und aussen zu wirken.

Ich wünsche uns allen einen bereichernden und wirkkräftigen Kongress!

227



Ansprachen und Predigten: R. Williams

Predigt im Festgottesdienst, 9. August 2006

The Most Revd Dr. Rowan Williams. London

Whatever house you enter, first say,
"Peace to this house!" (Lk 10:5)

The disciples of Jesus are told that they must knock on the doors of the towns they
visit and ask for hospitality. And when they have received a welcome, they are to
stay with the people who have welcomed them, and not to be constantly looking
around for somewhere better to be. It is a powerful image of the life of the Christian

Church. The preaching of the Gospel does not begin with a settled community
inviting others to come in and be made welcome - though it soon comes to work
in that way. It begins by imitating Jesus himself, a man who has no secure place to
lay his head, and who shares his grace by inviting others to invite him in to their
homes, as he does most famously with Zacchaeus in Luke 19.

Jesus challenges those he meets by saying to them: "You have the freedom to
give; you have the dignity of making others welcome. You are a place where the

grace and love of God delights to make a home." The Lord delights in you, your
God shall rejoice over you, says the prophet. Can we hear this challenge? It may
seem an attractive thing to hear; but in fact it is not always good news to be told
that our lives, our homes, are a place where God may choose to dwell. We should
not be surprised when, in the story of the demoniac and the Gadarene swine, the
local people decide that they do not want to welcome Jesus and beg him to leave
them alone.

After all, when God comes to live in a home or a human life, he disturbs
and changes things. He is not a quiet or an easy guest, and once we have let him
through the door, we cannot trust him to behave conventionally. Remember the
invitation he accepts from Simon the Pharisee in Luke 7? Jesus may be a guest but
he is quite capable of criticising his host's hospitality and exposing its limits, the
fear and contempt that lie close to the surface of an apparent welcome. We may
think we should like him to come to our house; but it is not a safe assumption that
we shall feel at home with him when he arrives. The places where we live are all
of them too small for him, and only as we allow our hearts and imaginations to

grow can we possibly begin to get used to this stranger who wants to be at home
with us.

What was it like for those first missionaries, knocking on the doors of the

towns of Galilee, preparing the way for their master? It is difficult to imagine that
they were always easy guests, any more than Jesus was. The words they had to
speak were words about change. They were to heal the sick - but not every healing

is welcome. Healing tells us that many things we thought unchangeable can
after all change - not least ourselves. Perhaps their hosts decided that they would
have to go after a day or two. Hence the orders given by Jesus in the verses
immediately following our gospel - they are to shake the dust off their feet in towns

228 IKZ 96 (2006) Seiten 228-230



Ansprachen und Predigten: R. Williams

that will not welcome them. But whether their hosts like it or not, the Kingdom is

near, it has come to stay in this world, and sooner or later we must come to terms
with that fact.

Yet if a household shows any signs of welcome, the disciples are to stay. And
hospitality has to be matched by commitment. As God says to Jeremiah and his

fellow-exiles, the disciples are to seek the welfare of the city where they are sent,
not to pretend that they live nowhere in particular, to be so detached from their
surroundings that they have no real identity within their world but only an abstract

identity as believers. Their task becomes that of discerning what the original word
of welcome meant, how it is to be worked with so that people may be able to live
with the deeper unsettlement and deeper acceptance that the presence of God's
good news brings with it.

This passage in fact gives us a good many hints about the nature of mission
in our world, and especially in our Europe today. The gospel - of course - came
as a foreign voice to the Roman Empire and then the Germanic kingdoms. It
attempted to make itself at home in the "household" of Greek thinking and Roman
administration, then in the world of the "barbarians". The gospel learned many
languages; indeed, the gospel gave stability and lasting coherence in written form
to some of these languages. We should remember Ulfila's translation of the Bible
into Gothic. The Church looked and listened in the context of its host society for
those things that would provide analogies, pegs on which to hang its teaching.
Anglo-Saxon poetry transforms the conventions of heroic verse by portraying
Christ as the supreme hero; Celtic Christianity absorbs and reworks the legal and

mythical frameworks of old Ireland and Wales. In one way and another, the church

says, "Peace to this house!" as it enters the new worlds of mission. It does not
begin by asking for total renunciation; it does not even ask for the exclusive use of
a sacred language - unlike its great competitor in the Mediterranean world of the

early Middle Ages, Islam. For all its clinging to Latin for public use, the Church
both values and inspires vernacular literatures.

Yet the conflicts come, the moments for discernment and perhaps disruption.
The Church cannot be only the servant of this or that kingdom, not even of the

Emperor himself, in Rome or Constantinople or Aachen - even if for much of
the time it is a good and an indispensable servant. Sooner or later, the Gospel
will challenge the easy harmonies. Monarchs and bishops confront each other,

Henry II and Thomas Becket. The great Columba is exiled from Ireland when his
tribal loyalties have embroiled him and his church in bloodshed and conflict, and

has to relearn his gospel priorities in Iona. The scholastics of the thirteenth and

fourteenth centuries outline the ways in which a society of mature believers is

entitled to challenge monarchy and feudal power.
Europe has taken into itself a presence that will unsettle it painfully. The

Church does not run away from these confrontations, but struggles to live through
them. And the effect is that Europe comes to build into its corporate life a principle
of criticism and questioning, a scepticism about unchallenged political authority.
Europe discovers liberalism, in the fullest sense, and the roots of the Enlighten-

229



Ansprachen und Predigten: R. Williams

ment itself are to be found in the tough and complex negotiations between Church
and monarchy in the long mediaeval centuries. The Church, often without realising

it, trains its own critics as well as the critics of secular power. It has come to

stay, as far as the household of Europe is concerned; but first it equips those who
want to question whether the household is all that there is and whether its authority

is beyond challenge: and then it has to face the counter-question about its own
truthfulness and integrity or legitimacy that this general scepticism generates. We

are still living with the echoes of that counter-question, and it is right and inevitable

that we are. Because if the gospel shows that the households of this world
are too small to contain the Word Incarnate, it also shows that when the Church
builds and fortifies its own institutional shelter within the cultural household, that
too can prove too small. Something like this - along with much else, much of it
ambiguous and confused - lay at the root of the Reformation.

And so as we now look Europe in the face, what should be our feelings and our
policies? Jesus Christ tells us to say "Peace!" - not in a tone that suggests we are

happy with all that Europe is or has become, not as though we thought Europe the

measure of human excellence. We simply say, "Peace", - meaning that we seek

the welfare of this society, its justice and stability and honesty, and that we believe
it is a society capable of hearing and being transformed by the Word of grace. We

live out our commitment to this society that is still (perhaps rather grudgingly
these days) prepared to welcome or at least put up with our presence; we involve
ourselves in the debates that are shared across our continent about power and identity

and local autonomy and migration. We join in this with our minds and hearts

shaped by what Jesus has made possible, by the reality of the apostolic community
that is his Body, and the relations of mutuality and love that grow in this Body.

We do not write off Europe and look for somewhere else, literally or
metaphorically, to inhabit. We may hear and understand the critique of Europe from
America or from the developing world or the Muslim vvorld - that it is a tired
culture, overcomplicated and morally confused, living on its past. But this will
not make us unwilling to engage. We know that Christ makes all things new; that,
so long as we have voice within the culture, it is still possible to ask questions that

are potentially life-giving - to remind people that the source of their vitality and

creativity is not in themselves but in the creating Word.
Whether they hear or refuse to hear, we have our commission from Jesus

Christ. We can embrace and challenge the household that has received us. And
we can say with as much conviction as ever that, in our continent as in the entire
vvorld, the Kingdom of God has come near, and can never be banished, that God
will constantly break through all the structures of culture or religion that we use to

try and contain him as he establishes in Christ his peace among us.

Copyright: Rowan Williams (2006)

230



Ansprachen und Predigten: F. Müller

Hoffnung der Glaubenden
Predigt im Schlussgottesdienst, 11. August 2006

BischofFritz-René Müller, Bern

Das Thema unseres zu Ende gehenden 29. Internationalen Altkatholikenkongresses

lautet «Hoffnung, die in uns lebt». In der Einladung zum Kongress werden

im Hinblick auf die Arbeit mit dem Thema folgende Fragen gestellt: Welche

Hoffnungen und Sehnsüchte sind es, die uns Christen erfüllen? Welche Hoffnung
und Visionen haben die Altkatholische und die Anglikanische Kirche? Was erfüllt
uns eigentlich? Wie sieht diese Hoffnung aus? Die Frage der Hoffnung wird einerseits

in Anlehnung an das Wort aus dem 1. Petrusbrief (3.15) als Herausforderung
gesehen, jedem Rede und Antwort zu stehen, der nach der Hoffnung fragt, die
uns erfüllt, andererseits aber auch in Zusammenhang gebracht mit einem
Wertewandel, der sich in der westlichen Gesellschaft in den letzten Jahren immer mehr
bemerkbar macht und die Kirche in eine Art Isolation drängt. Wir stehen also vor
der Frage, ob wir überhaupt von Hoffnung erfüllt sind, und welchen Inhalt diese

Hoffnung denn hat.

Unsere Hoffnung kann ganz verschiedene Gesichter haben. Wir hoffen
vielleicht, erfolgreich zu sein und nicht zu versagen. Wir hoffen, gesund zu bleiben,
den Partner nicht zu verlieren, nicht allein sein zu müssen. Wir hoffen, Angst zu
überwinden. Ja, wir hoffen, Kriege und Bedrohungen aller Art können aus der
Welt geschafft werden. Alle diese Hoffnungen haben letztlich «nur» mit unserem
Leben zu tun. Doch ist dies die Hoffnung, von der die Heilige Schrift zum Beispiel
im Römerbrief (5,1-5) spricht?

«Gerecht gemacht aus Glauben, haben wir Frieden mit Gott durch Jesus Christus,
unseren Herrn. Durch ihn haben wir auch den Zugang zu der Gnade erhalten, in der
wir stehen, und rühmen uns unserer Hoffnung auf die Herrlichkeit Gottes. Mehr
noch, wir rühmen uns ebenso unserer Bedrängnis; denn wir wissen: Bedrängnis
bewirkt Geduld, Geduld aber Bewährung, Bewährung Hoffnung. Die Hoffnung
aber lässt nicht zugrunde gehen; denn die Liebe Gottes ist ausgegossen in unsere
Herzen durch den Heiligen Geist, der uns gegeben ist.»

Da liegt ein entscheidender Punkt: Die Heilige Schrift macht die Hoffnung zu
einem Element des Glaubens und bringt sie in Zusammenhang mit Gott. Hoffnung
gibt es nur im Hinblick auf die Herrlichkeit Gottes, und sie entwickelt sich durch
Bedrängnis, Geduld und Bewährung.

Der lateinamerikanische Theologe Clodovis Boff schreibt in einem Brief an
einen europäischen Christen:

«Wenn ich auf die Christen in Europa gleich welcher Richtung höre, scheint es mir,
dass Ihr in einer Art kirchlichen Winters> lebt, der mit einem <kulturellen> Winter
Hand in Hand geht. Es gibt eine Krise der geschichtlichen Erwartung. Es fehlt an

IKZ 96 (2006) Seiten 231-233 23 1



Ansprachen und Predigten: F. Müller

der Hoffnung. In der europäischen Kirche gibt es vielleicht Glaube und Liebe,
aber keine Hoffnung. Den Europäern kann man den Pessimismus und die Skepsis
wirklich an den Augen ablesen, sie sind ihnen ins Gesicht geschrieben. Es ist so,
wie es mir ein Freund nach einem Aufenthalt in Europa gesagt hat: <Der Europäer
sieht aus wie jemand, der gegessen, dem es aber nicht geschmeckt hat.>»

Sind wir in Europa gesellschaftlich, sind unsere Kirchen - also auch die
altkatholischen und anglikanischen Kirchen - kirchlich müde geworden? Ist es

symptomatisch, dass wir für unseren Kongress ausgerechnet das Thema «Hoffnung»

gewählt haben, um uns darauf zu besinnen? Ist in unserer europäischen
säkularisierten Welt die Hoffnung am Ersticken? Kann uns die Bibelstelle aus
dem 1. Petrusbrief überhaupt noch herausfordern: «Seid stets bereit, jedem Rede
und Antwort zu stehen, der nach der Hoffnung fragt, die euch erfüllt»? Hat die

Kongressarbeit es zustande gebracht, dass wir tiefer danach fragen, worin denn
die Hoffnung besteht, die uns als Glieder unserer Kirchen leiten kann? Ist unsere
Hoffnung eine Hoffnung von Christinnen und Christen, die uns schmeckt, oder
bloss eine von Menschen, die ohne Lust gegessen haben, denen die Hoffnung aber

nur noch unverdauliche Kost ist, welche uns nichts anderes als Bauchschmerzen
beschert? Stimmt der Satz des lateinamerikanischen Theologen, wonach es in
unseren europäischen Kirchen vielleicht Glaube und Liebe gibt, aber keine Hoffnung

Natürlich gibt es in unseren Kirchen auch hoffnungsvolle Zeichen und
Aufbrüche. Gerade darum, weil unsere Gesellschaft in einer Sinnkrise steckt, erwacht
bei vielen Menschen, vor allem auch bei der Jugend, eine Sehnsucht nach
Antworten auf entscheidende Lebensfragen und nach Solidarität. In unseren kleinen
altkatholischen Kirchen engagieren sich relativ viele Gemeindeglieder für das

Leben der Kirche. Die Zukunft der Kirche liegt ihnen am Herzen. Das spürte man
letztes Jahr in der Schweiz zum Beispiel bei der Pastoralsynode in Winterthur.
Auch die grosse Beteiligung und die Diskussionen in den Gesprächsgruppen an

unserem Kongress haben gezeigt, dass uns Altkatholiken und Anglikanern Auftrag

und Sendung unserer Kirchen in Europa nicht gleichgültig sind. Doch können
diese Zeichen von Aufbruch und auch unsere Diskussionen noch nicht der eigentliche

Grund unserer Hoffnung sein, die uns erfüllt. Die biblischen Texte, über die
wir nachgedacht haben, und auch die Lesungen im Gottesdienst zeigen uns, dass

nicht unser Engagement, sondern allein Jesus Christus Grund unserer Hoffnung
ist. Christliche Hoffnung ist immer und zutiefst Hoffnung auf Gott und sein Kommen,

Orientierung nach dem Wort Gottes. Das Gleichnis vom Sämann (Mk 4,4-
20) zeigt, wie unterschiedlich Menschen mit der Botschaft umgehen: Die einen
nehmen sie mit Freude auf, aber über kurz oder lang fallen sie wieder ab. Andere
hören sie, lassen das Wort Gottes aber in ihren Sorgen oder Genüssen des Lebens
ersticken. Nur jene, die das Wort mit gutem und aufrichtigem Herzen hören und
daran festhalten, können Frucht bringen. So ist es auch mit der Hoffnung.

Unsere Hoffnung hat ihren wahren Grund im Wort Gottes und in seiner Treue

zu uns. Er hat uns die Gabe der Hoffnung in der Taufe geschenkt und schenkt sie

232



Ansprachen und Predigten: F. Müller

uns jedes Mal neu im Wort der Verkündigung und in der Feier der Eucharistie. In
unserer Welt gibt es letztlich keine Hoffnung, die über unser Leben hinausreicht.
Darum können wir Christinnen und Christen nur mit der Hoffnung leben, die uns
durch die Taufe mit Christus, dem Gekreuzigten und Auferstandenen, verbindet.
Die Hoffnungsarmut, die in unserer Gesellschaft und auch in unseren Kirchen
spürbar ist, hat ohne Zweifel damit zu tun, dass wir unsere Hoffnung allzu sehr
auf das irdische Leben ausrichten und den Ausblick über den Tod hinaus nicht
mehr wagen. Aber christliche Hoffnung schaut immer über den Tod hinaus auf
das Reich Gottes.

Welches sind nun, liebe Schwestern und Brüder, die Konsequenzen für unser
Leben, für unser Engagement in unseren Kirchen? Hier geht es nun eben darum,
dass wir uns - wie im 1. Petrasbrief erwähnt - der Herausforderung stellen, «bereit

zu sein, jedem Rede und Antwort zu stehen, der nach der Hoffnung fragt, die
uns erfüllt». Es ist gerade die gesellschaftliche Situation, in der wir leben. Sie

mutet uns heute zu, Rede und Antwort für unsere Hoffnung zu stehen. Die Kirchen
geraten immer mehr in eine Diasporasituation. Das Volk Gottes lebt zunehmend
als Fremdling in dieser Welt. Die Anwesenheit von Menschen anderer Religionen
in Europa stellt für die christliche Kirche eine enorme Herausforderung dar. Aber
damit steigen die Chancen und Möglichkeiten, dass wir tatsächlich Rede und
Antwort stehen und bezeugen, was der Grund unserer Hoffnung ist. Immer mehr
sind wir herausgefordert, das Evangelium zu verkünden, zu anderen Menschen
von Gott zu reden. Dazu gehört, dass wir uns zu Jesus Christus bekennen und für
ihn in öffentlichen und gesellschaftlichen Auseinandersetzungen Partei ergreifen.
Die Rechenschaft, dass wir von Hoffnung erfüllt sind, will spürbar und wirksam
werden darin, dass wir uns gegen Kriege aller Art und für den Frieden einsetzen,
dass wir Gerechtigkeit suchen statt Unterdrückung. Nicht nur in bestimmten
Krisensituationen soll das so sein, sondern in der heutigen Zeit einer schleichenden

Aushöhlung des christlichen Glaubens immer. Das ist in den biblischen Texten

gemeint, wenn wir von Rechenschaft und Bedrängnis, von Geduld und Ausdauer
hören: Partei für Jesus Christus ergreifen, Rede und Antwort stehen für den Grund
unserer Hoffnung, das ist wahrlich keine leichte Sache.

«Bedrängnis bewirkt Geduld, Geduld aber Bewährung, Bewährung Hoffnung. Die
Hoffnung aber lässt nicht zugrunde gehen; denn die Liebe Gottes ist ausgegossen
in unsere Herzen durch den Heiligen Geist, der uns gegeben ist» (Röm 5,3b-5).

Möge uns die Auseinandersetzung mit dem Thema «Hoffnung» den Sinn
geschärft haben für den eigentlichen Grand unserer Hoffnung, und mögen wir
gestärkt in unsere Länder zurückkehren, um in Kirche und Gesellschaft mit
Beharrlichkeit Partei für die Sache Gottes und sein Reich zu ergreifen!

Die Gnade unseres Herrn Jesus Christus und die Liebe Gottes und die
Gemeinschaft des Heiligen Geistes sei mit uns allen. Amen.

233


	Ansprachen und Predigten

