
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 96 (2006)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bibliographie

Bibliographie

Peter Walter/Hermann-JosefReu-
DENBACH(Hg.),Bücherzensur-Ku-
rie - Katholizismus und Moderne.
Festschrift für Herman H. Schwedt
(Beiträge zur Kirchen- und
Kulturgeschichte 10), Frankfurt a.M. (P.

Lang) 2000, 378 S. Euro 57.00.

Zur Vollendung des 65. Lebensjahres
des Leiters des Limburger Diözesanar-
chivs und der Diözesanbibliothek
erschien im Herbst 2000 die vorliegende
Festschrift, herausgegeben von dem

Freiburger Professor für Systematische
Theologie, Peter Walter, und dem Leiter

der Aachener Diözesanbibliothek,
Domvikar Hermann-Josef Reuden-
bach. Nach einem kurzen Vorwort und
einer von Franz Josef Buch
zusammengestellten Bibliographie von H.
Schwedt greifen in den folgenden drei
Teilen des Buches neun Autoren und
eine Autorin Themenbereiche auf, die
der Geehrte in verschiedenen
wissenschaftlichen Veröffentlichungen
bearbeitete: die kirchliche Bücherzensur,
die römische Kurie und das Verhältnis
von Katholizismus und Moderne.

Im ersten Teil über kirchliche
Bücherzensur beschäftigt Hubert Wolf
sich mit Augustin Theiner und der
römischen Indexkongregation. Theiner,
dessen gemeinsam mit seinem Bruder
Johann Anton verfasstes Werk über
den Zölibat 1829 indiziert worden war,
wurde später selbst Konsultor und
Zensor, u.a. der Synodenschriften
Johann Baptist Hirschers und Ignaz
Heinrich von Wessenbergs, sowie 1845

pikanterweise auch eines Werkes seines

eigenen Bruders über «Die
reformatorischen Bestrebungen in der
katholischen Kirche». Darin distanzierte
Theiner sich von den Ansichten seines
Bruders über den Zölibat und verwarf
damit seinen eigenen, 1829 eingenommenen

Standpunkt. Die beiden
Gutachten zur Indizierung der genannten
Werke aus den Jahren 1829 und 1845
sind zusammen mit einem Brief Thei-
ners an Sekretär Degola (1846) im
Anhang ediert. Gegen Lebensende fiel der
1855 zum Präfekten des Vatikanischen
Archivs aufgestiegene Oratorianer bei
Pius IX. in Ungnade und wurde abgesetzt,

weil er beim Ersten Vatikanum
der Konzilsminderheit die Akten des

Tridentinischen Konzils zugespielt
hatte. Wolfs Beitrag über Theiner als

«simul censuratus et censor» ist eine

von mehreren neueren Veröffentlichungen

über ihn [eine Übersicht darüber

bietet Joachim Köhler, Neue
Forschungen zu Augustin Theiner (1804—

1874), in: Archiv für schlesische
Kirchengeschichte 62 (2004) 199-205].
Über die Biographie Theiners wird so
Einblick in die Geschichte der
römischen Zensurbehörden gewährt.

Elke Pahud de Mortanges liefert
eine Vorstudie zu ihrer inzwischen im
Jahr 2005 im Schöningh-Verlag
erschienenen Habilitation «Philosophie
und kirchliche Autorität. Der Fall
Jakob Frohschammer vor der römischen
Indexkongregation (1855-1864)». Sie
durchleuchtet die 45-seitige, 1863 in
München erschienene und ein Jahr spä-

159



Bibliographie

ter indizierte Schrift «Die römische
Index Congregation und ihr Wirken»
auf der Suche nach deren möglichen
Verfasser. Wie bereits Franz Heinrich
Reusch im Jahre 1885 kommt auch sie

zu dem Schluss, dass es sich dabei um
Andreas Pankau (1839-1871) gehandelt

haben muss. Pankau griff Gedankengut

Döllingers aus einem seiner

Vorträge auf. Im Beitrag geht die Autorin

u.a. auf das Verhältnis zwischen
Döllinger und Frohschammer ein:
Letzterer fühlte sich zeitlebens zu
Unrecht im Schatten des Ersteren stehen.
Störend ist, dass die Autorin Johann

Joseph Ignaz Döllinger mehrfach
fälschlich den zweiten Namen «Heinrich»

beilegt.
Claus Arnold stellt den Anfang des

Falles Turmel vor der Indexkongregation

(1900/01) vor. Sein Beitrag kann
auf zwei Ebenen gelesen werden: als

Beschreibung des Falles des Modernisten

und Dogmenhistorikers Joseph
Turmel (1859-1943), eines
ausgezeichneten Kenners der Patristik, der
in einem Werk über die Eschatologie
am Ende des 4. Jh. die auctoritas patrum

in Frage gestellt hatte. Infolge der
Öffnung der Archive der
Glaubenskongregation sind neue Dokumente
(wie hier etwa das im Anhang
abgedruckte Gutachten des Zensors
Laurentius Janssens) zugänglich geworden,

die die römische Wahrnehmung
Tunnels offenlegen. Der Fall Turmel
ist aber nicht nur ein Beispiel römischer
Bücherzensur, sondern zudem
aufschlussreich für den Stand der
Modernismuskrise in der letzten Phase des

Pontifikats Leos XIIL Arnold zeigt an
diesem Fall die «longue durée kirchlicher

Lösungsstrategien» (97) auf, die
unter Pius X. nicht mehr anwendbar

waren, da die Frage der Dogmenentwicklung

nunmehr zu den eigentlichen
Glaubensfragen gezählt wurde.
Obwohl Turmeis Disziplinierung, der dieser

sich durch die Annahme immer
neuer Pseudonyme zu entziehen
versuchte, folglich noch nach dem
hergebrachten Schema verlief, wird doch
deutlich, dass die «Zeit für Mittelwege
zwischen Rationalismus und Antimo-
dernismus» um die Wende zum 20. Jh.

faktisch beendet war (98).
Der zweite Teil über die römische

Kurie enthält vier Beiträge. Christoph
Weber beschreibt die Entwicklung des

Titularbistums als römischen Ehrentitels,

die unter Papst Benedikt XIII.
(1724-1730) einen Höhepunkt
erreichte. Weber grenzt den Begriff auf
diejenigen Personen ein, die als kuriale
Funktionäre für die Ausübung ihres
Amtes keine Bischofsweihe benötigten
und keine bischöfliche Jurisdiktion
ausübten. Solche «Honorarbischöfe»,
deren Titel als reine Auszeichnung
anzusehen sind, stammten meist aus
besonders reichen Familien und sind im
Umkreis des Papstes zu finden. Es gab
sie bereits im 16. Jh. In der letzten
Lebensphase Alexanders VII. (ti667)
blühte die Ernennung solcher Honorarbischöfe

erneut auf. Da Alexander VII.
vom Krankenbett aus keine Kardinals-
erhebungen und Bischofsernennungen
mehr vornehmen konnte, ernannte er
einige seiner engsten Mitarbeiter und
alten Freunde zu Titularbischöfen. Weber

nennt diese Entwicklung zu Recht
eine Herabwürdigung des Bischofsamtes,

die in sich auch den Keim der
Inflation trug: Von 1667 bis 1724 nahm
die Ernennung von Titularbischöfen an

der Kurie unaufhaltsam zu und
gelangte unter Benedikt XIIL zu einem

160



Bibliographie

danach nicht wieder erreichten
Höhepunkt: In seiner Amtszeit (1724—1730)

ernannte dieser 100 Honorarbischöfe

(unter ihnen auch den päpstlichen
Kleiderkämmerer). Danach sank die Zahl
der Ernennungen zwar wieder, doch

zeigt Weber auf, wie sehr diese

Entwicklung zur Verstärkung des Kurialis-
mus in seiner unangenehmsten
Ausdrucksform beitrug: nämlich zu der
Mentalität, «dass auch ein nachgeordneter

Beamter des Papstes ein
Vorgesetzter der Bischöfe sei» (128). Kritisch
sei zu diesem insgesamt sehr interessanten

Beitrag angemerkt, dass die

Begrifflichkeit «untergegangenes Bistum»
(110) für die Stühle von Canterbury
oder Lund aus apologetischer
römischkatholischer Perspektive früherer Zeit
vielleicht verständlich sein mag, jedoch
nicht mit der Selbstwahrnehmung der
Kirche von England bzw. von Schweden

übereinstimmt.
Karl Hausberger befasst sich mit

dem bayerischen Ministerialbeamten
Franz Edler von Stockhammem, der
als ausgezeichneter Kenner des kurialen

Milieus in Rom im Hintergrund
das geschickte Agieren der bayerischen
Regierung während der Modernismuskontroverse

mitlenkte und -bestimmte.
Den grössten Teil dieses Beitrages
nehmen Stockhammerns Aufzeichnungen

über seinen Romaufenthalt im
Dezember 1910 ein, die ein gutes Zeitbild

geben.
Dem Kurienprälaten Cesare Cam-

bucetti (1838-1911), Sekretär der Ze-

remonialkongregation und zwanzig
Monate lang Nuntius in München
(1900-1901), widmet sich Hermann-
JosefReudenbach, der damit einen
Anstoss geben will zu weiteren
Forschungen zur Personengeschichte und

zum Funktionieren der (1967 im Zuge
der Kurienreform aufgehobenen) Ze-

remonialkongregation.
Im letzten Beitrag des zweiten Teils

behandelt Michael F. Feldkamp die

Auseinandersetzung um die
Konfessionszugehörigkeit des deutschen
Botschafters beim Heiligen Stuhl 11949—

1954). Seit der Kaiserzeit war es Usus,
dass ein Protestant Botschafter beim
Vatikan war. Bundeskanzler Adenauer
wollte der aus dem Vatikan an ihn
herangetragene Bitte um Entsendung
eines römisch-katholischen Botschafters

entsprechen, was nicht nur innerhalb

evangelischer Kreise (einschliesslich

des Bundespräsidenten Heuss) auf
Widerspruch stiess; man sah die
Unabhängigkeit und Selbständigkeit des

betreffenden Botschafters gefährdet.
Nach längerem Hin und Her, bei dem
auch die Frage der Entsendung eines

bayerischen (römisch-katholischen)
Gesandten an den Vatikan eine Rolle
spielte und die Diskussion im Sommer
1952 einen Höhepunkt in der
Öffentlichkeit erreichte, wurde 1954 schliesslich

mit Wolfgang Jaenicke ein Protestant

als Botschafter am Heiligen Stuhl
akkreditiert. Von den insgesamt ^deutschen

Botschaftern zwischen 1954 und
2006 waren neun römisch-katholisch
und sechs evangelisch [Feldkamps
Aufstellung berücksichtigt die beiden
nach 2000 ernannten Botschafter, beide

römisch-katholisch, nicht mehr].
Nach den 1950er Jahren haben

Konfessionsfragen kaum noch eine Rolle
im öffentlichen und politischen Leben
der Bundesrepublik gespielt.
Feldkamp wertet die Auseinandersetzungen
um die Konfession des deutschen
Botschafters als Stellvertreterkämpfe um
Kontinuität und Neubeginn in der jun-

161



Bibliographie

gen Bundesrepublik sowie als Zeichen
dafür, dass die CDU der Nachkriegszeit

zwar eine überkonfessionelle Partei

war, ihre Herkunft aus dem Zentrum
jedoch nicht verleugnen konnte.

Im dritten Teil kommt in drei
Beiträgen das Verhältnis von Katholizismus

und Moderne zur Sprache. Peter
Walter ediert fünf Briefe Josef Kleut-
gens an den Mainzer Theologen Christoph

Moufang (die Antworten sind
nicht erhalten) aus den Jahren 1863—

1866, in denen es u.a. um die
Auseinandersetzung Kleutgens mit Friedrich
Michelis, um die Münchener
Gelehrtenversammlung 1863 und um Kleutgens

Rolle bei der Massregelung des

Löwener Philosophen Gerard Casimir
Ubaghs und Personen aus seinem Umfeld

geht. Die Briefe sind auch vor dem

Hintergrund dessen interessant, was
Kleutgen über seinen eigenen Anteil
etwa beim Rücktritt von Kardinal
Girolamo D'Andrea verschweigt, was
jedoch aus anderen Quellen bereits
bekannt ist. In Anm. 138 fehlt der
Hinweis darauf, dass Franz Heinrich
Reusch der Herausgeber des «Theologischen

Literaturblatts» war.
Otto Weiss' Anmerkungen zum

italienischen «Liberalen Katholizismus»
bieten deutschen Leserinnen und
Lesern eine «Orientierungshilfe» (312),
wollen aber auch auf Forschungsdesiderate

hinweisen. Der Beitrag baut in
manchem auf des Autors Artikel über

«Döllinger, Rom und Italien» in der von
Georg Denzler und Ernst Ludwig Gras-
mück herausgegebenen Gedenkschrift
zum 100. Todestag Döllingers (München

1990) auf. Für das altkatholische
Lesepublikum ist der Beitrag sehr

lesenswert, weil er einen guten Überblick
gibt über den Altkatholizismus in Italien

im 19. Jh. Weiss' Abgrenzung des

Altkatholizismus gegenüber dem liberalen
Katholizismus scheint jedoch insofern
diskutabel, als der Begriff «Katholizismus»

bei ihm lediglich den römischen
Katholizismus impliziert. Nach
gängiger Definition der heutigen
italienischen Katholizismusforschung sind
liberale Katholiken solche «Männer
und Frauen, die eine Erneuerung innerhalb

der Kirche wollten, deren

Dogmensystem jedoch nicht angriffen»
(313). Kritisch weist Weiss darauf hin,
dass infolgedessen Gestalten, die sich
damit nicht zufriedengaben und die
kirchliche Gemeinschaft verliessen,
weniger erforscht worden sind. Mit
seinem Beitrag zeigt der Autor die

Schwammigkeit des Begriffes «Liberaler

Katholizismus» auf, der vielfach
als «Killerwort» (316) gegen unliebsame

Gegner eingesetzt worden ist. So

wurden auch die italienischen Altkatholiken

des 19. Jh. als «Cattolici liberali»
und der Altkatholizismus als «Cattolicesimo

liberale» (u.a. in Fortsetzung der

Bestrebungen der «Jansenisten»)
bezeichnet. Der Autor unterscheidet drei
Ausdrucksformen des liberalen
Katholizismus (den romantischen, den
«jansenistischen» und den wissenschaftlichaufgeklärten),

von denen er den
sogenannten conciliatorismo (Versöhnung
von römisch-katholischer Rechtgläubigkeit

und Bekenntnis zum
italienischen Nationalstaat) abhebt. Schade

ist, dass derAutor trotz seines Plädoyers
für eine plurale Betrachtungsweise und
trotz der Feststellung, die italienischen
Altkatholiken hätten sich als «legitime(r)
Nachfolger der italienischen Liberalkatholiken»

(344) verstanden, diese letztlich

nicht als liberale Katholiken
versteht. Bei der Besprechung des «janse-

162



Bibliographie

nistisch-pietistisch-reformatorischen
Liberalkatholizismus» (336) nennt er
Antonio Manzoni, Giovanni Pietro Vi-
eusseux und Baron Bettino Ricasoli,
nicht aber die Verbindung Manzonis
und dessen Frau Henriette Blondel zum
Port-Royalismus und damit indirekt zur
Kirche von Utrecht. So bleiben hier die

Verbindungslinien zwischen dem
«Jansenismus» in Italien und der Altbischöflichen

Klerisei in den Niederlanden
unbehandelt. Insgesamt handelt es sich um
eine ausserordentlich kenntnisreiche
und sehr lesenswerte Darstellung, die
nicht zuletzt - wie schon Weiss' Beitrag
in der Döllinger-Gedenkschrift - die

vielfältigen Beziehungen Döllingers zu
Italien (und umgekehrt) aufzeigt.

Der letzte Beitrag des Sammelbandes

stammt von Michael Klöcker
und führt weg von der strikt
historischen hin zu einer mehr soziologisch
orientierten Betrachtungsweise der
zentralen Aspekte der Lage der
Kirchen in der zweiten Hälfte des 20. Jh.

sowie den Herausforderungen des 21.
Jh.: Für Klöcker bestehen diese im Ja

zur Religionspluralität und im Ja zu
kirchlichen Reformen.

Alles in allem handelt es sich bei
dem vorliegenden Sammelband um eine

gut gelungene, sehr vielseitige
Festgabe, die viele Aspekte der neueren
Katholizismusforschung aufgreift und
weiterführt. Für einen Archivar und
Forscher in Archiven wie Herman
Schwedt ist obendrein ein Buch, in
dem immer wieder dokumentiert wird,
wie wichtig archivalisches Arbeiten an
den Quellen ist und neue Quellen
zugänglich gemacht werden, eine
ausserordentlich zutreffende Ehrung. Für
altkatholische Leser bieten die einzelnen

Beiträge viele Bezüge zur (Vor-)

Geschichte des deutschprachigen (und
italienischen) Altkatholizismus.

Angela Berlis, Utrecht

Christoph Klein: Das grenzüber¬
schreitende Gebet. Zugänge zum
Beten in unserer Zeit (Forschungen
zur systematischen und ökumenischen

Theologie, Bd. 105),
Göttingen (Vandenhoeck & Ruprecht)
2004, 222 S. Euro 54.00

Christoph Klein, seit fünfzehn Jahren
Bischof der Evangelischen Kirche
Augsburgischen Bekenntnisses in
Rumänien mit Sitz in Sibiu/Hermann-
stadt, hat eine Studie vorgelegt, die
sich mit einem vertiefenden Verständnis

der christlichen Gebetspraxis in der
Moderne beschäftigt. Ausgehend von
seiner Beobachtung, dass es zwar eine
Vielzahl von wissenschaftlichen
Untersuchungen und eine Menge eher
«leichter» Erbauungsliteratur, aber
keine wirklich systematisch-praktische
Hinführung zum christlichen Beten gebe,

unternimmt V. den Versuch, die
Gebetstraditionen der westlichen und
der östlichen Christenheit in «versöhnter

Verschiedenheit» in Kontakt zu

bringen, um eine im eigentlichen Sinn
«zeitgenössische» Möglichkeit des

Betens zu eröffnen. Bischof Klein geht
es um eine «sowohl für Theologen als
auch für Laien verständliche Hinführung

zu dem Anliegen eines neuen
Gebetsverständnisses, das bislang nur
ansatz- und andeutungsweise vorgetragen

wurde» (10). Der Band ist zum
einen aus Vorträgen und zum anderen

aus Seminaren an der Universität Wien

163



Bibliographie

hervorgegangen und zeichnet sich
dadurch aus, dass er Theologie als Reflexion

von Glaubenserfahrungen, von
erlebter Spiritualität versteht.

In zehn Kapiteln skizziert V. sein
Verständnis des Gebetes ausgehend
von Schwierigkeiten und Hindernissen
des Gebetes, über die anthropologischen

Grundlagen hin zur Praxis des

Betens und seinen Dimensionen in der
persönlichen und liturgischen Umsetzung

im Alltag. Im Gang der Untersuchung

werden die biblisch-theologischen

Voraussetzungen und
unterschiedliche Formen des christlichen
Gebetes beschrieben.

Die systematischen Wurzeln hat
Kleins Studie deutlich in dem Werk
Friedrich Heilers (Das Gebet, 51923,
Nachdruck 1969). Vor allem von dort
gewinnt er die Unterscheidung
zwischen «mystischem» und
«prophetischem» Gebet. Hier zeigt sich
allerdings eine überraschend unhistorische
Stilisierung besonders des «mystischen»

Gebetes, das durch «stille
Abgeschiedenheit, majestätische Feierlichkeit,

schmelzende Zärtlichkeit und
verzehrende Liebeshingabe» gekennzeichnet

sei (124). Wie wenig seine
Phänomenologie christlichen Betens dieser
schematischen Systematisierung folgt,
zeigt sich in den biographischen
Beispielen, anhand deren V. seine Perspektiven

belegen kann. Gerade hier offenbaren

sich die grenzüberschreitenden
Kräfte des christlichen Gebetes, wenn
z.B. die Zuwendung Martin Luthers zur
geistlichen Lehre eines Johannes Tauler
thematisiert wird 126). Wo es nicht um
neuplatonische Philosophie geht, öffnet
sich die lutherische Tradition sehr kreativ

der Kultur des inneren Betens. Nicht
nur Jakob Böhme und Gerhard Terstee-

gen können dafür Zeugen sein, sondern
ebenso Dietrich Bonhoeffer und Dag
Hammarskjöld. Mit der umsichtigen
und diskreten Darstellung der betenden

Frömmigkeit des UN-Generalsekretärs
erreicht das Buch sicher einen seiner

Höhepunkte (133-139).
Die rumänische Heimat von

Bischof Klein ist schon aufgrund ihrer
geographischen Lage dazu angetan,
grenzüberschreitend zu wirken. Im
Schnittpunkt von Ost- und Westkirche,
von europäischen Kulturen und
ehemals von politischen Blöcken gelegen,
drängt sich dort wohl viel eher die
Notwendigkeit des Überschreitens von
Grenzen auf als in den Zentren der
jeweiligen Felder. In der Spannung von
westlicher und östlicher Kultur entwickelt

sich theologische Kreativität und

Grenzüberschreitung, die sich nicht
offensiv geriert, sondern einladend und
versöhnend wirken will. Es zeichnet
den vorliegenden Band aus, dass z.B.
aus der orthodoxen Weisheit der
rumänische Theologe Dumitru Stäniloaie
107f.) zu Wort kommt oder mit grosser

Einfühlung das orthodoxe «Herzensgebet»

vorgestellt wird (105-112).
Da, wo V. zwischen «Meditation»

und «Gebet» unterscheidet, tritt eine
begriffliche Unsicherheit auf (164 f.), die
sich mit einer Einführung der christlichen

contemplano sicher überwinden
liesse. Die von ihm dargelegte Veror-

tung der Gebetsübungen in der Fürbitte,
der Anbetung und der Liturgie bietet
aber zugleich kompetente Hilfe für die
Praxis 165-176). Bezeichnend ist, dass

V. soviel Aufmerksamkeit dem gesprochenen

Gebet widmet, ohne es als
unreife Vorstufe abzuwerten. Hier verlässt
ein heutiger Christ mutig die anthropologische

«Schmuddel-Ecke», die von

164



Bibliographie

der Religionskritik und der
Religionspsychologie dem bittenden Beten
willkürlich zugewiesen wurde. Möglicherweise

liegt in diesem ruhigen und mit
der eigenen Existenz gesicherten
Vorgehen die wichtigste Grenzüberschreitung

der Gebetstheologie von Christoph
Klein.

Ein detailliertes Namens- und
Sachregister erleichtem das

Nachschlagen. Das umfangreiche
Literaturverzeichnis ist ein exakter Reflex der
theologischen Verortung des Autors.

Was vorliegt, ist ein anregender
und gerade wegen seiner unmittelbarpraktischen

Denkweise sowie seiner
anschaulichen Unterweisung überzeugender

Band, der einen guten Einblick
gewährt in die Suchbewegungen
lutherischer Spiritualität unter den

Bedingungen einer geistlich ausgehungerten
Gesellschaft.

Michael Bangert, Basel

Radomir b. Rakic, Biblijcka Enciklo-
pedija, 2 Bände, Srbinje (Foca)

- Beograd, 2004, 600/632 S.

Nach zehnjähriger Arbeit des Verfassers
ist im Jahre 2004 die erste biblische
Enzyklopädie in serbischer Sprache
erschienen. Erzdiakon Radomir B. Rakic
ist Lektor an der Theologischen Fakultät

der Serbisch-orthodoxen Kirche in

Belgrad, er unterrichtet Neues Testament

an der Geistlichen Akademie in
Srbinje (Foca) in Bosnien-Herzegovina
(BiH) und ist offizieller Übersetzer des

Heiligen Synods in Belgrad. Als Nach-

diplomstudent hat er 1962/63 zunächst
ein Jahr an der Christkatholisch-theolo¬

gischen Fakultät in Bern verbracht, wo
eine dauernde Verbindung mit dem
Neutestamentier Kurt Stalder entstand;
1963/64 war er am Ökumenischen

Institut in Bossey GE zu finden. Rakic, der
auch Anglistik studierte und mit dem

Diplom abschloss, hat verschiedene
Bücher für die theologischen Bedürfnisse

der Studierenden der Theologischen

Fakultät übersetzt.
Die Enzyklopädie will auf

zuverlässiger wissenschaftlicher Grundlage
eine breitere Öffentlichkeit über die
Probleme aus dem Bereich der Bibel
informieren. Die Beschränkung, die
sich aus dem Wunsch, den Umfang
von zwei Bänden nicht zu überschreiten,

ergab, zwang den Autor zu sorgfältigen

Überlegungen zur Auswahl der

zu berücksichtigenden Stichwörter und
Artikel. Die Bedeutung des Werkes

liegt darin, dass es nicht eine Übersetzung

einer fremdsprachigen Enzyklopädie

ist, sondern eine eigenständige
und auch mühselige Arbeit eines
einzigen Forschers darstellt. Immerhin
konnte Rakic auf einige Vorbilder
zurückgreifen: so etwa das mehrbändige,
von H. Burkhardt hg. Grosse Bibellexikon

im Brockhaus-Verlag (1996),
das kleinere Lexikon zu Bibel, hg. von
F. Rienecker (1987); der dreibändige
Illustrated Bible Dictionary (London
1980); Harper's Bible Dictionary
(1985); das von K. Hennig hg. Jerusalemer

Bibellexikon (1989), aber auch
andere Lexika und Atlanten wurden

herangezogen (darunter auch eine

Neuauflage der 1882 erschienenen
russischen biblischen Enzyklopädie von
Archim. Nikifor).

Die beiden Bände (von A bis L
bzw. von Lj bis §) enthalten

Eintragungen zu Personen und Ortschaften

165



Bibliographie

wie auch zu botanischen, zoologischen,
ethnographischen, historischen und

theologischen Sachthemen. Der erste
Band enthält vier geographische Karten:

Kanaan, Auszug aus Ägypten,
Palästina, die erste Missionsreise von
Apostel Paulus.; der zweite: Alter Orient,

Palästina zur Zeit des AT, Palästina
unter den Makkabäern, Palästina zur
Zeit des NT. Daneben bietet die
Enzyklopädie auch Fotos von alten
Handschriften alt- und neutestamentlicher
Schriften sowie von historischen
Denkmälern, graphische Darstellungen,

Stammbäume u.a.m.
Neu für eine serbische Leserschaft

ist, dass Rakic nach dem Namen, Top-
onym usw. in serbischer Sprache das

hebräische (zusätzlich in lateinischer
Transkription) und das griechische
Äquivalent bietet. Bei geographischen
Orten sind die Namen der Forscher
und die Resultate der archäologischen
Forschung vermerkt. Der Leser wird
finden, welche Institution mit welchen
Archäologen und zu welcher Zeit
Ausgrabungen durchgeführt hat. Das Ziel
der Enzyklopädie ist es, die Bibel in

archäologische und historische
Zusammenhänge zu bringen. Die
ausführliche Literatur ist am Schluss in
mehreren Sprachen aufgeführt und
weist serbische, bulgarische, russische,
griechische, kroatische, rumänische,
besonders aber englische und deutsche
Titel auf. Herausgeber der Enzyklopädie

ist die Geistliche Akademie des

Hl. Basilius von Ostrog in Srbinje/Foca
(BiH); das Vorwort wurde von Metropolit

Nikolaj Mrdja von Sarajevo
verfasst. Stanko Markoviç, Bern

Nachwort der Red.: R.Rakic wurde am
24. Juli 2006 auf Antrag der Theolo¬

gischen Fakultät von der Universität
Ost-Sarajevo mit der Würde eines
Ehrendoktors ausgezeichnet.

Joint Working Group between the
RomanCatholicChurchandthe
World Council of Churches,
Eighth Report 1999-2005,
Geneva/Rome 2005, Geneva (WCC)
2005, VII, 119 S., USD 13.00

Die Zusammenarbeit zwischen der
Römisch-Katholischen Kirche (RKK)
und dem Ökumenischen Rat der Kirche

(ÖRK) konzentriert sich seit 1966
in einer gemeinsamen Arbeitsgruppe,
deren letztes (achtes) Mandat 2005
nach sechs Jahren zu Ende ging. Die
Ergebnisse der Arbeit dieser Arbeitsgruppe

liegen jetzt in ihrem achten
Bericht vor.

Neben einem Vorwort der beiden
Ko-Moderatoren der Arbeitsgruppe,
Bischof Jonas Jonson von Stagnas
(Schweden) und Erzbischof Mario
Conti (Glasgow), ist der Bericht in
sechs Teile gegliedert: «Relationships
1999-2005», «Collaboration Between
the RCC and the WCC», «Collaboration

through the JWG», «Prospects for
the Future (2006-2013)», und «Members

of the Joint Working Group». Diese

Elemente füllen aber nur die ersten
33 Seiten des Heftes, die weiteren
beinhalten fünf hilfreiche Anhänge zu

folgenden Themen: die Mandate der

gemeinsamen Arbeitsgruppe, die
Geschichte der Arbeitsgruppe, eine Studie

zu den ekklesiologischen und
ökumenischen Implikationen einer
gemeinsamen Taufe, eine zweite Studie

166



Bibliographie

zum Wesen und Ziel des ökumenischen

Dialogs, eine dritte zur römisch-katholischen

Partizipation in nationalen und

regionalen ökumenischen Räten und
schliesslich ein Abkürzungsverzeichnis.

Der Hauptteil des Berichtes ist
somit chronologisch geordnet und gibt
einen detaillierten Überblick nicht nur
über die Tätigkeit der Arbeitsgruppe
(u.a. hinsichtlich Taufe, Wesen des

Dialogs, theologische Anthropologie,
Mischehen, Diakonat, die Dokumente
Dominus Iesus und Ecclesia de Eucharistia),

sondern auch über die Beziehung

zwischen dem ÖRK und der
RKK im Allgemeinen sowie über die
Zusammenarbeit der beiden Kirchen in
den folgenden Bereichen: Glauben und

Kirchenverfassung, Mission und
Evangelisierung, ökumenische Bildung,
Interreligiöser Dialog, bilateraler und
multilateraler Dialog, Gebetswoche.

Am Schluss des Hauptteils bietet
der Bericht vier Empfehlungen (S.28-
30), wobei auffällt, dass sie sich alle
auf der Meta-Ebene der Erforschung
des gemeinsam Christlichen bewegen
und weniger auf der Ebene eines
herkömmlichen Dialogs. Dies entspricht
wohl der Natur der gemeinsamen
Arbeitsgruppe. Die Empfehlungen
betreffen die Wiederentdeckung der

geistlichen Dimension der Ökumene,
die Betonung der ökumenischen
Bildung, die Entwicklung einer christlichen

Anthropologie angesichts der
vielen Herausforderungen, die die
Gesellschaft in dieser Hinsicht stellt, und

einige andere Herausforderungen,
denen man sich stellen sollte: interreligiöser

Dialog, Mission, moderne Medien
und deren Einfluss auf die
Realitätswahrnehmung und menschliche
Beziehungen.

Die Anhänge informieren über die
Anträge der Arbeitsgruppe (34—37),
ihre Geschichte (38-^14) sowie über
die anderweitige Beteiligung der RKK
an der ökumenischen Arbeit auf nationaler

und regionaler Ebene. Theologisch

bedeutsam sind die weiterführenden

Studien zu den Themen der

ekklesiologischen und ökumenischen
Folgen der gemeinsam anerkannten
einen Taufe und des Wesens und Ziels
eines ökumenischen Dialogs.

Wer sich einen weiterführenden
Überblick über die Beziehungen RKK
-ÖRK verschaffen möchte, dem sei
die Lektüre dieses Berichtes empfohlen,

insbesondere auch, weil hier
angesprochene Themen natürlich auch in
anderen Dialogen eine Rolle spielen
werden. Peter-Ben Smit, Bern

MarianoDelgado/GotthardFuchs
(Hg.), Die Kirchenkritik der Mystiker.

Prophétie aus Gotteserfahrung.
Bd.II: Frühe Neuzeit (Studien zur
christlichen Religions- und
Kulturgeschichte 3), Fribourg (Academic

Press)/Stuttgart (Kohlhammer)
2005,403 S. Euro 40.00

Nachdem in einem ersten Band die
Herausgeber, M. Delgado, Kirchenhistoriker

in Fribourg, und G. Fuchs, Theologe
in Wiesbaden, Beiträge zur Kirchenkritik

von Mystikerinnen und Mystikern
aus der Zeit des Mittelalters gesammelt
haben, liegt nun der Band zum Zeitraum
«Frühe Neuzeit» vor. Diese Zeitangabe
verfügt über eine gewisse Unscharfe, da
das chronologische Spektrum des

Bandes von der spätmittelalterlichen

167



Bibliographie

devotio moderna bis weit ins 18. Jh. mit
der Frömmigkeit des Grafen Zinzendorf
ausgreift. Innerhalb dieses chronologischen

Rahmens finden sich Beiträge,
die sich mit christlich-europäischer
Mystik befassen. Dabei wird mehrheitlich

ein biographischer Ansatz gewählt,
der den Mystiker oder die Mystikerin
und die je eigene Form der Frömmigkeit

in den Blick nimmt.
Die Stärke dieses Bandes liegt in

der Auswahl der Gestalten, denn es

werden neben den zu erwartenden
«katholischen Spaniern» von den bedeutenden

Persönlichkeiten der
reformatorischen Tradition u.a. Martin Luther,
Andreas Karlstadt, Johannes Calvin,
Thomas Müntzer und Gerhard Terstee-

gen thematisiert. Die Ergebnisse öffnen
den engen kontroverstheologischen
bzw. dogmenhistorischen Blick auf die
gemeinsame Tiefe christlicher Spiritualität.

Ein luzideres Verständnis von
Reform, Reformation und Konfessio-
nalisierung kann sich entwickeln.
Gerade hierin liegen dauerhaft Chancen
und Herausforderungen der Mystik in
der einen Christenheit.

Auch die komplexen Denker Nikolaus

von Kues, Blaise Pascal, Gloriamo

Savonarola und Jacob Böhme werden

auf die Perspektive der Mystik hin
befragt. Die prophetische Kraft des

Klaus von Flüe findet in der Spannung
von Geld und Gottunmittelbarkeit eine

schlüssige Interprelation. Eine Entdeckung

innerhalb des Bandes stellt die
Sprachkraft der spanisch-mexikanischen

Mystikerin Sor Juana Inés de la
Cruz (H. Wustmans) dar: Das göttliche
Wort gibt ihrem Leben Widerstandsfähigkeit,

und es wird wirklich in
menschlicher Sprache.

Welch eigenwillige Formen der

Kirchenbezug einer Frau von tiefer
Frömmigkeit und höchstem Einsatzwillen

annehmen kann, zeigt der Artikel

über Mary Ward (B. Hallensleben),
wo in einer theologischen Rochade das

«Martyrium an der Kirche» an die
Stelle der Kirchenkritik rückt. Der
Blick auf den Verlust, der durch das
römische Verbot dieses ausserordentlichen

Aufbruchs destfrauenspirituali-
tät eingetreten ist, bleibt durch solche
Sichtweise mehrheitlich verstellt.

Dass die Kirchenperspektive zweier

so grosser Gestalten wie Teresa von
Avila und Johannes vom Kreuz in
einem Beitrag (M. Delgado) behandelt
werden, ist fraglos ein Wagnis. Eine
Ausfaltung des Kirchenbezugs dieser
beiden Fixsterne am Firmament christlicher

Spiritualität wäre - gerade wegen

der konzisen Darstellung - für den
Leser wünschenswert.

Im Artikel von P. Knauer über

Ignatius von Loyola zeigt sich klar ein

Grundproblem der Mystik im
Christentum: Die Not des baskischen Mystikers,

im Angesicht kirchlich-inquisitorischer

Macht von seiner inneren

Begegnung mit der Dimension Gottes zu
sprechen, ist beispielhaft. Um in der
realen Bedrohung nicht zu verstummen,

wählt Ignatius nicht den Weg der
harten Konfrontation, sondern das

Paradoxon von der «Verborgenheit im
Gegenteil»: Im gekreuzigten sehen wir
den auferstandenen Christus und in der
einen fragilen und reformbedürftigen
Kirche sehen wir die Gegenwart
göttlicher Geisteskraft.

Insgesamt ein sehr lesenswerter
und instruktiver Band, der im besten
Sinne eine Brücke schlägt zu dem
Wesentlichen christlichen Lebens.

Michael Bangert, Basel

168


	Bibliographie

