
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 96 (2006)

Heft: 3

Artikel: Biblische Hermeneutik im Spannungsfeld persönlicher und kirchlicher
Identität

Autor: Smit, Peter-Ben

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405007

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405007
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Biblische Hermeneutik im Spannungsfeld persönlicher
und kirchlicher Identität1

Peter-Ben Smit

1. Einleitung

In der exegetischen Fachliteratur wird häufig die These vertreten, dass die

Konfessionszugehörigkeit bei der Auslegung biblischer Texte keine Rolle
(mehr) spielt. Dies wird nicht nur als einfache, sondern auch als
wünschenswerte Tatsache präsentiert. Aus ökumenischen Überlegungen mag
dies durchaus verständlich sein, aber es ist letztendlich (angesichts der

verschiedenen, klar konfessionell bestimmten exegetischen Meinungen)2
weder empirisch belegbar noch (aufgrund eines minderheitssensiblen Ver-
ständnisses der Ökumene) theologisch wünschenswert. Letzteres schliesst

Dieser Beitrag kam aus Anlass eines Lehrauftrags am Alt-Katholischen Seminar
der Universität Bonn zustande. Seinem Direktor, Prof. Dr. Günter Esser, bin ich zum
Dank verpflichtet für die Einladung. Grund der Einladung war (u.a.) ein vom Verfasser
gehaltener Kurzvortrag am Dies Academicus 2003 des Priesterseminars der Altkatholischen

Kirche der Niederlande, worin der Verfasser auf die von Prof. Urs von Arx
vorgetragene These reagierte, dass es in einem gewissen Sinne eigentlich keine
altkatholische Theologie gäbe (vgl. Urs von Arx, Bilanz und Perspektiven. 100 Jahre
Alt-Katholisches Seminar der Universität Bonn, in: Christen Heute 47 [2003] 30 f.),
und zwar am Beispiel altkatholischer Exegese.

2
Vgl. z.B. die klar konfessionell geprägten Überlegungen von Joachim Gnilka,

Der Philipperbrief (HThK.NT 10/3), Freiburg i.Br. (Herder) 31980, 32-41, und von
Gerald F. Hawthorne, Philippians (WBC 43), Waco (Word Books) 1983, 7-10 zu
Phil 1,1 «mit den Bischöfen und Diakonen». Die Beiträge in den beiden Sammelbänden

von Ingrid Rosa Kitzberger (Hg.), The Personal Voice in Biblical
Interpretation, London (Routledge) 1999; dies., Autobiographical Biblical Criticism:
Learning to Read between Text and Self, Leiden (Deo) 2003; sowie Janice Capel
Anderson/Jeffrey L. Staley (Hg.), Taking It Personally: Autobiographical Criticism,

Semeia 72 (1995), aber auch in dem ähnlichen Band von Eve-Marie Becker
(Hg.), Neutestamentliche Wissenschaft (UTB 2475) Tübingen (Francke) 2003, wird
diese These mehr als überzeugend belegt.

3
Vgl. Angela Berlis. Desiderate und Aufgaben heutiger Altkatholizismusforschung,

in: Hans Gerny/Harald Rein/Maja Weyermann (Hg.), Die Wurzel aller Theologie:

Sentire cum Ecclesia. FS Urs von Arx, Bern (Stämpfli) 2003, 208-229, 220
(These 7): «Die Erfahrung der Marginalisierung (innerhalb der Catholica, aber auch
innerhalb der Historiographie) bietet eine Chance im Hinblick auf die Wachsamkeit in
Bezug auf Prozesse der Marginalisierung in der eigenen Geschichtsschreibung.»

IKZ 96 (2006) Seiten 135-151 135



Peter-Ben Smit

an bei einer kritischen These von U. Wilckens, der Ähnliches problemati-
siert:

«Heute arbeitet man auf evangelischer wie katholischer Seite längst problemlos
zusammen. Die konfessionelle Beheimatung eines Exegeten ist in aller Regel
kaum zu bemerken. Das ist ebenso fruchtbar für die Forschung wie aber doch

4
auch fundamentaltheologisch problematisch.»

Damit stellt sich die Frage, was für eine Rolle der Konfession oder,
weiter gefasst, der theologischen Richtung oder auch, noch weiter gefasst,
der ideologischen Überzeugung eines Exegeten oder einer Exegetin bei
der Auslegung der Bibel zukommt. Ausblenden kann man sie als

Vorverständnis, wie Bultmann schon unterstrichen hat6, nicht; sie zur exklusiven
Voraussetzung zu machen, ist auch unmöglich, wenn man eine konfes-
sions- oder ideologiespezifische hermeneutica sacra vermeiden möchte.

4 ULRICH Wilckens, Theologie des Neuen Testaments I/l, Neukirchen-Vluyn
(Neukirchener), 2002, 21. Vgl. die kritischen Kommentare von Hans-Josef Klauck,
Evangelische und katholische Exegese. Ein Erfahrungsbericht, in: Becker, Wissenschaft

(wie Anm. 2), 337-346, hier 337. Interessanterweise gibt es zur gleichen Zeit
auf der hermeneutischen Ebene eine Diskussion über die kirchliche Verortung der

Exegese bzw. über die Rolle des Kanons, an der dieser Beitrag gewissermassen an-
schliesst. Vgl. für einen Überblick aus protestantischer Sicht: Brevard S. Childs, The
Canon in Recent Biblical Studies. Reflections on an Era. in: Pro Ecclesia 14 (2005)
26-46, und aus römisch-katholischer Sicht: CAROLYN OsiEK. Catholic or catholic?
Biblical Scholarship at the Center, in: JBL 125 (2006) 5-22. Die Ansicht von
Wilckens deckt sich auch mit der von Fernando F. Segovia, Cultural Studies and

Contemporary Biblical Criticism. Ideological Criticism as Mode of Discourse, in:
ders., Decolonizing Biblical Studies. A View from the Margins, Orbis (Maryknoll)
2000, 34—52, hier 48: «In fact, the socio-religious matrix or ambit of the critic - his

or her institutional, religious, and theological moorings - has been more explicit or
evident than any other factor as regards the re-creation of meaning from texts, the

reconstruction of history behind texts, and the use of critical methodologies in relation
to lexis.»

5
Vgl. Graham Ward. Cities of God, New York (Routledge) 2000; John Mil-

bank, Theology and Social Theory: Beyond Secular Reason, Oxford (Blackwell)
1990, und die neue Zeitschrift «Journal for Bible and Critical Theory». Im Gespräch
mit deren Herausgeber. Dr. Roland Boer. kam der Autor am SBL Regional Meeting in

Groningen. 2004, zu der Schlussfolgerung, dass die Rückkehr der Ideologie in die

Exegese auch eine Rückkehr der Theologie in die Exegese bedeutet.
6

Vgl. Rudolf Bultmann, Ist voraussetzungslose Exegese möglich?, in: ThZ 13

(1957) 409^117, bes. 149: «Vorausgesetzt ist ferner der Lebenszusammenhang des

Exegeten mit der Sache, um die es in der Bibel geht, und damit ein Vorverständnis.»

136



Biblische Hermeneutik im Spannungsfeld persönlicher und kirchlicher Identität

Diese Fragestellung schliesst bei einem Anliegen an, das von Bultmann
besonders deutlich formuliert wurde, indem er die Frage nach einer

voraussetzungslosen Exegese thematisierte. Er anerkannte die (heuristische)

Notwendigkeit von gewissen Voraussetzungen (Vorverständnissen),
verneinte aber die Gültigkeit von anderen (Vorurteilen). Es bleibt aber fraglich,

ob das, was Bultmann «Vorurteile» nannte, wirklich ausgeblendet
werden kann und ob sein Unterschied zwischen Vorurteil und Voraussetzung

bzw. Vorverständnis berechtigt und haltbar ist7. Deswegen wird hier
die Unumgänglichkeit und heuristische Notwendigkeit von Vorverständnissen

überhaupt unterstrichen, ohne sie in eine erlaubte und eine
unerlaubte Variante aufzuteilen. Damit stellt sich die Frage nach einer via
media zwischen einer hermeneutica sacra und einer «objektiven» Exegese.

Diese kann erreicht werden durch die produktive Anerkennung und

heuristische Anwendung der eigenen und persönlichen Vorverständnisse,
ohne sie zu einer hermeneutica sacra aufzuwerten. Dies legt hermeneu-

tisch den Anschluss an das neuere Konzept der (auto-)biographisch
reflektierten Exegese nahe, deren Anliegen Wischmeyer neulich folgen-
dermassen formuliert hat:

«Exegeten sind im hohem Masse religiös und konfessionell geprägt. Es gibt
zwei Möglichkeiten, diese Prägung als Vorverständnis zu erkennen und sie in
den Prozess der Interpretation zu integrieren, statt sie zu einem Vorurteil im
Sinne Bultmanns werden zu lassen - zu einem Vorurteil, das den Interpreten den

Zugang zu den Texten verstellt, weil es die Interpretation schon zu kennen

glaubt: einmal die Reflexion auf die eigene Biographie, d.h. die autobiographische

Reflexion Diese Möglichkeit ist bisher nur zögernd wahrgenommen
worden Die Selbstreflexion der Exegeten auf ihre Verstehensvoraussetzun-

gen ermöglicht grundsätzlich intersubjektive Interpretation. Hier liegt ein grosses

Potential, das hermeneutisch ausgewertet werden muss.»

7 A.a.O. 259 f. Grundlegend ist für Bultmann der Unterschied zwischen Vorurteilen

und Voraussetzungen. Erstere sollen ausgeblendet, Letztere aber gewürdigt werden

(die historische Methode ist z.B. eine Voraussetzung). Wie weit dieser Unterschied

wirklich haltbar ist, scheint fraglich zu sein: Inwiefern ist es nicht auch ein verblendendes

und kontraproduktives Vorurteil, dass ein Text primär nach der historischen
Methode auszulegen ist? Ein Beispiel eines Vorurteils ist z.B. die Annahme, dass Jesus

der Überzeugung war, der Messias zu sein; nach Bultmann ist diese Annahme als

Vorurteil unerlaubt. Wenn aber «die Sache» eines Textes genau als die Aussage, dass

Jesus der Messias sei, bezeichnet wird, was für das NT durchaus möglich ist, werden
die Probleme dieser Unterscheidung deutlich.

8 Oda Wischmeyer. Hermeneutik des Neuen Testaments (NET 8), Tübingen
(Francke) 2004, 121. Es ist übrigens fraglich, ob Wischmeyer Bultmann ganz gerecht

137



Peter-Ben Smit

In diesem Beitrag wird auf dieses Problem eingegangen, jedoch unter
bestimmten Bedingungen, damit die zu bearbeitende Thematik nicht
masslos ausufert. Eine erste wichtige Einschränkung ist die Konzentration
auf die kirchlich-theologische Exegese. Was aber zur
kirchlichtheologischen Perspektive gesagt wird, kann sofort auf jede andere

Interpretationsgemeinschaft übertragen werden. Eine zweite Einschränkung ist
die Wahl der Interpretationsgemeinschaft der altkatholischen Kirche
(Deutschlands) als Beispiel. Sie ist mit der konfessionellen Verortung des

Verfassers und mit dem Seminarveranstaltung, worauf dieser Beitrag
aufbaut, gegeben.

Bevor allerdings auf das Beispiel der «altkatholischen exegetischen
Perspektive» eingegangen werden kann, müssen zuerst einige Themen
erörtert werden, die eng mit der Entwicklung von konfessionell
(mit)bestimmten und persönlich verantworteten exegetischen bzw.
exegetisch-theologischen Perspektiven zusammenhängen.

2. Biographie und Exegese

Der Exeget ist kein objektives Werkzeug, sondern als Person zumindest

wegen der eigenen, letztendlich nicht (nur) rational begründbaren Leidenschaft

in der Exegese miteinbezogen. Anders gesagt: Die auslegende
Person schwebt nicht frei über dem Text und versucht ihn so zu interpretieren,

sondern sie ist selbst Teil eines (interessegeleiteten) Diskurses, von
wo aus sie sich den Texten annähert. Dies ist alles andere als ein neues
Ergebnis. Bultmann wies, wie schon angedeutet, auf Ähnliches hin,
legitimierte aber nur bestimmte Teile dieser Einbettung der Person des Exegeten.

Auch in Einführungen in die Methode der (neutestamentlichen)
Exegese, wie sie im deutschsprachigen Raum üblich sind, ist dieses Erkennt-

wird: Für ihn ist ein Lebenszusammenhang des Exegeten mit (der Sache) des Textes
eine Voraussetzung bzw. ein Vorverständnis, nicht ein Vorurteil - auch wenn der
Unterschied zwischen beiden Kategorien unklar und. nach der hier vertretenen Auffassung,

problematisch ist -, vgl. Bultmann. Exegese (wie Anm. 6), 265.
9 Vgl. die heuristische Verwendung der Leidenschaft in: Jeffrey L. Staley, Reading

with a Passion. Rhetoric, Autobiography, and the American West in the Gospel of
John, New York (Continuum), 1995; Dow W. Edgerton, The Passion of Interpretation,

Louisville KT (Westminster) 1992.

138



Biblische Hermeneutik im Spannungsfeld persönlicher und kirchlicher Identität

nis schon längst vorhanden da es durchaus üblich ist, Texte in einem
kommunikativem Zusammenhang einzuordnen, die sowohl der Kontex-
tualität (d.h. der «Diskurs-Betroffenheit») des Verfassers als auch der des

Lesers und der Leserin Rechnung trägt. Allerdings fehlt es an Aufmerksamkeit

hinsichtlich der Konsequenzen für die (Wahrnehmung der) eigenen

Exegese.
Wenn aber die Person des Auslegenden von Bedeutung ist, worin

besteht diese dann, und wie kann man sich seiner exegetischen Persönlichkeit

bewusst werden11? Auf die methodischen Aspekte kann hier nicht
ausführlich eingegangen werden, da das Ziel dieses Beitrags nicht die
Erörterung der Frage nach der Bedeutung und der ohnehin über weite
Strecken noch näher zu entwickelnden «Methode» der Berücksichtigung
der eigenen Biographie in der Exegese ist, sondern die Reportage eines
konkreten Beispiels einer solcher exegetischen Übung im Rahmen der
oben genannten Frage nach einer «altkatholischen» Exegese oder Hermeneutik.

Wichtige Aspekte der Biographie, die bei der Auslegung eines
Textes eine Rolle spielen, sind aber von Becker aufgearbeitet worden und

waren auch Grundlage für die Teilnehmenden des Seminars. Deswegen
seien sie hier nochmals referiert.

10
Vgl. z.B. die Schemata von Wilhelm Egger, Methodenlehre zum Neuen

Testament, Freiburg i.Br. (Herder) 1987, 36, und Thomas Söding, Wege der Schriftauslegung.

Methodenbuch zum Neuen Testament, Freiburg i.Br. (Herder) 1998. 25-30.
1 ' Zum Problem des (Selbst-)Tausches in dieser Hinsicht, vgl. z.B. Richard

Holmes, Biography: Inventing the Truth, in: John Batchelor (Hg.), The Art of Literary

Biography, Oxford (Clarendon) 1995, 15-25,; ferner im selben Band: Humprey
Carpenter, Learning about Ourselves: Biography as Autobiography, 267-279; siehe
auch: Günter de Bruyn, Das erzählte Ich. Über Wahrheit und Dichtung in der
Autobiographie, Frankfurt a.M. (Fischer) 1995, 65, der für ein gattungsgemässes
Wahrheitsverständnis für autobiographische Beiträge plädiert.

" In der vorhandenen exegetischen Literatur gibt es in dieser Hinsicht eine klare
Lücke. Auch die mehr hermeneutisch und weniger deskriptiv orientierten Beiträge
bleiben auf der Meta-Ebene der epistemologischen Überlegungen. Vgl. z.B. Jeffrey
L. Staley, What Is Critical about Autobiographical (Biblical) Criticism?, in: Kitz-
berger, Autobiographical (wie Anm. 2), 12-33, and Daniel Patte, Can One Be
Critical without Being Autobiographical, in: ebd., 34—59.

139



Peter-Ben Smit

Becker unterscheidet in ihrem Beitrag sieben dialektische
Spannungsfelder, in denen die Person der Exegetin sich befindet und die

(mitunter) konstitutiv sind für die Auslegung eines Textes bzw. für die

Verantwortung für die gewählte Auslegung. Es sind folgende Felder:
1. Kontinuität und Diskontinuität14, 2. Investigation und Anknüpfung1'1,
3. Theologische Verantwortung und wissenschaftliche Interdisziplinari-
tät16, 4. Wissenschaftlicher Kontext und gesellschaftliches Interesse17,

5. Individualität/Subjektivität und Intersubjektivität 6. Textualität und
Applikation19, 7. Rationalität und Leidenschaft20.

Zu diesen Spannungsfeldern, insbesondere zum Thema der «Subjektivität»,

sei Folgendes gesagt. Erstens ist es bemerkenswert, dass die ersten
beiden dialektischen Spannungsfelder chronologischer und nicht unbedingt

fachinhaltlicher Art sind: Sie beziehen sich auf Brüche in der

Biographie und wie damit umgegangen werden kann. Dieses Element wird
unten aufgenommen werden. Zweitens ist es erwähnenswert, dass

Beckers fünftes und siebtes Spannungsfeld am deutlichsten das Problem der

Individualität und Subjektivität als kommunikatives Problem aufnehmen,
wobei - drittens - in ihrem dritten, vierten und sechsten Punkt die Spannung

zwischen Gemeinschaft und Person ins Zentrum rückt. Viertens sei

angemerkt, dass Becker, wie auch Wischmeyer im obigen Zitat, die
Produktivität und Notwendigkeit von Individualität/Subjektivität und die

dazugehörende Leidenschaft zurecht als Voraussetzung für jedes
wissenschaftliche Fragen und Suchen hervorgehoben hat21.

13 Er ist zugegebenermassen exemplarisch: vgl. Eve-Marie Becker. Die Person
des Exegeten. Überlegungen zu einem vernachlässigten Thema, in: Oda Wischmeyer
(Hg.), Herkunft und Zukunft der neutestamentlichen Wissenschaft (NET 6). Tübingen
(Francke) 2003. 207-243. hier 209. Die Spaunungsfelder könnten sichei ei weiten
werden.

14 A.a.O.. 210.
15

A.a.O., 210 f.
16 A.a.O.. 212 f.
17

A.a.O., 213-217.

21
A.a.O., 223,237 f. So de facto mit Bultmann. Exegese (wie Anm. 6). 264 f.

140



Biblische Hermeneutik im Spannungsfeld persönlicher und kirchlicher Identität

3. Die altkatholische Interpretationsgemeinschaft

3.1 Die Bibel in der Kirche: das altkatholische Bibelverständnis

Anhand von offiziellen Stellungnahmen zur Rolle der Schrift (und der

Tradition) in altkatholischer Tradition können nur wenige Schlussfolgerungen

für die Beschreibung einer mit dem altkatholischen Schriftverständnis

verbundenen Hermeneutik gezogen werden22. Immerhin ist ein

22
Vgl. zuletzt den Bericht einer niederländischen römisch-katholisch - altkatholischen

Studienkommission: «Das gemeinsame Erbe freudig miteinander teilen».
Empfehlung an den Vorstand der «Katholischen Vereinigung für Ökumene» zum Verhältnis

zwischen der Altkatholischen und der Römisch-katholischen Kirche in den Niederlanden,

in: IKZ 94 (2004) 249-271. Hier wird im Blick auf Schrift und Tradition
gesagt: «Es gibt keine wesentlichen Unterschiede hinsichtlich der Verkündigung und

Spendung von Wort und Sakrament [bediening van woord en sacrament], hinsichtlich
des Verständnisses und der Praxis der sieben Sakramente und hinsichtlich des Verhältnisses

von Schrift und Tradition» (260). Weiter wird Folgendes angemerkt: «Beide
Kirchen halten regelmässige konziliare Gespräche über die Auslegung von Schrift und
Tradition für das Wirken des Evangeliums in neuen Kontexten für sehr wertvoll»
(260). Dennoch darf angemerkt werden, dass in der Glaubenspraxis der (niederländischen)

altkatholischen Kirche die Bibel doch einen anderen Stellenwert hat/te, als dies
in der römisch-katholischen Praxis der Fall war. Wie Jan Visser aufzeigt, kann dies

sehr wohl mit der Tradition der «positiven» Theologie zu tun haben, in der die Theologen

und Gläubigen standen, die im 17. Jahrhundert zur altbischöfliche Partei gehörten;
vgl. Jan Visser, Vom Mäntelchen und dem Wind. Zur Frage einer altkatholischen

Theologie, in: IKZ 95 (2005) 73-94, bes. 80 und 88-92. Zudem gälte es zu bedenken,

was die Dogmen des 1. Vatikanischen Konzils für den Stellenwert der Schrift in der
Kirche genau bedeuten; die «Utrechter Erklärung» schweigt zu dieser Frage. In der

Gesamtausgabe der gemeinsamen Texte des orthodox-altkatholischen Dialogs hat die

Besprechung der Bedeutung der Schrift ihren Ort gefunden in der «Gotteslehre» und

zwar im Unterkapitel «Die göttliche Offenbarung und ihre Überlieferung». Dort heisst

es: «4. Diese übernatürliche Offenbarung in Chrisms wird vermittelt in der Überlieferung

der heiligen Apostel, die schriftlich weitergegeben wird in der von Gott eingegebenen

Schrift und mündlich durch die lebendige Stimme der Kirche. Die mündliche
Überlieferung ist einerseits bewahrt im Glaubenssymbol und den übrigen Entscheidungen

und Kanones der sieben heiligen Ökumenischen Konzilien und der lokalen
Synoden, in den Schriften der heiligen Väter sowie in der Heiligen Liturgie und allgemein

in der gottesdienstlichen Praxis der Kirche, anderseits findet sie ihren Ausdruck
in der ständigen offiziellen Lehre der Kirche. Schrift und Überlieferung sind nicht
verschiedene Aussagen der göttlichen Offenbarung, sondern unterschiedliche
Aussageweisen der einen und selben apostolischen Überlieferung. Daher stellt sich auch
nicht die Frage des Vorranges der einen vor der andern: <beide haben dasselbe
Gewicht für die Frömmigkeib (Basilius der Grosse, Über den Heiligen Geist, 27,2).
<Dabei wird die Schrift in der Überlieferung verstanden, die Überlieferung aber be-

141



Peter-Ben Smit

Blick auf die zwei grössten dogmatischen Gesamtdarstellungen der
altkatholischen Lehre aus dem 20. Jahrhundert, die des Utrechter Erzbischofs
Andreas Rinkel (1889-1979)23 und die des Schweizer Bischofs Urs Küry
(1901-1976)24, erhellend, vor allem auch bezüglich der Entwicklung
dieser Lehre nach dem 1. Vatikanischen Konzil. Diese hat vor allem Küry
berücksichtigt, der in einem knappen Abschnitt sein Schriftverständnis im
Rahmen seiner Behandlung des Lehrstückes der Offenbarung im Dialog
bzw. in der Auseinandersetzung mit einem römisch-katholischen und
einem orthodoxen Offenbarungsverständnis entfaltet. Küry setzt sich
dabei von der vor allem vor dem 2. Vatikanischen Konzil gängigen
römisch-katholischen Deutung des Verhältnisses von Schrift und Tradition

ab und formuliert sein eigenes Verständnis einmal barthianisch und
einmal orthodox. Im ersten Fall geht es um die Offenbarung, die drei
Gestalten hat26, im zweiten Fall ist die Tradition der Überbegriff, die

wahrt ihre Unverfälschtheit und das Kriterium ihrer Wahrheit durch die Schrift und aus

deren Inhalt) (Interorthodoxe vorbereitende Kommission der Heiligen und Grossen

Synode, 16. bis 28. Juli 1971; Chambésy 1973, Seite 110). Die apostolische Überlieferung

wird im Heiligen Geist von der Kirche unverfälscht festgehalten, erklärt und

weitergegeben.» Vgl. URS von Arx (Hg.) Koinonia auf altkirchlicher Basis. Deutsche

Gesamtausgabe der gemeinsamen Texte des orthodox-altkatholischen Dialogs 1975-
1987 mit französischer und englischer Übersetzung, Beiheft zu IKZ 79 (1989) 47. In
einem der ekklesiologischen Texte («Die Autorität der Kirche und in der Kirche»)
wird gesagt (68): «Eine stete Aufgabe der Kirche stellt die Auslegung der Heiligen
Schrift dar. Die Heilige Schrift steht nicht über der Kirche, sie entstand in ihr, und so
wie die Kirche im Licht des Zeugnisses der heiligen Offenbarung lebt, so wird auch

die Heilige Schrift in Verbindung mit der in der Kirche lebenden Überlieferung und
den von ihr formulierten Glaubensentscheidungen verstanden und ausgelegt.»

23
Vgl. Andreas Rinkel, Dogmatische Theologie. Band I. Algemene Dogmatiek

en Bizondere Dogmatiek, [Amersfoort] 1956, 129-135, 143-155.
24

Vgl. Urs Küry, Die altkatholische Kirche. Ihre Geschichte, ihre Lehre, ihr
Anliegen, 2. ergänzte Auflage, hg. von Christian Oeyen (KW 3), Stuttgart (Evangelisches
Verlagswerk) 21978 ^1982, 130-136. Sein Beitrag war der Ausgangspunkt für die
Diskussion im Seminar, auf der dieser Beitrag aufbaut.

25
Kürys Kommentare scheinen aber auf die apostolische Konstitution über die

Offenbarung «Dei Verbum» (18.11.1965) weniger zu zutreffen, da diese doch eine erhebliche

Neuformulierung der römisch-katholischen Lehre bedeutet. Allerdings ist Küry
hier selbst anderer Meinung, vgl. ders.. Kirche (wie Anm. 24), 133.

26 Küry, Kirche (wie Anm. 24), 135: 1. geschichtliche Offenbarung in Gottes

Wort und Tat; 2. biblische Offenbarung in Schrift und apostolischer Urtradition; 3.

vergegenwärtigende Offenbarung (nach dem eigentlichen Offenbarungszeitalter) in

Predigt und Sakrament.

142



Biblische Hermeneutik im Spannungsfeld persönlicher und kirchlicher Identität

(auch) drei Gestalten hat" Küry steht der letztgenannten Formulierung
aber schliesslich reserviert gegenüber28. In einem präzisierenden
Abschnitt über die Heilige Schrift unterstreicht er in diesem Zusammenhang

29aber die geheimnisvolle Tatsache" des göttlichen Ursprungs des Kanons
der Schrift30 und ordnet sie der kirchlichen Tradition über. Dies steht im
Einklang mit seiner Präferenz für die erstgenannte Möglichkeit, die
Gestalten der Offenbarung zu beschreiben.

Kürys älterer Zeitgenosse Rinkel beschäftigt sich in seiner (ausführlicheren,

aber ungedruckten) Dogmatik eingehender mit der Frage des

Schriftverständnisses sowohl in Auseinandersetzung mit der diesbezüglichen

römisch-katholischen Lehre als auch mit den (verschiedenen)
relevanten protestantischen Auffassungen '. Seiner Ansicht nach wird das

Verhältnis beider Offenbarungsgrössen am besten mit dem Begriff der
Urkunde beschrieben: Die Schrift ist Urkunde der Offenbarung. Damit
werden beide nicht gleichgesetzt, sondern nur das Verhältnis wird
bestimmt: Die Schrift ist das normative Zeugnis (weil Ur-Kunde) der
weiterhin pneumatologisch vergegenwärtigten Offenbarung für die Kirche
und in der Kirche32.

27 Küry, Kirche (wie Anm. 24), 135 f.: 1. geschichtliche Offenbarung; 2. die
Schrift als Ausschnitt aus dem Überlieferungsstrom der Offenbarung; 3. die kirchliche
Tradition in ihrer bewahrenden und vergegenwärtigenden Funktion.

28 Küry, Kirche (wie Anm. 24), 135 f. In den altkatholisch - orthodoxen Konsenstexten

ist von einer solchen Hemmung nichts zu spüren; einmal ist «Offenbarung», ein
andermal «Überlieferung» der Oberbegriff ist; vgl. von Arx, Koinonia (wie Anm. 22),
47 und 68.

29 Küry, Kirche (wie Anm. 24), 136.
30

Sogar sein muss, weil ansonsten viele Gründe ihrer Überordnung wegfallen.
31

Vgl. Rinkel, Dogmatiek I (wie Anm. 23), 129-135, 143-155. Für Rinkel war
der gerade im Hinblick auf Schrift und Tradition sehr «katholische» Herman Bavinck
eine zentrale Inspiration. Vgl. Jan Visser, De dogmatisch theoloog, in: W.B. van der
Velde u.a. (Hg.), Adjutorio Redemptoris. Dr. Andreas Rinkel, aartsbisschop van
Utrecht 1889-1979, Amersfoort (Centraal Oud-Katholiek Boekhuis) 1987, 207-221.

32
Vgl. Rinkel, Dogmatiek I (wie Anm. 23), 145: «Zo blijft de verhouding het best

getekend door het woord oorkonde. Als oorkonde ontleent de Schriftuur enerzijds haar

gewicht aan hetgeen zij fixeerde, terwijl zij anderzijds de betrouwbaarheid daarvan

weer waarborgt. Daarom houdt zij gelijke tred met de openbaring en eindigt zij, zodra
de objectieve openbaring voltooid is. Dan vangt de H. Geest zijn werk aan, die de

objectieve openbaring tot subjectief bezit van de mens maakt, waarbij de kerk het
sacramenteel princiep is, de mens vemieuwend in zijn <zijn>, de Schriftuur het
illuminerend princiep, de mens vemieuwend in zijn bewust-zijn.»

143



Peter-Ben Smit

Als im Bonner Seminar das Schriftverständnis Kürys besprochen wurden,

fiel auf, dass die meisten anwesenden altkatholischen Theolog/
innen mit der expliziten Frontstellung Kürys gegen die römisch-
katholische Auffassung des Verhältnisses von Tradition und Schrift sowie
mit seiner strengen Hervorhebung des göttlichen Ursprungs des Kanons

wenig anfangen konnten - dies vor allem auch deshalb, weil die
römischkatholische Position gegenwärtig anders wahrgenommen wird als es bei

Küry der Fall ist34, und weil sie sich auch mit der entgegengesetzten
(barthianisch anmutenden) Position nicht identifizieren konnten. Andererseits

konnte die von Küry als «ostkirchlich» bezeichnete Position am
ehesten angenommen werden. Das heisst, dass die Schrift nicht in erster
Linie als ein strenges Gegenüber der Gemeinde gesehen wird, sondern als

das Buch, das inmitten der Gemeinde, allerdings auf normative Art und
Weise, die Gottes- und damit die Christuserfahrungen des Gottesvolkes

bezeugt und so eine die Offenbarung vergegenwärtigenden Funktion
wahrnimmt. Wie dies dogmatisch-theologisch durchformuliert aussähe,

muss hier nicht weiter ausgeführt werden, aber möglicherweise kommt
die Position der Studierenden derjenigen von John Breck am nächsten,
wie sie z.B. von Vasile Mihoc referiert wird:

«Scripture is the normative or <canonical> witness that serves as the touchstone

by which all traditions are measured and all authentic Tradition is discerned.
Orthodoxy sees the relationship between the two in a way that can be described not
as Scripture or Tradition, or Scripture and Tradition, but Scripture in Tradition.
This is because Scripture is Tradition, in the sense that the New Testament writings

are part of Tradition and constitute its normative element.»

Einige waren Sympathisanten der altkatholischen Kirche. Es muss auch
angemerkt werden, dass weitaus die meisten - wenn nicht gar alle - unter ihnen früher zur
römisch-katholischen Kirche gehörten. Diese Tatsache wird unten noch aufgenommen.
Der Autor bildete in diesem Kreis eine Ausnahme.

~'4 Hier ist auf die wertvolle mündliche Anmerkung von Ass. Matthias Ring
hinzuweisen, der betonte, dass das, was jetzt unter einer altkatholischen Abwehrhaltung
gegenüber der römisch-katholischen Kirche verstanden wird, mit den (gegenseitigen!)
Aggressionen der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts wenig zu tun hat. insofern diese

unvergleichlich heftiger und einseitiger waren.
33

Vgl. John Breck, Scripture in Tradition. The Bible and Its Interpretation in the

Orthodox Church, Crestwood (SVSP) 2001. 4. mit Zustimmung zitiert von Vasile
MlHOC. Basic Principles of Orthodox Hermeneutics. in: Moises Mayordomo (Hg.).
Die prägende Kraft der Texte. Hermeneutik und Wirkungsgeschichte des Neuen
Testaments (Ein Symposium zu Ehren von Ulrich Luz). (SBS 199), Stuttgart (KBW)
2005, 38-64. hier 52. Die Zitierung Brecks durch Mihoc ist von Bedeutung, weil hier

144



Biblische Hermeneutik im Spannungsfeld persönlicher und kirchlicher Identität

3.2 Merkmale altkatholischer Identität

Was altkatholische Identität ist, ist zum Teil eine offene Frage Obwohl
wohl eine gewisse «Mainstream-Theologie» sichtbar ist zeigen historische

Studien auch die Wandlung des Selbstverständnisses der verschiedenen

Mitgliedskirchen der Utrechter Union, deren Selbstverständnis wie
auch das ihrer Mitglieder selbstverständlich von der jeweiligen Geschichte

der Gemeinschaft und den Biographien einzelner Personen geprägt
ist' Im Seminar aber, wo das hier referierte exegetische Experiment
durchgeführt wurde, waren folgende Merkmale altkatholischer kirchlicher
Identität für die Exegese innerhalb dieser Glaubensgemeinschaft von
Bedeutung'

- Ein historisch-kritischer bzw. liberaler Zugang zur Theologie. Damit
ist auch ihr europäischer Kontext angesprochen und eine gewisse
«Menschlichkeit» oder Barmherzigkeit der altkatholischen Theologie.

- Die Hervorhebung des eigenen Gewissens bei einer Textauslegung.
Damit sind sowohl eine gewisse Freiheit als auch eine klare
Verantwortlichkeit für die Exegetin gegeben.

- Das Rechnen mit der Fehlbarkeit eines (kirchlichen) Exegeten und
somit die Revidierbarkeit seiner Auslegungen.

- Die mit dem ökumenischen Anliegen der altkatholischen Kirche
verbundene Offenheit in der Exegese: Mehrere Deutungen sind
erlaubt, und sie werden in gegenseitiger Toleranz zugelassen.

ein orthodoxer Theologe aus der orthodoxen «Heimat» sein Einverständnis mit einem
orthodoxen Theologen aus der «Neuen Welt» kundtut. Das Zitat stimmt übrigens auch

mit den Ergebnissen des altkatholisch-orthodoxen Dialogs überein. vgl. VON ARX.
Koinonia (wie Anm. 22). 47 und 68.

36
Vgl. z.B. die Studie von Joris A.O.L. Vercammen. Identiteit in beraad: en prak-

tijk van het parochieel identiteitsberaad in vier oud-katholieke parochies (Studies over
kerkopbouwkunde 6). Baarn (Gooi en Sticht) 1997. und besonders ders.. Identität im
Diskurs, in: IKZ 88 (1998) 377^102. für eine bestimmte Reflexion auf die (niederländische)

altkatholische Identität.
37 So mit von Arx. vgl. Visser. Mäntelchen (wie Anm. 22). 80.
38

Vgl. neuerdings Dick Schoon. Van bisschoppelijke Cleresie tot Oud-
Katholieke Kerk. Bijdrage tot de geschiedenis van het katholicisme in Nederland in de

19de eeuw. Nijmegen (Valkhof Pers) 2004.
Die im Seminar miteinander ausgetauschten persönlichen Auseinandersetzungen

mit einem Bibeltext werden hier aus Gründen der Diskretion ausgeblendet.

145



Peter-Ben Smit

- Der Kontext der Auslegung: Die «offene Eucharistiefeier» beein¬

fiusst die Exegese.

- Eine gewisse Freiheit dem Text gegenüber, dessen Auslegung durch
kein Lehramt (weder ein papierenes noch ein hierarchisches)
kontrolliert wird.

- Das (immer biblisch begründete!) theologische und exegetische Ge¬

spräch in der Kirche ist gekennzeichnet von der altkatholischen
Betonung des Priestertums aller Gläubigen und von der damit
zusammenhängenden synodalen Struktur der Kirche.

- Zum vorigen Punkt gehört, dass man wegen der synodalen und «de¬

mokratischen» Struktur der Kirche zur ständigen Auseinandersetzung

mit der Meinung anderer und mit der eigenen verpflichtet ist.

- Gewisse innerkirchliche Diskussionen führen zu exegetischen Vor¬
lieben und Allergien. Beispiele sind: Fragen menschlicher Beziehungen

(z.B. Scheidung, Neuverheiratung, unverheirates Zusammenleben,

gleichgeschlechtliche Beziehungen), Genderfragen, Autoritätsfragen

usw.

- Die Exegese wird von der Kleinheit und Intimität der Kirche mitbe¬
stimmt.

- Ähnliches trifft zu für die Brüche in der Biographie vieler, wenn
nicht aller altkatholischen Theolog/innen, wobei ein zentraler Bruch
der Wechsel in die altkatholische Kirche ist.

Dass nicht alle diese Elemente nur für die altkatholische Kirche
kennzeichnend sind, ist klar, es ist eher die Behauptung wert, dass gerade die
Kombination dieser Elemente eine altkatholischen Hermeneutik (oder die
Hermeneutik eines Altkatholiken) kennzeichnet. Dies wird unten weiter
reflektiert, nachdem die Rolle der Biographie des Exegeten vertieft
besprochen worden ist.

3.3 Biographische Eigenheiten - biographische Brüche

Dass die Biographie (und damit die Subjektivität der Interpretin) eine

nicht zu vernachlässigende Rolle bei der Lektüre und Auslegung eines

Textes spielt und sogar einen der produktiven Faktoren des Auslegungsprozesses

darstellt, ist oben schon gezeigt worden. Hier gilt es im Rahmen
des altkatholischen theologischen Gespräches, wiederum aufgrund der

Ergebnisse des Bonner Seminars, einige Elemente anzuführen, die gerade
in der altkatholischen theologischen Gemeinschaft eine Rolle spielen.

146



Biblische Hermeneutik im Spannungsfeld persönlicher und kirchlicher Identität

Wie oben angedeutet waren für viele Teilnehmende des Seminars
biographische Brüche, insbesondere der Bruch mit der römisch-katholischen
Kirche, für die Entwicklung ihrer exegetischen Sensibilitäten und Vorlieben

von Bedeutung. Was für diesen biographischen Bruch gilt, gilt für alle

Umorientierungen und Änderungen: Sie werden von Verarbeitungs- und

Trauerprozessen begleitet, die ernst zu nehmen sind, wenn es nicht zu

(schädlicher) Verdrängung und Selbsttäuschung kommen soll. Letzteres
ist, wie auch bemerkt wurde, ein fast unvermeidliches Element aller
Versuche zur Selbstwahrnehmung, was aber im Gespräch, d.h. durch
Fremdwahrnehmung korrigiert werden kann (vgl. die Betonung des dialogischen
Charakters der altkatholischen Glaubensgemeinschaft). An diesem Ort
kann aber keine Anleitung gegeben werden, wie dies geschehen soll,
sondern nur auf diesen nicht unwichtigen Aspekt der biblischen und
theologischen Hermeneutik aufmerksam gemacht werden.

Es soll aber nicht der Eindruck entstehen, dass nur ein konfessioneller
Wechsel als biographischer Bruch signifikant ist - er wurde nur als ein

herausragendes Beispiel aufgenommen. Andere Themen, die genannt
werden können und auch tatsächlich genannt wurden, sind Herkunft,
Familiensituation bzw. Beziehungen, Lebenserfahrung, Alter, Berufserfahrung,

Qualifikationen, sozialer und theologischer Kontext (z.B. Gemeinde,

Spezialseelsorge, Schule oder Hochschule) sowie die theologische
Grundhaltung und die Einstellung der Kirche gegenüber. Diese Liste kann
(fast) beliebig ergänzt werden.

Zwei Probleme autobiographisch reflektierter Exegese4 die im Seminar

auftauchten, können hier nur erwähnt, aber nicht beantwortet werden

Erstens die Frage des Ausmasses: Was ist (noch) relevant? Und
zweitens die Frage der Methode: Wie entdecke ich, wie ich lese? Eine
noch zu entwickelnde Antwort ginge bei der zweiten Frage wohl in Rich-

40 Vgl. auch die Anmerkungen zum Anliegen autobiographischer Exegese einerseits

und diese Grundprobleme andererseits in: Peter-Ben Smit, Review of Ingrid
Rosa Kitzberger (ed.), Autobiographical Biblical Criticism: Learning to Read between
Text and Self, RBL [http://www.bookreviews.org], (2004).

Auch in der Literatur gibt es bis jetzt noch keine methodisch reflektierten
Zugänge. Entweder wird es «einfach gemacht» (vgl. Staley, Passion [wie Anm. 9];
Capel Anderson/Staley, Taking [wie Anm. 2]; Kitzberger, Personal [wie
Anm. 2]; dies., Criticism [wie Anm. 2]; Becker, Wissenschaft [wie Anm. 2]), oder es

wird auf die Möglichkeit und Bedeutsamkeit dieses Zuganges hingewiesen, ohne dass

ein Instrumentarium angeboten wird (vgl. z.B. Wischmeyer, Hermeneutik [wie
Anm. 8], 113-125; Becker, Person [wie Anm. 13]).

147



Peter-Ben Smit

tung des konzentrierten (Predigt-)Gesprächs, bei der ersten möglicherweise
in Richtung eines aufgrund quantitativer Erhebung von massgeblichen

biographischen Elementen zusammengestellten Fragenkatalogs, womit
eine bestimmte Biographie befragt werden könnte.

5. Ertrag: Ja und Nein zu einer altkatholischen Hermeneutik

Wenn man als Person nur authentisch an einem Gespräch teilnimmt,
indem man es als selbstreflektierte und damit auch selbstbewusste Person

tut, trifft dies auch auf das (kirchlich-)theologische Gespräch zu. In einer
abschliessenden Reflexion können jetzt einzelne Aspekte des oben

durchgeführten Experimentes aufgenommen und in den Horizont der übergreifenden

Frage dieses Beitrags gestellt werden. Die Formulierung der Frage
«Gibt es eine altkatholische Exegese?» setzt voraus, dass sowohl die mehr

theologischen Elemente (Konfessionalität, Schriftverständnis usw.) und
die biographischen Elemente (eine bestimmte Person betreibt Exegese) als

auch das Beispiel der altkatholischen Kirche ", in Bezug auf welche die
beiden ersten Elemente illustriert wurden, Berücksichtigung finden.

Erstens ist, wie oben deutlich geworden ist ", die Einbettung der Exegese

innerhalb einer bestimmten konfessionellen Gemeinschaft nicht ohne

Konsequenzen für die Exegese und damit für ihren Ort im Leben dieser
Gemeinschaft (ob Kirche oder säkulare Universität macht formal gesehen

eigentlich keinen Unterschied). Das Schriftverständnis spielt dabei eine

gewisse Rolle, vor allem aber insofern es auch in den oben erwähnten
kirchlichen Strukturen zum Ausdruck kommt, die dem Prozess der

Schriftauslegung (Vergegenwärtigung der Offenbarung) in der Kirche
eine von ihr verantwortete Form geben. Ein Beispiel dafür ist die

Verpflichtung zum interpretativen Dialog, die mit dem bischöflich-synodalen
Prinzip altkatholischer Ekklesiologie gegeben ist. Von dieser Perspektive
aus muss dann die Frage nach der Existenz einer altkatholischen Exegese
und Bibelhermeneutik mit einem klaren Ja beantwortet werden: Sie ist

engstens mit einem Hauptanliegen der Altkatholiken verbunden: der

Ekklesiologie. Diese Antwort muss freilich für jede andere Kirche oder

Interpretationsgemeinschaft eigens und damit exemplarisch gegeben werden.

Es ist zum Teil auch eine Frage des Ausmasses. obwohl die oben

42 Genauer gesagt das Beispiel der Teilnehmer/innen des Seminars.
43 Vgl. oben 3.1 und 3.2.

148



Biblische Hermeneutik im Spannungsfeld persönlicher und kirchlicher Identität

erwähnte formelle Nähe des altkatholischen Schriftverständnisses zum
römisch-katholischen und zum orthodoxen nicht ohne weiteres schon eine

Nähe zu den Interpretationsprozessen innerhalb dieser Kirchen bedeutet;
die Kleinheit der altkatholischen Kirchen erlaubt auch schnellere

Meinungswechsel als sie in grösseren Gemeinschaften möglich sind
Zweitens haben die gleichen Beobachtungen gezeigt, dass die Frage

nach einer altkatholischen Exegese zum Teil auch mit einem ebenso klaren

Nein beantwortet werden soll: Weder von der Methodik noch von der

geistesgeschichtlichen Verortung gibt es altkatholische exegetische Spezi-
fika, da die altkatholische Exegese in den allermeisten Fällen Methoden
verwendet, die unter dem Oberbegriff «liberale historisch-kritische
Exegese» untergebracht werden können.

Drittens kann aber die Beobachtung gemacht werden, dass nicht nur
die Ekklesiologie in einem engeren Sinne des Wortes den Ablauf herme-
neutischer Prozesse innerhalb einer Kirche (mit)bestimmt, sondern auch,
dass die Ekklesiologie einer Kirche in einem weiteren Sinne des Wortes

(nämlich als ihre Identität, ihre Geschichte) auch weitgehend hermeneutische

Sensibilitäten und bevorzugte Fragestellungen schaffen kann. Dies

trifft natürlich auf alle Interpretationsgemeinschaften zu, somit auch auf
die altkatholische. Gender-Fragen sind hier ein Beispiel, eine gewisse
Aufmerksamkeit für Minderheiten ein anderes. Damit ist die Frage nach

einer altkatholischen Hermeneutik wieder in Richtung eines Ja gewendet:
Nicht so sehr die Methode, sondern der kirchliche Kontext bestimmt vieles,

eben auch exegetische Fragestellungen. Es sei dabei angemerkt, dass

nicht alle dieser oben erwähnten Sensibilitäten nur typisch altkatholisch
sind, trotzdem sind sie es aber auch.

Viertens ist, wie oben gezeigt45, die Berücksichtigung der Biographie
ein unumgehbarer (jeder Mensch hat eine) und zur gleichen Zeit
unverzichtbarer, ja notwendiger hermeneutischer Faktor. Anliegen, Fragen und

Sensibilitäten werden von der Biographie mitgeprägt und können nur
gewürdigt oder überhaupt angemessen kommuniziert werden, wenn diese

als produktiver Faktor mitberücksichtigt wird. Damit wird nicht die
Legitimität gewisser Fragen angezweifelt, vielmehr werden alle diese Anliegen

in einen Kontext gestellt, in dem sie angemessen wahrgenommen
werden können. Dies ist oben anhand von Merkmalen persönlicher
Biographien ausgeführt worden, aber es ist auch der Tatsache Rechnung zu

Vgl. den Titel von Visser. Vom Mäntelchen und dem Wind (wie Anm. 22).

Vgl. oben 2 und 3.3.

149



Peter-Ben Smit

tragen, dass auf der Ebene einer kirchlichen Gemeinschaft (im vorliegenden

Fall der altkatholischen Kirche Deutschlands) die Kirchengeschichte
in dieser Hinsicht auch eine Dimension quasi (auto)biographischer Reflexion

hat, die sich im Gespräch auf der individuellen Ebene manifestieren
kann: Auf diese doppelte Art und Weise wird auch klar, dass

(Autobiographie auf zweierlei Ebenen eine hermeneutische Rolle spielt: Es

gibt die von Fortschritt und Rückschlägen geprägte Biographie des

Interpreten, welche, wie oben angedeutet, auch von der kirchlichen und
theologischen Identität mitgeprägt ist und gebührend gewürdigt werden sollte.

Zugleich gibt es aber auch die übergreifende «(Auto)Biographie» einer

Kirche, die auf eine ähnliche Art und Weise gewachsen ist und die
Hermeneutik mitbestimmt. Persönliche und kirchliche Biographie stehen
dabei in einem dialektischen Verhältnis zueinander und sind im Fall der
konkreten Hermeneutik einer Gemeinschaft auch genau von dieser
Gemeinschaft geprägt. Diese Wahrnehmungen ermöglichen damit Selbstreflexion

und infolgedessen eine andere Einschätzung gewisser Annahmen
und Sensibilitäten. Die Würdigung dieser Aspekte kann dem (theologischen

und exegetischen) Gespräch innerhalb der Kirche, zwischen den

Kirchen und über die Kirche hinaus nur zugute kommen.

Peter-Ben Smit (geb 1979 in Rotterdam NL), Dr. theol. 1997-2005 Studium
der Theologie in Amsterdam, Utrecht, Sheffield und Beni. Zurzeit Studium der
Theologie im Th.D. Programm am General Theological Seminary der ECUSA
in New York.

Adresse: Christkatholische und Evangelische Theologische Fakultät, Uni-
tobler, Länggassstrasse 51. CH-3012 Bern, Schweiz.

English Summary

In biblical studies it is more often than not assumed that (religious) identity does

not play any role of importance anymore in the academic interpretation of the

Bible. This short study questions this assumption by drawing its attention to the

significance of the interpreter's identity for his/her interpretation. The example
used to demonstrate this is that of exegesis as done by Old Catholic students of
theology, drawing on the Old Catholic doctrine of Scripture, Old Catholic identity
(as perceived by these students) and autobiographical criticism as a means of

150



Biblische Hermeneutik im Spannungsfeld persönlicher und kirchlicher Identität

approaching the interface of personal identity and the interpretation of a text. It is

concluded that there is hardly an "Old Catholic exegesis" in terms of a specific
method or approach, but that there is and must be an Old Catholic exegesis in
terms of the interaction of Old Catholic identity and theology with biblical texts.
The study builds upon a seminar given by the author at the Old Catholic Seminary
at the University of Bonn in 2004/2005.

151


	Biblische Hermeneutik im Spannungsfeld persönlicher und kirchlicher Identität

