Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 96 (2006)

Heft: 3

Artikel: Die Epiklese in den neuen Eucharistiegebeten der christlichen
Traditionen : von der Gemeinschaft in der Lehre zur Gemeinschaft im
Beten?

Autor: Eijk, Tom van

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-405005

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-405005
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Epiklese in den neuen Eucharistiegebeten
der christlichen Traditionen. Von der Gemeinschaft
in der Lehre zur Gemeinschaft im Beten?”

Ton van Eijk

1.1 Seit Jahrzehnten bemiihen sich die 6kumenische Bewegung und
namentlich die «Kommission fiir Glauben und Kirchenverfassung» um
Konsens oder wenigstens Konvergenz in der Lehre. Es ist vielleicht weni-
ger bekannt, dass die Kommission sich seit mehr als einem halben Jahr-
hundert auch mit der Gestalt des Gottesdienstes und seiner okumenischen
Relevanz beschiftigt hat. So wurde am Ende des Berichtes «Ways of
Worship» (Lund 1952) die (dogmatische) Frage gestellt, wie man unter-
scheiden soll zwischen «different ways of worship which are compatible
with one another in one Church» und «different ways of worship based on
incompatible doctrinal positions which prevent their co-existence in the
same Church»'. Es ist die fast klassische Skumenische Frage nach dem
Verhiltnis zwischen Einheit und Verschiedenheit innerhalb der einen
Kirche. Es kann nicht im Voraus ausgeschlossen werden, dass es in der
Liturgie auch eine Verschiedenheit gibt, die unversohnte dogmatische
Positionen widerspiegelt.

Die vierte Weltkonferenz von Glauben und Kirchenverfassung in
Montreal (1963) hat beziiglich des Gottesdienstes einige wichtige Grund-
sidtze aufgestellt, auf Grund derer dann eine Studie iiber die zwei Haupt-
sakramente, Taufe und Eucharistie, verfasst wurde. Diese Studie fiihrte
letztendlich zum bekannten Lima-Text (BEM/Lima 1982)*. Dieser formu-
liert nicht nur eine Konvergenz oder sogar eine Ubereinstimmung in

" Text einer auf Einladung des Departements fiir Christkatholische Theologie der
Christkatholischen und Evangelischen Theologischen Fakultit der Universitit Bern am
18. Mai 2006 gehaltenen Gastvorlesung.

' PEHR EDWALL u.a. (Hg.), Ways of Worship. The Report of a Theological Com-
mission of Faith and Order, London (SCM) 1951.

’ Vgl. Taufe, Eucharistie und Amt. Konvergenzerklarungen der Kommission fiir
Glauben und Kirchenverfassung des Okumenischen Rates der Kirchen («Lima-
Dokument») 1982, in: HARDING MEYER u.a. (Hg.), Dokumente wachsender Uberein-
stimmung. Samtliche Berichte und Konsenstexte interkonfessioneller Gespriche auf
Weltebene. Band 1: 1931-1982, Paderborn (Bonifatius)/Frankfurt a.M. (Lembeck)
1991, 545-585.

IKZ 96 (2006) Seiten 89—110 89



Ton van Eijk

Punkten, die seit dem 11. oder 16. Jahrhundert zwischen den Kirchen
strittig waren, sondern er enthalt auch einen Abschnitt {iber die Feier der
Taufe (Abschn. 17-22) bzw. der Eucharistie (Abschn. 27-33). Bei Letzte-
rer werden dann die Elemente aufgefiihrt, aus denen die Feier von alters
her besteht, die aber in verschiedener Ordnung vorkommen und nicht alle
dasselbe Gewicht haben. Am Ende der Tagung von «Glauben und Kir-
chenverfassung» in Lima wurde tatsdchlich die Eucharistie gemiss den
hier (Abschn. 27) aufgefiihrten Elementen gefeiert. Diese sog. Lima-
Liturgie war gemeint als eine, wenn auch nicht einzig mogliche «Uberset-
zung» konvergierender bzw. iibereinstimmender dogmatischer Einsichten
in die Sprache der Liturgie”.

Auch nach dem Erscheinen des Lima-Textes und dem Echo, das
er hervorgerufen hat, hat es in den neunziger Jahren des vergangenen
Jahrhunderts eine Reihe von Veroffentlichungen iiber die Liturgie als
Ausdruck von und Weg zur Einheit gegeben. Ich mochte hier nur den
«Ditchingham Report» (1994) nennen. In diesem ist von der Idee einer
liturgischen Struktur oder eines ordo die Rede. Dieser ordo enthilt die
wesentlichen Elemente der Feier der Taufe oder der Eucharistie, die aber
in den lokalen Kirchen in je verschiedener Weise zum Ausdruck gebracht
werden. Diese gemeinsame Struktur (ordo) des christlichen Gottesdiens-
tes ist ein wichtiger Grund der koinénia oder Einheit zwischen den vielen
(geographisch oder konfessionell) verschiedenen Kirchen*. In diesem
Sinn hat man die in Lund gestellte Frage zu beantworten versucht. Man
konnte schon sagen, dass die Bemiihungen von «Glauben und Kirchen-
verfassung», Konvergenz bzw. Konsens in der Lehre auch in der Sprache
der Liturgie zum Ausdruck zu bringen, im Grunde von der alten Formel
lex credendi lex orandi geleitet wird. So lautet tatsdchlich der Titel einer
der in diesem Rahmen erschienenen Veroffentlichungen der Kommission:
«So We Believe, So we Pray: Koinonia in Worship.»5

3 So GEOFFREY WAINWRIGHT, La regie liturgique esi-eiie universeile?, in: MD 222
(2/2000) 37-60, hier 50.

* Es handelt sich also nicht nur um eine Verschiedenheit, die auch nach der Uber-
windung alter Kontroversen zwischen den Konfessionskirchen durchaus méglich ist,
sondern auch um eine Verschiedenheit, die von der Inkulturation der Liturgie erfordert
wird.

> THOMAS F.BEST/DAGMAR HELLER (Hg.), So We Believe, So We Pray. Koinonia
in Worship (FO 171), Geneva (WCC) 1995; diese Sammlung enthilt auch den «Ditch-
ingham Report»; vgl. auch THOMAS F.BEST/DAGMAR HELLER (Hg.), Worship Today.
Understanding, Practice, Ecumenical Implications (FO 194), Geneva (WCC) 2004.

90



Die Epiklese in den neuen Eucharistiegebeten der christlichen Traditionen

12 Ungefihr parallel zu dieser Besinnung im Bereich der Okumene
haben Kirchen unterschiedlicher Konfession ihre liturgischen Agenden
einer Reform unterzogen. In 1970 erschien eine Neufassung des «Missale
Romanum» (MR) fiir die romisch-katholische Kirche mit der erneuerten
Liturgie der Eucharistie. Auch andere Kirchen haben ihre Liturgie des
Abendmabhls bzw. der Eucharistie revidiert. Dieser Reformprozess ist im
Rahmen der vielen 0kumenischen Dialoge und besonders des Lima-
Textes und der davon abhidngigen Lima-Liturgie zu sehen. Gemiss der
Formel Lex credendi lex orandi hat man versucht, die theologische Uber-
einstimmung bzw. die Konvergenz in die Liturgie zu iibersetzen: So we
believe, so we pray.

Die Emeuerung der Eucharistie betrifft sowohl die Liturgie des
Wortes wie die des Tisches. Was die erste anbelangt, hat die rémisch-
katholische Kirche ihren jihrlichen Zyklus von Schriftlesungen durch
einen von drei Jahren ersetzt, wobei die Zahl der Lesungen am Sonntag
um eine aus dem Alten Testament erweitert wurde. Andere Kirchen, wo-
runter auch solche sind, die vorher keinen festen Zyklus von Lesungen
kannten, haben diese Ordnung in leicht verdnderter Form iibernommen.
Uberdies wurde seit dem 2. Vatikanischen Konzil in der romisch-
katholischen Kirche die Predigt zu einem Teil der eigentlichen Liturgie.

Hinsichtlich der Liturgie des Tisches sind die Neuerungen noch
beachtlicher. In verschiedenen Kirchen der Reformation hat man die Ein-
heit von Wort und Sakrament neu entdeckt und wird das Abendmahl
ofters gefeiert. Bekanntlich haben diese Kirchen den Canon Romanus
wegen seiner anstdssigen Opferterminologie entweder ganz verworfen
(wie Luther) oder mehr oder weniger radikal geédndert (wie Calvin, Bucer
bzw. Cranmer). Die Einsetzungsworte wurden zwar immer beibehalten,
der Rahmen eines anamnetischen Dankgebets, worin diese ihren Platz
hatten, wurde dagegen weitgehend aufgegeben. Es ist in 6kumenischer
Hinsicht erfreulich, dass diese Kirchen in ihren erneuerten liturgischen
Agenden neben ihren herkdmmlichen Formularen wieder Tisch- oder
Eucharistiegebete aufgenommen haben, wihrend die romisch-katholische
und die altkatholische Kirche, die den Canon Romanus als einziges eu-

Weiter verdienen noch Beachtung MAX THURIAN/GEOFFREY WAINWRIGHT (Hg.),
Baptism and Eucharist. Ecumenical Convergence in Celebration (FO 117), Geneva
(WCC)/Grand Rapids MI (Eerdmans) 1983; GORDON W. LATHROP, Holy People.
A Liturgical Ecclesiology, Minneapolis MN (Fortress) 1999; JaMes F. PucLisi (Hg.),
Liturgical Renewal as a Way to Christian Unity, Collegeville MN (Liturgical) 2005.

91



Ton van Eijk

charistisches Gebet ganz oder modifiziert beibehalten hatten, daneben
neue Gebete eingefiihrt haben.

1.3 Ich werde mich jetzt diesen Gebeten zuwenden und mich dabei in
zweifacher Hinsicht beschrinken. Die erste Beschrinkung betrifft die
Kirchen, deren liturgische Biicher ich eingesehen habe. Das sind erstens
die vier fiir die universale Kirche geltenden Gebete im «Missale Roma-
num», zweitens die fiinf Gebete im neuen «Gebet- und Gesangbuch der
Christkatholischen Kirche der Schweiz», drittens die sieben Gebete in
«Common Worship», dem neuen Gebetbuch der Kirche von England,
viertens die 42 Tischgebete im ebenfalls neuen Gebetbuch der Protestanti-
schen Kirche in den Niederlanden und schliesslich die acht eucharisti-
schen Gebete im Gebetbuch der schwedischen Lutheraner aus dem Jahr
1986. Es sei nebenbei bemerkt, dass nach der Ansicht der romisch-
katholischen Kirche mit der altkatholischen und auch der anglikanischen
Kirche ein grosseres Mass an Ubereinstimmung im eucharistischen Glau-
ben besteht als mit den protestantischen.

Zweitens werde ich mich nur mit einem Moment innerhalb des
eucharistischen Gebetes beschiftigen, ndmlich mit der Epiklese als dem
Gebet um den Heiligen Geist. Es handelt sich hier um einen Aspekt, der
zwischen den Kirchen nicht so strittig war wie die Sicht der Eucharistie
als Opfer. Es wird sich jedoch herausstellen, dass auch bei der Epiklese,
bei ihrer Stellung innerhalb des ganzen Gebetes und besonders bei der
Wirkung, die dem herabgerufenen Heiligen Geist zugeschrieben wird,
konfessionsbedingte Anliegen eine Rolle spielen.

2.1 Im allgemeinen Sinne ist die Epiklese eine an Gott gerichtete
Bitte, damit er seine heiligende Kraft schicke. Diese Kraft wird nicht un-
bedingt, aber doch meistens als der Heilige Geist bezeichnet. Eine Stu-
diengruppe romisch-katholischer Liturgieexperten6 hat in einem Gutach-
ten versucht, eine Rangordnung der verschiedenen Teile des eucharisti-
schen Gebetes herzustellen. Man unterschied dabei aus theologischen und
okumenischen Griinden zwischen Teilen, die erstens immer notwendig

® Diese Studiengruppe war titig vom Ende 1971 bis Anfang 1972. Uber ihre Bera-
tungen berichtet ANNIBALE BUGNINI, Die Reform der Liturgie1948-1975. Zeugnis und
Testament, Freiburg i.Br. (Herder) 1988, 497-509. Der nicht veroffentlichte Bericht
der Studiengruppe wurde mir von einem der Mitglieder der Studiengruppe privat zur
Verfiigung gestellt.

02



Die Epiklese in den neuen Eucharistiegebeten der christlichen Traditionen

(semper necessaria), zweitens ein integrierender Teil (integralia), drittens
oft, aber nicht immer notwendig und viertens moglich oder erwiinscht
sind. Im eucharistischen Gebet ist nach dieser Studiengruppe ein Bittgebet
(petitio) immer notwenig, denn ein solches findet sich schon in der jiidi-
schen berakah. Nun bezieht sich die Epiklese in der besonderen Gestalt
einer Bitte um den Heiligen Geist sowohl auf die Gaben von Brot und
Wein, damit diese geheiligt oder konsekriert werden, als auch auf die
Glaubigen, die sich in der Kommunion von diesen Gaben nihren. Wenn
es Uberhaupt keine Bitte (petitio) im eucharistischen Gebet gibt, sagt die
Kommission, ist eine dieser Epiklesen um den Heiligen Geist notwendig,
sonst ist sie nur ein integrierender Teil. Die sog. Konsekrationsepiklese
(die oft, aber nicht immer den Einsetzungsworten unmittelbar vorangeht)
ist weder ein notwendiger Teil des Gebetes noch ein integrierender (d.h.
abhéngig von der Ab- oder Anwesenheit einer Kommunionepiklese). Dies
wird von der Kommission folgendermassen begriindet. Einerseits ist die
Konsekrationsepiklese nicht notwendig, da sie in einem der dltesten eu-
charistischen Texte, der «Traditio Apostolica» (TA, Anfang 3. Jahrhun-
dert?), und in den ostkirchlichen Liturgien des antiochenischen Typs fehlt.
Das verwendete Argument ist kumenischer und historischer Art. Histo-
risch, weil man sich auf die antiguitas eines wichtigen Textes (TA) beruft.
Andrerseits gibt es gute Griinde fiir die Beibehaltung dieser Epiklese.
Zuniéchst gibt es ein dkumenisches Argument: In vielen eucharistischen
Gebeten ausser- und innerhalb der romisch-katholischen Kirche ist es
tatsdchlich aufgenommen worden. Dann gibt es einen wichtigen, theologi-
schen Grund: Das Gebet um den Heiligen Geist unmittelbar vor den Ein-
setzungsworten wendet die Gefahr ab, dass die Worte und Gesten des
Priesters magisch missverstanden werden — der Heilige Geist ist der Han-
delnde. Schliesslich wird ein pastorales Argument ins Spiel gebracht:
Anhand dieser Epiklese kann man verdeutlichen, dass es sich hier um die
Wandlung (conversio) von Brot und Wein handelt; wegen der Unsicher-
heit dariiber bei den Romkatholiken sei eine derartige Verdeutlichung
keineswegs iiberfliissig. Man kann hieraus folgern, dass dieses pastorales
Argument ein bestimmtes Verstindnis der Einsetzungsworte voraussetzt.
Sie sind nicht nur Verheissungsworte Christi, sondern haben auch kon-
sekratorische Bedeutung. Keines dieser drei Argumente ist zwingend,
denn die Konsekrationsepiklese kann unterlassen werden, wenn ihr Inhalt
im Gebet iiber die Gaben (secreta) ausgedriickt wird; dieses Gebet hat
dann die Stelle der unbedingt notwendigen petitio. Hinsichtlich der

93



Ton van Eijk

Kommunionepiklese wird ebenfalls gesagt, dass sie weder ein notwendi-
ger noch an sich ein integrierender Teil ist. Das heisst also, dass wenigs-
tens eine der beiden Epiklesen als integrierender Teil angesehen werden
soll. Einige Kommissionsmitglieder waren sogar der Meinung, dass eine
Kommunionepiklese im Sinne der Ostkirchen, d.h. also im konsekratori-
schen Sinn, auch fiir den romischen Ritus zugelassen werden sollte.

Der Bericht der Studiengruppe wurde niemals verdffentlicht und
hat also keine offizielle Geltung. Zum Zeitpunkt, wo sie eingesetzt wurde
(gegen Ende 1971), war das «Missale Romanum» schon erschienen
(1970), und die Studiengruppe hat in ihren Uberlegungen darauf Bezug
genommen. Die vier eucharistischen Gebete haben alle eine doppelte bzw.
«gespaltene» Epiklese, d.h. eine Konsekrationsepiklese vor den Einset-
zungsworten und eine Kommunionepiklese kurz vor dem Ende des Gebe-
tes. Es ist bemerkenswert, dass man 1m zweiten, der TA entnommenen
Gebet vor den Einsetzungsworten eine konsekratorisch gemeinte Epikiese
eingeschoben hat und den Text der TA auch an anderen Stellen im Sinne
spaterer Entwicklungen verdndert hat. Man kann sich kaum vorstellen,
dass die Kommission mit der Einfiigung dieser Konsekrationsepiklese
einverstanden war, zumal der Text der TA schon eine Kommunionepikle-
se enthdlt. Weiters sei noch bemerkt, dass Rom bei den eucharistischen
Gebeten, die ihm von einzelnen Kirchenprovinzen zur Billigung vorgelegt
wurden, immer darauf bestanden hat, dass eine Konsekrationsepiklese in
den Gebeten eingefiigt werden sollte, die nur eine Kommunionepiklese
hatten.

22 Bevor ich mich mit Texten anderer Kirchen beschiftige, wende
ich mich einigen wichtigen Abschnitten des Lima-Textes zu. Hier wird
die Eucharistie trinitarisch dargestellt als Danksagung an den Vater, Ge-
dédchtnis des Sohnes und Anrufung des Heiligen Geistes. Unter dieser
letzteren Hinsicht wird unterstrichen, dass das ganze eucharistische Gebet
epikletischen Charakter hat. Es wird versucht, ein Gleichgewicht herzu-
stellen zwischen diesem pneumatologischen Aspekt und dem christologi-
schen. In den Kirchen des Westens, katholischen wie protestantischen,
war die Andacht immer einseitig auf den letzteren Aspekt ausgerichtet,
also auf die wie auch immer verstandenen Einsetzungsworte. Im soge-
nannten Canon Romanus, der im Westen Jahrhunderte hindurch das ein-
zige eucharistische Gebet war, wird der Heilige Geist nicht einmal expres-
sis verbis erwidhnt. Dazu kam, dass in der katholischen Tradition die Ein-

94



Die Epiklese in den neuen Eucharistiegebeten der christlichen Traditionen

setzungsworte vom Priester in persona Christi gesprochen werden: [hm
kommt die potestas consecrandi zu. Dagegen haben die Kirchen des Os-
tens immer die Rolle des Heiligen Geistes im sakramentalen Geschehen
betont; sie haben sogar — vielleicht in polemischer Abgrenzung gegen die
Hervorhebung der Einsetzungsworte in den Kirchen des Westens — der
Epiklese gegen Ende des eucharistischen Gebets einen konsekratorischen
Wert zuerkannt. Damit der Herr wirklich gegenwirtig kommt, so der
Lima-Text, soll sowohl sein historisches Verheissungswort rezitiert als
auch um den Heiligen Geist gebetet werden, denn durch den Geist wird
die Verheissung aktuelle Wirklichkeit. Wie bei der romischen Studien-
gruppe, so findet sich auch im Lima-Text die Idee, dass die Kirche da-
durch, dass sie in diesem Augenblick um den Heiligen Geist betet, zu
erkennen gibt, dass sie nicht eigenméchtig durch den Priester einen magi-
schen Ritus vollzieht. Zusammenfassend wird in Abschn. 15 gesagt, dass
durch das lebendige Wort Christi und in der Kraft des Heiligen Geistes
Brot und Wein die sakramentalen Zeichen werden von Christi Leib und
Blut und dass sie das sind und bleiben im Hinblick auf die Kommunion.

Der Lima-Text unterstreicht also die Einheit von Sohn und Geist
und den daraus folgenden unléslichen Zusammenhang von Einsetzungs-
worten und Epiklese im eucharistischen Gebet. Wenn im Abschn. 27 die
historisch mit der Eucharistie verbundenen Elemente aufgezihlt werden,
wird darunter das Herbeirufen des Heiligen Geistes auf die Gemeinschaft
und auf Brot und Wein genannt; es darf aber auch einen anderen Hinweis
auf den heiligen Geist geben, der den epikletischen Charakter der Eucha-
ristie geniigend zum Ausdruck bringt. Es wird gesagt, dass diese Elemente
verschiedener Wichtigkeit sind, aber es wird nicht versucht, eine Rang-
ordnung anzugeben.

Hinsichtlich der Stelle der Epiklese im eucharistischen Gebet
wird im Kommentar zu Abschn. 14 festgestellt, dass sie in den liturgi-
schen Uberlieferungen verschieden ist. In der Aufzihlung in Abschn. 27
hat die Epiklese ihren Platz entweder vor dem Einsetzungsbericht oder
nach der Anamnese oder an beiden Stellen. Es wird darauf hingewiesen,
dass in den alten Liturgien erstens die ganze Gebetshandlung die von
Christus verheissene Wirklichkeit zustande bringt und dass zweitens der
Heilige Geist sowohl auf Brot und Wein als auch auf die Gemeinschaft
herabgerufen wird (Abschn. 14). Hier wird wieder der historische Ver-

95



Ton van Eijk

weis auf die antiquitas geltend gemacht7. Von dem historischen Tatbe-
stand wird erhofft, dass er es den Kirchen ermoglicht, die Schwierigkeiten
zu iiberwinden, die sie mit einem eigentlichen Konsekrationsmoment
haben. Schliesslich sei noch bemerkt, dass die sog. Lima-Liturgie eine
Konsekrationsepiklese auf die Gaben und eine Kommunionepiklese auf
die kommunizierenden Gldubigen hat.

Das Gutachten der romisch-katholischen Liturgieexperten und der
Lima-Text des Okumenischen Rates der Kirchen zeigen uns auf unter-
schiedliche Weise, welche liturgietheologischen Fragen mit der Epiklese
und ihrem Platz innerhalb des eucharistischen Gebetes im Spiel sind. Diese
Fragen sind nur teils kontroverstheologischer Art. Auch die romisch-
katholische Studiengruppe hat dariiber mit einem eher pastoralen und ©-
kumenischen als dogmatischen Anliegen geredet. Ich wende mich jetzt den
neuen eucharistischen Gebeten der fiinf oben genannten Kirchen zu

el Von den vier eucharistischen Gebeten im «Missale Romanum»
war schon die Rede. Ausser dem ersten, in dem eine Epiklese nur im
(postkonsekratorischen) Gebet Supra quae erkennbar ist, der Heilige
Geist aber nirgendwo ausdriicklich genannt wird, haben die drei anderen,
teils neuen Gebete eine «gespaltene» Epiklese. Beziiglich des Brotes wird
gebetet, dass der Heilige Geist es heilige (sanctificare, so 11, 111, 1V). Da-
durch, dass die Wandlungsepiklese vor den Einsetzungsbericht gestellt ist
(auch wo dies urspriinglich nicht der Fall war, wie in IT und IV), haben die
Einsetzungsworte eine eindeutig konsekratorische Bedeutung. Dagegen
weist die Kommunionepiklese, die der Anamnese folgt, ein ekklesiologi-
sches Anliegen auf: Der Heilige Geist soll diejenigen, die an Leib und
Blut Christi teilhaben, zu einer einzigen Gemeinschaft zusammenfiihren
(1I), in Christus zu einem Leib und einem Geist machen (III) oder in ei-
nem Leib sammeln und in Christus zu einer lebendigen Opfergabe voll-
enden (IV).

” Das ist auch im dritten Teil des Lima-Textes iiber das Amt der Fall, wo das drei-
fache Amt von Bischof, Presbyter und Diakon denjenigen Kirchen, die es nicht in
dieser Gestalt beibehalten haben, zur Ubernahme empfohlen wird. Im allgemeinen
haben Reformierte Schwierigkeit mit diesem Argument ex antiquitate, weil damit
einer nachneutestamentlichen Entwicklung normative Bedeutung beigemessen wird.

96



Die Epiklese in den neuen Eucharistiegebeten der christlichen Traditionen

32 Die fiinf eucharistische Gebete im «Gebet- und Gesangbuch der
Christkatholischen Kirche der Schweiz»® haben alle nur eine, ungetrennte
Epiklese auf Brot und Wein und auf die Gemeinschaft; sie folgt immer
der Anamnese. Es gibt also nicht, wie in den romisch-katholischen Gebe-
ten, eine Epiklese vor dem Einsetzungsbericht. Aber laut der verwendeten
Worter hat sie dennoch eine konsekratorische Bedeutung. So wird im
1. Gebet der Vater gebeten, seinen Heiligen Geist zu senden, damit dieser
die Gaben «segne, heilige und weihe» und — so wird auf 1 Kor 10,16
anspielend gesagt — damit «das Brot, das wir brechen, sei die Gemein-
schaft des Leibes des Herrn, und der Kelch, iiber dem wir Dank sagen, die
Gemeinschaft des Blutes Jesu Christi». Im 2. Gebet (das allen altkatholi-
schen Kirchen der Utrechter Union gemeinsam ist) heisst es: «Sende dei-
nen Heiligen Geist und erfiille diese Gaben mit seiner lebensspendenden
Kraft, dass sie uns werden zum Leib und zum Blut deines geliebten Soh-
nes.» Auch hier wird wieder auf 1 Kor 10,16 angespielt. Gleiche Ausdrii-
cke werden 1m 3. und 4. Gebet verwendet. Daraus, dass hier von «wer-
den» die Rede ist, darf man ableiten, dass vom Wirken des Heiligen Geis-
tes die Verwandlung der Gaben erwartet wird. Das 5. Gebet ist das Hippo-
lyt von Rom zugeschriebene, aber im Gegensatz zum «Missale Roma-
num» hat man den Originaltext aus der TA beibehalten und keine Epikle-
se vor dem Einsetzungsbericht hinzugefiigt.

In allen fiinf Gebeten wird unmittelbar nach der Bitte um die Hei-
ligung der Gaben ausgedriickt, was die vom Heiligen Geist geheiligten
Gaben in denen, die sie empfangen werden, bewirken sollen. Es ist die
Sammlung der Kirche zur Einheit: «Erfiille uns alle, (...) mit der Kraft des
Heiligen Geistes. Lass uns eins werden in der Gemeinschaft deines Vol-
kes (...)» (1); «Erfiille alle, die davon essen und trinken, mit der Kraft des
Heiligen Geistes; stirke uns in der Gemeinschaft mit Christus und unter-
einander (...)» (3 und 4); «Bringe alle, die vom Heiligen empfangen, zur
Einheit zusammen; erfiille uns mit dem Heiligen Geist (...)» (5). Wie in
den romisch-katholischen Gebeten wird auch hier bei der Wirkung des
Heiligen Geistes ein ekklesialer Akzent gesetzt; nur im 2. Gebet fehlt der
Verweis auf die Gemeinschaft der Kirche.

®Es ist 2004 im Christkatholischen Medienverlag, Basel, erschienen (ISBN
3-9522331-2-9).

97



Ton van Eijk

33 In ihrer Antwort an die «Kommission fiir Glauben und Kirchen-
verfassung» hat die Kirche von England sich gliicklich gezeigt iiber die
Art und Weise, in der im Lima-Text von der Bedeutung und der Rolle des
Heiligen Geistes in der Eucharistie geredet wird. Besonders wichtig sei,
dass die ganze liturgische Handlung epikletisch genannt wird; denn so
vermeide man, dass die Gegenwart Christi zu eng auf den Augenblick der
Konsekration bezogen wird’. Es verwundert darum nicht, dass das neue
Gebetbuch der englischen Anglikaner («Common Worship», 2000) hin-
sichtlich der Epiklese und ihrer Stellung im Ganzen des eucharistischen
Gebetes eine grossere Verschiedenheit aufweist als das «Missale Roma-
num» und das christkatholische Gebetbuch. Dabei war man sich iibrigens
bewusst, dass kein einziges Gebet alle Elemente der Eucharistielehre
vollig zum Ausdruck bringen kann.

Von den acht eucharistischen Gebeten (A—H) haben nur A und B
eine «gespaltene» Epiklese, die eine vor dem Einsetzungsbericht beziig-
lich der Gaben, die zweite beziiglich derjenigen, die an Brot und Becher
teilhaben. Gebet B ist das der TA entnommene, und es ist durchaus be-
merkenswert, dass man eben dieses Gebet mit einer Epiklese vor dem
Einsetzungsbericht versehen hat. Die sechs anderen Gebete haben eine
Epiklese entweder vor dem Einsetzungsbericht (C und E) oder nach der
Anamnese (D, F, G und H). Auch wo es nur eine Epiklese gibt, hat diese
immer in irgendeiner Weise Bezug auf die Gaben von Brot und Wein.
Was die dem Heiligen Geist zugeschriebene Wirkung in den Glédubigen
anbelangt, so ist im Vergleich mit den romisch- und christkatholischen
Gebeten der ekklesiologische Aspekt fast ganz zurlickgetreten. Nur in A
wird die Wirkung des Geistes, wenn auch indirekt, mit der Einheit im
Leib des Sohnes verbunden, wihrend in B um das Versammeltwerden im
Reich Gottes gebetet wird. Dagegen werden andere Wirkungen der Eu-
charistie erwithnt, wie die Gleichgestaltung mit Christus, die Erneuerung
und die Vergebung der Siinden, aber diese werden nicht ausdriicklich mit
dem Wirken des Heiligen Geistes verbunden.

? Max THURIAN (Hg.), Churches respond to BEM. Official Responses to the «Bap-
tism, Eucharist and Ministry» Text, Bd. 3 (FO 135), Geneva (WCC) 1987, 45. Die
Antwort anderer anglikanischer Kirchen zeigt, dass fiir Anglikaner eine Schwierigkeit
darin gelegen hat, in welcher Weise die (Stellung der) Epiklese, die Elemente von Brot
und Wein und die Gegenwart Christi miteinander zu verbinden sind; so Canada und
Australien, vgl. DERS. (Hg.), Churches respond to BEM, Bd. 2 (FO 132), Geneva
(WCC) 1986, 43 f. bzw. 34).

98



Die Epiklese in den neuen Eucharistiegebeten der christlichen Traditionen

Wo die Anrufung des Heiligen Geistes auf Brot und Wein bezo-
gen wird, fillt auf, dass der Bezug ein indirekter ist. Niemals wird Gott
gebeten, seinen Geist auf die Gaben zu senden; und es ist gleich beizufii-
gen: meist auch nicht unmittelbar auf die Gemeinschaft'®. Die Sinnrich-
tung der Formulierungen geht dahin, dass Gott seinen Heiligen Geist
sende, damit Brot und Wein, die Gaben der Schopfung, fiir die, welche sie
empfangen werden, Leib und Blut Christi seien. So in A (und nicht viel
anders in B): «grant that by the power of your Holy Spirit these gifts of
bread and wine may be to us his body and his blood»; oder in C: «and
grant that, by the power of your Holy Spirit, we receiving (...) this bread
and this wine (...) may be partakers of his most blessed body and blood»;
und noch in H: «send your Holy Spirit that this bread and this wine may
be to us the body and blood of your dear Son.» Auffillig ist der stets wie-
derkehrende Ausdruck, dass Brot und Wein oder die Gaben der Schop-
fung Leib und Blut Christi «fiir uns seien» (may be to us); nur in C und D
werden andere Worter verwendet. Auch die Idee einer Heiligung der Ga-
ben oder der Gemeinschaft sucht man in den eucharistischen Gebeten von
«Common Worship» umsonst. Das scheint mir ein bemerkenswerter Un-
terschied zu den romisch-katholischen Gebeten zu sein, in denen immer
von «werden» statt von «sein» die Rede ist, und zu den christkatholischen,
wo dies meistens der Fall ist. Es hat den Anschein, dass die Anglikaner
damit den Eindruck vermeiden wollten, im eucharistischen Gebet und
durch dieses finde eine Wandlung von Brot und Wein statt''. Man sollte
dabei aber bedenken, dass die Idee einer Wandlung oder sogar der Heili-
gung auch im Original des wegen seiner alten Herkunft von vielen Kir-
chen so hoch geschitzten Gebets der TA nicht so ausdriicklich vorhanden
ist, wie es die romisch-katholische Kirche mit ihrer Bearbeitung dieses
Gebets wahrhaben will'2. Da wird einiges, was in jenem Gebet nur impli-

' Das ist nur in B («Send the Holy Spirit on your people») und D («Send your
Spirit on us now») der Fall.

""'Ich méchte darauf hinweisen, dass der Liturgiker und Bischof K. Stevenson hin-
sichtlich der eucharistischen Gebete in «Common Worship» bemerkt: «The new eu-
charistic prayers ask: that the gifts be consecrated and that they be faithfully received.»
Vgl. KENNETH W. STEVENSON, Do This. The Shape, Style and Meaning of the Eucha-
rist, Norwich (Canterbury) 2002, 66; er betrachtet dies als eine Wirkung der Epiklese,
ebd., 136.

"2 Der Postsanctus mit der anschliessenden Epiklese im zweiten eucharistischen
Gebet im MR lautet: «Ja, du bist heilig, grosser Gott, du bist der Quell aller Heiligkeit.

99



Ton van Eijk

zit gegeben ist, im Sinn spiterer Entwicklungen expliziert. Auch ist in
Betracht zu ziehen, dass die anglikanische Kirche, wenigstens in England,
immer sowohl mit katholisierenden als auch mit evangelikalen Tendenzen
rechnen muss und dass das neue Gebetbuch fiir eine Verwendung in der
ga%zen Spannweite von churchmanship der Kirche von England bestimmt
1St .

34 Im neuen Gebetbuch der Protestantischen Kirche in den Nieder-
landen (Protestantse Kerk in Nederland), worin sich seit einigen Jahren
die beiden grossten reformierten Kirchen und die Lutheraner vereinigt
haben, sind neben zwei klassisch-reformierten Abendmahlsformularen 42
Tischgebete aufgenommen”. Sie zeigen eine grosse Verschiedenheit auf,
haben aber alle eine Epiklese im Blick auf den Heiligen Geist; in den
Nummern 16 und 35-39 ist diese sogar unmittelbar an den Heiligen Geist
selber gerichtet. Bisweilen geht sie dem Einsetzungsbericht voraus, meis-
tens aber folgt sie ihm. Wichtiger als ihre Stellung ist jedoch ihre Funk-
tion. Sie wird tatséchlich sowohl auf die Elemente von Brot und Wein als
auch auf diejenigen, die davon essen und trinken werden, bezogen. Ein
Herbeirufen des Heiligen Geistes auf die Gaben finden wir in 23 (aus der
TA) und ferner in 11, 14, 16—18 (alle vom selben Autor, Schuman) und
35-38 (gleichfalls von einem Autor, Morley). Nie wird aber die Wirkung
des Heiligen Geistes beziiglich der Gaben als eine Heiligung oder Seg-
nung verstanden. Ebensowenig wird angedeutet, dass sie dadurch Leib
und Blut Christi werden. Nur Nr. 41 kommt in die Nihe dieses Gedan-
kens. Die reformierte Tradition hat die Rolle des Heiligen Geistes im
Abendmahl immer betont. So heisst es im ersten Formular: «(...) dass Du
in diesem heiligen Abendmahl durch den Heiligen Geist in unseren Her-
zen wirken wollst, (...) dass wir mit Ihm, (...) dem einzigen himmlischen
Brot, durch die Kraft des Heiligen Geistes gespeist und erquickt werden».
Aber auch hier wird die Wirkung das Geistes in den Herzen angesiedelt,
und es bezieht sich alsc die Epiklese weniger auf die Gaben als auf Perso-

Darum bitten wir dich: Sende deinen Geist auf diese Gaben herab und heilige sie,
damit sie uns werden Leib und Blut deines Sohnes, unseres Herrn Jesus Christus.»

" Es wiirde sich lohnen, an diesem Punkt «Common Worship» zu vergleichen mit
dem neuen Gebetbuch der Episkopalkirche in den USA: «The Book of Common
Prayer (...)» (1979).

" Dienstboek. Een proeve. DI. I Schrift, Maaltijd, Gebed, Zoetermeer (Boeken-
centrum) 1998.

100



Die Epiklese in den neuen Eucharistiegebeten der christlichen Traditionen

nen. In den Gebeten 1-6 und 9-10 (Van der Zee) wird unmittelbar vor
dem Einsetzungsbericht gebetet: «Dass dein Geist seine [Christi] Worte
erfiille, da wir tun, was Er uns aufgetragen hat.» Sehr geschickt werden
hier der Geist and das Wort mit einander verbunden; es wird jedoch
abermals klar, dass Reformierte sich davor scheuen, die Wirkung des
Geistes unmittelbar auf Brot und Wein zu beziehen. Als auf Personen
bezogene Wirkungen des Geistes werden genannt: die Kirche und ihre
Einheit (33, 35), das christliche Leben der Gldubigen (9, 14, 19-20, 25)
und sogar die Schopfung und die Welt, fiir welche die Kirche ein Zeichen
1st12; 12, 16,°27).

Die verschiedenen Weisen, in denen in den Tischgebeten der Pro-
testantischen Kirche in den Niederlanden vom Heiligen Geist geredet
wird, passen zu dem, was die beiden reformierten Kirchen frither zusam-
men der «Kommission fiir Glauben und Kirchenverfassung» beziiglich
des Lima-Textes geantwortet hatten. Da heisst es: «Those who are serious
about the freedom of the Spirit, whose presence is called for, should no
longer be preoccupied with the moment and the manner in which Christ
reveals his presence in the gifts of bread and wine.»" In dieser Sicht ist es
also nicht wichtig, ob der Geist auf die Gaben angerufen wird und wo
genau diese Anrufung ihren Platz im Gebet hat.

3.5 Von den niederldndischen Lutheranern wird ofters gesagt, dass
thre Standpunkte, z.B. hinsichtlich des Bischofsamtes oder des Herren-
mahls, denen der Reformierten sehr nahe kommen. Die frither noch nicht
mit den Reformierten vereinigte Lutherische Kirche in den Niederlanden
hat die im Lima-Text dem Heiligen Geist zugeschriebene Rolle scharf
kritisiert. Die Stellung der Epiklese vor dem Einsetzungsbericht in der
Lima-Liturgie bestitige, dass der Heilige Geist als die conditio sine qua
non fiir die realis praesentia angesehen wird, als hitte er eine vermitteln-
de Rolle. «In our view, however, the sacrament is governed neither by the
ministry nor the Spirit, but solely by the word.» Und weiter heisst es: «In
the Lutheran tradition the prayer for the Holy Spirit is focused on com-
munion, on receiving (...).»16

' Max THURIAN (Hg.), Churches Respond to BEM, Bd. 4 (FO 137), Geneva
(WCC) 1987, 105.

' Max THURIAN (Hg.), Churches Respond to BEM, Bd. 5 (FO 143), Geneva
(WCC) 1988, 21. Im gleichen Sinne haben einige andere lutherische Kirchen geant-
wortet: a.a.0., 99 (Evangelische Kirche von Kurhessen-Waldeck); THURIAN, Churches
Respond, Bd. 4 (wie Anm. 15), 18 (Evangelische Kirche A.B. in Osterreich); 33 f.

101



Ton van Eijk

Die schwedischen Lutheraner scheinen diese Kritik nicht zu tei-
len. Sie sehen den Kompromisscharakter des Lima-Textes, erwihnen die
Auseinandersetzung, die sie untereinander iiber das Verhiltnis zwischen
dem Wort Christi und der Rolle des Heiligen Geistes fithren und weisen
darauf hin, dass ihre neuen eucharistischen Gebete von 1986 schon von
den Entwicklungen in der universalen Kirche beeinflusst worden sind'”.

N.-H.Nilsson charakterisiert diese acht (auch so genannten) eu-
charistischen Gebete in «Den Svenska Kyrkohandboken» als «a collection
of alternatives with different styles and structures» -. Alle (A—H) haben
eine Bitte um den Heiligen Geist. A und B sind dadurch charakterisiert,
dass dieser nur fiir die Glaubigen erfleht wird, welche die Gaben von Brot
und Wein darbieten und sie als Leib und Blut Christi empfangen werden.
In A geht diese Epiklese dem Einsetzungsbericht voran, der hier zugleich
das Ende des ganzen Gebetes ist; in B folgt es auf die Einsetzungsworte
(verba testamenti) und die Akklamation. In den iibrigen sechs Gebeten
bezieht sich die Epiklese sowohl auf die Glaubigen als auch auf Brot und
Wein; in C und H folgt sie auf die Einsetzungsworte, in D, E, F und G
gehet sie ihnen voran. D kdnnte man sogar epikletisch iiberbiirdet nennen.
Da wird vor dem Einsetzungsbericht gebetet: «Sende deinen Geist in
unsere Herzen, dass er in uns einen lebendigen Glauben erwecke. Heilige
durch deinen Geist auch dieses Brot und diesen Wein (...).» Hier wird der
Geist nicht nur iiber die Herzen erfleht, was in einer protestantischen Tra-
dition immer betont wird, sondern auch iiber die materiellen Gaben. Im
selben Gebet wird nach der Anamnese aufs neue um den Heiligen Geist
gebetet, aber jetzt nur fiir die Gldubigen: «(...) dass wir alle vom Heiligen
Geist in einem Leibe geeinigt und zu einem lebendigen Opfer in Christus
vollendet werden.» Dieselbe epikletische Uberschwenglichkeit begegnet
uns in der ersten der zwei Fassungen von F, wo es eine Epiklese vor und
eine nach dem Einsetzungsbericht gibt, die erste auf die Glaubigen und
die Gaben, die zweite nur auf die Gldubigen. D und F sind auch die einzi-
gen Gebete, in denen die Epiklese auf die Gldubigen auf ihre Einheit als

(Evangelisch-lutherische Kirche in Bayern); 143 f. (Evangelische Kirche von West-
falen).

17 THURIAN, Churches Respond, Bd. 2 (wie Anm. 9), 131 {.

'® NILs-HENRIK NILssoON, Eucharistic Prayer and Lutherans: A Swedish Perspecti-
ve, in: StLi 27 (1997) 176-199; er skizzt die Geschichte der Messe in Schweden seit
der Reformation und stellt die eucharistischen Gebete in den Gebetbiichern von 1942
und 1986 vor.

102



Die Epiklese in den neuen Eucharistiegebeten der christlichen Traditionen

Leib Christi bezogen wird. Nicht nur in D, sondern auch in E wird der
Heilige Geist gebeten, die Gaben zu heiligen. Damit haben die schwedi-
schen Lutheraner die Auseinandersetzung, die sie untereinander hatten, im
Sinne des Lima-Textes geschlichtet, und sie gehen weiter als andere Lu-
theraner gehen mochten. Da in D und E die Bitte um Heiligung den Ein-
setzungsworten vorangeht, scheint die Annahme berechtigt, dass wenigs-
tens hier diesen Worten ein konsekratorischer Sinn beigemessen wird.
Aber dass als Folge der heiligenden Wirkung des Geistes (und der verba
testamenti) Brot und Wein zum Leib und Blut Christi werden, wie in den
katholischen und ostkirchlichen Gebeten, wird in keinem der Gebeten im
schwedischen Gebetbuch gesagt. Zumal in A und B ist die Bitte eher
darauf gerichtet, dass der Geist die (Herzen der) Glaubigen bereit mache,
die Gaben, die sie darbieten, als Leib und Blut Christi empfangen zu kon-
nen. Hier ist die Bezogenheit der Epiklese auf die Gaben eine mittelbare.

4 Ich lasse diesem Befund sechs liturgietheologische Bemerkungen
folgen.
4.1 Die Ostkirchen sind bisher in meinem Vortrag fast ganz ausser

Betracht geblieben. Da hat es auch keine Neuerung der liturgischen Bii-
cher gegeben. Die Streitigkeiten zwischen den Ostkirchen und der katho-
lischen Tradition der Westkirchen beziiglich der Epiklese betreffen deren
Funktion und Stellung innerhalb des Ganzen des eucharistischen Gebetes.
Der Canon Romanus hat zwar Bittgebete vor und nach dem Einsetzungs-
bericht (Quam oblationem bzw. Supra quae), aber diese sind nicht als
eigentliche Geistepiklesen anzusehen. Die grossen Anaphoren des Ostens
dagegen haben eine Epiklese auf die Gaben und die Gemeinschaft, und
zwar nach dem Einsetzungsbericht und der Anamnese. Im Westen wurde
(schon seit Ambrosius von Mailand) den Worten Christi, die auch etwa in
der Mitte des Gebets stehen, ein iiberragendes Gewicht zugeschrieben.
Die Kontroverse mit den Kirchen des Ostens entstand in dem Moment,
wo im Westen in der scholastischen Sakramentenlehre das aristotelische
Schema von hulé und morphé bzw. materia und forma eingefiihrt wurde.
In der Eucharistie waren Brot und Wein die materia und die vom Priester
in persona Christi gesprochenen Einsetzungsworte die forma. Seit Papst
Innozenz III. galt das Sprechen dieser Worte als der Moment der Wand-
lung oder Konsekration und die Worte Christi wurden daher auch Kon-
sekrationsworte genannt. Dem Osten war die Frage nach einem Konsekra-
tionsmoment fremd. Nur unter dem Einfluss von diesbeziiglichen Syste-

103



Ton van Eijk

matisierungen im Westen und als Reaktion dagegen hat man dort seit dem
14. Jahrhundert die Epiklese als den eigentlichen Moment der Heiligung
(Konsekration) und als den heiligsten Moment der ganzen Feier schlecht-
hin zu deuten angefangen. Den Streit um die Wirklichkeit des eucharis-
tischen Symbols, um die Realprisenz also, der im Westen schon im
9. Jahrhundert entbrannt war und der zu den genannten Systematisierun-
gen gefiihrt hat, haben die Ostkirchen nie gekannt. Die Kontroverse iiber
die Epiklese kann m.E. von der Geschichte her entschirft werden, wenn
man das ganze eucharistische Gebet als konsekratorisch oder auch epikle-
tisch versteht.

4.2 Wichtiger als die Frage nach der Stellung der Epiklese innerhalb
des eucharistischen Gebets scheint mir die nach den ihr zugeschriebenen
Wirkungen zu sein. Diese betreffen zweierlei: Die erste hat Bezug auf
Brot und Wein, die durch die Kraft des Geistes geheiligt oder verwandelt
werden sollen, die zweite betrifft die Heiligung derer, die sich vom Leib
und Blut des Herrn néhren, sowie die Auferbauung (Einheit) der Kirche
oder sogar des Reiches Gottes. Die Frage nach der Stellung der Epiklese
ist iibrigens engstens mit der nach ihrer Funktion verbunden. Denn wir
haben gesehen, dass die romische Studiengruppe fiir eine dem Einset-
zungsbericht vorangehende Epiklese pliddiert hat, weil sich gerade hier die
Gelegenheit biete, die Wandlung (conversio) von Brot und Wein zu er-
wihnen, «wegen der Unsicherheit dariiber bei den Katholiken». Ich habe
schon bemerkt, dass der hier angefiihrte Grund eher pastoraler als dogma-
tischer Art ist. Er ist auch nicht zwingend, denn die Wandlung kann auch
an einer anderen Stelle innerhalb des Gebetes erwihnt werden oder vor-
ausgesetzt sein. Das machen die Eucharistiegebete der christkatholischen
Kirche klar wie auch folgende Stelle aus der Chrysostomus-Anaphora:

«Auch bringen wir dir diesen geistigen und unblutigen Dienst dar und rufen dich
an und bitten dich und flehen dich an: Sende deinen Heiligen Geist auf uns und
auf diese Gaben hier vor uns, und mache dieses Brot zum kostbaren Leib deines
Gesalbten, es wandelnd durch deinen Heiligen Geist, und mache, was in diesem
Becher ist, zum kostbaren Blut deines Gesalbten, es wandelnd durch deinen hei-
ligen Geist, damit sie denen, die daran teilhaben werden, zur Reinigung der See-
le, zur Vergebung der Siinden, zur Gemeinschaft des Heiligen Geistes und zur
Fiille des Gottesreiches gereichen.»

Hier sind die beiden Wirkungen miteinander verkniipft in einer einzi-
gen Epiklese, die nicht mit dem Einsetzungsbericht verbunden ist und

104



Die Epiklese in den neuen Eucharistiegebeten der christlichen Traditionen

in der nachdriicklich von einer Wandlung die Rede ist. Das fiir diese
Wandlung verwendete griechische Wort ist metaballein. Die (alt- wie
romisch-)katholischen liturgischen Texte reden niemals in dieser Weise
von einer Wandlung, sondern legen die Idee nahe, dass vom Heiligen
Geist erbeten wird, dass Brot und Wein Leib und Blut Christi werden
mogen. Dass die romisch-katholischen Texte diese Bitte dem Einset-
zungsbericht vorangehen lassen, ldsst sich aus der Geschichte erkldren
und mag heute einem pastoral-praktischen Zweck dienen, ist aber keine
dogmatische Notwendigkeit, wie sich die rémische Studiengruppe durch-
aus bewusst war.

4.3 Das Anliegen der Studiengruppe war nicht unberechtigt. Sie
wollte einer Tendenz entgegentreten, die in den sog. privaten eucharisti-
schen Gebeten, namentlich niederlidndischer Provenienz, spiirbar war.
Eine Epiklese gibt es in diesen Gebeten schon, aber die geht niemals dem
Einsetzungsbericht voran und, was problematischer ist, sie bezieht sich
nur auf die Gemeinschaft und nie auf die Gaben von Brot und Wein'’.
Hier zeigt sich die Tendenz, Segnung, Heiligung und Weihe vor allem
oder ausschlieslich auf Personen zu beziehen und nicht auf Sachen. Man
denkt anthropologisch oder sogar anthropozentrisch und scheut sich da-
vor, die Wirkung des Geistes auf Materie oder materielle Sachen zu be-
ziehen. Diese anthropozentrische Wende hat auch die Theologie der Eu-
charistie seit etwa Mitte des vergangenen Jahrhunderts beeinflusst. Man
wurde sich bewusst, dass die Gegenwart des Herrn in der Eucharistie
immer eine Gegenwart einer Person unter Personen ist, und hat eine ding-
liche Vorstellung der realis praesentia und ein diesbeziiglich substanzhaf-
tes Denken verabschiedet. Es erstaunt also nicht, dass man in den «priva-
ten» eucharistischen Gebeten eine auf Brot und Wein bezogene Epiklese
vor (aber auch nach) dem Einsetzungsbericht umsonst sucht. Es erstaunt
aber ebensowenig, dass die vatikanische Behorde eine vorkonsekratori-
sche Wandlungsepiklese hinsichtlich der Gaben bei den Gebeten gefordert

" Vgl. die mit Kommentar herausgegebene Sammlung von HERMAN A.J. WEG-
MAN (Hg.), Goed of niet goed? Het eucharistisch gebed in Nederland. Band 1, Hilver-
sum (Gooi en Sticht), 1976. In seinem Nachwort stellt der Herausgeber fest, dass in der
Epiklese die Gaben eine geringe Rolle spielen. Es sei durchaus merkwiirdig, dass nicht
um ihre Wandlung gebetet wird, wo dies doch der Grund ist, der die Glaubigen selbst
zur Bereitschaft zum Dienst umwandeln solle (164 £.).

105



Ton van Eijk

hat, die ihr von der niederldndischen Kirchenprovinz zur Genehmigung
vorgelegt waren und die eine solche nicht hatten®.

4.4 Die romisch- und die christkatholische Tradition besteht wie die
der Ostkirchen auf einer Epiklese, die sich einerseits auf die Wandlung
von Brot und Wein bezieht, andererseits aber die Heiligung der Kommu-
nizierenden und die Einheit der Kirche zum Ziel hat*'. Es ist zu beachten,
dass die erste tendenziell auf die zweite gerichtet ist. Die Wandlung von
Brot und Wein ist immer dazu bestimmt, «einen Prozess von Verwand-
lungen in Gang zu setzen». Die Wandlung der «Materie» darf also nicht
1soliert betrachtet werden, sie dient vielmehr der Verwandlung von Perso-
nen, der Kommunizierenden, ja der ganzen Welt. Mir scheint, dass eine
Epiklese, in der um die Wandlung der Gaben in Bezug auf die, welche sie
empfangen, gebetet wird, diesen Zusammenhang am besten zum Aus-
druck bringt. Bei der Betonung der Realprisenz, die sich auf die Wand-
lung der Gaben stiitzt, darf diese nicht zugunsten einer der Verdinglichung
entgegengesetzten «Personalisierung» dieser Anwesenheit preisgegeben
werden. Die Heiligung oder Konsekration der Elemente darf nicht losge-
lost werden von der Kommunion als Gemeinschaft von Personen, die
Wandlungsepiklese nicht von der Kommunionepiklese, und, um es noch
einmal anders zu sagen, der eucharistische Leib Christi nicht vom ekkle-
sialen Leib Christi. Der Zusammenhang beider ist von Paulus in 1 Kor
10,16 f. begriindet und von Augustinus ausgearbeitet worden («Wenn also
ithr der Leib Christi seid und seine Glieder, so liegt euer Geheimnis auf
dem Altar — ihr empfangt euer Geheimnis» — Sermo 272). Diese An-
schauungsweise ist lebendig geblieben bis ins 11. Jahrhundert, als das
Band zwischen dem eucharistischen und dem ekklesialen Leib Christi
gelockert wurde. Infolge des Eucharistiestreits mit Berengar von Tours
verlegte man den Akzent immer mehr auf den von nun an verum corpus
genannten eucharistischen Leib Christi. Und da die Masse der Gldubigen
schon seit Jahrhunderten nicht mehr kommunizierte, konzentrierte sich

** Es handelt sich um die Gebete, die als Nr. 5 und 6 im Missale fiir die niederlén-
dische Kirchenprovinz aufgenommen sind.

*'In der Allgemeinen Einleitung zum MR (2002, 79) heisst es beziiglich der Wir-
kung der Epiklese: «damit die Gaben (...) konsekriert, d.h. zum Leib und Blut Christi
werden und das Opferlamm, das in der Kommunion empfangen wird, denen, die daran
teilhaben, zum Heil wird.»

> So Papst Benedikt XVI. in seiner Predigt auf den Weltjugendtagen 2005 in
Koln.

106



Die Epiklese in den neuen Eucharistiegebeten der christlichen Traditionen

das Interesse in der Liturgie auf das Moment der Konsekration und in der
Theologie auf die Wandlung von Brot und Wein. Wenn wir uns diese
Anschauungsweise aufs Neue aneignen bzw. nicht verlieren wollen, ist es
wichtig, nicht die Konsekration von der Kommunion und das Opfer vom
Sakrament zu trennen. Was das fiir die Epiklese bedeutet, hat die «Kom-
mission fiir Glauben und Kirchenverfassung» in ihren Erldauterungen zu
den von den Kirchen eingereichten Antworten zum Lima-Text so formu-
liert: «Die Anrufung des Heiligen Geistes auf die Elemente sollte niemals
von der Epiklese auf die Gemeinschaft getrennt werden, wihrend eine
Epiklese fiir die zum Herrenmahl versammelte Gemeinschaft einen Hin-
weis auf Brot und Wein impliziert, die «die sakramentalen Zeichen des
Leibes und Blutes Christi (werden)> (E 15).»23

Mir scheint, dass dieser theologische Zusammenhang zu seinem
Recht kommt, wenn beide Aspekte in einer einzigen Epiklese ausgedriickt
werden, die innerhalb des Gebetes am besten nach dem Einsetzungsbe-
richt und der Anamnese ihre Stellung hat, da so die trinitarische Struktur
des Gebets gewihrleistet ist: an den Vater gerichtete Danksagung, dann
Gedichtnis des Sohnes und schliesslich Erflehung des Geistes. Dieser
Sachverhalt findet sich in den Eucharistiegebeten im christkatholischen
Gebetsbuch der Schweiz, wie auch in den grossen Anaphoren der Ostkir-
chen, zum Beispiel in der Basilius-Anaphora, bei der die Wandlungsepik-

lese in die Kommunionepiklese als ihre Sinnspitze ijbergeht24.

4.5 Beziiglich der Tischgebete im Gebetsbuch der Protestantse Kerk
in Nederland mochte ich sagen, dass darin der Gedanke einer Heiligung
der Gaben ganz fehlt und der Gedanke einer Wandlung derselben auch
durch andere Ausdriicke nicht nahegelegt wird. Laut der Antwort dieser

¥ Die Diskussion iiber Taufe, Eucharistie und Amt 1982-1990. Stellungnahmen,
Auswirkungen, Weiterarbeit, Frankfurt a.M. (Lembeck)/Paderborn (Bonifatius) 1990,
116 f.

* Die Einfiihrung einer von der Kommunion isolierten Wandlungsepiklese vor
dem Einsetzungsbericht im neuen MR ist von Liturgiewissenschaftlern wie A. Ger-
hards und R. Messner stark kritisiert worden; vgl. ALBERT GERHARDS, Entstehung und
Entwicklung des Eucharistischen Hochgebets im Spiegel der neueren Forschung. Der
Beitrag der Liturgiewissenschaft zur liturgischen Erneuerung, in: Andreas Heinz/
Heinrich Rennings, Gratias agamus. Studien zum eucharistischen Hochgebet. FS
Balthasar Fischer, Freiburg 1.Br. (Herder) 1992, 75-96; REINHARD MESSNER, Die
Messreform Martin Luthers und die Eucharistie der Alten Kirche. Ein Beitrag zu einer
systematischen Liturgiewissenschaft (IThS 25), Innsbruck (Tyrolia) 1989, 212.

107



Ton van Eijk

Kirche/n auf den Lima-Text zieht man — an die Freiheit des Geistes appel-
lierend — es vor, sich nicht iiber die Weise auszusprechen, in der Christus
seine Gegenwart in den Gaben von Brot und Wein offenbart. Dadurch
wird der Gedanke einer Wandlung nicht ausgeschlossen, sondern offenge-
lassen. Konnte das nach katholischem Verstidndnis geniigen? Ist hier von
einer liturgischen Ausdrucksweise die Rede, die innerhalb der einen Kir-
che neben anderen ihren berechtigten Platz hat? Oder manifestiert sich
hier eine Verschiedenheit die auf noch immer nicht ganz versohnten Posi-
tionen beruht?

4.6 Im Berner Miinster erinnerte ich mich an ein Buch, das ich vor
einigen Jahren gelesen hatte”. Der Autor ist Markus Barth, der wie sein
Vater Karl dem katholischen sakramentalen Denken sehr kritisch gegenii-
berstand. Von Sakrament darf nur in Bezug auf Christus geredet werden.
In der Einleitung kennzeichnet Barth die herkdmmliche katholische Eu-
charistielehre anhand des Hostienmiihlenfensters im Chor des Berner
Miinsters. Er bestreitet in seinem Buch nicht nur diese Lehre, sondern
auch die eucharistische Theologie der Lima-Theologen. Nach M. Barth
kann aus biblischen Griinden von einer in den Elementen von Brot und
Wein zu lokalisierenden Realprisenz nicht die Rede sein, und von einer
Wandlung derselben in Leib und Blut Christi noch viel weniger. «Die
Worte <bis er kommt> [1 Kor 11,26] handeln nicht von einem geheimnis-
vollen Kommen zum Mabhl, (...) nicht von der Verdnderung von Materie
oder Psyche, die am Tisch des Herrn geschieht, sondern vom neuen
Himmel und der neuen Erde, der Verwandlung aller Dinge» (96). Ich
frage mich: Wie kann man dieses erhoffen und jenes als Moglichkeit
ausschliessen? Ist nicht die Wandlung von Brot und Wein im Vergleich
mit der erhofften Verwandlung aller Dinge das kleinere Wunder und ist
ihr deshalb nicht leichter Glauben zu schenken als dem grosseren Wunder
der endgiiltigen Verwandlung unserer Welt ins Reich Gottes? Sollte nicht
die eucharistische Wandlung als eine Phase im soeben genannten «Pro-
zess der Verwandlungen» angesehen werden, als eine Vorwegnahme der
verheissenen eschatologischen Transformation — so wie man noch im
Frithmittelalter wusste, dass das Sakrament nur eine figura der erhofften
veritas war? Auch wo man an der realis praesentia in Brot und Wein

5 MARKUS BARTH, Das Mahl des Herrn. Gemeinschaft mit Israel, mit Christus und
mit den Gisten, Neukirchen-Vluyn (Neukirchener) 1987.

108



Die Epiklese in den neuen Eucharistiegebeten der christlichen Traditionen

geglaubt hat, hat man die von Barth so betonte eschatologische Hoffnung
auf ein dieses iibersteigendes Anwesendkommen nie aufgegeben.

5. Abschliessend will ich kurz die im Titel dieses Beitrags gestellte
Frage beantworten: Fiihrt Gemeinschaft in der Lehre zur Gemeinschaft im
Beten? Ich mochte diese Frage zuerst positiv beantworten. Es hat sich
herausgestellt, dass viele Kirchen ihre Liturgie des Herrenmahls revidiert
haben und dabei in ihren Gebetbiichern eine Vielzahl von Eucharistie-
oder Tischgebeten aufgenommen haben, in denen die traditionelle Struk-
tur dieses Gebetes erkenntlich ist. Diese Tatsache kann an sich schon als
eine erfreuliche Errungenschaft der 6kumenischen Bewegung angesehen
werden. Ich muss dem aber zufiigen, dass auch der Lima-Text hinsichtlich
der Eucharistie keine vollstindige Ubereinstimmung hat formulieren kon-
nen. Die «Kommission fiir Glauben und Kirchenverfassung» war sich
dessen bewusst und hat die verbleibenden kontroversen Punkte in kursiv
gedruckten Kommentaren untergebracht. Man beachte diese besonders zu
Abschn. 13 und 15. Die Sprache der Liturgie ist zwar nicht die Sprache
der Dogmatik. Aber man sollte sich nicht wundern, dass eine verbleibende
Uneinigkeit in der Lehre auch in der Liturgie spiirbar bleibt. Das zeigt
sich besonders, wo es sich um die als Wandlung verstandene Heiligung
von Brot und Wein als Wirkung der Epiklese handelt. Die Kirchen oder
diejenige, die in den Kirchen in diesen Sachen zu entscheiden haben,
sollten mal sagen, ob hier von einem differenzierten Konsens die Rede ist
und ob es sich demnach um eine berechtigte Verschiedenheit handelt.

Antonius Henricus Christiaan van Eijk (geboren 1936 in Breda NL). Dr.theol.
Seit 1960 Priester der romisch-katholischen Diozese Rotterdam. Studium der
Philosophie und Theologie in Warmond NL sowie der Patristik in Paris, Ox-
ford und Heidelberg. Seit 1977 bis zu seiner Emeritierung lehrte er Systema-
tische Theologie, besonders Ekklesiologie, Sakramentenlehre und Okumenik
in Amsterdam und Utrecht (KTU). Seit 1999 ist er Vorsitzender des
Okumenischen Rates in den Niederlanden.

Adresse: Spinozalaan 36-B, NL-2273 XC Voorburg, Niederlande.

109



Ton van Eijk

English Summary

The epicletic character of the eucharistic prayer has been a concern in recent
liturgical research and in ecumenical dialogue, here particularly in the Faith and
Order paper on Baptism, Eucharist and Ministry (1982). Thus the position and the
function of an epiclesis (asking for the presence of the Holy Spirit in the eucharis-
tic action with bread and wine) or an analogous element in the context of the
eucharistic prayer is of special interest. A similar concern for this question can be
seen in the worldwide liturgical reform among the historical churches in the West.
The author first analyses the wording and function of the epiclesis in the eucharis-
tic prayers of the Roman Catholic, the Swiss Old Catholic Church, the Church of
England, the Protestant Church in the Netherlands, and the Church of Sweden. He
dwells on the relationship of the words of institution and the epiclesis (i.e. the
christological and pneumatological aspect, the promissio and its actualization). He
especially pays attention to the expected effect of the coming of the Holy Spirit —
does it concern the eucharistic gifts to be received by the communicants or only
the communicants (their hearts)? Does it bring about an explicitely stated trans-
formation of the gifts and if so, how is this transformation articulated? How much
has the ecclesial aspect of the eucharist been taken into account in the epiclesis?
The result of such and similar questions are commented on in six concluding
points. The inclusion or exclusion of the material eucharistic gifts into the process
of transformation which in the epiclesis the church asks God or his Holy Spirit to
effectuate is still a conspicuous difference in the various liturgical traditions con-
sidered. For the author the connection of the sanctification of the gifts to be faith-
fully received and of the baptized receiving them should be seen as a phase in the
larger process of the transformation of the communicants, i.e. the church, and
indeed the whole creation into God’s being all in all. A single epiclesis (asking the
Holy Spirit’s presence on the gifts and on the communicants as members of
Christ’s body), placed after the words of institution and the anamnesis, is consid-
ered to be the best solution, thus clearly presenting a triniiarian structure of the
eucharistic prayer.

Whether the differences seen in the wording and function of the epiclesis
are evidence for dogmatic differences that cannot be reconciled in the one
church remains an open question.

110



	Die Epiklese in den neuen Eucharistiegebeten der christlichen Traditionen : von der Gemeinschaft in der Lehre zur Gemeinschaft im Beten?

