
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 96 (2006)

Heft: 3

Artikel: Die Epiklese in den neuen Eucharistiegebeten der christlichen
Traditionen : von der Gemeinschaft in der Lehre zur Gemeinschaft im
Beten?

Autor: Eijk, Tom van

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405005

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405005
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Epiklese in den neuen Eucharistiegebeten
der christlichen Traditionen. Von der Gemeinschaft
in der Lehre zur Gemeinschaft im Beten?*

Ton van Eijk

1.1 Seit Jahrzehnten bemühen sich die ökumenische Bewegung und
namentlich die «Kommission für Glauben und Kirchenverfassung» um
Konsens oder wenigstens Konvergenz in der Lehre. Es ist vielleicht weniger

bekannt, dass die Kommission sich seit mehr als einem halben
Jahrhundert auch mit der Gestalt des Gottesdienstes und seiner ökumenischen
Relevanz beschäftigt hat. So wurde am Ende des Berichtes «Ways of
Worship» (Lund 1952) die (dogmatische) Frage gestellt, wie man
unterscheiden soll zwischen «different ways of worship which are compatible
with one another in one Church» und «different ways of worship based on

incompatible doctrinal positions which prevent their co-existence in the

same Church»1. Es ist die fast klassische ökumenische Frage nach dem
Verhältnis zwischen Einheit und Verschiedenheit innerhalb der einen
Kirche. Es kann nicht im Voraus ausgeschlossen werden, dass es in der

Liturgie auch eine Verschiedenheit gibt, die unversöhnte dogmatische
Positionen widerspiegelt.

Die vierte Weltkonferenz von Glauben und Kirchenverfassung in
Montreal (1963) hat bezüglich des Gottesdienstes einige wichtige Grundsätze

aufgestellt, auf Grund derer dann eine Studie über die zwei
Hauptsakramente, Taufe und Eucharistie, verfasst wurde. Diese Studie führte
letztendlich zum bekannten Lima-Text (BEM/Lima 1982)". Dieser formuliert

nicht nur eine Konvergenz oder sogar eine Übereinstimmung in

* Text einer auf Einladung des Departements für Christkatholische Theologie der
Christkatholischen und Evangelischen Theologischen Fakultät der Universität Bern am
18. Mai 2006 gehaltenen Gastvorlesung.

1

Pehr Edwall u.a. (Hg.), Ways of Worship. The Report of a Theological
Commission of Faith and Order, London (SCM) 1951.

2
Vgl. Taufe. Eucharistie und Amt. Konvergenzerklärungen der Kommission für

Glauben und Kirchenverfassung des Ökumenischen Rates der Kirchen («Lima-
Dokument») 1982, in: Harding Meyer u.a. (Hg.), Dokumente wachsender
Übereinstimmung. Sämtliche Berichte und Konsenstexte interkonfessioneller Gespräche auf
Weltebene. Band 1: 1931-1982, Paderborn (Bonifatius)/Frankfurt a.M. (Lembeck)
1991,545-585.

IKZ 96(2006) Seiten 89-110 89



Ton van Eijk

Punkten, die seit dem 11. oder 16. Jahrhundert zwischen den Kirchen
strittig waren, sondern er enthält auch einen Abschnitt über die Feier der
Taufe (Abschn. 17-22) bzw. der Eucharistie (Abschn. 27-33). Bei Letzterer

werden dann die Elemente aufgeführt, aus denen die Feier von alters
her besteht, die aber in verschiedener Ordnung vorkommen und nicht alle
dasselbe Gewicht haben. Am Ende der Tagung von «Glauben und
Kirchenverfassung» in Lima wurde tatsächlich die Eucharistie gemäss den

hier (Abschn. 27) aufgeführten Elementen gefeiert. Diese sog. Lima-
Liturgie war gemeint als eine, wenn auch nicht einzig mögliche «Übersetzung»

konvergierender bzw. übereinstimmender dogmatischer Einsichten
in die Sprache der Liturgie

Auch nach dem Erscheinen des Lima-Textes und dem Echo, das

er hervorgerufen hat, hat es in den neunziger Jahren des vergangenen
Jahrhunderts eine Reihe von Veröffentlichungen über die Liturgie als

Ausdruck von und Weg zur Einheit gegeben. Ich möchte hier nur den

«Ditchingham Report» (1994) nennen. In diesem ist von der Idee einer

liturgischen Struktur oder eines ordo die Rede. Dieser ordo enthält die
wesentlichen Elemente der Feier der Taufe oder der Eucharistie, die aber

in den lokalen Kirchen in je verschiedener Weise zum Ausdruck gebracht
werden. Diese gemeinsame Struktur (ordo) des christlichen Gottesdienstes

ist ein wichtiger Grund der koinonia oder Einheit zwischen den vielen

(geographisch oder konfessionell) verschiedenen Kirchen4. In diesem
Sinn hat man die in Lund gestellte Frage zu beantworten versucht. Man
könnte schon sagen, dass die Bemühungen von «Glauben und
Kirchenverfassung», Konvergenz bzw. Konsens in der Lehre auch in der Sprache
der Liturgie zum Ausdruck zu bringen, im Grunde von der alten Formel
lex credendi lex orandi geleitet wird. So lautet tatsächlich der Titel einer
der in diesem Rahmen erschienenen Veröffentlichungen der Kommission:
«So We Believe, So we Pray: Koinonia in Worship.»

3 So Geoffrey Wainwright, La règie liturgique esi-eiie universeile?, in: MD 222

(2/2000) 37-60, hier 50.
4

Es handelt sich also nicht nur um eine Verschiedenheit, die auch nach der
Überwindung alter Kontroversen zwischen den Konfessionskirchen durchaus möglich ist.
sondern auch um eine Verschiedenheit, die von der Inkulturation der Liturgie erfordert
wird.

5
THOMAS F.Best/Dagmar HELLER (Hg.), So We Believe, So We Pray. Koinonia

in Worship (FO 171), Geneva (WCC) 1995; diese Sammlung enthält auch den
«Ditchingham Report»; vgl. auch THOMAS F.Best/Dagmar HELLER (Hg.), Worship Today.
Understanding, Practice, Ecumenical Implications (FO 194). Geneva (WCC) 2004.

90



Die Epiklese in den neuen Eucharistiegebeten der christlichen Traditionen

l .2 Ungefähr parallel zu dieser Besinnung im Bereich der Ökumene
haben Kirchen unterschiedlicher Konfession ihre liturgischen Agenden
einer Reform unterzogen. In 1970 erschien eine Neufassung des «Missale
Romanum» (MR) für die römisch-katholische Kirche mit der erneuerten

Liturgie der Eucharistie. Auch andere Kirchen haben ihre Liturgie des

Abendmahls bzw. der Eucharistie revidiert. Dieser Reformprozess ist im
Rahmen der vielen ökumenischen Dialoge und besonders des Lima-
Textes und der davon abhängigen Lima-Liturgie zu sehen. Gemäss der
Formel Lex credendi lex orandi hat man versucht, die theologische
Übereinstimmung bzw. die Konvergenz in die Liturgie zu übersetzen: So we
believe, so we pray.

Die Erneuerung der Eucharistie betrifft sowohl die Liturgie des

Wortes wie die des Tisches. Was die erste anbelangt, hat die
römischkatholische Kirche ihren jährlichen Zyklus von Schriftlesungen durch
einen von drei Jahren ersetzt, wobei die Zahl der Lesungen am Sonntag
um eine aus dem Alten Testament erweitert wurde. Andere Kirchen,
worunter auch solche sind, die vorher keinen festen Zyklus von Lesungen
kannten, haben diese Ordnung in leicht veränderter Form übernommen.
Überdies wurde seit dem 2. Vatikanischen Konzil in der
römischkatholischen Kirche die Predigt zu einem Teil der eigentlichen Liturgie.

Hinsichtlich der Liturgie des Tisches sind die Neuerungen noch
beachtlicher. In verschiedenen Kirchen der Reformation hat man die Einheit

von Wort und Sakrament neu entdeckt und wird das Abendmahl
öfters gefeiert. Bekanntlich haben diese Kirchen den Canon Romanus

wegen seiner anstössigen Opferterminologie entweder ganz verworfen
(wie Luther) oder mehr oder weniger radikal geändert (wie Calvin, Bucer
bzw. Cranmer). Die Einsetzungsworte wurden zwar immer beibehalten,
der Rahmen eines anamnetischen Dankgebets, worin diese ihren Platz
hatten, wurde dagegen weitgehend aufgegeben. Es ist in ökumenischer
Hinsicht erfreulich, dass diese Kirchen in ihren erneuerten liturgischen
Agenden neben ihren herkömmlichen Formularen wieder Tisch- oder

Eucharistiegebete aufgenommen haben, während die römisch-katholische
und die altkatholische Kirche, die den Canon Romanus als einziges eu-

Weiter verdienen noch Beachtung Max Thurian/Geoffrey Watnwright (Hg.),
Baptism and Eucharist. Ecumenical Convergence in Celebration (FO 117), Geneva

(WCCVGrand Rapids MI (Eerdmans) 1983; Gordon W. Lathrop, Holy People.
A Liturgical Ecclesiology, Minneapolis MN (Fortress) 1999; James F. Puglisi (Hg.),
Liturgical Renewal as a Way to Christian Unity, Collegeville MN (Liturgical) 2005.

91



Ton van Eijk

charistisches Gebet ganz oder modifiziert beibehalten hatten, daneben

neue Gebete eingeführt haben.

1.3 Ich werde mich jetzt diesen Gebeten zuwenden und mich dabei in
zweifacher Hinsicht beschränken. Die erste Beschränkung betrifft die

Kirchen, deren liturgische Bücher ich eingesehen habe. Das sind erstens
die vier für die universale Kirche geltenden Gebete im «Missale Romanum»,

zweitens die fünf Gebete im neuen «Gebet- und Gesangbuch der

Christkatholischen Kirche der Schweiz», drittens die sieben Gebete in
«Common Worship», dem neuen Gebetbuch der Kirche von England,
viertens die 42 Tischgebete im ebenfalls neuen Gebetbuch der Protestantischen

Kirche in den Niederlanden und schliesslich die acht eucharistischen

Gebete im Gebetbuch der schwedischen Lutheraner aus dem Jahr
1986. Es sei nebenbei bemerkt, dass nach der Ansicht der
römischkatholischen Kirche mit der altkatholischen und auch der anglikanischen
Kirche ein grösseres Mass an Übereinstimmung im eucharistischen Glauben

besteht als mit den protestantischen.
Zweitens werde ich mich nur mit einem Moment innerhalb des

eucharistischen Gebetes beschäftigen, nämlich mit der Epiklese als dem

Gebet um den Heiligen Geist. Es handelt sich hier um einen Aspekt, der
zwischen den Kirchen nicht so strittig war wie die Sicht der Eucharistie
als Opfer. Es wird sich jedoch herausstellen, dass auch bei der Epiklese,
bei ihrer Stellung innerhalb des ganzen Gebetes und besonders bei der

Wirkung, die dem herabgerufenen Heiligen Geist zugeschrieben wird,
konfessionsbedingte Anliegen eine Rolle spielen.

2.1 Im allgemeinen Sinne ist die Epiklese eine an Gott gerichtete
Bitte, damit er seine heiligende Kraft schicke. Diese Kraft wird nicht
unbedingt, aber doch meistens als der Heilige Geist bezeichnet. Eine

Studiengruppe römisch-katholischer Liturgieexperten6 hat in einem Gutachten

versucht, eine Rangordnung der verschiedenen Teile des eucharistischen

Gebetes herzustellen. Man unterschied dabei aus theologischen und
ökumenischen Gründen zwischen Teilen, die erstens immer notwendig

fi Diese Studiengruppe war tätig vom Ende 1971 bis Anfang 1972. Über ihre

Beratungen berichtet Annibale Bugninl Die Reform der Liturgie 1948-1975. Zeugnis und

Testament, Freiburg i.Br. (Herder) 1988, 497-509. Der nicht veröffentlichte Bericht
der Studiengruppe wurde mir von einem der Mitglieder der Studiengruppe privat zur
Verfügung gestellt.

92



Die Epiklese in den neuen Eucharistiegebeten der christlichen Traditionen

(semper necessaria), zweitens ein integrierender Teil (integralia), drittens
oft, aber nicht immer notwendig und viertens möglich oder erwünscht
sind. Im eucharistischen Gebet ist nach dieser Studiengruppe ein Bittgebet
(petitio) immer notwenig, denn ein solches findet sich schon in der
jüdischen beräkäh. Nun bezieht sich die Epiklese in der besonderen Gestalt
einer Bitte um den Heiligen Geist sowohl auf die Gaben von Brot und
Wein, damit diese geheiligt oder konsekriert werden, als auch auf die

Gläubigen, die sich in der Kommunion von diesen Gaben nähren. Wenn
es überhaupt keine Bitte (petitio) im eucharistischen Gebet gibt, sagt die

Kommission, ist eine dieser Epiklesen um den Heiligen Geist notwendig,
sonst ist sie nur ein integrierender Teil. Die sog. Konsekrationsepiklese
(die oft, aber nicht immer den Einsetzungsworten unmittelbar vorangeht)
ist weder ein notwendiger Teil des Gebetes noch ein integrierender (d.h.
abhängig von der Ab- oder Anwesenheit einer Kommunionepiklese). Dies
wird von der Kommission folgendermassen begründet. Einerseits ist die

Konsekrationsepiklese nicht notwendig, da sie in einem der ältesten
eucharistischen Texte, der «Traditio Apostolica» (TA, Anfang 3. Jahrhundert?),

und in den ostkirchlichen Liturgien des antiochenischen Typs fehlt.
Das verwendete Argument ist ökumenischer und historischer Art. Historisch,

weil man sich auf die antiquitas eines wichtigen Textes (TA) beruft.
Andrerseits gibt es gute Gründe für die Beibehaltung dieser Epiklese.
Zunächst gibt es ein ökumenisches Argument: In vielen eucharistischen
Gebeten ausser- und innerhalb der römisch-katholischen Kirche ist es

tatsächlich aufgenommen worden. Dann gibt es einen wichtigen, theologischen

Grund: Das Gebet um den Heiligen Geist unmittelbar vor den

Einsetzungsworten wendet die Gefahr ab, dass die Worte und Gesten des

Priesters magisch missverstanden werden - der Heilige Geist ist der
Handelnde. Schliesslich wird ein pastorales Argument ins Spiel gebracht:
Anhand dieser Epiklese kann man verdeutlichen, dass es sich hier um die

Wandlung (conversio) von Brot und Wein handelt; wegen der Unsicherheit

darüber bei den Romkatholiken sei eine derartige Verdeutlichung
keineswegs überflüssig. Man kann hieraus folgern, dass dieses pastorales
Argument ein bestimmtes Verständnis der Einsetzungsworte voraussetzt.
Sie sind nicht nur Verheissungsworte Christi, sondern haben auch
konsekratorische Bedeutung. Keines dieser drei Argumente ist zwingend,
denn die Konsekrationsepiklese kann unterlassen werden, wenn ihr Inhalt
im Gebet über die Gaben (secreta) ausgedrückt wird; dieses Gebet hat
dann die Stelle der unbedingt notwendigen petitio. Hinsichtlich der

93



Ton van Eijk

Kommunionepiklese wird ebenfalls gesagt, dass sie weder ein notwendiger

noch an sich ein integrierender Teil ist. Das heisst also, dass wenigstens

eine der beiden Epiklesen als integrierender Teil angesehen werden
soll. Einige Kommissionsmitglieder waren sogar der Meinung, dass eine

Kommunionepiklese im Sinne der Ostkirchen, d.h. also im konsekratori-
schen Sinn, auch für den römischen Ritus zugelassen werden sollte.

Der Bericht der Studiengruppe wurde niemals veröffentlicht und
hat also keine offizielle Geltung. Zum Zeitpunkt, wo sie eingesetzt wurde

(gegen Ende 1971), war das «Missale Romanum» schon erschienen

(1970), und die Studiengruppe hat in ihren Überlegungen darauf Bezug

genommen. Die vier eucharistischen Gebete haben alle eine doppelte bzw.

«gespaltene» Epiklese, d.h. eine Konsekrationsepiklese vor den

Einsetzungsworten und eine Kommunionepiklese kurz vor dem Ende des Gebetes.

Es ist bemerkenswert, dass man im zweiten, der TA entnommenen
Gebet vor den Einsetzungsworten eine konsekratorisch gemeinte Epiklese
eingeschoben hat und den Text der TA auch an anderen Stellen im Sinne

späterer Entwicklungen verändert hat. Man kann sich kaum vorstellen,
dass die Kommission mit der Einfügung dieser Konsekrationsepiklese
einverstanden war, zumal der Text der TA schon eine Kommunionepiklese

enthält. Weiters sei noch bemerkt, dass Rom bei den eucharistischen

Gebeten, die ihm von einzelnen Kirchenprovinzen zur Billigung vorgelegt
wurden, immer darauf bestanden hat, dass eine Konsekrationsepiklese in
den Gebeten eingefügt werden sollte, die nur eine Kommunionepiklese
hatten.

2.2 Bevor ich mich mit Texten anderer Kirchen beschäftige, wende
ich mich einigen wichtigen Abschnitten des Lima-Textes zu. Hier wird
die Eucharistie trinitarisch dargestellt als Danksagung an den Vater,
Gedächtnis des Sohnes und Anrufung des Heiligen Geistes. Unter dieser
letzteren Hinsicht wird unterstrichen, dass das ganze eucharistische Gebet

epikletischen Charakter hat. Es wird versucht, ein Gleichgewicht
herzustellen zwischen diesem pneumatologischen Aspekt und dem christologischen.

In den Kirchen des Westens, katholischen wie protestantischen,
war die Andacht immer einseitig auf den letzteren Aspekt ausgerichtet,
also auf die wie auch immer verstandenen Einsetzungsworte. Im
sogenannten Canon Romanus, der im Westen Jahrhunderte hindurch das

einzige eucharistische Gebet war, wird der Heilige Geist nicht einmal expres-
sis verbis erwähnt. Dazu kam, dass in der katholischen Tradition die Ein-

94



Die Epiklese in den neuen Eucharistiegebeten der christlichen Traditionen

setzungsworte vom Priester in persona Christi gesprochen werden: Ihm
kommt die potestas consecrandi zu. Dagegen haben die Kirchen des

Ostens immer die Rolle des Heiligen Geistes im sakramentalen Geschehen

betont; sie haben sogar - vielleicht in polemischer Abgrenzung gegen die

Hervorhebung der Einsetzungsworte in den Kirchen des Westens - der

Epiklese gegen Ende des eucharistischen Gebets einen konsekratorischen
Wert zuerkannt. Damit der Herr wirklich gegenwärtig kommt, so der

Lima-Text, soll sowohl sein historisches Verheissungswort rezitiert als

auch um den Heiligen Geist gebetet werden, denn durch den Geist wird
die Verheissung aktuelle Wirklichkeit. Wie bei der römischen Studiengruppe,

so findet sich auch im Lima-Text die Idee, dass die Kirche
dadurch, dass sie in diesem Augenblick um den Heiligen Geist betet, zu
erkennen gibt, dass sie nicht eigenmächtig durch den Priester einen
magischen Ritus vollzieht. Zusammenfassend wird in Abschn. 15 gesagt, dass

durch das lebendige Wort Christi und in der Kraft des Heiligen Geistes

Brot und Wein die sakramentalen Zeichen werden von Christi Leib und
Blut und dass sie das sind und bleiben im Hinblick auf die Kommunion.

Der Lima-Text unterstreicht also die Einheit von Sohn und Geist
und den daraus folgenden unlöslichen Zusammenhang von Einsetzungsworten

und Epiklese im eucharistischen Gebet. Wenn im Abschn. 27 die

historisch mit der Eucharistie verbundenen Elemente aufgezählt werden,
wird darunter das Herbeirufen des Heiligen Geistes auf die Gemeinschaft
und auf Brot und Wein genannt; es darf aber auch einen anderen Hinweis
auf den heiligen Geist geben, der den epikletischen Charakter der Eucharistie

genügend zum Ausdruck bringt. Es wird gesagt, dass diese Elemente
verschiedener Wichtigkeit sind, aber es wird nicht versucht, eine

Rangordnung anzugeben.
Hinsichtlich der Stelle der Epiklese im eucharistischen Gebet

wird im Kommentar zu Abschn. 14 festgestellt, dass sie in den liturgischen

Überlieferungen verschieden ist. In der Aufzählung in Abschn. 27

hat die Epiklese ihren Platz entweder vor dem Einsetzungsbericht oder
nach der Anamnese oder an beiden Stellen. Es wird darauf hingewiesen,
dass in den alten Liturgien erstens die ganze Gebetshandlung die von
Christus verheissene Wirklichkeit zustande bringt und dass zweitens der

Heilige Geist sowohl auf Brot und Wein als auch auf die Gemeinschaft

herabgerufen wird (Abschn. 14). Hier wird wieder der historische Ver-

95



7b« van Eijk

weis auf die antiquitas geltend gemacht Von dem historischen Tatbestand

wird erhofft, dass er es den Kirchen ermöglicht, die Schwierigkeiten
zu überwinden, die sie mit einem eigentlichen Konsekrationsmoment
haben. Schliesslich sei noch bemerkt, dass die sog. Lima-Liturgie eine

Konsekrationsepiklese auf die Gaben und eine Kommunionepiklese auf
die kommunizierenden Gläubigen hat.

Das Gutachten der römisch-katholischen Liturgieexperten und der

Lima-Text des Ökumenischen Rates der Kirchen zeigen uns auf
unterschiedliche Weise, welche liturgietheologischen Fragen mit der Epiklese
und ihrem Platz innerhalb des eucharistischen Gebetes im Spiel sind. Diese

Fragen sind nur teils kontroverstheologischer Art. Auch die römisch-
katholische Studiengruppe hat darüber mit einem eher pastoralen und ö-
kumenischen als dogmatischen Anliegen geredet. Ich wende mich jetzt den

neuen eucharistischen Gebeten der fünf oben genannten Kirchen zu

3.1 Von den vier eucharistischen Gebeten im «Missale Romanum»

war schon die Rede. Ausser dem ersten, in dem eine Epiklese nur im
(postkonsekratorischen) Gebet Supra quae erkennbar ist, der Heilige
Geist aber nirgendwo ausdrücklich genannt wird, haben die drei anderen,
teils neuen Gebete eine «gespaltene» Epiklese. Bezüglich des Brotes wird
gebetet, dass der Heilige Geist es heilige (sanctificare, so II, III, IV).
Dadurch, dass die Wandlungsepiklese vor den Einsetzungsbericht gestellt ist
(auch wo dies ursprünglich nicht der Fall war, wie in LI und IV), haben die

Einsetzungsworte eine eindeutig konsekratorische Bedeutung. Dagegen
weist die Kommunionepiklese, die der Anamnese folgt, ein ekklesiologi-
sches Anliegen auf: Der Heilige Geist soll diejenigen, die an Leib und
Blut Christi teilhaben, zu einer einzigen Gemeinschaft zusammenführen

(II), in Christus zu einem Leib und einem Geist machen (III) oder in
einem Leib sammeln und in Christus zu einer lebendigen Opfergabe
vollenden (IV).

Das ist auch im dritten Teil des Lima-Textes über das Amt der Fall, wo das
dreifache Amt von Bischof, Presbyter und Diakon denjenigen Kirchen, die es nicht in
dieser Gestalt beibehalten haben, zur Übernahme empfohlen wird. Im allgemeinen
haben Reformierte Schwierigkeit mit diesem Argument ex antiquitate, weil damit
einer nachneutestamentlichen Entwicklung normative Bedeutung beigemessen wird.

96



Die Epiklese in den neuen Eucharistiegebeten der christlichen Traditionen

3.2 Die fünf eucharistische Gebete im «Gebet- und Gesangbuch der
Christkatholischen Kirche der Schweiz»8 haben alle nur eine, ungetrennte
Epiklese auf Brot und Wein und auf die Gemeinschaft; sie folgt immer
der Anamnese. Es gibt also nicht, wie in den römisch-katholischen Gebeten,

eine Epiklese vor dem Einsetzungsbericht. Aber laut der verwendeten
Wörter hat sie dennoch eine konsekratorische Bedeutung. So wird im
1. Gebet der Vater gebeten, seinen Heiligen Geist zu senden, damit dieser
die Gaben «segne, heilige und weihe» und - so wird auf 1 Kor 10,16

anspielend gesagt - damit «das Brot, das wir brechen, sei die Gemeinschaft

des Leibes des Herrn, und der Kelch, über dem wir Dank sagen, die
Gemeinschaft des Blutes Jesu Christi». Im 2. Gebet (das allen altkatholischen

Kirchen der Utrechter Union gemeinsam ist) heisst es: «Sende deinen

Heiligen Geist und erfülle diese Gaben mit seiner lebensspendenden
Kraft, dass sie uns werden zum Leib und zum Blut deines geliebten
Sohnes.» Auch hier wird wieder auf 1 Kor 10,16 angespielt. Gleiche Ausdrücke

werden im 3. und 4. Gebet verwendet. Daraus, dass hier von «werden»

die Rede ist, darf man ableiten, dass vom Wirken des Heiligen Geistes

die Verwandlung der Gaben erwartet wird. Das 5. Gebet ist das Hippolyt

von Rom zugeschriebene, aber im Gegensatz zum «Missale Romanum»

hat man den Originaltext aus der TA beibehalten und keine Epiklese

vor dem Einsetzungsbericht hinzugefügt.
In allen fünf Gebeten wird unmittelbar nach der Bitte um die

Heiligung der Gaben ausgedrückt, was die vom Heiligen Geist geheiligten
Gaben in denen, die sie empfangen werden, bewirken sollen. Es ist die

Sammlung der Kirche zur Einheit: «Erfülle uns alle, mit der Kraft des

Heiligen Geistes. Lass uns eins werden in der Gemeinschaft deines Volkes

(...)» (1); «Erfülle alle, die davon essen und trinken, mit der Kraft des

Heiligen Geistes; stärke uns in der Gemeinschaft mit Christus und
untereinander (...)» (3 und 4); «Bringe alle, die vom Heiligen empfangen, zur
Einheit zusammen; erfülle uns mit dem Heiligen Geist (...)» (5). Wie in
den römisch-katholischen Gebeten wird auch hier bei der Wirkung des

Heiligen Geistes ein ekklesialer Akzent gesetzt; nur im 2. Gebet fehlt der
Verweis auf die Gemeinschaft der Kirche.

Es ist 2004 im Christkatholischen Medienverlag, Basel, erschienen (ISBN
3-9522331-2-9).

97



Ton van Eijk

3.3 In ihrer Antwort an die «Kommission für Glauben und
Kirchenverfassung» hat die Kirche von England sich glücklich gezeigt über die

Art und Weise, in der im Lima-Text von der Bedeutung und der Rolle des

Heiligen Geistes in der Eucharistie geredet wird. Besonders wichtig sei,

dass die ganze liturgische Handlung epikletisch genannt wird; denn so

vermeide man, dass die Gegenwart Christi zu eng auf den Augenblick der

Konsekration bezogen wird9. Es verwundert darum nicht, dass das neue
Gebetbuch der englischen Anglikaner («Common Worship», 2000)
hinsichtlich der Epiklese und ihrer Stellung im Ganzen des eucharistischen
Gebetes eine grössere Verschiedenheit aufweist als das «Missale Romanum»

und das christkatholische Gebetbuch. Dabei war man sich übrigens
bewusst, dass kein einziges Gebet alle Elemente der Eucharistielehre

völlig zum Ausdruck bringen kann.

Von den acht eucharistischen Gebeten (A-H) haben nur A und B

eine «gespaltene» Epiklese, die eine vor dem Einsetzungsbericht bezüglich

der Gaben, die zweite bezüglich derjenigen, die an Brot und Becher
teilhaben. Gebet B ist das der TA entnommene, und es ist durchaus
bemerkenswert, dass man eben dieses Gebet mit einer Epiklese vor dem

Einsetzungsbericht versehen hat. Die sechs anderen Gebete haben eine

Epiklese entweder vor dem Einsetzungsbericht (C und E) oder nach der
Anamnese (D, F, G und H). Auch wo es nur eine Epiklese gibt, hat diese

immer in irgendeiner Weise Bezug auf die Gaben von Brot und Wein.
Was die dem Heiligen Geist zugeschriebene Wirkung in den Gläubigen
anbelangt, so ist im Vergleich mit den römisch- und christkatholischen
Gebeten der ekklesiologische Aspekt fast ganz zurückgetreten. Nur in A
wird die Wirkung des Geistes, wenn auch indirekt, mit der Einheit im
Leib des Sohnes verbunden, während in B um das Versammeltwerden im
Reich Gottes gebetet wird. Dagegen werden andere Wirkungen der
Eucharistie erwähnt, wie die Gleichgestaltung mit Christus, die Erneuerung
und die Vergebung der Sünden, aber diese werden nicht ausdrücklich mit
dem Wirken des Heiligen Geistes verbunden

9 Max Thurian (Hg.), Churches respond to BEM. Official Responses to the «Baptism,

Eucharist and Ministry» Text, Bd. 3 (FO 135), Geneva (WCC) 1987, 45. Die
Antwort anderer anglikanischer Kirchen zeigt, dass für Anglikaner eine Schwierigkeit
darin gelegen hat, in welcher Weise die (Stellung der) Epiklese, die Elemente von Brot
und Wein und die Gegenwart Christi miteinander zu verbinden sind; so Canada und

Australien, vgl. ders. (Hg.), Churches respond to BEM, Bd. 2 (FO 132), Geneva

(WCC) 1986,43 f. bzw. 34).

98



Die Epiklese in den neuen Eucharistiegebeten der christlichen Traditionen

Wo die Anrufung des Heiligen Geistes auf Brot und Wein bezogen

wird, fällt auf, dass der Bezug ein indirekter ist. Niemals wird Gott
gebeten, seinen Geist auf die Gaben zu senden; und es ist gleich beizufügen:

meist auch nicht unmittelbar auf die Gemeinschaft10. Die Sinnrichtung

der Formulierungen geht dahin, dass Gott seinen Heiligen Geist

sende, damit Brot und Wein, die Gaben der Schöpfung, für die, welche sie

empfangen werden, Leib und Blut Christi seien. So in A (und nicht viel
anders in B): «grant that by the power of your Holy Spirit these gifts of
bread and wine may be to us his body and his blood»; oder in C: «and

grant that, by the power of your Holy Spirit, we receiving this bread
and this wine may be partakers of his most blessed body and blood»;
und noch in H: «send your Holy Spirit that this bread and this wine may
be to us the body and blood of your dear Son.» Auffällig ist der stets
wiederkehrende Ausdruck, dass Brot und Wein oder die Gaben der Schöpfung

Leib und Blut Christi «für uns seien» (may be to us); nur in C und D
werden andere Wörter verwendet. Auch die Idee einer Heiligung der Gaben

oder der Gemeinschaft sucht man in den eucharistischen Gebeten von
«Common Worship» umsonst. Das scheint mir ein bemerkenswerter
Unterschied zu den römisch-katholischen Gebeten zu sein, in denen immer
von «werden» statt von «sein» die Rede ist, und zu den christkatholischen,
wo dies meistens der Fall ist. Es hat den Anschein, dass die Anglikaner
damit den Eindruck vermeiden wollten, im eucharistischen Gebet und
durch dieses finde eine Wandlung von Brot und Wein statt". Man sollte
dabei aber bedenken, dass die Idee einer Wandlung oder sogar der Heiligung

auch im Original des wegen seiner alten Herkunft von vielen
Kirchen so hoch geschätzten Gebets der TA nicht so ausdrücklich vorhanden

ist, wie es die römisch-katholische Kirche mit ihrer Bearbeitung dieses

Gebets wahrhaben will12. Da wird einiges, was in jenem Gebet nur impli-

10 Das ist nur in B («Send the Holy Spirit on your people») und D («Send your
Spirit on us now») der Fall.

1 ' Ich möchte darauf hinweisen, dass der Liturgiker und Bischof K. Stevenson
hinsichtlich der eucharistischen Gebete in «Common Worship» bemerkt: «The new
eucharistie prayers ask: that the gifts be consecrated and that they be faithfully received.»

Vgl. Kenneth W. Stevenson, Do This. The Shape, Style and Meaning of the Eucharist,

Norwich (Canterbury) 2002, 66; er betrachtet dies als eine Wirkung der Epiklese,
ebd., 136.

12 Der Postsanctus mit der anschliessenden Epiklese im zweiten eucharistischen
Gebet im MR lautet: «Ja, du bist heilig, grosser Gott, du bist der Quell aller Heiligkeit.

99



Ton van Eijk

zit gegeben ist, im Sinn späterer Entwicklungen expliziert. Auch ist in
Betracht zu ziehen, dass die anglikanische Kirche, wenigstens in England,
immer sowohl mit katholisierenden als auch mit evangelikalen Tendenzen
rechnen muss und dass das neue Gebetbuch für eine Verwendung in der

ganzen Spannweite von churchmanship der Kirche von England bestimmt
ist13.

3.4 Im neuen Gebetbuch der Protestantischen Kirche in den Niederlanden

(Protestantse Kerk in Nederland), worin sich seit einigen Jahren

die beiden grössten reformierten Kirchen und die Lutheraner vereinigt
haben, sind neben zwei klassisch-reformierten Abendmahlsformularen 42

Tischgebete aufgenommen Sie zeigen eine grosse Verschiedenheit auf,
haben aber alle eine Epiklese im Blick auf den Heiligen Geist; in den

Nummern 16 und 35-39 ist diese sogar unmittelbar an den Heiligen Geist
selber gerichtet. Bisweilen geht sie dem Einsetzungsbericht voraus, meistens

aber folgt sie ihm. Wichtiger als ihre Stellung ist jedoch ihre Funktion.

Sie wird tatsächlich sowohl auf die Elemente von Brot und Wein als

auch auf diejenigen, die davon essen und trinken werden, bezogen. Ein
Herbeirufen des Heiligen Geistes auf die Gaben finden wir in 23 (aus der

TA) und ferner in 11, 14, 16-18 (alle vom selben Autor, Schuman) und
35-38 (gleichfalls von einem Autor, Morley). Nie wird aber die Wirkung
des Heiligen Geistes bezüglich der Gaben als eine Heiligung oder

Segnung verstanden. Ebensowenig wird angedeutet, dass sie dadurch Leib
und Blut Christi werden. Nur Nr. 41 kommt in die Nähe dieses Gedankens.

Die reformierte Tradition hat die Rolle des Heiligen Geistes im
Abendmahl immer betont. So heisst es im ersten Formular: «(...) dass Du
in diesem heiligen Abendmahl durch den Heiligen Geist in unseren Herzen

wirken wollst, dass wir mit Ihm, dem einzigen himmlischen
Brot, durch die Kraft des Heiligen Geistes gespeist und erquickt werden».
Aber auch hier wird die Wirkung das Geistes in den Herzen angesiedelt,
und es bezieht sich also die Epiklese weniger auf die Gaben als auf Perso-

Darum bitten wir dich: Sende deinen Geist auf diese Gaben herab und heilige sie,
damit sie uns werden Leib und Blut deines Sohnes, unseres Herrn Jesus Christus.»

13 Es würde sich lohnen, an diesem Punkt «Common Worship» zu vergleichen mit
dem neuen Gebetbuch der Episkopalkirche in den USA: «The Book of Common
Prayer (...)» (1979).

14 Dienstboek. Een proeve. Dl. I Schrift, Maaltijd, Gebed, Zoetermeer (Boeken-
centrum) 1998.

100



Die Epiklese in den neuen Eucharistiegebeten der christlichen Traditionen

nen. In den Gebeten 1-6 und 9-10 (Van der Zee) wird unmittelbar vor
dem Einsetzungsbericht gebetet: «Dass dein Geist seine [Christi] Worte
erfülle, da wir tun, was Er uns aufgetragen hat.» Sehr geschickt werden
hier der Geist and das Wort mit einander verbunden; es wird jedoch
abermals klar, dass Reformierte sich davor scheuen, die Wirkung des

Geistes unmittelbar auf Brot und Wein zu beziehen. Als auf Personen

bezogene Wirkungen des Geistes werden genannt: die Kirche und ihre
Einheit (33, 35), das christliche Leben der Gläubigen (9, 14, 19-20, 25)
und sogar die Schöpfung und die Welt, für welche die Kirche ein Zeichen
ist (2,12, 16, 27).

Die verschiedenen Weisen, in denen in den Tischgebeten der
Protestantischen Kirche in den Niederlanden vom Heiligen Geist geredet
wird, passen zu dem, was die beiden reformierten Kirchen früher zusammen

der «Kommission für Glauben und Kirchenverfassung» bezüglich
des Lima-Textes geantwortet hatten. Da heisst es: «Those who are serious
about the freedom of the Spirit, whose presence is called for, should no
longer be preoccupied with the moment and the manner in which Christ
reveals his presence in the gifts of bread and wine.»'3 In dieser Sicht ist es

also nicht wichtig, ob der Geist auf die Gaben angerufen wird und wo
genau diese Anrufung ihren Platz im Gebet hat.

3.5 Von den niederländischen Lutheranern wird öfters gesagt, dass

ihre Standpunkte, z.B. hinsichtlich des Bischofsamtes oder des Herrenmahls,

denen der Reformierten sehr nahe kommen. Die früher noch nicht
mit den Reformierten vereinigte Lutherische Kirche in den Niederlanden
hat die im Lima-Text dem Heiligen Geist zugeschriebene Rolle scharf
kritisiert. Die Stellung der Epiklese vor dem Einsetzungsbericht in der

Lima-Liturgie bestätige, dass der Heilige Geist als die conditio sine qua
non für die realis praesentia angesehen wird, als hätte er eine vermittelnde

Rolle. «In our view, however, the sacrament is governed neither by the

ministry nor the Spirit, but solely by the word.» Und weiter heisst es: «In
the Lutheran tradition the prayer for the Holy Spirit is focused on
communion, on receiving (...).»

15 Max Thurian (Hg.). Churches Respond to BEM. Bd. 4 (FO 137). Geneva

(WCC) 1987, 105.
16 Max Thurian (Hg.), Churches Respond to BEM. Bd. 5 (FO 143), Geneva

(WCC) 1988, 21. Im gleichen Sinne haben einige andere lutherische Kirchen
geantwortet: a.a.O., 99 (Evangelische Kirche von Kurhessen-Waldeck); THURIAN, Churches

Respond, Bd. 4 (wie Anm. 15), 18 (Evangelische Kirche A.B. in Österreich); 33 f.

101



Ton van Eijk

Die schwedischen Lutheraner scheinen diese Kritik nicht zu
teilen. Sie sehen den Kompromisscharakter des Lima-Textes, erwähnen die

Auseinandersetzung, die sie untereinander über das Verhältnis zwischen
dem Wort Christi und der Rolle des Heiligen Geistes führen und weisen
darauf hin, dass ihre neuen eucharistischen Gebete von 1986 schon von
den Entwicklungen in der universalen Kirche beeinfiusst worden sind

N.-H.Nilsson charakterisiert diese acht (auch so genannten)
eucharistischen Gebete in «Den Svenska Kyrkohandboken» als «a collection
of alternatives with different styles and structures» Alle (A-H) haben

eine Bitte um den Heiligen Geist. A und B sind dadurch charakterisiert,
dass dieser nur für die Gläubigen erfleht wird, welche die Gaben von Brot
und Wein darbieten und sie als Leib und Blut Christi empfangen werden.

In A geht diese Epiklese dem Einsetzungsbericht voran, der hier zugleich
das Ende des ganzen Gebetes ist; in B folgt es auf die Einsetzungsworte
(verba testamenti) und die Akklamation. In den übrigen sechs Gebeten

bezieht sich die Epiklese sowohl auf die Gläubigen als auch auf Brot und

Wein; in C und H folgt sie auf die Einsetzungsworte, in D, E, F und G

gehet sie ihnen voran. D könnte man sogar epikletisch überbürdet nennen.
Da wird vor dem Einsetzungsbericht gebetet: «Sende deinen Geist in
unsere Herzen, dass er in uns einen lebendigen Glauben erwecke. Heilige
durch deinen Geist auch dieses Brot und diesen Wein (...).» Hier wird der
Geist nicht nur über die Herzen erfleht, was in einer protestantischen
Tradition immer betont wird, sondern auch über die materiellen Gaben. Im
selben Gebet wird nach der Anamnese aufs neue um den Heiligen Geist

gebetet, aber jetzt nur für die Gläubigen: «(...) dass wir alle vom Heiligen
Geist in einem Leibe geeinigt und zu einem lebendigen Opfer in Christus
vollendet werden.» Dieselbe epikletische Überschwenglichkeit begegnet

uns in der ersten der zwei Fassungen von F, wo es eine Epiklese vor und
eine nach dem Einsetzungsbericht gibt, die erste auf die Gläubigen und
die Gaben, die zweite nur auf die Gläubigen. D und F sind auch die einzigen

Gebete, in denen die Epiklese auf die Gläubigen auf ihre Einheit als

(Evangelisch-lutherische Kirche in Bayern): 143 f. (Evangelische Kirche von
Westfalen).

17 Thurian, Churches Respond, Bd. 2 (wie Anm. 9). 131 f.
18 Nils-Henrik Nilsson, Eucharistie Prayer and Lutherans: A Swedish Perspective,

in: StLi 27 (1997) 176-199; er skizzt die Geschichte der Messe in Schweden seit
der Reformation und stellt die eucharistischen Gebete in den Gebetbüchern von 1942

und 1986 vor.

102



Die Epiklese in den neuen Eucharistiegebeten der christlichen Traditionen

Leib Christi bezogen wird. Nicht nur in D, sondern auch in E wird der

Heilige Geist gebeten, die Gaben zu heiligen. Damit haben die schwedischen

Lutheraner die Auseinandersetzung, die sie untereinander hatten, im
Sinne des Lima-Textes geschlichtet, und sie gehen weiter als andere

Lutheraner gehen möchten. Da in D und E die Bitte um Heiligung den

Einsetzungsworten vorangeht, scheint die Annahme berechtigt, dass wenigstens

hier diesen Worten ein konsekratorischer Sinn beigemessen wird.
Aber dass als Folge der heiligenden Wirkung des Geistes (und der verba

testamenti) Brot und Wein zum Leib und Blut Christi werden, wie in den

katholischen und ostkirchlichen Gebeten, wird in keinem der Gebeten im
schwedischen Gebetbuch gesagt. Zumal in A und B ist die Bitte eher

darauf gerichtet, dass der Geist die (Herzen der) Gläubigen bereit mache,
die Gaben, die sie darbieten, als Leib und Blut Christi empfangen zu können.

Hier ist die Bezogenheit der Epiklese auf die Gaben eine mittelbare.

4 Ich lasse diesem Befund sechs liturgietheologische Bemerkungen
folgen.

4.1 Die Ostkirchen sind bisher in meinem Vortrag fast ganz ausser
Betracht geblieben. Da hat es auch keine Neuerung der liturgischen
Bücher gegeben. Die Streitigkeiten zwischen den Ostkirchen und der
katholischen Tradition der Westkirchen bezüglich der Epiklese betreffen deren

Funktion und Stellung innerhalb des Ganzen des eucharistischen Gebetes.

Der Canon Romanus hat zwar Bittgebete vor und nach dem Einsetzungsbericht

(Quam oblationem bzw. Supra quae), aber diese sind nicht als

eigentliche Geistepiklesen anzusehen. Die grossen Anaphoren des Ostens

dagegen haben eine Epiklese auf die Gaben und die Gemeinschaft, und

zwar nach dem Einsetzungsbericht und der Anamnese. Im Westen wurde
(schon seit Ambrosius von Mailand) den Worten Christi, die auch etwa in
der Mitte des Gebets stehen, ein überragendes Gewicht zugeschrieben.
Die Kontroverse mit den Kirchen des Ostens entstand in dem Moment,
wo im Westen in der scholastischen Sakramentenlehre das aristotelische
Schema von hulë und morphë bzw. materia und forma eingeführt wurde.
In der Eucharistie waren Brot und Wein die materia und die vom Priester
in persona Christi gesprochenen Einsetzungsworte die forma. Seit Papst
Innozenz DT. galt das Sprechen dieser Worte als der Moment der Wandlung

oder Konsekration und die Worte Christi wurden daher auch

Konsekrationsworte genannt. Dem Osten war die Frage nach einem
Konsekrationsmoment fremd. Nur unter dem Einfluss von diesbezüglichen Syste-

103



Ton van Eijk

matisierungen im Westen und als Reaktion dagegen hat man dort seit dem
14. Jahrhundert die Epiklese als den eigentlichen Moment der Heiligung
(Konsekration) und als den heiligsten Moment der ganzen Feier schlechthin

zu deuten angefangen. Den Streit um die Wirklichkeit des eucharistischen

Symbols, um die Realpräsenz also, der im Westen schon im
9. Jahrhundert entbrannt war und der zu den genannten Systematisierungen

geführt hat, haben die Ostkirchen nie gekannt. Die Kontroverse über
die Epiklese kann m.E. von der Geschichte her entschärft werden, wenn
man das ganze eucharistische Gebet als konsekratorisch oder auch epitetiseli

versteht.

4.2 Wichtiger als die Frage nach der Stellung der Epiklese innerhalb
des eucharistischen Gebets scheint mir die nach den ihr zugeschriebenen
Wirkungen zu sein. Diese betreffen zweierlei: Die erste hat Bezug auf
Brot und Wein, die durch die Kraft des Geistes geheiligt oder verwandelt
werden sollen, die zweite betrifft die Heiligung derer, die sich vom Leib
und Blut des Herrn nähren, sowie die Auferbauung (Einheit) der Kirche
oder sogar des Reiches Gottes. Die Frage nach der Stellung der Epiklese
ist übrigens engstens mit der nach ihrer Funktion verbunden. Denn wir
haben gesehen, dass die römische Studiengruppe für eine dem
Einsetzungsbericht vorangehende Epiklese plädiert hat, weil sich gerade hier die

Gelegenheit biete, die Wandlung (conversio) von Brot und Wein zu
erwähnen, «wegen der Unsicherheit darüber bei den Katholiken». Ich habe

schon bemerkt, dass der hier angeführte Grund eher pastoraler als dogmatischer

Art ist. Er ist auch nicht zwingend, denn die Wandlung kann auch

an einer anderen Stelle innerhalb des Gebetes erwähnt werden oder

vorausgesetzt sein. Das machen die Eucharistiegebete der christkatholischen
Kirche klar wie auch folgende Stelle aus der Chrysostomus-Anaphora:

«Auch bringen wir dir diesen geistigen und unblutigen Dienst dar und rufen dich
an und bitten dich und flehen dich an: Sende deinen Heiligen Geist auf uns und
auf diese Gaben hier vor uns. und mache dieses Brot zum kostbaren Leib deines
Gesalbten, es wandelnd durch deinen Heiligen Geist, und mache, was in diesem
Becher ist. zum kostbaren Blut deines Gesalbten, es wandelnd durch deinen
heiligen Geist, damit sie denen, die daran teilhaben werden, zur Reinigung der Seele,

zur Vergebung der Sünden, zur Gemeinschaft des Heiligen Geistes und zur
Fülle des Gottesreiches gereichen.»

Hier sind die beiden Wirkungen miteinander verknüpft in einer einzigen

Epiklese, die nicht mit dem Einsetzungsbericht verbunden ist und

104



Die Epiklese in den neuen Eucharistiegebeten der christlichen Traditionen

in der nachdrücklich von einer Wandlung die Rede ist. Das für diese

Wandlung verwendete griechische Wort ist metaballein. Die (alt- wie
römisch-jkatholischen liturgischen Texte reden niemals in dieser Weise
von einer Wandlung, sondern legen die Idee nahe, dass vom Heiligen
Geist erbeten wird, dass Brot und Wein Leib und Blut Christi werden

mögen. Dass die römisch-katholischen Texte diese Bitte dem
Einsetzungsbericht vorangehen lassen, lässt sich aus der Geschichte erklären
und mag heute einem pastoral-praktischen Zweck dienen, ist aber keine

dogmatische Notwendigkeit, wie sich die römische Studiengruppe durchaus

bewusst war.

4.3 Das Anliegen der Studiengruppe war nicht unberechtigt. Sie

wollte einer Tendenz entgegentreten, die in den sog. privaten eucharistischen

Gebeten, namentlich niederländischer Provenienz, spürbar war.
Eine Epiklese gibt es in diesen Gebeten schon, aber die geht niemals dem

Einsetzungsbericht voran und, was problematischer ist, sie bezieht sich

nur auf die Gemeinschaft und nie auf die Gaben von Brot und Wein1

Hier zeigt sich die Tendenz, Segnung, Heiligung und Weihe vor allem
oder ausschlieslich auf Personen zu beziehen und nicht auf Sachen. Man
denkt anthropologisch oder sogar anthropozentrisch und scheut sich

davor, die Wirkung des Geistes auf Materie oder materielle Sachen zu
beziehen. Diese anthropozentrische Wende hat auch die Theologie der
Eucharistie seit etwa Mitte des vergangenen Jahrhunderts beeinfiusst. Man
wurde sich bewusst, dass die Gegenwart des Herrn in der Eucharistie
immer eine Gegenwart einer Person unter Personen ist, und hat eine dingliche

Vorstellung der realis praesentia und ein diesbezüglich substanzhaftes

Denken verabschiedet. Es erstaunt also nicht, dass man in den «privaten»

eucharistischen Gebeten eine auf Brot und Wein bezogene Epiklese
vor (aber auch nach) dem Einsetzungsbericht umsonst sucht. Es erstaunt
aber ebensowenig, dass die vatikanische Behörde eine vorkonsekretorische

Wandlungsepiklese hinsichtlich der Gaben bei den Gebeten gefordert

19
Vgl. die mit Kommentar herausgegebene Sammlung von Herman A.J. Wegman

(Hg.). Goed of niet goed? Het eucharistisch gebed in Nederland. Band 1. Hilversum

(Gooi en Sticht). 1976. In seinem Nachwort stellt der Herausgeber fest, dass in der
Epiklese die Gaben eine geringe Rolle spielen. Es sei durchaus merkwürdig, dass nicht
um ihre Wandlung gebetet wird, wo dies doch der Grund ist, der die Gläubigen selbst

zur Bereitschaft zum Dienst umwandeln solle (164 f.).

105



Ton van Eijk

hat, die ihr von der niederländischen Kirchenprovinz zur Genehmigung
vorgelegt waren und die eine solche nicht hatten20.

4.4 Die römisch- und die christkatholische Tradition besteht wie die
der Ostkirchen auf einer Epiklese, die sich einerseits auf die Wandlung
von Brot und Wein bezieht, andererseits aber die Heiligung der
Kommunizierenden und die Einheit der Kirche zum Ziel hat'1. Es ist zu beachten,
dass die erste tendenziell auf die zweite gerichtet ist. Die Wandlung von
Brot und Wein ist immer dazu bestimmt, «einen Prozess von Verwand-

22
lungen in Gang zu setzen» ". Die Wandlung der «Materie» darf also nicht
isoliert betrachtet werden, sie dient vielmehr der Verwandlung von Personen,

der Kommunizierenden, ja der ganzen Welt. Mir scheint, dass eine

Epiklese, in der um die Wandlung der Gaben in Bezug auf die, welche sie

empfangen, gebetet wird, diesen Zusammenhang am besten zum
Ausdruck bringt. Bei der Betonung der Realpräsenz, die sich auf die Wandlung

der Gaben stützt, darf diese nicht zugunsten einer der Verdinglichung
entgegengesetzten «Personalisierung» dieser Anwesenheit preisgegeben
werden. Die Heiligung oder Konsekration der Elemente darf nicht losgelöst

werden von der Kommunion als Gemeinschaft von Personen, die

Wandlungsepiklese nicht von der Kommunionepiklese, und, um es noch
einmal anders zu sagen, der eucharistische Leib Christi nicht vom ekklesialen

Leib Christi. Der Zusammenhang beider ist von Paulus in 1 Kor
10,16 f. begründet und von Augustinus ausgearbeitet worden («Wenn also

ihr der Leib Christi seid und seine Glieder, so liegt euer Geheimnis auf
dem Altar - ihr empfangt euer Geheimnis» - Sermo 272). Diese
Anschauungsweise ist lebendig geblieben bis ins 11. Jahrhundert, als das

Band zwischen dem eucharistischen und dem ekklesialen Leib Christi
gelockert wurde. Infolge des Eucharistiestreits mit Berengar von Tours
verlegte man den Akzent immer mehr auf den von nun an verum corpus
genannten eucharistischen Leib Christi. Und da die Masse der Gläubigen
schon seit Jahrhunderten nicht mehr kommunizierte, konzentrierte sich

"" Es handelt sich um die Gebete, die als Nr. 5 und 6 im Missale für die niederländische

Kirchenprovinz aufgenommen sind.
"' In der Allgemeinen Einleitung zum MR (2002. 79) heisst es bezüglich der

Wirkung der Epiklese: «damit die Gaben konsekriert. d.h. zum Leib und Blut Christi
werden und das Opferlamm, das in der Kommunion empfangen wird, denen, die daran

teilhaben, zum Heil wird.»
:: So Papst Benedikt XVI. in seiner Predigt auf den Weltjugendtagen 2005 in

Köln.

106



Die Epiklese in den neuen Eucharistiegebeten der christlichen Traditionen

das Interesse in der Liturgie auf das Moment der Konsekration und in der

Theologie auf die Wandlung von Brot und Wein. Wenn wir uns diese

Anschauungsweise aufs Neue aneignen bzw. nicht verlieren wollen, ist es

wichtig, nicht die Konsekration von der Kommunion und das Opfer vom
Sakrament zu trennen. Was das für die Epiklese bedeutet, hat die
«Kommission für Glauben und Kirchenverfassung» in ihren Erläuterungen zu
den von den Kirchen eingereichten Antworten zum Lima-Text so formuliert:

«Die Anrufung des Heiligen Geistes auf die Elemente sollte niemals

von der Epiklese auf die Gemeinschaft getrennt werden, während eine

Epiklese für die zum Herrenmahl versammelte Gemeinschaft einen Hinweis

auf Brot und Wein impliziert, die <die sakramentalen Zeichen des

Leibes und Blutes Christi (werden)> (E 15).»2

Mir scheint, dass dieser theologische Zusammenhang zu seinem
Recht kommt, wenn beide Aspekte in einer einzigen Epiklese ausgedrückt
werden, die innerhalb des Gebetes am besten nach dem Einsetzungsbericht

und der Anamnese ihre Stellung hat, da so die trinitarische Struktur
des Gebets gewährleistet ist: an den Vater gerichtete Danksagung, dann

Gedächtnis des Sohnes und schliesslich Erflehung des Geistes. Dieser
Sachverhalt findet sich in den Eucharistiegebeten im christkatholischen
Gebetsbuch der Schweiz, wie auch in den grossen Anaphoren der Ostkirchen,

zum Beispiel in der Basilius-Anaphora, bei der die Wandlungsepiklese

in die Kommunionepiklese als ihre Sinnspitze übergeht24.

4.5 Bezüglich der Tischgebete im Gebetsbuch der Protestantse Kerk
in Nederland möchte ich sagen, dass darin der Gedanke einer Heiligung
der Gaben ganz fehlt und der Gedanke einer Wandlung derselben auch
durch andere Ausdrücke nicht nahegelegt wird. Laut der Antwort dieser

23 Die Diskussion über Taufe, Eucharistie und Amt 1982-1990. Stellungnahmen,
Auswirkungen, Weiterarbeit, Frankfurt a.M. (Lembeck)/Paderborn (Bonifatius) 1990.

116 f.
24 Die Einführung einer von der Kommunion isolierten Wandlungsepiklese vor

dem Einsetzungsbericht im neuen MR ist von Liturgiewissenschaftlern wie A.
Gerhards und R. Messner stark kritisiert worden; vgl. Albert Gerhards, Entstehung und

Entwicklung des Eucharistischen Hochgebets im Spiegel der neueren Forschung. Der
Beitrag der Liturgiewissenschaft zur liturgischen Erneuerung, in: Andreas Heinz/
Heinrich Rennings, Gratias agamus. Studien zum eucharistischen Hochgebet. FS

Balthasar Fischer, Freiburg i.Br. (Herder) 1992, 75-96; Reinhard Messner, Die
Messreform Martin Luthers und die Eucharistie der Alten Kirche. Ein Beitrag zu einer
systematischen Liturgiewissenschaft (IThS 25). Innsbruck (Tyrolia) 1989, 212.

107



Ton van Eijk

Kirche/n auf den Lima-Text zieht man - an die Freiheit des Geistes
appellierend - es vor, sich nicht über die Weise auszusprechen, in der Christus
seine Gegenwart in den Gaben von Brot und Wein offenbart. Dadurch
wird der Gedanke einer Wandlung nicht ausgeschlossen, sondern offengelassen.

Könnte das nach katholischem Verständnis genügen? Ist hier von
einer liturgischen Ausdrucksweise die Rede, die innerhalb der einen Kirche

neben anderen ihren berechtigten Platz hat? Oder manifestiert sich
hier eine Verschiedenheit die auf noch immer nicht ganz versöhnten
Positionen beruht?

4.6 Im Berner Münster erinnerte ich mich an ein Buch, das ich vor
25

einigen Jahren gelesen hatte"'. Der Autor ist Markus Barth, der wie sein

Vater Karl dem katholischen sakramentalen Denken sehr kritisch
gegenüberstand. Von Sakrament darf nur in Bezug auf Christus geredet werden.
In der Einleitung kennzeichnet Barth die herkömmliche katholische
Eucharistielehre anhand des Hostienmühlenfensters im Chor des Berner
Münsters. Er bestreitet in seinem Buch nicht nur diese Lehre, sondern
auch die eucharistische Theologie der Lima-Theologen. Nach M. Barth
kann aus biblischen Gründen von einer in den Elementen von Brot und
Wein zu lokalisierenden Realpräsenz nicht die Rede sein, und von einer

Wandlung derselben in Leib und Blut Christi noch viel weniger. «Die
Worte <bis er kommt> [1 Kor 11,26] handeln nicht von einem geheimnisvollen

Kommen zum Mahl, nicht von der Veränderung von Materie
oder Psyche, die am Tisch des Herrn geschieht, sondern vom neuen
Himmel und der neuen Erde, der Verwandlung aller Dinge» (96). Ich
frage mich: Wie kann man dieses erhoffen und jenes als Möglichkeit
ausschliessen? Ist nicht die Wandlung von Brot und Wein im Vergleich
mit der erhofften Verwandlung aller Dinge das kleinere Wunder und ist
ihr deshalb nicht leichter Glauben zu schenken als dem grösseren Wunder
der endgültigen Verwandlung unserer Welt ins Reich Gottes? Sollte nicht
die eucharistische Wandlung als eine Phase im soeben genannten «Prozess

der Verwandlungen» angesehen werden, als eine Vorwegnahme der
verheissenen eschatologischen Transformation - so wie man noch im
Frühmittelalter wusste, dass das Sakrament nur eine figura der erhofften
Veritas war? Auch wo man an der realis praesentia in Brot und Wein

25 Markus Barth, Das Mahl des Herrn. Gemeinschaft mit Israel, mit Christus und
mit den Gästen, Neukirchen-Vluyn (Neukirchener) 1987.

108



Die Epiklese in den neuen Eucharistiegebeten der christlichen Traditionen

geglaubt hat, hat man die von Barth so betonte eschatologische Hoffnung
auf ein dieses übersteigendes Anwesendkommen nie aufgegeben.

5. Abschliessend will ich kurz die im Titel dieses Beitrags gestellte
Frage beantworten: Führt Gemeinschaft in der Lehre zur Gemeinschaft im
Beten? Ich möchte diese Frage zuerst positiv beantworten. Es hat sich

herausgestellt, dass viele Kirchen ihre Liturgie des Herrenmahls revidiert
haben und dabei in ihren Gebetbüchern eine Vielzahl von Eucharistieoder

Tischgebeten aufgenommen haben, in denen die traditionelle Struktur

dieses Gebetes erkenntlich ist. Diese Tatsache kann an sich schon als

eine erfreuliche Errungenschaft der ökumenischen Bewegung angesehen
werden. Ich muss dem aber zufügen, dass auch der Lima-Text hinsichtlich
der Eucharistie keine vollständige Übereinstimmung hat formulieren können.

Die «Kommission für Glauben und Kirchenverfassung» war sich
dessen bewusst und hat die verbleibenden kontroversen Punkte in kursiv
gedruckten Kommentaren untergebracht. Man beachte diese besonders zu
Abschn. 13 und 15. Die Sprache der Liturgie ist zwar nicht die Sprache
der Dogmatik. Aber man sollte sich nicht wundem, dass eine verbleibende

Uneinigkeit in der Lehre auch in der Liturgie spürbar bleibt. Das zeigt
sich besonders, wo es sich um die als Wandlung verstandene Heiligung
von Brot und Wein als Wirkung der Epiklese handelt. Die Kirchen oder

diejenige, die in den Kirchen in diesen Sachen zu entscheiden haben,
sollten mal sagen, ob hier von einem differenzierten Konsens die Rede ist
und ob es sich demnach um eine berechtigte Verschiedenheit handelt.

Antonius Henricus Christiaan van Eijk (geboren 1936 in Breda NL). Dr.theol.
Seit 1960 Priester der römisch-katholischen Diözese Rotterdam. Studium der
Philosophie und Theologie in Warmond NL sowie der Patristik in Paris,

Oxford und Heidelberg. Seit 1977 bis zu seiner Emeritierung lehrte er Systematische

Theologie, besonders Ekklesiologie, Sakramentenlehre und Ökumenik
in Amsterdam und Utrecht (KTU). Seit 1999 ist er Vorsitzender des

Ökumenischen Rates in den Niederlanden.

Adresse: Spinozalaan 36-B, NL-2273 XC Voorburg, Niederlande.

109



Ton van Eijk

English Summary

The epicletic character of the eucharistie prayer has been a concern in recent

liturgical research and in ecumenical dialogue, here particularly in the Faith and

Order paper on Baptism, Eucharist and Ministry (1982). Thus the position and the

function of an epiclesis (asking for the presence of the Holy Spirit in the eucharistie

action with bread and wine) or an analogous element in the context of the

eucharistie prayer is of special interest. A similar concern for this question can be

seen in the worldwide liturgical reform among the historical churches in the West.
The author first analyses the wording and function of the epiclesis in the eucharistie

prayers of the Roman Catholic, the Swiss Old Catholic Church, the Church of
England, the Protestant Church in the Netherlands, and the Church of Sweden. He

dwells on the relationship of the words of institution and the epiclesis (i.e. the

christological and pneumatological aspect, the promissio and its actualization). He

especially pays attention to the expected effect of the coming of the Holy Spirit -
does it concern the eucharistie gifts to be received by the communicants or only
the communicants (their hearts)? Does it bring about an explicitely stated
transformation of the gifts and if so, how is this transformation articulated? How much
has the ecclesial aspect of the eucharist been taken into account in the epiclesis?
The result of such and similar questions are commented on in six concluding
points. The inclusion or exclusion of the material eucharistie gifts into the process
of transformation which in the epiclesis the church asks God or his Holy Spirit to
effectuate is still a conspicuous difference in the various liturgical traditions
considered. For the author the connection of the sanctification of the gifts to be faithfully

received and of the baptized receiving them should be seen as a phase in die

larger process of the transformation of the communicants, i.e. the church, and

indeed the whole creation into God's being all in all. A single epiclesis (asking the

Holy Spirit's presence on the gifts and on the communicants as members of
Christ's body), placed after the words of institution and the anamnesis, is considered

to be the best solution, thus clearly presenting a triniiarian structuie of the

eucharistie prayer.
Whether the differences seen in the wording and function of the epiclesis
are evidence for dogmatic differences that cannot be reconciled in the one
church remains an open question.

110


	Die Epiklese in den neuen Eucharistiegebeten der christlichen Traditionen : von der Gemeinschaft in der Lehre zur Gemeinschaft im Beten?

