Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 96 (2006)

Heft: 2

Artikel: Gewissen und Gewissensfreiheit : Kristallisationspunkt protestantischer
Theologie

Autor: Kress, Hartmut

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-405004

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-405004
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gewissen und Gewissensfreiheit: Kristallisationspunkt
protestantischer Theologie”

Hartmut Kress

Der Begriff des Gewissens und das Anliegen der Gewissensfreiheit stehen
in einem so hohen Mass im Mittelpunkt des von der Reformation gepréig-
ten Christentums, dass man von einem Kristallisationspunkt des Protes-
tantismus sprechen kann. Nachfolgend werden Deutungen des Gewissens
angesprochen, die innerhalb der protestantischen Theologie besonderes
Gewicht besitzen. Dabei wird sich freilich auch zeigen, dass das Gewissen
und die Gewissensfreiheit innerprotestantisch in sehr gegensitzlicher
Weise interpretiert worden sind. Im Verlauf des 20. Jahrhunderts hat die
evangelische Theologie den Gewissensbegriff teilweise sogar ganz an den
Rand geriickt. Diese Tendenz, die sich unter anderem mit dem Namen
Karl Barths verbindet, ldsst sich mit den urspriinglichen Intentionen der
Reformation jedoch schwerlich vereinbaren. Sie ist — wie noch darzulegen
sein wird — auch aus sonstigen, anthropologischen und ethischen Griinden
sowie aus Griinden der Abgrenzung des Protestantismus von der katholi-
schen Kirche sehr problematisch.

In einem ersten Schritt wird zunéchst auf Autoren und Denkmodelle
aufmerksam gemacht, die den Gewissensbegriff als einen gedanklichen
Kern des Protestantismus wertschitzen.

1. Der Protestantismus — eine «Gewissensreligion»

«Luthers Religion ist Gewissensreligion im ausgepragtesten Sinne des
Worts.»' Mit diesem Satz charakterisierte der Kirchenhistoriker Karl Holl
(1866-1926) das evangelische Christentum. Holl gehort zu den Theolo-
gen, die zu Beginn des 20. Jahrhunderts das Werk Luthers wiederentdeck-
ten und die sog. Lutherrenaissance einleiteten. Dies erfolgte damals auch
im Zuge der Distanzierung des Protestantismus vom katholischen Chris-

‘Gewidmet meinem Vorginger auf dem Kieler Lehrstuhl, Prof. Dr. Eberhard
Wolfl.

" KARL HoLL, Was verstand Luther unter Religion?, in: ders., Gesammelte Auf-
sitze zur Kirchengeschichte, Bd. 1: Luther, Tiibingen (Mohr) ®1932, [-110, hier 35
(Erstvercffentlichung 1917).

64 IKZ 96 (2006) Seiten 6488



Gewissen und Gewissensfreiheit: Kristallisationspunkt prot. Theologie

tentum angesichts der dogmatischen und klerikalen Verhirtungen, die im
Gefolge des Ersten Vatikanischen Konzils aufbrachen. Wenn Karl Holl
die These vertrat, Luthers Religion stelle eine Gewissensreligion dar, ver-
band er hiermit zugleich eine bestimmte Perspektive, das Gewissen zu
interpretieren. Luther habe das Gewissen erstens im Horizont des Gottes-
gedankens, ndmlich «theozentrisch», sowie zweitens «sittlich» ausgelegt,
d.h. als tragenden Bestandteil einer Religion, die an den einzelnen Men-
schen eine ethische Sollens-Forderung richtet. Im Gewissen trete beides
zutage, die existenzielle Gotteserfahrung des einzelnen Menschen sowie
sein Gefiihl sittlicher Beanspruchung und ethischer Verantwortung. Die-
ser Deutung zufolge resultiert die reformatorische Gewissensreligion «aus
einer Gewissenserfahrung bestimmter Art, aus dem von Luther in eigenar-
tiger Schirfe erlebten Zusammenstoss eines zugespitzten Verantwor-
tungsgefiihls mit dem als unbedingt, als schlechthin unverriickbar gelten-
den gottlichen Willen». Das Géttliche manifestiere sich «im Bewusstsein
des Sollens». Das «Sollen» lasse sich von den natiirlichen Lebenswiin-
schen des Menschen abgrenzen; es sei das «durch eine hohere Ordnung
Auferlegte» und trage «den Stempel des Gottlichen»”.

Diese Formulierungen lassen erkennen, dass Holl den Reformator
Martin Luther in den Kategorien des philosophischen Idealismus interpre-
tierte und er Leitideen der von Immanuel Kant entwickelten Pflichtenleh-
re und Religionsphilosophie mit den Anschauungen der Reformation ver-
kniipfte. Holl zzhlt zu denjenigen, fiir die sich das evangelische Christen-
tum und der ethische Idealismus, den die Philosophie Kants reprisentiert,
geradezu in einer Wahlverwandtschaft befinden. Umgekehrt haben auch
Vordenker der idealistischen Philosophie, namentlich Johann Gottlieb
Fichte oder Georg Wilhelm Friedrich Hegel, diese gedankliche Nihe und
geistige Verbundenheit hervorgehoben. Luther habe «die Fahne des freien
Geistes» aufgerichtet. Aufgrund dessen sei es nun geboten, «dieses Prin-
cip in die Welt hineinzubilden» und es fiir «Recht, Eigenthum, Sittlich-
keit, Regierung, Verfassung u.s.w.» auszuwerten’.

Daneben beleuchtete Holl aber auch andere Gedankengiéinge Luthers®,
ndmlich die Aussagen iiber die geheimnisvolle, ja dunkle Seite Gottes,
iiber den deus absconditus und iiber die Christusoffenbarung, iiber den

2 A0, 35.

* GEORG WILHELM FRIEDRICH HEGEL, Vorlesungen iiber die Philosophie der Ge-
schichte, in: Samtliche Werke, Bd. 11, hg. von Hermann Glockner, Stuttgart (From-
mann) 1928, 524.

* Vgl. HoLL, Luther (wie Anm. 1), O. 37-52.

65



Hartmut Kress

unfreien Willen und iiber die Vergebung von Schuld und Siinde. Man
wird thm daher nicht vorhalten konnen, er habe das Denken Luthers voll-
stindig in einer anderweitigen geistigen Stromung, ndmlich dem philoso-
phischen ethischen Idealismus, aufgehen lassen. Seine Uberlegungen sind
auf jeden Fall deshalb interessant, weil sie ins Licht riicken, dass das e-
vangelische Christentum die Kultur, Philosophie und Geisteswelt der
Neuzeit tief gepriagt hat. Holl brachte programmatisch zur Sprache, wel-
che Auswirkungen Luthers Gewissens-, Freiheits- und Personlichkeitsver-
standnis auf die Gesellschaftsordnung und das Arbeits- und Wirtschafts-
leben der Neuzeit im Allgemeinen gehabt hat. Vor allem lag ihm daran,
die Ausstrahlung der reformatorischen Gewissens- und Freiheitsidee auf
«das Gebiet der hoheren Kultur» oder der «geistigen» Kultur, ndmlich auf
Bildung, Schul- und Universitidtswesen, Philosophie, Kunst und Herme-
neutik ins Bewusstsein zu riicken’. Das «Gewissen» gehort seinem Deu-
tungsansatz zufolge begrifflich, systematisch sowie kulturgeschichtlich
zum Kern des Protestantismus.

2. Ethik des Gewissens als protestantischer Imperativ

In der Tat ist festzuhalten: Der Begriff des Gewissens bildet fiir das
Selbstverstidndnis und fiir die kulturelle Ausstrahlung des evangelischen
Christentums einen Ausgangs- und Kristallisationspunkt. Die von Holl
ausgesprochene Hochschitzung des Gewissens ist der Sache nach von
anderen Vordenkern der evangelischen Theologie geteilt worden, unter
thnen Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher, Ernst Troeltsch, Adolf von
Harnack, Albert Schweitzer oder Rudolf Bultmann. Bereits zu Beginn des
19. Jahrhunderts hatte Schleiermacher unter Berufung auf den Gewis-
sensbegriff den konfessionellen Unterschied verdeutlicht, der zwischen
katholischem und evangelischem Christentum besteht. Er dusserte dies
lange vor dem Ersten Vatikanum und vor der antidemokratischen, antili-
beralen Verhirtung sowie der Binnenklerikalisierung, die sich im spéteren
Verlauf des 19. und danach des 20. Jahrhunderts in der katholischen Kir-
che zunehmend ausprﬁgtenf’. Schleiermacher legte dar, dass fiir die Uber-

7 Vgl. KaRL HoLL, Die Kulturbedeutung der Religion, in: ders., Gesammelte Auf-
sitze zur Kirchengeschichte, Bd. 1: Luther, Tiibingen (Mohr) ©1932, 468543, hier 518
(Erstveroffentlichung 1918).

® Vgl. FRANZ-XAVER KAUFMANN, Kirche begreifen. Analysen und Thesen zur ge-
sellschaftlichen Verfassung des Christentums, Freiburg 1.Br. (Herder) 1979.

66



Gewissen und Gewissensfreiheit: Kristallisationspunkt prot. Theologie

zeugungen und das Handeln des evangelischen Christen keine kirchlichen
Vorgaben, sondern die an der Heiligen Schrift geschirfte personliche
Urteilsfindung und die individuelle Gewissensbildung massgebend sind.
Ihm lag daran, «dass unsere Sittenlehre nicht ein Complexus allgemeiner
mechanisch anzuwendender Formeln sein kann; denn der Geist unserer
evangelischen Kirche fordert wesentlich, dass jeder einzelne die Anwen-
dung ihrer Regeln selbst mache nach seiner innersten Uberzeugung und
nach seinem Gewissen» . Fiir das evangelische Christentum ist es charak-
teristisch, «einen jeden auf sein Gewissen zu weisen». Die protestantische
Ethik der Individualitdt und der personlichen Gewissensverantwortung
fasste Schleiermacher in der Aufforderung zusammen: «Thue das, was die
christliche Sittenlehre lehrt, immer so, wie es deine Individualitit for-
dert.»® Man konnte diesen Satz geradezu als protestantischen Imperativ
bezeichnen.

Von einem «protestantischen Imperativ» zu sprechen, wandelt den von
Paul Tillich gepragten Begriff des «protestantischen Prinzips» ab. Unter
dem protestantischen Prinzip verstand Tillich die evangelische Rechtferti-
gungslehre, die Gottes Zuwendung zu jedem Menschen, die Vergebung
von Schuld und Siinde durch Gott sowie — wie Tillich hinzufiigte — die
Anerkennung des menschlichen Zweifels durch Gott zur Geltung bringt.
Schleiermachers Gedanke, der den einzelnen Christen zur individuellen
Gewissensbildung und Gewissensverantwortung auffordert, setzt einen
zusidtzlichen, namlich individualethischen Akzent. Welchen Stellenwert
ein derartiger «protestantischer Imperativ» fiir das moderne protestanti-
sche Denken besitzt, sei nachfolgend anhand von Gesichtspunkten Albert
Schweitzers (1875-1965) vor Augen gefiihrt.

" FRIEDRICH SCHLEIERMACHER, Die christliche Sitte nach den Grundsitzen der e-
vangelischen Kirche im Zusammenhang dargestellt, 2. Aufl. Berlin 1884, neu hg. von
Wolfgang Erich Miiller (Theologische Studien-Texte 7/1) Waltrop (Spenner) 1999,
208.

8 FRIEDRICH SCHLEIERMACHER, Christliche Sittenlehre. Einleitung (Wintersemester
1826/27). Nach grosstenteils unverdffentlichten Horernachschriften, hg. von Hermann
Peiter, Stuttgart (Kohlhammer) 1983, 66.

67



Hartmut Kress

3. «Lebensanschauung», «Gesinnung» und «Gewissen» bei Albert
Schweitzer

Das Profil von Schweitzers Denkansatz ldsst sich im Rahmen der Ausei-
nandersetzungen aufzeigen, die im 19. und frithen 20. Jahrhundert tiber
den Sinn und die Moglichkeit von «Weltanschauungen» gefiihrt wurde.
Der Protestantismus hat stets Abstand gewahrt gegeniiber dem Vorhaben,
eine theoretische Weltsicht zu konstruieren, die eigenstindig, gar abge-
sondert neben oder iiber anderen religios, naturwissenschaftlich, politisch
oder ideologisch geprigten Weltanschauungen stiinde. Das Anliegen oder
der Begriff einer «protestantischen Weltanschauung» haben sich zu kei-
nem Zeitpunkt eingebiirgert. Im Vergleich hierzu fallt auf, welch grosse
Rolle seit dem 19. Jahrhundert die Idee einer «katholischen Weltanschau-
ung» spielt. Dies hatte zur Folge, dass nach dem Ersten Weltkrieg an staat-
lichen Universitidten ohne katholisch-theologische Fakultiten katholische
Weltanschauungsprofessuren installiert wurden’. Am 29. Oktober 2004 ist
von romisch-katholischer Seite an der Berliner Humboldt-Universitét in
einem Festakt eine Guardini-Stiftungsprofessur fiir «Philosophie und ka-
tholische Weltanschauung» sogar neu bzw. wieder eingerichtet worden.
Romano Guardini hatte den Anspruch erhoben, dass das Katholische «in
sich alle typischen Moglichkeiten» umfasse. Hier tritt eine bemerkenswerte
konfessionelle Differenz zutage. Dass fiir das evangelische Christentum
eine einheitliche oder integralistische «protestantische Weltanschauung»
nicht vorstellbar ist, hingt mit dem hohen Rang zusammen, den es der
Individualitdt und dem personlichen Gewissen zuschreibt. Es legt das
Schwergewicht auf die personliche Lebenseinstellung und -iiberzeugung
der einzelnen Menschen in ihrer Vielfalt und nicht auf weltanschauliche
Konzeptionen, die kirchlich-konfessionell vorgegeben werden.

Auf die Trennungslinie, die zwischen «Weltanschauung» und «Le-
bensanschauung» zu ziehen ist, hat in der ersten Hilfte des 20. Jahrhun-
derts Albert Schweitzer nachdriicklich aufmerksam gemacht. Geschlosse-
ne, abgegrenzte oder integralistische Weltanschauungen, die auf religio-
sen Vorstellungen oder auf religidser Dogmatik beruhen, kénnen in der
Moderne ihm zufolge nicht mehr aufrechterhalten werden. Dies ergab sich
fiir ihn aus den geistigen Umbriichen, die fiir das neuzeitliche Denken
massgebend geworden waren. Hierzu gehort die kopernikanische Wende

° Vgl. J[osePH] KLEIN, Art. «Weltanschauung», in: RGG® 6, 1962, 1603-1606,
hier 1605f.

68



Gewissen und Gewissensfreiheit: Kristallisationspunkt prot. Theologie

der Philosophie, d.h. der vor allem von Immanuel Kant vollzogene Para-
digmenwechsel, der zur Orientierung von Philosophie und Ethik am
menschlichen Subjekt und an der menschlichen Vernunft fiihrte. Dariiber
hinaus ist modernes Denken vom Vordringen der empirischen Naturwis-
senschaften und von einer naturwissenschaftlich fundierten Weltsicht,
namentlich von der Evolutionstheorie, geprigt. Schweitzer zog die Kon-
sequenz, dass es nicht ldnger moglich ist, aus religiosen Schopfungsmy-
thologien, z.B. der Vorstellung eines Sieben-Tage-Werkes Gottes, oder
aus sonstigen metaphysischen Spekulationen Weltbilder oder Weltan-
schauungen zu konstruieren.

Derartige Bestrebungen sind freilich sogar noch in unserer eigenen
Gegenwart, zu Beginn des 21. Jahrhunderts, anzutreffen. Hierzu ist nur an
die christlichen fundamentalistischen Bemiihungen in den USA zu erin-
nern, eine der Evolutionstheorie widersprechende religiose Schopfungs-
lehre oder eine Weltanschauung iiber Gott als den intelligenten Designer
im dortigen Schulunterricht zu etablieren. Dies wirkt wie ein spiter, ana-
chronistischer Nachhall weltanschaulicher Kontroversen, die — z.B. zum
Thema des Panbabylonismus, zum Materialismus, zum Monismus oder
zum Antagonismus «Schopfungsglaube versus Darwinismus» — eigentlich
bereits im 19. und beginnenden 20. Jahrhundert ausgetragen worden wa-
ren. Albert Schweitzer zéhlte zu den protestantischen Theologen, die zu
Beginn des 20. Jahrhunderts die Auffassung vertreten hatten, dass die
Religionen — darunter das Christentum — in der Moderne keine Welterkli-
rungs-, Weltbild- oder Weltanschauungsfunktion mehr tibernehmen kon-
nen'’. Als evangelischem Theologen fiel ihm diese Aussage leicht; denn
sie entspringt der inneren Logik des evangelischen Christentums. Die
«Kulturbedeutung der Reformation» (Karl Holl) besteht gerade nicht dar-
in, ein bestimmtes Weltbild oder eine Weltanschauung zu entwerfen oder
eine Option fiir eine bestimmte Gesellschaftsordnung und fiir die dussere
Kultur vorzugeben. Sie ist vielmehr darin zu sehen, dass der Protestantis-
mus Impulse vermittelt, die die «innere Kultur» des Menschseins, d.h. das
individuelle Gewissen, die personliche Authentizitdt und Wahrhaftigkeit,
betreffen. Schweitzer machte dies begrifflich dadurch deutlich, dass er
«Weltanschauung» und personliche «Lebensanschauung» voneinander

19 vgl. ALBERT SCHWEITZER, Kultur und Ethik, Vorrede, in: Gesammelte Werke in
fiinf Banden, Bd. 2, Miinchen (Beck) o.J. [1974], 99-115 (Erstveroffentlichung 1923);
DERS., Die Weltanschauung der Ehrfurcht vor dem Leben. Kulturphilosophie — Olaus
Petri Vorlesungen an der Universitit Uppsala, Bd 3/1-2, hg. von Claus Giinz-
ler/Johann Ziircher, Miinchen (Beck) 1999, 322 f.

69



Hartmut Kress

abgrenzte und er den Akzent auf die existenzielle «Lebensanschauung»
der Menschen legte. Auf diese Weise riickte er die personliche «Gesin-
nung», das individuelle Gewissen, die Gewissensfreiheit und die Notwen-
digkeit personlicher Gewissensverantwortung ins Licht.

Diesem Anliegen verlieh er noch zusitzliches Gewicht, indem er in
seiner Schrift «Kultur und Ethik» (1923) an seine Zeitgenossen appellier-
te, sie sollten auf der Grundlage ihrer personlichen Lebenseinstellung fiir
thre Mitmenschen, die Natur und die Gesellschaft eine geradezu ««unbe-
grenzte Verantwortung» iibernehmen oder — anders gesagt — sich darum
bemiihen, ihre Orientierung an ethischen Prinzipien und ihre personliche
Gewissensverantwortung zu «steigern» '

4. Schweitzers Idee der «Steigerung» ethischer Verantwortung

In seiner 1923 erschienenen Kulturphilosophie hoffte Schweitzer darauf,
eine «Steigerung» der gewissenhaften personlichen Verantwortung bei
den einzelnen Menschen werde dazu fiihren, dass den zivilisatorischen
Krisensymptomen der damaligen Gesellschaft entgegengewirkt werde.
Seiner kulturkritischen Diagnose zufolge waren Staat und Gesellschaft
nach dem Ersten Weltkrieg von Biirokratisierung, Anonymisierung, Ver-
lust an humanen Idealen sowie mangelnder Friedensfihigkeit zwischen
den Volkern gekennzeichnet. Seine kulturphilosophischen Schriften, dar-
unter seine erst kiirzlich publizierten Nachlasstexte, besitzen ihren cantus
firmus darin, fiir eine «Individualethik»'* zu plddieren, in der — im Gegen-
zug zu den Verfallstendenzen der dusseren Kultur — die personliche Ge-
wissensbildung, d.h. die bewusst vollzogene Verantwortungsiibernahme
sowie die Wahrhaftigkeit und intellektuelle Redlichkeit des einzelnen
Menschen, im Zentrum steht'?.

Auf diese Weise zeigt sich im Werk Schweitzers ein «protestanti-
sches» Ethos der personlichen Gewissensbildung und Gewissensverant-
wortung, dessen Bedeutung und Aussagekraft auch fiir unsere eigene Ge-
genwart nicht unterschitzt werden sollte. Mit dhnlicher Zielrichtung wie

1l Vgl. SCHWEITZER, Gesammelte Werke (wie Anm. 10), Bd. 2, z.B. 390 f.

Vgl a.a.0., 301 u.6.

'* Ausfiihrlicher hierzu: HARTMUT KRESS, Das Ideal der Wahrhaftigkeit in der E-
thik Albert Schweitzers. Hintergriinde in der Lebensphilosophie — Impulse fiir die
Ethik heute, erscheint in: Michael Hauskeller (Hg.), Ethik des Lebens. Albert Schweit-
zer als Philosoph, Kusterdingen (Die Graue Edition) 2006.

70



Gewissen und Gewissensfreiheit: Kristallisationspunkt prot. Theologie

bei Schweitzer wird heutzutage von einem ethischen «enhancement» oder
von der Notwendigkeit der «Akzeleration»'* oder Beschleunigung ethi-
scher Urteilsfindungen gesprochen.

Um den aktuellen Stellenwert solcher Gesichtspunkte zu verdeutli-
chen, set 1n einem Seitenblick auf den Bericht hingewiesen, den die beim
Mainzer Justizministerium angesiedelte Bioethik-Kommission des Landes
Rheinland-Pfalz am 12. Dezember 2005 verabschiedet hat. Er befasst sich
mit derzeitigen Fragen der Fortpflanzungsmedizin sowie der Stammzell-
forschung und fordert eine Reihe gesetzlicher Fortentwicklungen und
Offnungen des Embryonenschutz- und Stammzellgesetzes ein. Gleichzei-
tig betonte die Kommission, dass Frauen bzw. Paare, die eine kiinstliche
Befruchtung (medizinisch assistierte Reproduktion) erwiégen, iiber die
Einzelaspekte der Behandlung, auch iiber die potenziellen Risiken, umfas-
send informiert werden miissen. Ebenso wie die behandelnden Arzte neh-
men sie bei der Erfiillung ihres Kinderwunsches, der mit Hilfe medizin-
technischer Methoden erfolgt, fiir das extrakorporal erzeugte Kind eine
gesteigerte Verantwortung auf sich, derer sie sich bewusst sein sollten.
Die Bioethik-Kommission hob hervor, dass «bei allen Beteiligten das
Bewusstsein fiir ihre hohe moralische Verantwortung zu schirfen» ist,
und legte im Einzelnen dar: «In der modernen Fortpflanzungsmedizin
erfolgt ein Zugriff auf das beginnende menschliche Leben, der in dieser
Form neuartig ist ... Daher ist bei den Beteiligten, d.h. bei Arztinnen und
Arzten, Patientinnen und Patienten, Beraterinnen und Beratern, ein be-
sonders hohes Mass an ethischer Verantwortung geboten. Man konnte
ankniipfend an eine Ausserung Albert Schweitzers aus dem Jahr 1923 von
der Notwendigkeit einer «Steigerung» individueller ethischer Verantwor-
tung oder im Anschluss an den Philosophen Hans-Martin Sass vom Gebot
ethischer Akzeleration sprechen. Um Kinderwunschpaare zur Ausiibung
ithrer personlichen ethischen Verantwortung zu befdhigen, sollte ihnen
neben der obligatorischen medizinischen Information und Aufklarung
eine psychosoziale Beratung angeboten und empfohlen werden.»'”

'Y Vgl. HANS-MARTIN SASS, Extrakorporale Fertilisation und Embryotransfer, in:
Rainer Flohl (Hg.), Genforschung — Fluch oder Segen? Interdisziplindre Stellungnah-
men (Gentechnologie 3), Miinchen (Schweitzer) 1985, 30-58, hier 53.

"> Ministerium der Justiz/Bioethik-Kommission Rheinland-Pfalz, Fortpflanzungs-
medizin und Embryonenschutz. Medizinische, ethische und rechtliche Gesichtspunkte
zum Revisionsbedarf von Embryonenschutz- und Stammzellgesetz, 12.12.2005,
2. Teil, Ethik, These 9 und ihre Begriindung, im Internet: www.justiz.rlp.de, dort die
Pfade Ministerium und Bioethik.

71



Hartmut Kress

Dieser Seitenblick auf den Bericht der Bioethik-Kommission vermag
zu veranschaulichen, dass Schweitzers Postulat, das personliche Gewis-
sensurteil zu schirfen und zur «Steigerung» individueller Verantwortung
bereit zu sein, der Sache nach sogar fiir heutige Ethikdebatten relevant ist.
Insgesamt ist in den voranstehenden Abschnitten auf die ethische Dimen-
sion des protestantischen Gewissensbegriffs hingewiesen worden. Dar-
{iber hinaus besitzt er noch einen weiteren, namlich einen rechtsgeschicht-
lichen Stellenwert.

5. Das protestantische Anliegen der Gewissensfreiheit in seiner
rechtsgeschichtlichen Bedeutung

Die Gewissensfreiheit stellt ein Grund- und Menschenrecht dar, das in die
neuzeitlichen Menschenrechtserkldrungen und in die Staatsverfassungen
des 19. und 20. Jahrhunderts Eingang gefunden hat. Im Bonner Grundge-
setz, das 1949 verabschiedet wurde, lautet Artikel 4 Absatz 1: «Die Frei-
heit des Glaubens, des Gewissens und die Freiheit des religiosen und
weltanschaulichen Bekenntnisses sind unverletzlich». Es war freilich ein
jahrhundertelanger, von heftigen Widerstinden behinderter Vorgang ge-
wesen, bis sich die Anerkennung der individuellen Gewissens- und Reli-
gionsfreiheit in Staat und Gesellschaft tatsdchlich durchgesetzt hat.
Rechtsgeschichtlich besitzt sie ihren Ursprung in den religionspolitischen
Auseinandersetzungen, die sich seit der Reformation entziindeten.

In ersten Ansitzen wurde die Freiheit des Gewissens, d.h. damals die
Maglichkeit, sich zu einer abweichenden religisen Uberzeugung beken-
nen zu diirfen, 1555 durch den Augsburger Religionsfrieden, 1579 durch
die Utrechter Union und 1648 durch den Westfilischen Frieden gewihrt.
Die Reichweite dieser ersten Gewihrleistungen der Gewissensfreiheit
blieb freilich eng begrenzt: Es durfte kein dusserer Zwang zur Annahme
oder Beibchaltung eines bestimmten Glaubens ausgelibt werden; das
Recht auf private Hausandacht gemiss dem eigenen Bekenntnis wurde
geachtet; und die Auswanderung wurde gestattet, um der personlichen
religiosen Uberzeugung folgen zu konnen. Diese — ohnehin begrenzte —
Achtung vor der individuellen Glaubens- und Gewissensfreiheit kam zu-
nachst nur den Angehorigen der sog. anerkannten Konfessionen zugute
(katholisch, lutherisch, danach auch reformiert). Juden blieben ausge-
nommen; sie erlangten erst 1794 durch das Preussische Allgemeine Land-
recht einen eigenen Schutz. Eine Duldung von Atheisten in Staat und

72



Gewissen und Gewissensfreiheit: Kristallisationspunkt prot. Theologie

Gesellschaft konnten sich sogar die Aufkldrungsphilosophen des 18. Jahr-
hunderts noch nicht vorstellen. Der Gedanke des franzosisch-holldn-
dischen Philosophen und Theologen Pierre Bayle (1647-1706), dass auch
ein Atheist ein guter Biirger sein konne und vom Staat geduldet werden
solle, blieb bis in das 19. Jahrhundert hinein eine Ausnahme. Ein gedank-
licher Durchbruch dahingehend, dass die Gewissens-, Religions- und
Glaubensfreiheit allen Biirgern zugute kommen soll, erfolgte in Mitteleu-
ropa erst in der Franzosischen Revolution. Fiir die deutsche Rechtsge-
schichte wurde in dieser Hinsicht die Paulskirchenverfassung vom
28. Mirz 1849 (§§ 144 ff.) bahnbrechend.

Die katholische Kirche hat die Gewissensfreiheit bis weit in das
20. Jahrhundert hinein scharf verurteilt und es erst im Jahr 1965 auf dem
Zweiten Vatikanischen Konzil akzeptiert, dass der Staat die Religionsfrei-
heit aller Biirger zu achten und zu schiitzen hat. Es ist freilich nicht zu
verkennen, dass sich auch evangelische Theologen sowie evangelische
Kirchen sogar noch nach der Frankfurter Nationalversammlung und der
Paulskirchenverfassung immer wieder schroff abweisend verhielten, wenn
es um die Religionsfreiheit Dritter, namentlich der jiidischen Minderheit,
ginglé. Andererseits lag den Angehorigen der evangelischen Kirche oft-
mals aus eigenem Erleben heraus an der Verwirklichung und rechtlichen
Geltung von Gewissens- und Religionsfreiheit. In Osterreich befanden
sich die evangelischen Christen noch im beginnenden 19. Jahrhundert in
der Lage einer diskriminierten Minderheit, der es z.B. verwehrt war, Got-
teshduser mit Kirchturm oder Gelédut zu errichten.

Insgesamt hat der Protestantismus zweifellos einen nennenswerten
Beitrag dazu geleistet, dass sich in der Moderne die Gewissens- und Reli-
gionsfreiheit auch in rechtlicher Hinsicht allméhlich durchsetzte. In poin-
tierter Form hat dies im Jahr 1895 der Jurist Georg Jellinek hervorgeho-
ben. Er vertrat die These, die modernen Menschenrechtserklarungen be-
sdssen ihren Ausgangs- und Brennpunkt in der Idee der Religions- und
Gewissensfreiheit, die ihrerseits protestantische Wurzeln besitze. Karl
Holl'” oder der evangelische Theologe und Philosoph Ernst Troeltsch
(1865-1923) haben diese These aufgegriffen. Troeltsch wies auf die nord-
amerikanische Unabhiéngigkeitserklarung von 1776 mit ihren Gewéhrleis-

kg Vgl. FRANZ-HEINRICH PHILIPP, Protestantismus nach 1848, in: Karl Heinrich
Rengstorf/Siegfried von Kortzfleisch (Hg.), Kirche und Synagoge. Handbuch zur
Geschichte von Christen und Juden. Darstellung mit Quellen, Bd. 2, Stuttgart (Klett)
1970, 280-357.

"7 Vgl. HoLL, Kulturbedeutung (wie Anm. 5), 496.

73



Hartmut Kress

tungen der Menschenrechte hin. Die nordamerikanischen Verfassungsdo-
kumente haben die «Freiheit der Person und vor allem der religiosen U-
berzeugung als ein von Gott und Natur prinzipiell verliechenes Recht»
betrachtet, das die aus Europa dorthin ausgewanderten evangelischen
Glédubigen zur Geltung gebracht hitten: «Damit stiinden wir allerdings vor
einer iiberaus wichtigen Wirkung des Protestantismus.»"®

Troeltsch hat Jellineks These, die fiir die Gewissens- und Religions-
freiheit als Kern der Menschenrechte einen protestantischen Ursprung
behauptete, also iibernommen. Gleichzeitig hat er sie freilich relativiert
und ausdifferenziert. Denn er wies — ganz zu Recht - darauf hin, dass
Luther selbst und das spétere Luthertum einen Gehorsams-, Autoritéts-
und Obrigkeitsgedanken gelehrt haben, der den modernen Idealen der
Demokratie und der Freiheit sehr abtrdglich war. Auch fiir Nordamerika
selbst bediirfe die These Jellineks der Differenzierung: «Die calvinisti-
schen nordamerikanischen Puritanerstaaten sind zwar demokratisch ge-
wesen, aber sie wussten nicht bloss nichts von Gewissensfreiheit, sondern
haben sie geradezu als eine gottlose Skepsis verworfen.» Entscheidend sei
weniger «der eigentliche Protestantismus» als vielmehr das «in die Neue
Welt vertriebene Tdufertum» und der Independentismus gewesen'g.

Trotz solcher Einschrinkungen hielt Troeltsch aber an der ideenge-
schichtlichen Aussage als solcher fest, dass der Gewissens- und Freiheits-
gedanke des evangelischen Christentums fiir Neuzeit und Modeme in
kultureller und auch in rechtlicher Hinsicht wegweisend war. Die theolo-
gische Grundlage sei darin zu sehen, dass Luther das Seelenheil des Ein-
zelnen von der Vermittlung durch den Priester und die Kirche abgelost
und den Einzelnen in seinem Gewissen unmittelbar im Gegeniiber zu Gott
gedeutet habe. Hiermit habe er den Blick gedffnet «fiir die rein subjektiv
innerliche Begriindung der Glaubensgedanken und damit weiter fiir ihre
individuell verschiedene, an kein offizielles Dogma gebundene Gestal-
tungsmoglichkeit». Auf dieser religiosen Grundlage habe der Protestan-
tismus dic Wurzel gelegt fiir den «Freiheits- und Personlichkeitsgedan-
ken» der modernen, auch der sikularisierten Kultur®.

'8 ERNST TROELTSCH, Die Bedeutung des Protestantismus fiir die Entstehung der
modernen Welt (HB 24), Miinchen (Oldenbourg) 1911, 38 f. Vgl. auch ERNST-
WOLFGANG BOCKENFORDE, Staat, Verfassung, Demokratie. Studien zur Verfassungs-
theorie und zum Verfassungsrecht (stw 953), Frankfurt a.M. (Suhrkamp) 1971, 205.

' A.a.0., 39, 40.

* A.2.0., 60, 65.

74



Gewissen und Gewissensfreiheit: Kristallisationspunkt prot. Theologie

Greift man solche Gedankengiinge auf, dann ist als Resiimee festzu-
halten: Der Protestantismus hat die neuzeitliche Kultur geistig in der Wei-
se beeinflusst, dass er den Eigenwert der menschlichen Individualitdt und
die ethische Gewissensverantwortung jedes Einzelnen zur Geltung ge-
bracht hat; denn der einzelne Mensch steht unmittelbar vor Gott, ohne
Vermittlung durch Priester oder Kirche. Dartiber hinaus lag dem Protes-
tantismus daran, dass jeder Mensch seiner personlichen Gewissensiiber-
zeugung gemadss denken und leben darf. Anschauungen des Protestantis-
mus bahnten also den Weg dafiir, dass die Gewissens- und Religionsfrei-
heit in der Neuzeit verfassungsrechtlich kodifiziert wurde. Diese Ge-
sichtspunkte bilden sicherlich bis heute den Kern dessen, was die «Bedeu-
tung des Protestantismus fiir die Entstehung der modernen Welt» (Ernst
Troeltsch) oder die «Kulturbedeutung der Reformation» (Karl Holl) aus-
macht.

Die ideengeschichtliche Betrachtung soll nun nicht weiter vertieft
werden. Stattdessen ist die Deutung des Gewissens in den Blick zu neh-
men, die Luther selbst vorgetragen hat.

6. Luthers theologisches Gewissensverstindnis

Luthers Ubersetzung der Bibel ins Deutsche ist es zu verdanken, dass das
Wort «Gewissen» im Neuhochdeutschen beheimatet wurde. Voranste-
hend sind ethische und auch rechtliche Auswirkungen des reformatori-
schen Gewissensverstindnisses skizziert worden, die noch heute Beach-
tung verdienen. Andererseits ist aber zu sagen: Luther selbst hat zu einer
Auslegung von Gewissen und Gewissensfreiheit als Grundlage der Ethik
oder der Rechtsordnung keinen eigenstindigen Beitrag geleistet. Als ei-
nen frilhen Vordenker oder Vorkdmpfer des modernen Grundrechts auf
Gewissensfreiheit kann man ihn nicht bezeichnen. Glaubensab-
weichungen, also die konkrete Inanspruchnahme der Gewissensfreiheit,
hat er innerhalb des evangelischen Christentums nicht geduldet. Seinem
Antagonisten Karlstadt hat er iiberhaupt jedes Gewissen abgesprochen. Im
Jahr 1531 stimmte er sogar einem Votum Melanchthons zu, das fiir hart-
nickige Taufer die Todesstrafe vorschlugﬂ. Sein Gewissensbegriff war
nicht an ethischen oder rechtlichen Fragen oder am Ideal der Toleranz

2 Vgl. BERNHARD LOHSE, Gewissen und Autoritit bei Luther, in: KuD 20 (1974)
1-22, hier 20-22.

75



Hartmut Kress

orientiert, sondern hatte ein ganz anderes, ndmlich ein im engeren Sinn
theologisches Interesse.

Hierin unterscheidet er sich von allen sonstigen Denkansitzen, die in
der Antike oder im Mittelalter zum Gewissen entwickelt worden waren.
Die verschiedenen Theorien des Gewissens stimmten darin iiberein, die
prinzipielle Fahigkeit des Menschen zur Erkenntnis des Guten und die
konkrete sittliche Urteilskraft des Einzelnen zu beleuchten. Thomas von
Aquin hatte die ethische Dimension des Gewissens dadurch verdeutlicht,
dass er vom Gewissen als synderesis und als conscientia sprach. Die syn-
deresis vermittelt jedem Menschen eine Hinneigung (inclinatio) auf das
Gute; die conscientia leitet zur sittlichen Urteilsfindung an, die der Hand-
lungssituation und den konkreten Handlungsumstinden gerecht werden
soll. Im Unterschied zu dieser Gewissensdeutung, die die ethische Ein-
sicht und das sittliche Urteil des einzelnen Menschen betraf, war Luthers
Gewissensbegriff theologisch sowie relational angelegt: Das «gute»,
«frohliche», «unverzagte» Gewissen ist das von Christus befreite Gewis-
sen; durch das Horen des Evangeliums oder des Wortes Gottes gewinnt
das Gewissen seine Freiheit. Luthers Auffassung des Gewissens war Be-
standteil seiner Lehre von Gesetz und Evangelium: «Das Gesetz bedringt
das Gewissen durch die Siinden, das Evangelium aber macht es frei und
schenkt ihm den Frieden durch den Glauben an Christus.»*> Auf diese
Weise brachte er eine «transmoralische»™, theologische Dimension des
menschlichen Gewissens zur Sprache.

Analog zu dieser theologischen und relationalen Lehre vom Gewissen
entfaltete er einen relationalen Personbegriff. Der Mensch wird zur «Per-
son» durch das Verhiltnis, das Gott zu ihm stiftet. Soweit Luther den
Begriff «Person» verwendete, legte er ihn weder im Sinne eines «per se
una» (Bonaventura) noch im Sinn der individuellen geistigen Personlich-
keit aus. Schon Boethius hatte den Terminus persona mit der geistigen
Existenz des Menschen in Verbindung gebracht («persona est naturae
rationabilis individua substantia»). Demgegeniiber lag Luther daran, dass
der Mensch nicht aus sich selbst heraus, aus eigener Selbststandigkeit
oder Tatigkeit konstituiert wird, sondern seine Existenz der Recht-
fertigung durch Gott verdankt. Das Personsein griindet auf dem Glauben

> MARTIN LUTHER, WA 56, 424, 16 f.
* Vgl. PauL TILLICH, Der Protestantismus. Prinzip und Wirklichkeit, Stuttgart
(Steingriiben) 1950, 181 ff.

76



Gewissen und Gewissensfreiheit: Kristallisationspunkt prot. Theologie

und Vertrauen auf Gott: «fides (...) facit personam»24. Luther hat also
sowohl die Freiheit des Gewissens als auch das «Person»-Sein des Men-
schen relational interpretiert: (1) Im Gewissen tritt eine innere Freiheit des
Menschen zutage, die sich der Zuwendung Gottes verdankt und dem
Menschen von Gott geschenkt wird; (2) der menschlichen «Person» liegt
eine «fremde» Wiirde zugrunde, die aus der Beziehung Gottes zu ihr re-
sultiert und auf dem Rechtfertigungsgeschehen, der Rechtfertigung des
Menschen durch Gott, griindet.

Im Verlauf des 20. Jahrhunderts hat die evangelische Theologie diese
Gedankengidnge Luthers neu aufgegriffen. Dies erfolgte freilich oftmals in
der Form, dass sie gegen das Leitbild sittlicher Autonomie und gegen das
Ideal der Gewissensfreiheit ausgespielt wurden, die in der neuzeitlichen
Philosophie, z.B. bei Kant, eine Rolle spielen. Auf diese Weise prigte
sich in der neueren evangelischen Theologie eine Position aus, die zu dem
alteren, von Schleiermacher, Troeltsch, Harnack oder Schweitzer repra-
sentierten Denkansatz einen deutlichen Kontrast bildet. Dieser hatte ja —
wie oben dargestellt worden ist — die geistige Nihe und die Wahlver-
wandtschaft herausgestellt, die zwischen der Reformation einerseits, mo-
dernem, von der Aufkldarung geprigtem Denken sowie den neuzeitlichen
Idealen der personlichen Freiheit und individuellen Gewissensbildung
andererseits existiert. Die individuelle Menschenwiirde, die sittliche Au-
tonomie und die Gewissensfreiheit des einzelnen Menschen wurden von
Troeltsch und anderen Veriretern des Kulturprotestantismus oder der libe-
ralen Theologie als das Erbe interpretiert, das der Protestantismus der
Moderne hinterlassen habe. Der Deutungsansatz der neueren evangeli-
schen Theologie, der nachfolgend beleuchtet wird, setzt demgegeniiber
einen vollig anders gelagerten Akzent.

7. Die relationale Deutung von Gewissen und Menschsein in der
neueren evangelischen Theologie

Exemplarisch sei auf Uberlegungen Bezug genommen, die von Gerhard
Ebeling (1912-2001) stammen. Er empfahl der evangelischen Theologie
eine Riickkehr zu Luther. Dies fiihre zugleich zur Abkehr von den Irrwe-
gen des neuzeitlichen Autonomiegedankens und des neuzeitlichen Prin-
zips der Gewissensfreiheit: «Die theologische Verwirrung im Umgang

2* MARTIN LUTHER, WA 39 1, 282, 16.

77



Hartmut Kress

mit dem Gewissensbegriff — auf dem Hintergrund der allgemeinen Gewis-
sensverwirrung heute — kann nur durch eine Riickbesinnung auf Luthers
Gewissensverstdndnis behoben werden. (...) Das spezifisch Theologische
am Gewissen wurde allein durch ihn scharf erkannt, danach jedoch wieder
tiberschwemmt durch die seit jeher dominierende moralische Gewissens-
interpretati(‘m_»25 Diese Sitze besagen zwar nicht, dass Ebeling eine Inter-
pretation des Gewissens vorschlug, welches von moralischen Gesichts-
punkten vollsténdig absihe. Er erkannte durchaus an, dass Luthers Gewis-
sensbegriff ethische Impulse enthélt. Wenn das Gewissen des Menschen
von Gott befreit worden sei, konne dies dazu fiihren, dass der Mensch zur
ethischen Urteilsfindung im Sinne von Liebe und Vernunft fiahig werde.
Im Schwerpunkt betonte Ebeling jedoch vor allem die Gefahren der
Selbstrechtfertigung, der Werkgerechtigkeit und innerweltlichen Verblen-
dung, die entstiinden, wenn man die Autonomie und Freiheit des Gewis-
sens in den Mittelpunkt riicke. Es sei «Illusion, zu meinen, durch blossen
Appell an das Gewissen, durch Schirfung der Verantwortung dem Men-
schen und damit der Welt heute Rettung bringen zu kénnen». Die Theo-
logie stehe in der Pflicht, anstelle des Rufs zur Gewissenhaftigkeit und
Verantwortlichkeit vielmehr die Wahrheit des Wortes Gottes, das Evange-
lium mitzuteilen. Theologisch miisse das menschliche Gewissen so ausge-
legt werden, dass es zur Verzweiflung treibe, dem einzelnen Menschen
seine Silinde aufzeige und ihn auf dieser Grundlage zu Christus leite; es
macht «den Menschen immer mehr zu dem, der er ist», namlich zum siin-
digen Menschen (homo peccator)zs.

Ebelings Interpretation des Gewissens ist von der lutherischen Siin-
denlehre geprigt. Ahnlich hatte bereits Dietrich Bonhoeffer argumentiert.
Ihm zufolge steht das sikularisierte Denken der Neuzeit in der Gefahr, das
Menschsein losgeldst von der Bindung an Gott zu verstehen und die welt-
liche oder «natiirliche» Existenz des Menschen, die von Gott isoliert ist,
zu liberhohen. Wenn der Mensch sich an seinem «natiirlichen Gewissen»

> GERHARD EBELING, Leitsitze zu: Das Gewissen in Luthers Verstindnis, in: Was
ist das: Gewissen? Zwei Beitrdage von Gerhard Ebeling und Traugott Koch, EKD Texte
8, hg. v. Kirchenamt der Evangelischen Kirche in Deutschland, Hannover 1984, 2-11,
hier 2.

* GERHARD EBELING, Theologische Erwédgungen iiber das Gewissen, in: ders.,
Wort und Glaube, Tiibingen (Mohr) *1962, 429-446; wieder abgedruckt in: Jiirgen
Blithdorn (Hg.), Das Gewissen in der Diskussion (WdF 37), Darmstadt (WBG) 1976,
142-161, hier 160.

78



Gewissen und Gewissensfreiheit: Kristallisationspunkt prot. Theologie

orientiere, laufe er Gefahr, die «gottloseste Selbstrechtfertigung» zu prak-
tizieren” .

Die Auffassung des Gewissens und der Gewissensfreiheit, die sich bei
Ebeling oder in der soeben wiedergegebenen Ausserung Bonhoeffers
zeigt, steht in uniibersehbarem Gegensatz zu dem Denkanliegen, das z.B.
bei Schleiermacher, Troeltsch oder Schweitzer anzutreffen war. Dieses
hatte auf das individuelle Gewissen und auf die personliche Gewissens-
fretheit sowie -verantwortung jedes Menschen grossten Wert gelegt.
Demgegeniiber riickte Ebeling in den Mittelpunkt, dass Luther das Ge-
wissen und die Person des Menschen relational deutete. Die neuere evan-
gelische Theologie hat auf dieser Basis dann ein relationales Menschen-
bild oder eine relationale Ontologie entfaltet, die einen scharfen Kontrast
bildet zu anthropologischen Denkmodellen, die die menschliche Individu-
alitdt und Ich-Identitét fiir relevant halten. Stattdessen sei zu betonen, dass
der Mensch ein «Verhiltniswesen» sei, das nicht aus sich selbst heraus,
sondern ausschliesslich von aussen, ndmlich von Gott bestimmt werde.
Eine «Tendenz des Menschen zur Selbstbegriindung», zur eigenen
menschlichen Identititsfindung, sei als «Siinde» zu bezeichnen. Der
Mensch finde sich «niemals bei sich selbst».*®

8. Probleme des relationalen Menschenbildes

Ohne Zweifel hat es seine guten Griinde, die Beziehungsdimension des
Menschseins zu betonen. Jeder Mensch lebt in der existenziellen Logik
des «Grundwortes Ich-Du» (Martin Buber), ist in ein Geflecht interperso-
naler Beziehungen eingebunden und befindet sich «in der Rolle des Mit-
menschen» (Karl Lowith). In der neueren evangelischen Theologie ist die
relationale Interpretation menschlicher Existenz jedoch iiberbetont und
tiberdehnt worden. Im Blick auf die Beziehung zwischen Gott und
Mensch ist mit Schleiermacher festzuhalten, dass Gott das «Woher» oder
«Vonwoher» des Menschen ist”. Dieser Gedanke, der die Relation zwi-

%7 DIETRICH BONHOEFFER, Ethik, Miinchen (Beck) 1981, 259.

® EBERHARD JUNGEL, Der Gott entsprechende Mensch, in: Hans-Georg Gada-
mer/Paul Vogler (Hg.), Neue Anthropologie, Bd. 6: Philosophische Anthropologie,
1. Teil, Stuttgart (Thieme) 1975, 342-372, hier 351 {.

** Vgl. FRIEDRICH SCHLEIERMACHER, Der christliche Glaube nach den Grundsitzen
der evangelischen Kirche im Zusammenhange dargestellt, 2. Aufl. 1830, neu hg. von
Martin Redeker, Bd. 1, Berlin (de Gruyter) 1960, 28.

79



Hartmut Kress

schen Gott und Mensch betrifft, ist in der neueren evangelischen Theolo-
gie dann aber zu der Auffassung ausgeweitet worden, menschliches Sein
und Handeln sei durchweg und geradezu ausnahmslos von externen Fak-
toren abhingig — und zwar auch von innerweltlichen sozialen Zusammen-
héngen und vom jeweiligen Mitmenschen.

Zur Veranschaulichung sei eine Ausserung zitiert, die evangelische
Theologen anldsslich der Debatten iiber den Schwangerschaftsabbruch
vortrugen. Zum Status und zu den Schutzrechten des vorgeburtlichen
Lebens, das vom Schwangerschaftsabbruch betroffen ist, schrieben sie:
«Menschliches Leben ist nur dann menschliches Leben, wenn und sofern
[!] es angenommenes Leben ist.»*" So gesehen besitzt das vorgeburtliche
menschliche Leben keine Schutzwiirdigkeit, die aus seinem eigenen indi-
viduellen menschlichen Sein resultiert. Im dritten Schwangerschaftsmo-
nat, um den es bei den Kontroversen liber die Fristenregelung im § 218
StGB wesentlich geht, ist der Fetus individuell jedoch schon weit ausge-
pragt, da seine neuronale und organische Entwicklung bereits eingesetzt
hat. Aus diesem Grund muss er als ein grundsitzlich schutzwiirdiges In-
dividuum gelten. Dies ist auch vom Bundesverfassungsgericht dargelegt
worden. Die relationale Ontologie riickt eine solche Einsicht aber ganz
beiseite. Denn sie begreift und bewertet die menschliche Existenz — nicht
nur das vorgeburtliche, sondern auch das geborene Leben — liberhaupt
nicht inhdrent oder aus sich selbst heraus, sondern lediglich von aussen,
vom Anderen her.

Ein solches relationales Menschenbild bleibt gedanklich einseitig. Es
lauft Gefahr, die menschliche Existenz in ihre jeweiligen Beziehungen
hinein aufzulosen, den Einzelnen nur vom Anderen her zu begreifen und
die Ich-Identitit des Menschen auszuklammern. Im Vergleich hierzu hatte
sogar Martin Buber selbst, der frithe Vordenker der dialogischen Philoso-
phie, eine sehr viel ausgewogenere Auffassung vertreten; denn er legte
Wert auf den Gedanken, dass «(j)ede wirkliche Beziehung in der Welt ...
auf der Individnation» beruht’'. Sofern ein relationales Menschenbild in
so einseitiger Form vertreten wird, wie es in manchen Formulierungen der
neueren evangelischen Theologie der Fall ist, besteht die Gefahr, dass
grundlegende Phédnomene des Menschseins an den Rand geriickt werden:

3 EBERHARD JUNGEL u.a., Annahme oder Abtreibung, in: Erwin Wilkens, § 218.

Dokumente und Meinungen zur Frage des Schwangerschaftsabbruchs (GTB 78), Gii-
tersloh (Mohn) 1973, 163-171, hier 171.

3 MARTIN BUBER, Schriften zur Philosophie. Werke, Bd. 1, Miinchen (Kosel)/
Heidelberg (L. Schneider) 1962, 145.

80



Gewissen und Gewissensfreiheit: Kristallisationspunkt prot. Theologie

die Individualitdt und Individuation; die Kontinuitit des menschlichen
Personseins, derer sich der Einzelne durch sein Gedéchtnis und die Erin-
nerung bewusst wird; die biografisch erworbene, aber auch genetisch und
neurophysiologisch fundierte Identitét; das Selbst-Sein, das von Paul Ri-
coeur”” als die «idem-Identitit» bezeichnet worden ist; das Anrecht jedes
Menschen auf personliche Selbstbestimmung, aber auch seine moralische
Pflicht zu individuell eigenstindig verantwortetem Handeln’. Ein allein
relational konzipiertes Menschenbild und Gewissensverstdndnis greift zu
kurz, weil die Gegenfrage lautet: «Bedarf es nicht eines komplementiren
Personbegriffs, der zum Ausdruck bringt, dass das dialogisch konstituierte
Wesen ein zu sittlichem Subjektsein bestimmtes Individuum ist?»>

Sofern man so einseitig von einer rein relationalen Ontologie ausgeht,
wie es in der neueren evangelischen Theologie oft der Fall ist, dann ist es
allerdings durchaus folgerichtig, dass sogar der Begriff des Gewissens —
ebenso wie der Begriff «Seele» — seine Bedeutung einbiisst. Das «Gewis-
sen» symbolisiert traditionellem und heutigem Sprachgebrauch zufolge
die Fahigkeit und die Verpflichtung des einzelnen Menschen, nach dem
Guten und sittlich Richtigen zu fragen. Im Zuge einer relationalen Anth-
ropologie, die den Menschen als «Verhiltniswesen» deutet und ihn einsei-
tig von aussen, jedoch nicht aus sich selbst heraus begreift, verliert ein
solcher Gewissensbegriff seinen Sinn. Dies zeigt sich besonders eindriick-
lich im Werk von Karl Barth.

9. Die Zuriickdringung des Gewissens und der Gewissensfreiheit im
Werk Karl Barths

Die Tendenz, den Begriff des Gewissens sogar zu vermeiden, bahnte sich
in der evangelischen Theologie des 20. Jahrhunderts im Werk Karl Barths
(1886—1968) an. Zutreffend ist schon vor lingerem festgestellt worden:
«Die neuere von Karl Barth inaugurierte evangelische Theologie hat ein

% Vgl. PAUL RICOEUR, Das Selbst als ein Anderer (Ube.rgéinge 26), Miinchen
(Fink) 1996.

3 Ausfiihrlicher hierzu: HARTMUT KRESS, in: ders./Wolfgang Erich Miiller, Ver-
antwortungsethik heute. Grundlagen und Konkretionen einer Ethik der Person, Stutt-
gart (Kohlhammer) 1997, 152-165.

* WALTER SCHOPSDAU, Angenommenes Leben. Beitriige zu Ethik, Philosophie
und Okumene (BenshH 104), hg. von Martin Schuck, Géttingen (V&R) 2005, 260.

81



Hartmut Kress

gestortes Verhiltnis zum Gewissen.» In Barths opus magnum, der seit
1932 erscheinenden, unvollendet gebliebenen «Kirchlichen Dogmatik»,
wird das Wort «Gewissen» nur selten, beildufig und gegebenenfalls sogar
abschitzig verwendet. Damit steht in Einklang, dass er die Reflexion
menschlicher «Individualitdt» ebenfalls in den Hintergrund geriickt hat.

Ein zentraler Teil der «Kirchlichen Dogmatik» ist die Erwahlungs-
oder Pridestinationslehre. Barth konzipierte sie in der Weise, dass er die
dogmatische Lehre iiber die Erwihlung des einzelnen Menschen durch
Gott an eine spitere, nachgeordnete Stelle verwies. Zunichst wird die
Selbsterwidhlung Gottes bzw. die Erwihlung Jesu Christi durch Gott ent-
faltet (KD 11/2, § 33). Daraus resultiert die «Erwéhlung der Gemeinde»
(KD 1172 § 34), also die Gnadenwahl, die zugunsten der christlichen Kir-
che erfolgt, die ihrerseits von Gott Zeugnis ablegen soll. Erst nachfolgend
(§ 35) gelangt die «Erwiéhlung des Einzelnen» zur Sprache. Der Leitsatz
zu § 35 bringt sofort zum Ausdruck, dass das menschliche Individuum als
solches keinen eigenen Wert besitzt: «Der Gott gegeniiber vereinzelte
Mensch ist als solcher von Gott verworfen.» Barth lag daran, dass der
Mensch sich von Gott dazu bestimmen lassen soll, Glied der christlichen
Gemeinde zu werden, das kirchliche Zeugnis zu verkiindigen und sein
Leben im Gehorsam gegen Gott zu heiligen‘%. Ethik wird hierbei als Ge-
horsam gegen Gottes Wort verstanden, sodass sittliche Autonomie, per-
sonliche Selbstbestimmung oder eine eigene, im Gewissen verankerte
Frage des Menschen nach Gut und Bose ausdriicklich verworfen werden.
In diesem Zusammenhang findet sich dann auch die Aussage Barths, dass
Ethik «Siinde» und ein «Fluchtversuch vor der Gnade Gottes» sei’’, da
die eigenverantwortete, z.B. philosophisch reflektierte Frage des Men-
schen nach sittlichen Normen als Ausdruck der individuellen Selbstver-
wirklichung und der Abwendung von Gott gilt.

Wenn man sich diese Gedankenfiihrung vergegenwirtigt, kann es
nicht {iberraschen, dass Barth den Begriff des Gewissens bewusst ver-
mied. Sofern er ihn nicht umgehen konnie, hat er ihn relativiert. Barth hat
z..B. in Abrede gestellt, dass Paulus im Romerbrief Kap. 2 den Heiden
zugestand, dass sie aufgrund ihres Gewissens die Moglichkeit zur Gottes-

3 TRAUGOTT KOCH, Autonomie des Gewissens als Prinzip einer evangelischen E-
thik, in: ZEK 29 (1985) 306-332, hier 306.

% Zu Letzterem vgl. KARL BARTH, Die Kirchliche Dogmatik II/2, Ziirich (TVZ)
1942, § 36: «Ethik als Aufgabe der Gotteslehre».

% A0 574

82



Gewissen und Gewissensfreiheit: Kristallisationspunkt prot. Theologie

erkenntnis oder zur Erfiillung des Sittengesetzes besitzen. Die fiir das
theologische Verstdndnis des Gewissens klassisch bedeutsame Belegstelle
Rom 2,14 -16 wurde von ithm in der Weise uminterpretiert, dass hier nicht
vom Gewissen der Heiden, sondern «ganz einfach» von «Heidenchristen»
die Rede sei™®. Diese Deutung ldsst sich exegetisch mit Sicherheit nicht
aufrechterhalten. In der Binnenlogik der theologischen Konzeption Barths
war sie aber konsequent, da ihm daran lag, dem Menschen - hier also den
«Heiden» — eine eigenstindige, im personlichen Gewissen verankerte
Fiahigkeit zur Erkenntnis oder zum Tun des Guten abzusprechen.

Auf der gleichen Linie liegt es, dass er auf das neuzeitliche Postulat
der Gewissensfreiheit als Menschenrecht und individuelles Grundrecht in
abwertender Form zu sprechen kam. Sein thematisches Interesse war die
«Freiheit unter dem Wort», die in der Kirche anzutreffen sei. Gegeniiber
der Gewissensfreiheit im Sinn der neuzeitlichen Ethik und des Verfas-
sungsrechts wahrte er hingegen grosse Distanz. Die christliche Freiheit,
die sich im Gehorsam gegen das Wort Gottes ergebe, diirfe hiermit nicht
verwechselt werden: «<Gewissensfreiheit> ist dann also nicht im Sinn des
18. und 19. Jahrhunderts die irgend jemand zustehende Erlaubnis, zu den-
ken, was irgend jemand fiir fein und lustig hilt, sondern die von Gott in
seiner Offenbarung denen, die sie annehmen, mitgeteilte Moglichkeit, das
zu denken, was in seinem Gericht das Rechte und also wahr und weise
ist.» Er wollte allein diesen letzteren Gesichtspunkt dogmatisch hervorhe-
ben und dein — wie er sagte — «Missverstdndnis» vorbeugen, dass man
sich theologisch auf die Gewissensfreiheit im modernen ethischen und
rechtlichen Sinn iiberhaupt einlassen konne. Deshalb sah er gezielt davon
ab, den Begriff «Gewissensfreiheit» zu gebrauchen™. Die eingangs zitier-
te Einschdtzung Karl Holls, der zufolge der Protestantismus im Kern eine
Gewissensreligion ist", ist von Barth auf diese Weise vollstidndig negiert
bzw. in 1thr Gegenteil verkehrt worden.

Fiir die neuere evangelische Theologie war Barths Dogmatik sehr
wirkmichtig. Sie besass allerdings auch ambivalente, problematische
Auswirkungen. Wenn man sich mit der Geschichte der jiingeren evangeli-
schen Theologie beschiftigt, fillt auf, dass es ihr sogar noch nach dem
Zweiten Weltkrieg sehr schwer fiel, sich positiv auf den Begriff der Men-

3% KARL BARTH, Kurze Erklirung des Romerbriefs, 3. Aufl. Miinchen (Kaiser)
1956/Lizenzausgabe STB 94. Hamburg (STB) 21972, 36.

3% KARL BARTH, Die Kirchliche Dogmatik 1/2, Ziirich (TVZ) 1938, 780.

* HoLL, Luther (wie Anm. 1).

83



Hartmut Kress

schenrechte einzulassen. In der evangelisch-reformierten Theologie, die
dem Werk Barths besonders stark verpflichtet war, gelang der Briicken-
schlag zum Gedanken der Menschenrechte erst in den 1970er-Jahren. Um
ithn iiberhaupt vollziehen zu konnen, spielte eine Rolle, Menschenrechte
nicht im neuzeitlichen Sinn auf der Grundlage menschlicher Individualitt
und Autonomie, sondern als Ausdruck von «Gottes Recht auf den Men-
schen» (Jiirgen Moltmann) auszulegen. Noch in den 1970er-Jahren wurde
betont, Menschenrechte sollten nicht auf der Basis neuzeitlichen Denkens
anerkannt werden, das «vernunftgldaubig» sei, und sie diirften auch «nicht
aus der Tatsache des Menschseins» als solcher abgeleitet werden. Gegen-
tiber der Menschenrechtsdeklaration der Vereinten Nationen von 1948 sei
kritisch anzumerken, dass Menschenrechte «nicht etwas Zukommendes
oder Natiirliches» seien®'.

Es steht ausser Frage, dass die evangelischen Kirchen nach dem Zwei-
ten Weltkrieg die Menschenrechte und die Gewissensfreiheit faktisch
bejaht haben**. Umso krasser sticht davon ab, dass es fiir die evangelische
Theologie sehr schwierig war, gedanklich einen Zugang zu finden. Die
relationale Ontologie, die die menschliche Individualitidt ganz in den Hin-
tergrund treten liess, und die Distanz gegeniiber dem Gewissensbegriff
und dem Grundrecht der Gewissensfreiheit, die sich z.B. bei Barth findet,
lassen es erklirlich werden, warum es in den Jahrzehnten nach dem Zwei-
ten Weltkrieg fiir die Theologie lange Zeit so grosse Probleme gab, sich in
konstruktiver Weise auf die Diskussion iiber Menschenrechte einzulassen.

10. Nochmals: Gewissen und Gewissensfreiheit als «protestantischer
Imperativ»

Abschliessend ist erneut an die andere, eingangs dargestellte Traditionsli-
nie der evangelischen Theologie zu erinnern, die sich u.a. mit den Namen
von Friedrich Schleiermacher, Emnst Troeltsch, Adolf von Harnack oder
Karl Holl verbindet. Thre Intention zeigt sich an der Formulierung Schlei-
ermachers, der zufolge das evangelische Christentum «einen jeden auf

4l Vgl. JAN M. LOCHMAN/JURGEN MOLTMANN, Gottes Recht und Menschenrechte,
Neukirchen-Vluyn (Neukirchener) 1976 (Zitate 26 ff., 31).

> Als neuere kirchliche Erkldarung sei exemplarisch erwihnt: KIRCHENAMT DER
EKD (Hg.), Gewissensentscheidung und Rechtsordnung. Eine Thesenreihe der Kam-
mer fiir Offentliche Verantwortung der Evangelischen Kirche in Deutschland, EKD-
Text Nr. 61, Hannover 1997.

84



Gewissen und Gewissensfreiheit: Kristallisationspunkt prot. Theologie

sein Gewissen zu weisen» hat, sodass an jeden Einzelnen der Imperativ
gerichtet sei: «Thue das, was die christliche Sittenlehre lehrt, immer so,
wie es deine Individualitit fordert.»" Es ist einzurdumen, dass die evan-
gelische Theologie den Begriff des Gewissens vor allem im 20. Jahrhun-
dert sehr zuriickgedrdngt hat. Die Einseitigkeit des relationalen Men-
schenbildes, das den Gewissensbegriff so stark zuriicktreten liess, sollte
aus den Griinden, die oben in Umrissen angesprochen worden sind, inner-
halb der evangelischen Theologie kritisch tiberdacht werden. Dartiber
hinaus ist zweifellos einzurdumen, dass sich der Protestantismus in der
Vergangenheit nicht immer hinreichend fiir die Achtung und die konkrete
Durchsetzung der Gewissens- und Religionsfreiheit Dritter eingesetzt hat.

Trotzdem 1st die eingangs formulierte Einschédtzung aufrechtzuerhal-
ten, dass der Gewissensbegriff systematisch, ethisch sowie wirkungsge-
schichtlich einen Kristallisationspunkt des Protestantismus bildet. Dariiber
hinaus ist er unverzichtbar, um die notwendige Abgrenzung gegeniiber
der katholischen Theologie und Kirche zu verdeutlichen. Dieser Aspekt
der Abgrenzung spielte bereits theologiegeschichtlich — z.B. fiir die Uber-
legungen zum Gewissen bei Karl Holl oder bei Schleiermacher — eine
Rolle*. Die Position der katholischen Kirche, die die Bindung des Gewis-
sens an die Vorgaben des Lehramtes fordert, ldsst sich in protestantischer
Perspektive nicht nachvollziehen. In den 1990er-Jahren hat die katholi-
sche Seite die Verpflichtung des Gewissens von Theologen und von Laien
an das kirchliche Lehramt sogar nochmals verstirkt in den Mittelpunkt
geriickt. Dies erfolgte unter anderem im Jahr 1998 durch die Ergénzung
des Kanons 750 im «Codex Iuris Canonici» und durch das Motu proprio
«Ad tuendam fidem»". Was konkrete ethische Fragen anbelangt, so hat
die katholische Lehre auf moderne Entwicklungen in der Medizin — dar-
unter hormonelle Kontrazeptiva, die medizinisch assistierte Reproduktion
zum Zweck der Sterilitdtsbehandlung oder die anf medizinische Therapien
zielende humane embryonale Stammzellforschung — mit einem Nein rea-
giert, dessen fortdauernde Geltung sie wiederholt betonte. Abgesehen von
Themen des Kirchen- oder Sakramentsverstandnisses beharrt sie auch in

*Vgl. Anm. 7 und 8.

* Vgl. oben die Abschnitte 1 und 2.

B Vgl. NORBERT LUDECKE, Art. «Depositum fidei», in: Lexikon fiir Kirchen- und
Staatskirchenrecht, Bd. 1, Paderborn (Schéningh) 2000, 403f.; LUDGER MULLER, Art.
«Gehorsam, kath.», in: Lexikon fiir Kirchen- und Staatskirchenrecht, Bd. 2, Paderborn
(Schoningh) 2002, 17-19.

85



Hartmut Kress

der Ehe- und Sexualmoral auf tradierten Positionen®®. Zwar hat sie 1965
auf dem Zweiten Vatikanischen Konzil die Gewissens- und Religionsfrei-
heit als ein Grundrecht, das der Staat schiitzen muss, akzeptiert. Der ka-
tholische Verfassungsrechtler Ernst-Wolfgang Bockenférde hat immer
wieder darauf hingewiesen, dass die Anerkennung der Menschenwiirde
und der Religionsfreiheit, die allen Menschen zugute kommt, im Jahr
1965 innerhalb der katholischen Theologiegeschichte einen wegweisen-
den Einschnitt markiert'’. Andererseits hat sogar Bockenforde im Dezem-
ber 2005 in einem Aufsehen erregenden Artikel mit Besorgnis festgestellt,
dass sich in der katholischen Kirche jetzt «eine deutliche Tendenz» zeigt,
«Autoritit und Verbindlichkeit von Ausserungen des ordentlichen pipstli-
chen Lehramts, soweit moglich, aufzusteigern». Die Differenz, die formal
zwischen explizit unfehlbaren und den fortlaufend verkiindeten Voten zu
dogmatischen oder moralischen Fragen bestand, wird eingeebnet; statt
dessen wird eine durchgéngige Verbindlichkeit lehramtlicher Vorgaben
angestrebt. Unter Anspielung darauf, dass die katholische Kirche im Jahr
1965 ihre eigenen friiheren Verurteilungen der Gewissens- und Religions-
freiheit korrigiert hat, warf Bockenfoérde die Frage auf: «Wie hitte die
Anerkennung der Religionsfreiheit sich vorbereiten konnen, wenn nicht
kritische, auch offentliche Infragestellungen durch Theologen und enga-
gierte Laien ... stattgefunden hitten?»*®

Im Unterschied zur katholischen Kirchengeschichte und zu den Ten-
denzen, die sich im heutigen katholischen Kirchenrecht zeigen, ist fiir den
Protestantismus die eigenverantwortliche Urteilsbildung der Laien und
der Theologen seit je essenziell ™. Uberhaupt ist die protestantische Re-
formation daraus hervorgegangen, dass ein Einzelner, der in Wittenberg
Theologie lehrende Martin Luther, sich aus Gewissensgriinden gegen

* Vgl. HARTMUT KREss, Ethischer Immobilismus oder rationale Abwiigungen?,
in: Reiner Anselm/Ulrich H. J. Kortner (Hg.). Streitfall Biomedizin. Urteilsfindung in
christlicher Verantwortung, Gottingen (V&R) 2003, 111-134.

7 Vgl. ERNST-WOLFGANG BOCKENFORDE, Kirche und christlicher Glaube in den
Herausforderungen der Zeit. Beitrige zur politisch-theologischen Verfassungsge-
schichte 1957-2002, Miinster (Lit) 2004.

* ERNST-WOLFGANG BOCKENFORDE, Das pipstliche Lehramt im Licht der Reli-
gionsfreiheit, in: Frankfurter Allgemeine Zeitung vom 7. Dezember 2005, 39.

4 Vgl. REINER ANSELM, Die Kunst des Unterscheidens. Theologische Ethik und
kirchliche Stellungnahme, in: ders./Kortner (Hg.), Biomedizin (wie Anm. 46), 47—69;
PETER DABROCK u.a., Menschenwiirde und Lebensschutz. Herausforderungen theolo-
gischer Bioethik, Giitersloh (GVH) 2004, 47 ff.

86



Gewissen und Gewissensfreiheit: Kristallisationspunkt prot. Theologie

Vorgaben und Anschauungen der damaligen Kirche aufgelehnt hatte. Im
20. Jahrhundert hat die Wertschitzung des Gewissens und der individuel-
len Urteilsfindung, die fiir den Protestantismus charakteristisch ist, dazu
gefiihrt, dass Vordenker der neueren evangelischen Theologie, unter ihnen
Paul Tillich oder Rudolf Bultmann, es abwiesen, der einzelne Mensch
solle zugunsten des Glaubens sein eigenstindiges Denken in den Hinter-
grund riicken und eine «Aufopferung des Intellekts» (sacrificium intellec-
tus) leisten”. Begriffsgeschichtlich hat das Thema des sacrificium intel-
lectus seine besondere Bedeutung und «seine fortan greifbare Prignanz»
aufgrund der Dogmatisierungen des Ersten Vatikanischen Konzils erhal-
ten, denen sich zahlreiche Katholiken, auch Bischofe, nur unter Wider-
streben beugtenSI. Der hohe Rang, der auf evangelischer Seite der eigen-
verantwortlichen Urteilsfindung von Laien und von Theologen zukommit,
trat in den zuriickliegenden Jahren innerprotestantisch erneut an der Plura-
litit der Meinungsbildung zu biomedizinischen Streitfragen zutage™”.

Im Rahmen des hier vorliegenden Beitrags konnen keine Einzelprob-
leme erdrtert werden, die sich ethisch und rechtlich bei der Begriindung
oder der konkreten Auslegung der Gewissens- und Religionsfreiheit erge-
ben. Ebenso wenig kann entfaltet werden, dass der Staat und die Rechts-
ordnung gegebenenfalls Grenzen ziehen miissen, wenn die Berufung Ein-
zelner auf die Gewissens- oder die Religionsfreiheit in missbrauchlicher
Weise erfolgt und die Grundrechte Dritter beeintrdchtigt werden. Stattdes-
sen ist abschliessend zu betonen, dass gewichtige Impulse zum Verstind-
nis des Gewissens und der Gewissensfreiheit, die in der Geistesgeschichte
des Protestantismus wirksam geworden sind, in der Gegenwart sogar noch
zusdtzlich an Aktualitdat und Gehalt gewinnen. Hierzu gehort der Gedan-
ke, dass der Einzelne sein Gewissen «kultivieren» und, so weit es ihm
moglich ist, seine personliche Gewissensverantwortung «steigern» soll-
te>. Schleiermachers Postulat, dass das evangelische Christentum «einen

% Vgl. PauL TILLICH, Systematische Theologie, Bd. 3, Stuttgart (EVW) 1966,
257 £., 262 f.; RUDOLF BULTMANN, Neues Testament und Mythologie, in: KuM 1,
1948, 17.

31 MATTHIAS LAARMANN, Art. «Sacrificium intellectus», in: HWP 8, 1992, 1113—
1117, hier 1114.

32 Vgl. ANSELW/KORTNER (Hg.), Biomedizin (wie Anm. 46).

> Vgl. oben bei Anm. 10-14 die Gesichtspunkte, die ankniipfend an Albert
Schweitzers Kulturphilosophie genannt worden sind. Konkret materialethische Uber-
legungen aus der Sicht des Verfassers: HARTMUT KRESS, Am Lebensende. Patienten-
verfiigungen und das Recht auf Selbstbestimmung in der Perspektive protestantischer

87



Hartmut Kress

jeden auf sein Gewissen zu weisen» hat’", hat unverindert als ein Schliis-
selgedanke protestantischer Theologie zu gelten.

Hartmut Kress (geb. 1954 in Hohenlimburg D), Prof. Dr. theol. 1983
Promotion, 1989 Habilitation, 1993-2000 Professor fiir Systematische
Theologie (evang.) mit Schwerpunkt Ethik in der Universitit Kiel, seit
2000 in der Universitit Bonn. Mitglied im Wissenschaftlichen Beirat des
Konfessionskundlichen Instituts Bensheim (1996-2006), in der Kammer
fiir Entwicklung und Umwelt der Evangelischen Kirche in Deutschland
(1998-2003), in der Bioethik-Kommission des Landes Rheinland-Pfalz,
der Zentralen Ethikkommission fiir Stammzellenforschung Berlin, u.a.m.

Anschrift: Gerasstr. 43, D-53126 Bonn, Deutschland.

English Summary

The author characterizes Protestantism as a religion of conscience and describes
freedom of conscience as a focal point of Protestantism. He shows that Luther
interprets conscience first in light of the idea of God, i.e. in a theocentric perspec-
tive, and then morally. The Lutheran idea of conscience results from the experi-
ence of a clash between human responsibility and the absolutely demanding Di-
vine Will. Though Luther himself did not tolerate defection from belief, in the
long run and by the influence of Christian minorities in the USA, the protestant
stress on individual responsibility and authenticity led to the human right of reli-
gious freedom. Protestant theology in the 20" century, however, had a disturbed
view of conscience. According to Karl Barth, a human being who follows the
rules of the natural conscience is in danger to practice the most terribly godless
seif-justification. And the human individual as such is isolated from God and
therefore damned. Protestant theology, as far it was influenced by Barth, adopted
a positive view of human rights only in the seventies of the last century. Even
today the diverse attitudes towards questions of bioethics in Protestantism result
from different concepts of conscience and individuality.

Ethik, erscheint in: Ulrich H. J. Kortner u.a. (Hg.), Lebensanfang und Lebensende in
den Weltreligionen. Beitrige zu einer interkulturellen Medizinethik, Neukirchen-
Vluyn (Neukirchener) 2006.

**Vgl. Anm. 8.

88



	Gewissen und Gewissensfreiheit : Kristallisationspunkt protestantischer Theologie

