
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 96 (2006)

Heft: 2

Artikel: Verbindlichkeit und Reichweite von Gewissensansprüchen in römisch-
katholischer Sicht

Autor: Molinski, Waldemar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405003

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405003
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Verbindlichkeit und Reichweite von
Gewissensansprüchen in römisch-katholischer Sicht

Waldemar Molinski SJ

1. Die Aufgabe des Gewissens im Rahmen des sittlichen Aktes

Sittliches Handeln unterscheidet sich von kausal determinierten Akten, die
auf innerweltliche kategoriale Objekte ausgerichtet sind, dadurch, dass es

auf freien Entscheidungen beruht Diese sind auf subjektive Vernunftgründe

eines sich frei entscheidenden Menschen zurückzuführen. Auf
diese persönlichen Gründe gestützt, verursacht er seine freien Handlungen
eigenverantwortlich (autonom). Die Hinordnung des Menschen zu
solchen Handlungen begründet seine unantastbare Menschenwürde.

Mit seinen sittlichen Handlungen nimmt der Mensch mit seinem
Gewissen dazu Stellung, ob diese Handlungen dem ihm von seiner Vernunft
vorgegebenen Sinn und Zweck seines ihm geschenkten und in eine
bestimmte Kultur eingebundenen Lebens entsprechen oder nicht. Ersteres ist
der Fall, und seine Handlungen sind folglich für ihn sittlich verpflichtend,
wenn er sie intentional auf sein von seinem subjektiven Willen unabhängiges

objektiv definitives Ziel hinordnet, im Rahmen des ihm Möglichen
unbedingt das von ihm erkannte sittlich Gute zu tun und so - gläubig
gesprochen - immer den erkannten Willen Gottes zu erfüllen. Letzteres ist
der Fall, und seine Handlungen sind für ihn sittlich verboten, wenn sie in

Abhängigkeit von seinem subjektiven Willen definitiv ein objektives Ziel
verfolgen, das dem seiner Vernunft objektiv vorgegebenen Sinn und
Zweck seines ihm aufgetragenen Lebens widerspricht. Das geschieht,
wenn die Intentionalität seiner Handlungen - am Massstab des ihnen

objektiv vorgegebenen definitiven Ziels gemessen - ein Ziel verfolgen,
das von einem Menschen - ohne Rücksicht auf die gewonnenen, unbedingt

verpflichtenden Einsichten seines Gewissens - eigenmächtig und
somit nach seinem willkürlichen Belieben festgelegt wurde. Sie sind
deshalb nämlich zwar noch unter bestimmter Rücksicht, aber definitiv als

unvernünftig bzw. dem unbedingt verpflichtenden Willen Gottes
widersprechend zu unterlassen.

1

Waldemar Molinski, Art. «Akt, sittlicher», in: SM 2. 1967, 68-89: ebenfalls
in: Herders Theologisches Taschenlexikon, Bd. 1. Freiburg i.Br. (Herder) 1972, 50-66.

36 IKZ 96 (2006) Seiten 36-63



Verbindlichkeit und Reichweite von Gewissensansprüchen in röm.-kath. Sicht

Bei sittlichen Handlungen ist der Mensch somit - anders als ein Tier -
nicht nur durch Impulse determiniert, die zwangsläufig nur das durch
diese Impulse instinktiv festgelegte Ziel verfolgen. Die kausal determinierten

Akte verfolgen, sofern sie nicht von aussen daran gehindert werden,

das Eigeninteresse des Lebewesens und dienen seinem Selbsterhalt.

Diejenigen mit anderen Lebewesen geteilten Akte des Menschen, die als

Instinktreaktionen ein kausal festgelegtes Ziel verfolgen, werden in der
Scholastik als actus hominis bezeichnet.

Bei seinen sittlichen Handlungen aber nimmt der Mensch mit seiner

subjektiven Vernunft erkennend und wollend zu den von ihm selbst
bestimmten kategorialen Objekten mit ihrem sie transzendierenden objektiven

normativen Bezug zum Wahren und Guten an sich Stellung. Das

geschieht, soweit dieser Transzendenzbezug sich ihm in den von ihm
angestrebten kategorialen Objekten thematisch oder zumindest unthematisch

erschliesst. Diese Handlungen werden im Unterschied zu den «actus
hominis» actus humani genannt.

Der Mensch ist ein Fleisch gewordener, inkarnierter Geist, der mit seiner

Vernunft gleichzeitig - in begrenztem Ausmasse - handlungs- und
selbstbewusst ist. Er ist in seinem vernünftigen Erkennen und Wollen
prinzipiell offen für das Sein überhaupt und im Ganzen und dabei für das

Vernehmen des Wahren und Guten an sich. Er kann seine existenzielle
Dynamik nur dadurch zur Geltung bringen, dass er als selbstbestimmtes
freies Subjekt zu seinen Mitmenschen und zur Schöpfung und durch sie

zum Sein als solchem und somit zu Gott unausdrücklich oder ausdrücklich

bewusste und freie Beziehungen aufnimmt und sie entfaltet. In dieser

Dynamik seiner bewussten und freien Existenz tut sich ein konstitutives
Element seines erkenntnis- und handlungsorientierten Strebens, seiner
Intentionalität kund, das ihn in selbstloser, vom blossen Eigeninteresse
losgelöster Weise auf die Wahrheit hinordnet (appetitus veri). Diese
Intentionalität will die Gegenstände des bewussten Erkennens und Wollens
so enthüllen, wie sie im Hinblick auf die Wirklichkeit an sich und somit in
Wahrheit (a-lêtheia) sind. Seine auf Objekte bezogene Vernunft nötigt den
Menschen dazu, die objektive Wahrheit über das Sein und den praktischen

Sinn und Zweck der von ihm angestrebten Objekte zu suchen
(theoretische und praktische Vernunft). Sie ist objektiv geordnete Vernunft
(ratio recta), soweit ihr Vernehmen mit der Wirklichkeit übereinstimmt
(veritas est adaequatio intellectus et rei).

Tatsächlich ist aber die Erkenntnis der Vernunft in der Anwendung
ihrer apriorischen Prinzipien auf die wahre und gute Beurteilung der Wirk-

37



Waldemar Molinski SJ

lichkeit ihrer kategorialen Objekte nicht unbedingt irrtumsfrei. Sie ist
dann in dem Masse, wie sie von der geordneten Vernunft abweicht,
subjektiv irrende Vernunft (ratio errans). Prinzipiell befähigt die Vernunft den
Menschen aber dazu, das zu entdecken, was er wissen und tun muss, um
seine Vervollkommnung als menschliche Person in seinen Beziehungen
zu sich selbst, zu seinen Mitmenschen, zu den gesellschaftlichen Gruppen
und zu Gott wirklichkeitsentsprechend und somit sinnvoll sowie zweckmässig

zu gestalten.
Die praktische Vernunft leitet den Menschen dazu an, das an sich Gute

unbedingt zu wollen und das als gesollt wahrgenommene kategoriale Gute

(bonum apprehensum) zu tun. Wenn der Mensch dieser vernünftigen
Anleitung des Willens folgt, das von ihm als unbedingt gesollt
wahrgenommene Gute zu tun und das von ihm wahrgenommene Böse zu
unterlassen, handelt er praktisch gut. Ansonsten handelt er praktisch böse und
lädt Schuld auf sich. Der Grund dafür ist, dass die Vernunft mit ihrer
unausweichlichen Dynamik zur Beurteilung des kategorial Erkannten nach
seiner Übereinstimmung mit der Wahrheit an sich (theoretische Vernunft)
und des von ihr kategorial Gewollten nach seiner Übereinstimmung mit
dem Guten an sich (praktische Vernunft) sucht. Die vom Menschen nicht
irrtümlich fehlgeleitete oder absichtlich missbrauchte Vernunft strebt ihrer
Natur nach zur Übereinstimmung ihres subjektiven Erkennens und Wol-
lens mit der kategorialen objektiven Wirklichkeit in ihrer transzendentalen

Beziehung zum Wahren und Guten an sich. Die Berufung des Menschen

zu selbstbestimmtem sittlichen Handeln ist demnach in seiner - allerdings
nicht unbedingt irrtumsfreien - Befähigung zum erkenntnismässig Richtigen

(dem Wahren) und in seiner gleichzeitigen - allerdings ebenfalls nicht
unbedingt missbrauchsfreien - Befähigung zum willensmässig Gesollten
(dem Guten) begründet. Die Fähigkeit des Menschen darf deshalb nicht
auf bloss vom Instinkt geleitetes Erkennen und Wollen reduziert werden.
Der Mensch ist vielmehr prinzipiell zu von der Vernunft geleitetem
Erkennen und Wollen in der Lage.

Das zur sittlichen Beurteilung des freien sittlichen Handelns eines
Menschen bestimmte Gewissen hat die Aufgabe, unabhängig vom subjektiven

Willen dieses Menschen nach den ihr vorgegebenen Vernunftregeln
selbstständig und insofern autonom zu prüfen, inwieweit eine vom sittlichen

Subjekt intendierte kategoriale Handlung mit dem ihr eigenen
transzendentalen Bezug als vernunftgemäss wahrgenommene und als solche
als gut erkannte eine konkret sittlich gesollte Handlung ist, deren

Verwirklichung deshalb der Menschenwürde entspricht. Beim sittlichen Han-

38



Verbindlichkeit und Reichweite von Gewissensansprüchen in röm.-kath. Sicht

dein überprüft der Mensch unter Zuhilfenahme seines Gewissens, ob der
seinem Handeln zugrunde liegende subjektive Fundamentalentwurf von
sich selbst seinem notwendig vernunftgemässen Streben nach Wahrheit
(appetitus veri) und somit nach bestem Wissen und Gewissen dem objektiv

intendierten Vernehmen seiner Vernunft bzw. nach gläubiger Interpretation

dem Fundamentalentwurf entspricht, den Gott von ihm hat. Daraus

ergibt sich als weitere Aufgabe der praktischen Vernunft, den Menschen
dazu anzuleiten, entsprechend der als gesollt erkannten Ordnung der
Vernunft zu handeln, der sich der Mensch durch eine freie Entscheidung nach
seinem Belieben aber widersetzen kann.

Aus vom Menschen subjektiv festgelegten Gründen entscheidet er mit
seiner praktischen Vernunft, wie er sich zu den von ihm angestrebten
Objekten - im Rahmen des ihm Möglichen - zweckmässig verhalten will.
Er handelt dabei im Wissen um die Folgen seiner von ihm aus subjektiven
Gründen verursachten Tat und im - wenigstens unthematischen - Wissen

um sich selbst. Er entscheidet sich zu seiner Tat frei und ist prinzipiell
dazu befähigt, die Gegenstände seiner Erfahrung richtig zu beurteilen und
mit seinem Willen das sittlich Gute anzustreben sowie das Böse zu
unterlassen.

Dabei beurteilt er einerseits seine von ihm frei gewollte und insoweit
zu verantwortende Tat nach dem obersten Prinzip der praktischen
Vernunft, dass das sittlich Gute unbedingt zu tun und das Böse unbedingt zu
unterlassen ist, zwangsläufig danach, ob sie gut oder böse ist. Dieses Urteil

richtet sich seinerseits danach, ob er mit seiner Tat das seiner Natur
definitiv entsprechende sowie erkannte und deshalb unbedingt gesollte
definitive Ziel verfolgt, gut zu sein, oder ob er mit seiner Tat dieses Ziel
verfehlt. Wenn er trotzdem wider besseres Wissen und Gewissen im konkret

angestrebten Ziel seiner Handlung wenigstens unthematisch dieses

verbotene Endziel verfolgt, beurteilt er damit sich selbst als böse.

2. Die Bindung des Gewissensurteils an die ihm unabhängig von
seinem Willen im Naturrecht vorgegebene Ordnung der Vernunft

Das Sittengesetz, nach dem sich der Mensch bei seinem Gewissensurteil
richtet, besteht nach dem eben Ausgeführten in der Anleitung des
Menschen zum Handeln nach der ihm vorgegebenen objektiven Ordnung der

Vernunft, soweit sie von seiner eigenen subjektiven Vernunft vernommen
wird. Zu dieser im Naturrecht niedergeschlagenen Vernunftordnung fin-

39



Waldemar Molinski SJ

den die Einzelnen Zugang in Abhängigkeit von den sozialen Gruppen, in
die sie kulturell eingebunden sind. Von ihren sie umsorgenden Mitmenschen

übernehmen sie zunächst in vertrauensvoller Anlehnung an sie

deren unterschiedliche sittliche Überlieferungen. Später entfalten sie diese

dann in eigener kritischer Verantwortung mehr oder weniger weiter. Die
erkannte und als verpflichtend anerkannte Vernunftordnung, an die alle

gleichermassen gebunden sind, besagt prinzipiell, dass sittlich gut und

gesollt dasjenige Handeln ist, das nach vernünftiger Einsicht der objektiven

Ordnung der universellen menschlichen Vernunft entspricht und
somit menschenwürdig ist.

Der Inhalt des Naturrechts besteht demnach in dem, was nach vernünftiger

in selbstloser, desinteressierter Weise und in unbestechlich an der

Wahrheit orientierter Reflexion der vernünftigen Entfaltung des
Menschen als menschliche Person in Übereinstimmung mit den vernünftigerweise

zu respektierenden Ansprüchen der Mit- und Umwelt nach bestem
Wissen und Gewissen dient.

Die Erkenntnis dieser sittlichen Ordnung ist allerdings wegen der
Kontingenz der menschlichen Existenz, der Irrtumsanfälligkeit unserer
Vernunft und wegen unseres unsittlichen Verhaltens begrenzt und fehlerhaft.
Sie bedarf deshalb immer wieder einer Korrektur und stets einer
fortschreitenden Vervollkommnung.

Die viel geschmähte und als Unterwerfung unter eine autoritäre
Heteronomie missverstandene Bindung des sittlich Handelnden an ihm
vorgegebene objektive moralische Normen ist demnach in Wirklichkeit nichts
anderes als die Frucht einer authentischen Subjektivität. Sie wird nämlich
im moralischen Vollzug unserer geistigen Dynamik entfaltet und in
Anspruch genommen. Diese Dynamik strebt ihrem Wesen entsprechend
nach dem Wahren und durch das Wahre nach Übereinstimmung mit dem
absolut Wahren das erkenntnismässige Moment der Intentionalität). Sie

leitet ihrer Natur gemäss dazu an, unbedingt das Gute anzustreben und mit
ihrem unbedingten Willen zum Guten und durch das Gute zur
Übereinstimmung mit dem absolut Guten zu gelangen das willensmässige,
moralische Moment derselben Intentionalität). Ihr existenzielles (freies)
Moment Subjektivität) wird so noch mehr ausgeweitet.

Das objektive Sittengesetz, das als Bezugspunkt unserer sittlichen
Entscheidungen dient, wird uns durch die Vermittlung unseres praktischen
Urteils (Gewissensurteils) und nicht unabhängig von ihm zuteil. Eine

objektivistische Moral, die vorgängig und unabhängig vom Urteil der

praktischen Vernunft als sittliche Handlungsnorm dienen kann, ist un-

40



Verbindlichkeit und Reichweite von Gewissensansprüchen in röm.-kath. Sicht

möglich. Sie würde usque in infinitum ein objektives Kriterium zur
Überprüfung der Wahrheit unserer Erkenntnis voraussetzen, anhand dessen

ihre Übereinstimmung mit der Wirklichkeit (conformitas cum re) überprüft

werden müsste. Das Verhältnis der subjektiven Moral zur objektiv
vorgegebenen wird vielmehr letztlich nur im Urteil selbst festgestellt. Ein
durch das natürliche Sittengesetz selbst objektiviertes, formuliertes und

zwar vollständig formuliertes Naturrecht liegt demnach nicht vor.
Das Naturrecht fällt nicht vom Himmel. Was wir als Naturrecht und in

diesem Sinne als uns vorgegebenes Recht anerkennen, ist das Ergebnis
menschlicher Reflexion. Die einzig mögliche und gesollte Objektivität in
der Moral ist, dass wir reflektierend prüfen, wie wir zu unserem praktischen

Urteil gekommen sind, das uns die objektiv gesollte Moral
überhaupt erst erkennen und im gleichen Moment als unsere subjektive Moral
anerkennen lässt. Das Naturrecht ist uns - abgesehen von der Offenbarung

- nur durch die Vermittlung der menschlichen Vernunft bekannt.

Infolgedessen kann - streng genommen - ein Sich-Entfernen vom
Naturrecht nur bedeuten, dass wir uns von dem entfernen, was wir als das

von der Sache her objektive und verpflichtende Gute erkennen. Wir handeln

dann subjektiv unmoralisch.
Dabei ist zu bedenken: Nicht das Gewissensurteil begründet die sittliche

Verpflichtung. Diese beruht vielmehr auf dem in Vernunft und Glaube

niedergelegten göttlichen Gesetz. Das Gewissen hat bei dieser
Erkenntnis der sittlichen Verpflichtung nur eine - im sokratischen Sinne -
mäeutische Funktion. Es verhilft der Veranlagung des Menschen zur
Erkenntnis des Wahren und zum Tun des erkannten Guten zum Leben. Das

Gewissen ist somit eine notwendige Bedingung dafür, dass die Anlage des

Menschen zur Erkenntnis und Anerkenntnis des göttlichen Gesetzes zur
Geltung kommt. Es wendet es in seinem gewissermassen richterlichen
Urteil bloss an und schreibt es dabei situationsgerecht fort.

Gewissen ist demnach nicht die Massstäblichkeit des Subjekts gegenüber

dem von der Autorität eingeforderten sittlichen und/oder rechtlichen
Massstab, den diese in einer wahrheitslosen Welt nach eigenem «kreativen»

Ermessen konsensuell oder autoritativ bzw. autoritär festlegt. In ihm
ist die Liebe Gottes, die in den Geboten konkret wüd, dem nach seinem

Ebenbild geschaffenen Menschen nicht von aussen auferlegt. Dieser
nimmt vielmehr mit seiner freiheitsbegabten Vernunft am göttlichen Licht
teil und kann folglich unter Leitung seiner eigenen, vom göttlichen Licht
geleiteten Vernunft die Gesetze erkennen, die Gott nach seinem ewigen
Gesetz für die Natur der Schöpfung und für die Sittlichkeit des Menschen

41



Waldemar Molinski SJ

bestimmt hat. Er hat in seinem innersten Sein einen tief verwurzelten und
letztlich unauslöschlichen Drang zur Erkenntnis und Anerkenntnis der
Wahrheit (appetitus veri). Als Vernunft- und Freiheitswesen muss er
zwangsläufig nach den Gesetzen seiner menschlichen Vernunft und insofern

autonom erkennen und willentlich anerkennen, was das ewige Gesetz
Gottes im Naturgesetz für die Schöpfung und im Naturrecht für das sittliche

Verhalten des Menschen bestimmt. Das heisst: Er soll in seiner ver-
nunftgemässen Autonomie sich nach der Theonomie Gottes richten. Das

Urgewissen hat somit die Aufgabe, das in es hineingesenkte göttliche
Licht zu bewahren und sich bei der eigenverantwortlichen gewissenhaften
Entfaltung seines Lebens und der kulturellen Gestaltung der Schöpfung an
dem in seiner Vernunft und in der Schöpfung wahrnehmbaren Niederschlag

des göttlichen Lichtes und an der Erleuchtung seiner Vernunft
durch die übernatürliche Göttliche Offenbarung zu orientieren.

Das Urgewissen hat in diesem Sinne inhaltlich eine bewahrende Funktion.

In der im Urgewissen sich äussernden Gewissensanlage, der «synte-
resis», ist so etwas wie eine Urerinnerung an das Wahre und an das Gute
in uns eingefügt. Joseph Ratzinger übersetzt deshalb den Begriff der Syn-
teresis mit «Anamnese», die er aber zu Recht nicht als einen Habitus
angeborener Ideen versteht. Er schätzt aber diese Anlage zur Erkenntnis der
Wahrheit und zum Wollen des Guten bei einem zur Vernunft gelangten
Menschen - wie übrigens auch Thomas von Aquin - zu Recht hoch ein.
Sie ist eine innere Seinstendenz des Gott ebenbildlich geschaffenen
Menschen auf das Gottgemässe hin.

Nach Ratzingers moraltheologischer Auffassung befähigt sein Gewissen

einen Menschen darum in der Regel und in weitem Ausmasse durchaus

dazu, sein sittliches Verhalten mit seinem vorausgehenden, begleitenden

und nachfolgenden Gewissen nicht nur subjektiv wahrhaftig, sondern
auch objektiv wahrheitsgemäss zu beurteilen. Angesichts seiner Erfahrung
mit dem Nationalsozialismus und anderen totalitären Regimen sowie mit
weit verbreitetem Konformismus, Opportunismus und Laxismus wendet
er sich entschieden gegen leichtfertige Entschuldigungsversuche von
unsittlichem und sogar verbrecherischem Verhalten mit Berufung auf ein
irrendes Gewissen, das durch den Zeitgeist geprägt wurde. Er geht davon

aus, dass Menschen, die ihr offensichtlich unsittliches oder gar gewissenloses

Verhalten mit ihrer persönlichen sittlichen Überzeugung bzw. mit
ihrer guten Meinung zu rechtfertigen versuchen, sich in Wirklichkeit von
einem überwindlich irrenden und deshalb von ihnen selbst zu korrigierenden

Gewissensurteil leiten lassen. Ihm liegt sehr daran, deutlich bewusst

42



Verbindlichkeit und Reichweite von Gewissensansprüchen in röm.-kath. Sicht

zu machen, dass viel mehr sittliche «Irrtümer» unentschuldbar sind, als

viele Menschen mit betont liberalen Auffassungen meinen.

Wegen der Hinordnung des Urgewissens zur Erkenntnis des Wahren
und zum Wollen des Guten hat dementsprechend das Papsttum bzw. das

kirchliche Lehramt nicht die Funktion, den Gläubigen in neuzeitlich-
voluntaristischer Weise von aussen Gebote aufzuerlegen, sondern die
mäeutische Aufgabe, die innere Fähigkeit der Menschen und speziell der

Gläubigen für die Wahrheit zum Vollzug zu bewegen. Der wahre Sinn
des päpstlichen Lehramts besteht darin, dass es Anwalt des christlichen
Gedächtnisses ist. Der Papst legt seine Weisungen nicht von aussen auf,
sondern entfaltet das christliche Gedächtnis und verteidigt es

3. Analyse des Gewissens

Die römisch-katholische Moraltheologie3 unterscheidet beim Gewissen
im Anschluss an Thomas von Aquin, der als erster in konsistenter Weise
eine massgebliche Gewissenstheorie bzw. -lehre entfaltet, zwischen dem
Habitus des Urgewissens (dem Gewissen als Anlage) und dem zweigliedrigen

Akt des konkreten Gewissensurteils, das spekulativ beurteilt,
welches Verhalten in einer bestimmten persönlichen Situation als gut zu
bezeichnen ist, und das praktisch dazu anleitet, das als gut beurteilte Handeln

in die Tat umzusetzen. Für den Habitus gebraucht die Moraltheologie
mit Thomas den in der Scholastik aus dem Griechischen übernommenen
Ausdruck «synteresis» Bewahrung)4 und für den zweigliedrigen Akt
des Gewissensurteils den Begriff «conscientia».

Unter Urgewissen versteht sie die leitenden Kriterien zur Beurteilung
des vernünftigen Handelns, die zwar nicht angeboren sind, aber intuitiv

" Joseph Kardinal Ratzinger, Gewissen und Wahrheit, in: Michael Kessler u.a.

(Hg.), Fides quaerens intellectum. Beiträge zur Fundamentaltheologie. FS Max
Seckler. Tübingen (Francke) 1992, 293-309.

" Vgl. besonders das von mehreren Autoren verfasste Kapitel «Gewissen und

Verantwortung» im ökumenisch konzipierten Werk: Anselm Hertz u.a. (Hg.), Handbuch
der christlichen Ethik, Bd. 3, Freiburg i.Br. (HerderVGütersloh (Mohn) 1982; darin vor
allem: Ludger Honnefelder. Praktische Vernunft und Gewissen, 19-43.

4 In der von Joseph Bernhart herausgegebenen Übertragung der Theologischen
Summe (KTA 106, Stuttgart 1935/31985) wird die an sich recht glückliche Übersetzung

«Gewissensurschatz» verwendet, die jedoch den Mangel hat, mehr den Inhalt des

Urgewissens denn dieses selbst auszudrücken. Vgl. Josef Pieper, Die Wirklichkeit
und das Gute, München (Kösel) 51949. 105.

43



Waldemar Molinski SJ

erfasst werden und bei allen kategorialen Urteilen der theoretischen
beziehungsweise der praktischen Vernunft als apriorische Bedingungen
ihrer Möglichkeit unausweichlich vorausgesetzt werden. So kann man
kein Urteil der theoretischen Vernunft fällen, ohne die intuitiv bejahte
Gültigkeit des Widerspruchsprinzips anzuerkennen, demzufolge unter der

gleichen Rücksicht etwas nicht gleichzeitig sein und nicht sein kann. Und
man kann kein Sollensurteil der praktischen Vernunft fällen, ohne
anzuerkennen, dass man unbedingt das Gute tun und das Schlechte unterlassen
soll. Man kann (u.a. nach Thomas von Aquin und Joseph Ratzinger) kein
Urteil über den gewissenhaften Umgang mit dem Töten fällen, ohne
vorauszusetzen, dass willkürliches Morden immer verboten ist.

Nach der neuzeitlichen Weiterentwicklung der Gewissenstheorie -
insbesondere durch Kant -, die für das Verständnis des Gewissens in
katholischer Sicht massgeblich ist, ist als weitere apriorische Bedingung
der Gewissensbildung anerkannt, dass jede Beurteilung des sittlichen
Handelns im Gewissensurteil nach Kants Maxime erfolgt, dass das eigene
in einer bestimmten Situation als gesollt beurteilte Wollen als das allgemein

gesollte Handeln angesehen wird. Nur so ist nämlich die Vernünftigkeit

des Handelns gewährleistet, durch die sein Gutsein als solches
formell begründet wird. Darüber hinaus sind für die Möglichkeit der
Gewissensbildung verschiedene andere sittliche Intuitionen nötig, deren

Anwendung bei der Bildung von Gewissensurteilen allerdings
unterschiedlich deutlich reflektiert wird, wie z.B. die Notwendigkeit der
Anerkennung der eigenen Menschenwürde und derjenigen der Mitmenschen
oder die Notwendigkeit des Vertrauens auf sich als vertrauenswürdig
ausweisende Autoritäten.

Alle inhaltlich bestimmten konkreten Normen des Gewissensurteils

folgen den Prinzipien des Urgewissens. Letztere werden beim Akt eines

Gewissensurteils zwar immer gewusst und angewendet, treten aber erst

zutage, wenn man die konkreten handlungsleitenden Gewissensurteile, bei
denen eine bestimmte Handlung immer als zu tun oder zu unterlassen

vorgeschrieben wird, auf ihre Form hin analysiert.
Der Gewissensakt, der in der mittelalterlichen Tradition mit dem Wort

«conscientia» (Gewissen) bezeichnet wird, wird inhaltlich nach weiteren
Quellen bestimmt. Diese sind z.B. die Anerkennung von Handlungsregeln
als objektive Kriterien für die Beurteilung der Ziele und Mittel sowie der

Folgen des sittlichen Handelns, die von der Mitwelt oder der Kirche
übernommenen sittlichen Normen oder diejenigen Normen, zu denen man
aufgrund von eigenen vernünftigen Überlegungen gelangte, weiterhin

44



Verbindlichkeit und Reichweite von Gewissensansprüchen in röm.-kath. Sicht

subjektive Vorurteile, Neigungen usw.. welche die Bildung des

Gewissensurteils beeinflussen. Was bei diesem Handlungswissen tatsächlich
erkannt oder nicht erkannt wird, hängt immer auch von Emotionen und

vom Willen ab, die die richtige Erkenntnis versperren oder zu richtiger
Erkenntnis führen. Der Akt des Gewissensurteils hängt also von einer
schon vorgegebenen menschlichen und moralischen Prägung ab, die dann

durch das konkrete Gewissensurteil entweder weiter verformt oder weiter
gereinigt wird.

Das absolut richtig gebildete Gewissensurteil (conscientia recta) ist
nach traditioneller Lehre dasjenige, das vom Streben der subjektiven
Vernunft eines Menschen nach dem Wahren und Guten (appetitus veri) durch
Übereinstimmung mit der unbedingt richtigen objektiven Ordnung der
Vernunft gebildet wird. Es entspricht somit im Rahmen des Menschenmöglichen

dem ewigen Gesetz, das für Thomas oberste Norm für das

sittlich richtige Handeln ist (lex aeterna est iudicium supremo practicum).
Die sittliche Beurteilung, wie sich ein angestrebtes kategoriales Objekt

zur objektiven Ordnung der Vernunft verhält und deshalb gut oder
schlecht ist, erfolgt in einem spekulativen Gewissensurteil. Bei ihm werden

die inhaltlichen Quellen zur Beurteilung eines sittlichen Aktes nach

den formalen Kriterien des Urgewissens beurteilt (iudicium proximo
practicum). Diese Beurteilung ist irrtumsanfällig und sagt inhaltlich aus, was
der gewissenhafte Mensch konkret tun soll.

Dieses spekulativ praktische Urteil wird seinerseits in einem Selbstbezug

des Urteilenden in einem handlungsanweisenden endgültigen praktischen

Gewissensurteil (iudicium ultimo practicum) weitergeführt. Es

verpflichtet einerseits den Handelnden dazu, seinem spekulativen
Gewissensurteil (iudicium proximo practicum) unbedingt Folge zu leisten, und
beurteilt anderseits den Handelnden als entweder gut oder schlecht, je
nachdem er der Handlungsanweisung seines letztgültigen Gewissensurteils

(iudicium ultimo practicum) Folge leistet oder nicht.
Ein so urteilender Mensch entscheidet sich im Wissen um die Folgen

seiner von ihm aus subjektiven Vernunft- und Willensgründen verursachten

Tat und im - wenigstens unthematischen - Wissen um sich selbst. Er
entscheidet sich zu seiner Tat frei. Er weiss - wenigstens unthematisch -,
dass für sie er selbst und niemand anders in dem Masse verantwortlich ist,
wie er die Auswirkungen seiner Tat erkennt und wie er sich bewusst ist,
dass er selbst sie aus von ihm selbst gewählten Gründen und somit als

freie Person verursacht. Er macht die Erfahrung, etwas unbedingt zu sollen

und doch etwas anderes tun zu können. Das ist eine transzendentale

45



Waldemar Molinski SJ

Erfahrung von Subjektivität in Freiheit und Verantwortung, der er nicht
entfliehen kann.

Das Gewissen ist der unbedingte Anruf zu sich selbst, dessen Anruf
zwar in die Freiheit, aber nicht in die Beliebigkeit des Menschen gestellt
wird. Er ist auch dort gegeben, wo sich der Mensch bezüglich der sachlichen

Gebotenheit oder Verbotenheit eines angestrebten kategorialen
Gegenstandes irrt. Diese eigenverantwortliche Subjekthaftigkeit gegenüber
einem unbedingten Anruf zu sich selbst ist letztlich nur möglich unter der

Voraussetzung der Offenheit des Subjekts auf das Sein überhaupt und im
Ganzen. Diese kann man als die offene Verwiesenheit auf das unendliche
und unfassbare Geheimnis, auf Gott nennen. Diese Verwiesenheit - auch
des spekulativ irrenden Gewissensurteils - auf eine absolute Verpflichtung,

die das Subjekt nicht selbstzerstörerisch von sich abwälzen kann,
bedeutet, dass in ihm eine Bejahung Gottes implizit immer und notwendig
gegeben ist'.

Das ist nur unter der Voraussetzung möglich, dass ein von Vernunft
und freiem Willen geleiteter und somit sittlich handelnder Mensch bei
seinen einzelnen sittlichen Handlungen immer wenigstens unthematisch
einen Fundamentalentwurf von sich selbst hinsichtlich seines von ihm mit
seinen kategorialen Taten angestrebten Endziels verfolgt. In seinem
Gewissensurteil beurteilt der Mensch nämlich jede von ihm frei gewollte und
insoweit zu verantwortende Tat zwangsläufig danach, ob sie gut oder böse
ist und ob er mit seiner Tat das von ihm in seinem letzten praktischen
Gewissensurteil anerkannte definitiv gute und deshalb objektiv unbedingt
gesollte Ziel verfolgt, gut zu sein, oder ob er mit seiner Tat dieses Ziel
verfehlt und er selbst deshalb böse ist, was er freilich bei der nächsten von
ihm voll zu verantwortenden Tat wieder ändern kann. Das heisst in
seinem Gewissensurteil überprüft der Mensch zwangsläufig, ob sein subjektiv

gewollter Fundamentalentwurf, wie er selbst definitiv sein will, mit
dem objektiven Fundamentalentwurf übereinstimmt, den Gott nach
seinem gütigen Willen als Zielvorgabe im Hinblick auf sein definitives Heil
für ihn entworfen hat.

Der normative Anspruch des Gewissens, das Gute unbedingt zu tun
und das Böse unbedingt zu lassen, demzufolge der Mensch sich frei zum
von ihm anerkannten Anspruch der Vernunft und somit nach dem Willen
Gottes entscheiden soll, gestattet ihm, seine ihm als Ebenbild Gottes mög-

5 Karl Rahner. Vom Gewissen, in: ders., Schriften zur Theologie. Bd. 16. Zürich
(Benziger) 1984, 11-25, hier 20-22.

46



Verbindlichkeit und Reichweite von Gewissensansprüchen in röm.-kath. Sicht

liehe vernunftgemässe Selbstbestimmung, seine einmalige persönliche
Identität in Respekt vor seinen geschöpflichen Vorgegebenheiten nach
seinen vernünftig begründeten freien Entscheidungen zu entfalten. Die
Stimme des Gewissens lädt ihn demnach dazu ein, seine ihm nicht von
sich selbst gegebene ursprüngliche eigene Identität nach bestem Wissen
zu bejahen und so zu entfalten, dass er sie bei seiner selbstbestimmten
Lebensgestaltung bewahrt. Das Gewissen hat demnach die inhaltliche und
formelle Aufgabe, den Menschen nach bestem Wissen und Gewissen zur
Bewahrung seiner Identität mit sich selbst anzuleiten. Die gebietende bzw.
verbietende Struktur der handlungsleitenden Gewissensurteile bezieht sich

nur auf die Form von Einsichten der praktischen Vernunft, aber nicht auf
deren inhaltliche Quelle, die aus der irrtumsanfälligen Dimension der

praktischen Vernunft gespeist wird. Was der Mensch aus sich macht, ist
nicht Leistung seiner Natur, sondern seines irrtumsanfälligen Gewissens6.

4. Die Verantwortung für das so genannte «irrende» Gewissen

4.1 Die Verpflichtung des «irrenden» Gewissens, dem Rufzum Guten zu

folgen

Tatsächlich sind die Leistungen des Gewissens in seinen Beurteilungen
der sittlichen Ausrichtung der von einem Menschen unmittelbar
angestrebten kategorialen Objekte trotz des zwangsläufigen Strebens der
praktischen Vernunft nach Übereinstimmung mit dem absolut Guten und
Wahren (appetitus veri) erfahrungsgemäss sehr unzuverlässig und irr-
tumsanfällig. Aufgrund von spekulativen Gewissensurteilen werden nämlich

bei bestimmten kategorialen Handlungen - mit einer sie transzendie-
renden gleichzeitigen absichtlichen Hinordnung auf das absolut Gute -
sittlich gute Taten beabsichtigt, die mit ihrer ebenfalls absichtlichen
Hinordnung auf einen bestimmten kategorialen Zweck einen der rechten

Ordnung der praktischen Vernunft widersprechenden Zweck verfolgen. Demnach

entspricht das spekulative Gewissensurteil (iudicium proximo
practicum) des Menschen keineswegs immer der mit dem ewigen Gesetz (lex
aeterna) übereinstimmenden Ordnung der praktischen Vernunft (recta
ratio).

6 Ludger Honnefelder, Gewissen und personale Identität, in: Hauptabteilung
Schule und Hochschule des Erzbistums Köln (Hg.), Impulse Nr. 42/2 (1997) 2-6.

47



Waldemar Molinski SJ

Von Gewissensirrtümern spricht man bei solchen spekulativen
Gewissensurteilen zunächst dann, wenn jemand aufgrund eines subjektiven
Urteils zu der klaren Überzeugung gelangt, dass er eine bestimmte Handlung

vernünftigerweise unbedingt verwirklichen bzw. unterlassen soll,
obwohl dieses Verhalten in Wirklichkeit Auswirkungen hat, die mit der
rechten Vernunft und dem ihr entsprechenden Verhalten unvereinbar sind.
Von Gewissensirrtümern sprechen Menschen u.U. aber auch dann, wenn
jemand aufgrund einer bloss leichtfertigen Meinung zu der Ansicht
gelangt, dass er eine bestimmte Handlung verwirklichen oder unterlassen

darf, obwohl dieses Verhalten von ihm vernünftigerweise an sich erkennbare

Auswirkungen hat, die der von ihm durchaus erkennbaren Ordnung
der Vernunft widersprechen.

Das Gewissen «irrt» im ersten Fall hinsichtlich der Erkenntnis, aber
nicht hinsichtlich des Willens des Handelnden dann, wenn dieser in
seinem definitiven praktischen Gewissensurteil das formale Ziel verfolgt, das

als gesollt anerkannte Gute in der Weise unbedingt zu wollen, wie er es

inhaltlich nach dem für ihn in der konkreten Situation in zumutbarem
Ausmasse gewonnenen Wissen und in diesem Sinne nach bestem Wissen
wahrnimmt. Das irrende Gewissen irrt unter diesen Umständen bloss

darin, dass es das vom Handelnden unmittelbar angestrebte kategoriale
Objekt als erstrebenswert beurteilt, obwohl es nach der objektiven
Ordnung der Vernunft nicht erstrebenswert und somit schlecht ist. Der Urteilende

will demnach in einer ungewollt sich widersprechenden Weise
einerseits unbedingt das Gute tun und das Böse unterlassen und strebt
anderseits gleichzeitig unmittelbar gewollt, aber definitiv ungewollt ein

Objekt als gut an, das in Wirklichkeit objektiv schlecht ist. Einem solchen
unüberwindlichen Gewissensirrtum (error invincibilis) liegt keine sittliche
Schuld des Irrenden zugrunde.

Das Gewissen «irrt» jedoch im zweiten Fall nicht nur hinsichtlich seiner

Erkenntnis. Es ist vielmehr auch hinsichtlich seines Wollens des Guten

fehlgeleitet, wenn ein Mensch seiner von ihm wahrgenommenen
Verpflichtung des Strebens nach der von seinem Willen unabhängigen Wahrheit

an sich aus unlauteren Motiven nicht nachkommt. Dann kann er
irrtümlich und leichtfertig eine von ihm gewollte Handlung als gut beurteilen,

von der er wissen könnte und sollte, dass sie unbedingt zu unterlassen
ist. Sein unlauteres Wollen verursacht ein solches irrtümliches spekulatives

Gewissensurteil. Ein solcher überwindlicher Gewissensirrtum (error
vincibilis) liegt demnach dann vor, wenn der Irrtum auf schuldhaftem
Handeln oder Unterlassen beruht. Ein solches nicht ernsthaft gebildetes

48



Verbindlichkeit und Reichweite von Gewissensansprüchen in röm.-kath. Sicht

Gewissensurteil ist in Wirklichkeit eine zu unverantwortlichem Handeln
Anlass gebende blosse Meinung. Ein auf einer solchen unverbindlichen
Meinung beruhendes mehr oder weniger gewissenloses Handeln liegt
immer dann vor, wenn jemand - wie es häufig geschieht - mit Berufung
auf eine nur oberflächliche Überzeugung gestützt handelt. Ein solcher
Mensch ist für seine Gewissenlosigkeit so weit verantwortlich, wie er die

Anleitung seines Gewissens zu gewissenhaftem Handeln unterdrückt hat

bzw. immer noch vernachlässigt. Ein dem Ruf des Gewissens nicht
folgendes Handeln ist immer so weit schlecht, wie es auf eine Verweigerung
des Hörens dieses Rufes zurückzuführen ist. Es beruht auf einem
unverantwortlichen und unbedingt abzustellenden Versagen des Handelnden.

Das Streben der menschlichen Vernunft nach dem absolut Guten und
Wahren (appetitus veri) wird demnach beim «irrenden» Gewissen
aufgrund der Kontingenz des Menschen und seiner ererbten und/oder eigenen
Schuld mehr oder weniger fehlgeleitet und in die Irre geführt. Menschen
intendieren mit vermeintlich oder wirklich subjektiv guter definitiver
Absicht immer wieder objektiv schlechte Zwecke mit teilweise verheerenden

Auswirkungen.
Sowohl einem absolut richtig gebildeten als auch einem «unüberwindlich

irrenden» Gewissensurteil soll man unbedingt folgen. Eine «über-
windlich irrende» blosse Meinung berechtigt nicht zum Handeln nach

dieser Meinung, sondern verpflichtet zur Bildung eines ehrlichen
Gewissensurteils. Nur in Übereinstimmung mit einem solch echten Gewissensurteil

kommt nämlich der sittlich handelnde Mensch seinem vom blossen

Eigeninteresse losgelösten und ihn bindenden Streben nach Erkenntnis
und Anerkenntnis des Wahren und Guten an sich (appetitus veri) in
eigenverantwortlicher Weise nach. Nur unter diesen Umständen bewahrt
und entfaltet er seine persönliche Identität. Dass man einem solchen
wirklichen Gewissensurteil nicht zuwiderhandeln darf, sondern ihm unbedingt
folgen soll, ergibt sich aus der der Vernunftnatur des Menschen eigenen

Bindung an das Streben seiner Vernunft nach dem Wahren und Guten an

sich. Dadurch ist der Mensch zumindest unthematisch auf das absolute
Geheimnis Gottes hingeordnet, in der endgültigen Übereinstimmung, mit
dem er seine Vollendung findet.

Die unbedingte Verpflichtung, seinem Gewissen zu folgen, wird
deshalb selbstverständlich auch seit eh und je von der kirchlichen Moral
vertreten. Sie beruft sich dabei u.a. und besonders gern auf das Wort des

hl. Paulus: «Was nicht aus Überzeugung geschieht, ist Sünde» (Röm
14,23). Ihr Eintreten für die Gewissens- und die in ihr begründete Religi-

49



Waldemar Molinski SJ

onsfreiheit im 2. Vatikanischen Konzil ist in dieser sittlichen Verpflichtung

begründet, dem Ruf des Gewissens zum Guten unbedingt zu folgen

4.2 Die geschichtlich umstrittene sittliche Beurteilung des Gewissensirrtums

Umstritten ist aber in der Tradition der Moraltheologie, ob bzw. inwieweit
das Handeln nach einem «irrenden» Gewissensurteil als sittlich gut
anzusehen ist, wenn bei dem Urteilenden ein Widerspruch zwischen seinem
formalen unbedingten Wollen des Guten (opus operantis) und dem von
ihm gleichzeitig inhaltlich intendierten kategorial schlechten Objekt (opus
operatum) besteht8.

Der Streit darum ist auf die ambivalente Erfahrung zurückzuführen,
dass es einerseits zahlreiche Gewissensirrtümer gibt, die auf - persönlich
zu verantwortendem - Versagen beruhen und insofern überwindlich sind,
und anderseits Gewissensirrtümer, die auf keinem persönlich zu
verantwortenden Versagen, sondern auf schicksalhaft begrenzten Möglichkeiten
der persönlichen Erkenntnis beruhen und insofern unüberwindlich sind.
Die ambivalente Erfahrung mit allen Gewissensirrtümern wegen ihrer
innerlich gespaltenen Intentionalität und die unterschiedliche Erfahrung
der Verantwortlichkeit bei überwindlichen und unüberwindlichen
Gewissensirrtümern führt nämlich zu Unsicherheiten darüber, wie man sittliche
Handlungen beurteilen soll, die nach der eigenen und im Allgemeinen
verbreiteten und überprüften Einsicht der Vernunft auf ein offensichtlich
irrendes Gewissen zurückzuführen sind.

Wegen der ambivalenten Erfahrungen in der Auseinandersetzung mit
Gewissensirrtümern entstand im Mittelalter ein heftiger theologischer
Streit anlässlich der von Abaelard aufgeworfenen Frage: Wie soll man das

Verhalten der Soldaten beurteilen, die Jesus kreuzigten? Er leitete damit
die bis in die Gegenwart anhaltende moraltheologische Diskussion über
die sittliche Beurteilung von Akten ein, die durch ihren Vollzug (ex opere
operato) ein inhaltlich sittlich abzulehnendes kategoriales Objekt intendieren,

aber mit ihrer formal guten Absicht einen absolut guten Zweck ver-

7 Neben der zahlreichen diesbezüglichen Literatur anlässlich des 40-Jahr-Jubiläums

der «Erklärung über die Religionsfreiheit (Dignitatis humanae)» jüngst: Konrad

Hilpert, Die Anerkennung der Religionsfreiheit, in: StZ 223 (2005) 809-819.
8 Louis Janssens, Liberté de conscience et liberté religieuse, Paris (Desclée de

Brouwer) 1964, 9-76.

50



Verbindlichkeit und Reichweite von Gewissensansprüchen in röm.-kath. Sicht

folgen (ex opere operantis) Bei dieser Diskussion schälten sich zwei
Denkansätze heraus, die in idealtypischer Weise einerseits von Thomas

von Aquin und anderseits von Francisco Suarez vertreten werden.
Die richtige Beurteilung von Akten, die auf «irrenden» Gewissensurteilen

beruhen, muss sich nach der Auffassung von Thomas von Aquin10
nach ihrer Seinsbeschaffenheit richten (agere sequitur esse). Folglich sei

ein sittlicher Akt an und für sich (per se) nach dem mit ihm objektiv und
effektiv angestrebten kategorialen Zweck (ex opere operato) als gut oder
schlecht zu bezeichnen. Daraus ergibt sich, dass ein in einem irrtümlichen
Gewissensurteil begründeter Akt unabhängig von dem subjektiv guten
Willen des nach seinem irrenden Gewissen Handelnden per se dann
schlecht bleibt, wenn sein effektiv angestrebtes kategoriales Ziel schlecht
ist (actus specificatur ab objecto). Wenn dieser Akt jedoch aufgrund eines
unüberwindlichen Irrtums über seine wirkliche sittliche Beschaffenheit
mit subjektiv guter Absicht ausgeführt wird, wird dieser per se schlecht
bleibende Akt aufgrund der ihn begleitenden guten Absicht ein per acci-
dens zu entschuldigender Akt, weil man ihn nach dem praktischen
Letzturteil des Gewissens (iudicium ultimo practicum) unbedingt ausführen
soll. Das Gewissensurteil ist ein richtiges nach der Ordnung der Vernunft
gefälltes (recta ratio) und deshalb per se gutes nämlich nur, wenn und
soweit es der obersten Norm des Sittengesetzes, dem ewigen Gesetz (lex
aeterna) entspricht. Nur dann stimmt die subjektive Wahrheit des Gewissens

mit der objektiven Wahrheit des Sittengesetzes überein. Der obersten
Norm der Sittlichkeit widersprechendes Handeln kann darum per se nicht
gut sein. Es bleibt objektiv auch dann schlecht, wenn das endgültige
Gewissensurteil zu seiner Ausführung verpflichtet. Nach dieser thomisti-
schen Beurteilung von Akten eines «irrenden» Gewissens darf man demnach

eine gut gemeinte Tat, die etwas Schlechtes bewirkt und die man
aufgrund eines endgültigen Gewissensurteils doch unbedingt ausführen
soll, nicht per se sondern allenfalls per accidens als eine gute Tat
bezeichnen. Diese Auffassung entspricht der weit verbreiteten Volksmei-

9
Vgl. den kenntnisreichen, aber polemischen und die Auffassungen seiner Gegner

teilweise in unerträglich verzerrender Weise darstellenden Artikel: Théo G. Belmans,
Le paradoxe de la conscience erronée d'Abélard à Karl Rahner, in: RThom 98 (1990)
570-586.

10
Vgl. ausser Janssens, Liberté (wie Anm. 8), insbesondere Richard Bruch, Das

sittliche Naturgesetz als Gottes- und Menschenwerk, in: ders., Person und Menschenwürde.

Ethik im lehrgeschichtlichen Rückblick (Studien der Moraltheologie, Abteilung
Beihefte 3), Münster (Lit) 1998, 55-74.

51



Waldemar Molinski SJ

nung, dass gut gemeintes Verhalten noch lange nicht mit gut Getanem
identisch ist: «Gut gemeint ist das Gegenteil von gut getan.»

Im Gegensatz dazu vertritt Francisco Suarez in seiner Gewissenslehre
mit Berufung auf Duns Scotus die Auffassung, dass das sittliche Handeln

per se nach dem unbedingten formalen Willen einer Person zum Guten an
sich zu beurteilen ist (ex opere operantis). Das Gewissensurteil ist demnach

anders als bei Thomas nicht nach der ihm vorausgehenden Kenntnis
des objektiv Gesollten (iudicium supremo practicum), sondern nach der
dem endgültigen Gewissensurteil (iudicium ultimo practicum) folgenden
objektiven Willensausrichtung des Handelnden zu beurteilen, unbedingt
eine gute Tat vollbringen zu wollen. Das unbedingte Wollen des Guten ist
nämlich seines Erachtens per se tugendhaftes Handeln (bonum velie est

forma virtutis). Daraus ergibt sich, dass ein in sittlich guter Absicht
vollzogenes, aber auf einem unüberwindlichen Irrtum beruhendes Handeln
(iudicium ultimo practicum) in seiner handlungsorientierten Intentionalität
der objektiv vernünftigen Ordnung des Willens entspricht (agere secundum

practice rectam rationem), obwohl es der spekulativen Ordnung der

praktischen Vernunft widerspricht (agere contra speculative rectam rationem)

und somit zwar mit dem der Vernunft vorgegebenen ewigen Sittengesetz

(lex aeterna) inhaltlich nicht übereinstimmt, wohl aber in seiner
willentlichen Handlungsorientierung mit der Ordnung der begrenzten
menschlichen Vernunft, also mit dem Naturrecht (lex naturae) per se

übereinstimmt, das mit seiner Anleitung zum Handeln nach bestem Wissen

und Gewissen der vernunftbegabten, jedoch irrtumsanfälligen Natur
des Menschen entspricht. Handeln nach der Anleitung eines unüberwindlich

«irrenden» Gewissens beruht folglich trotz seiner in materieller
Hinsicht irrtümlichen Finalität auf einem in formaler Hinsicht richtigen
Gewissensurteil, dem der Mensch nach seinem endgültigen Gewissensurteil

(iudicium ultimo practicum) unbedingt folgen soll. Ein solcher formal
absolut guter Wille entspricht trotz seiner inhaltlich irrtümlichen Ausrichtung

der Menschenwürde des eigenverantwortlich Handelnden. Nach
seinem Gewissen zu handeln ist demnach gemäss dieser Auffassung
zweifelsfrei gut, selbst wenn dieses einem unüberwindlichen Irrtum verfallen
ist. Damit trösten sich zahllose Menschen, die in der Absicht. z.B. ihre
vaterländische Pflicht nach bestem Wissen und Gewissen zu erfüllen,
aufgrund eines unüberwindlich «irrenden» Gewissens einem verbrecherischen

Regime - teilweise bis zum Soldatentod - gedient haben, soweit es

mit ihrer ehrlichen Gewissensbildung vereinbar war.

52



Verbindlichkeit und Reichweite von Gewissensansprüchen in röm.-kath. Sicht

Das der Handlungsanweisung des endgültigen Gewissensurteils (iudicium

ultimo practicum) vorausgehende, nach bestem - freilich tatsächlich
irrendem - Wissen und Gewissen gebildete Gewissensurteil (iudicium
proximo practicum) ist trotz seines spekulativen Irrtums praktisch doch

richtig, weil der diesem vorläufigen Gewissensurteil folgende gute Wille
durch das definitiv zum Handeln anleitende Gewissensurteil (iudicium
ultimo practicum) verursacht ist. Ein dem Ruf seines unüberwindlich
«irrenden» Gewissens folgender Mensch kommt somit genau dadurch zu
einem vernünftig geordneten Willen (appetitus rectus), dass er sich frei
dazu entscheidet, nach bestem Wissen und Gewissen zu handeln. Der
Wille Gottes für uns irrtumsanfällige, aber als Ebenbilder Gottes zu freier
Selbstbestimmung berufene Menschen ist nach dieser Auffassung nicht
die absolute Übereinstimmung unserer praktischen Vernunft mit dem

ewigen absolut vernünftigen Gesetz Gottes. Sie ist im Gegensatz zu der
thomasischen Lehre nicht die oberste Norm für das Gewissensurteil (iudicium

supremo practicum). Die Übereinstimmung unseres Willens mit der

Handlungsanweisung unseres endgültigen, inhaltlich aber irrtümlichen
Gewissensurteils (iudicium ultimo practicum) ist vielmehr die menschenmögliche,

aber unvollkommene Übereinstimmung mit dem ewigen
Gesetz. Sie ist der geschichtlich wirksame Wille Gottes für uns. Das
unüberwindlich «irrende» endgültige Gewissensurteil intendiert wegen seiner

Angewiesenheit auf das vorausgehende irrtumsanfällige vorläufige
Gewissensurteil unserer spekulativen praktischen Vernunft inhaltlich zwar
ein nicht erstrebenswertes endliches Objekt; in handlungsorientierender
Hinsicht mit seinem unbedingten Wollen des vom Subjekt unabhängigen
an sich Guten intendiert das endgültige Gewissensurteil jedoch formal ein

praktisch erstrebenswertes Objekt.
Genau dieses inhaltlich irrtümlich angestrebte Objekt leitet den mit

irrtumsanfälliger spekulativer praktischer Vernunft handelnden Menschen

praktisch dazu an, dem Ruf zu möglichst Vernunft- und deshalb möglichst
gottgemässem Handeln unbedingt Folge zu leisten. Wenn er das tut, handelt

er nach dem konkreten Willen Gottes für sich. Diese bedingungslose
und konkrete Berufung, stets und ausnahmslos nur das Gute unbedingt zu
wollen und das subjektiv erkennbare Böse unbedingt unterlassen zu sollen,

ist ein dem kontingenten Wesen des Menschen entsprechender
Ausdruck seiner theonomen Autonomie, die seine Würde als vernunftbegabte
freie Person begründet. Wenn der Mensch auch kein Recht auf Irrtum hat,
aber seine prinzipielle Irrtumsanfälligkeit als schicksalsbedingt akzeptieren

muss, so handelt er doch als unüberwindlich Irrender nicht per se

53



Waldemar Molinski SJ

schlecht. Er handelt vielmehr nur dann unwürdig, wenn er sich in
gewissenloser Weise freiwillig seiner Berufung verweigert, nach dem Wahren
und Guten an sich zu streben, soweit es ihn herausfordert und sich ihm
enthüllt. Der Mensch hat nicht nur die Pflicht, dem Ruf seines Gewissens

unbedingt zu folgen; er hat vielmehr auch das Recht dazu, selbst wenn
sein Gewissen einem unüberwindlichen «Irrtum» verfällt.

4.3 Der gegenwärtige Stand der Diskussion

4.3.1 Der Fokus der Diskussion

Prinzipiell beruht der Streit über die richtige Beurteilung und Einordnung
des Handelns aufgrund eines unüberwindlichen «Gewissensirrtums» auf
zwei unterschiedlichen Grundauffassungen. Der einen zufolge ist dem

«Recht der Wahrheit» gegenüber dem «Recht der Person» der Vorrang
einzuräumen. Die andere ist genau umgekehrt überzeugt davon, dass dem

«Recht der Person» gegenüber dem «Recht der Wahrheit» der Vorrang
gebührt. Die ältere Lehre vertritt den Primat der Wahrheit gegenüber der
Freiheit und die jüngere den Primat der Gewissensfreiheit gegenüber dem

Anspruch der Wahrheit".
Den Hintergrund dafür bilden die alten Differenzen darüber, ob das

formal gute, aber material falsche letzte Gewissensurteil primär nach der
inhaltlichen Hinrichtung des Aktes auf sein unmittelbar angestrebtes kate-

goriales Objekt sittlich zu beurteilen ist (actus specificatur ab objecto)
oder ob primär die gute Absicht einer mit unüberwindlich «irrendem»
Gewissen handelnden Person für die sittliche Beurteilung des endgültigen
Gewissensurteils massgeblich ist, deren Akt formal auf das transzendental
an sich absolut Gute, aber gleichzeitig inhaltlich auf ein kategorial
unzweckmässiges und insofern schlechtes Objekt ausgerichtet ist (actus

specificatur ab intentione moraliter agentis).
Ratzinger wendet sich darüber hinaus dagegen, dass einem nicht zu

rechtfertigenden Relativismus Vorschub geleistet wird, wenn versucht

wird, nach der objektiven Ordnung der Vernunft sittlich und rechtlich
unerlaubte sittliche (und rechtliche) Regelungen ohne Berufung auf ihren

Ernst-Wolfgang Böckenförde. Religionsfreiheit. Die Kirche in der modernen

Welt. Schriften zu Staat - Gesellschaft - Kirche. Bd. 3. Freiburg i.Br. (Herder)
1990; Josef Isensee. Keine Freiheit für den Irrtum. Die Kritik der katholischen Kirche
des 19. Jahrhunderts an den Menschenrechten als staatsphilosophisches Paradigma, in:
ZSRG.K 104 (1987) 296-336.

54



Verbindlichkeit und Reichweite von Gewissensansprüchen in röm.-kath. Sicht

Wahrheitsbezug als sittlich (und rechtlich) berechtigte Regelungen
durchzusetzen, wie es der moderne Staat mit Berufung auf seine vom Volk
verliehene Macht und nicht mit Berufung auf seine ihm von Gott verliehene

Autorität in grossem Ausmass tut. Man verzichtet unter diesen
Umständen auf eine wirklich überzeugende Begründung einer der objektiven
Ordnung der Vernunft entsprechenden Berechtigung dieser Regelungen
mit dem Hinweis auf eine in der Bevölkerung verbreitete unterschiedliche
Meinungs- bzw. Gewissensbildung und beruft sich dabei auf die
demokratische Meinungsbildung. So werden das «irrende» und das nach der
rechten Vernunft gebildete Gewissen unberechtigterweise in beachtlichem
Umfang als gleichberechtigt behandelt. Das geschieht immer dann, wenn
versucht wird, bestimmte sittliche Verhaltensweisen aufgrund eines
demokratisch gebildeten Konsenses als erlaubt oder unerlaubt zu qualifizieren

und gegensätzliche ethische Auffassungen nach blossen Zweckmä-
ssigkeitserwägungen pragmatisch miteinander zu versöhnen, die mit
Berufung auf die plurale und oft sittlich untereinander unvereinbarte
Gewissensbildung öffentlich vertreten werden

Tatsächlich wird aufgrund des in unserer Gesellschaft im Zusammenhang

mit der Individualisierung des persönlichen Lebens und der Pluralisierung

des gesellschaftlichen Zusammenlebens sich weit verbreitenden
Pluralismus und Relativismus objektives Fehlverhalten Einzelner seit

geraumer Zeit von vielen immer selbstverständlicher hingenommen. Im
Zusammenhang damit verbreitet sich zunehmend eine Unsicherheit
darüber, ob es weiterhin angemessen ist, bestimmte sittliche Verhaltensweisen

als schlecht zu beurteilen, die herkömmlicherweise als der objektiven
Ordnung der Vernunft widersprechend angesehen werden. Daraus
entsteht aus sozialethischer Perspektive wegen des objektiv spannungsgeladenen

multikulturellen gesellschaftlichen Zusammenlebens ein Trend zu
einer viel liberaleren Strukturierung der gesellschaftlichen Ordnung nach
dem Prinzip, dass jeder nach seiner eigenen Façon selig werden soll.

4.3.2 Situationsgerechte Neubestimmung des Ausmasses der Toleranz

Angesichts dieser Entwicklung bei der Beurteilung des «irrenden» Gewissens

und beim Umgang mit den im Gewissen «Irrenden» geht bei der
kirchlichen und moraltheologischen Neuinterpretation der Gewissens- und

Vgl. Ratzinger, Gewissen (wie Anm. 2); Jürgen Habermas/Joseph Ratzinger,

Dialektik der Aufklärung. Über Vernunft und Religion, Freiburg i.Br. (Herder)
32O05.

55



Waldemar Molinski SJ

Glaubensfreiheit ein zunehmender Trend dahin, sowohl aus Zweckmä-
ssigkeitserwägungen als auch aufgrund eines sich wandelnden Verständnisses

von Menschen mit «irrenden» Gewissen der Toleranz im Interesse
der Vermeidung grösserer Übel eine weiter reichende Bedeutung
beizumessen als früher und den im Gewissen und Glauben unüberwindlich
«Irrenden» in verständnisvollerer Weise zu begegnen. Was diese Tendenzen

in der katholischen Ethik begünstigt, ist nicht zuletzt auch der
Umstand, dass mit dem Primat der Wahrheit vor der Freiheit zwangsläufig
das Institut der Menschenrechte, die seit der Enzyklika Johannes' XXIII.
«Pacem in terris» (1963) und der Pastoralen Konstitution über die Kirche
in der Welt von heute «Gaudium et spes» (1965) in die katholische
Sozialethik inkorporiert wurden, nicht konsistent begründet werden konnte.
Das Konzil hat die damit zusammenhängenden schwer wiegenden
theologisch-philosophischen Fragen nach der Wahrheit bewusst ausgeklammert
und die Menschenrechte rein auf die Beziehungen physischer und moralischer

Personen in der politischen Gesellschaft und deren Verhältnis zur
öffentlichen Gewalt in Sachen der Religions- und Gewissensfreiheit
eingegrenzt ".

Angesichts der gewaltigen gesellschaftlichen Umbrüche und der
zunehmenden Forderung nach weiter reichender theologisch begründeter
kirchlicher Toleranz gegenüber sittlichem Fehlverhalten verfolgen kirchliche

Führungspersönlichkeiten und Moraltheologen bei ihrem Einsatz für
ein möglichst humanes Leben und Zusammenleben das Ziel, in sittlich
begründeter Weise zum Ertragen von fremdartigem, anstössigem und der

Ordnung der Vernunft widersprechendem Verhalten in dem Ausmass

anzuleiten, wie das mit dem Wohl der von diesem Verhalten Betroffenen
vereinbar ist. Sie wollen mit dieser Vorgehensweise die unausrottbare
menschliche Schwäche und die teilweise nicht zu vereinbarenden

Dynamismen der in der multikulturellen Gesellschaft enger zusammenrückenden

verschiedenen Kulturen das Entstehen von - nach ihrer
Einschätzung - andernfalls unvermeidbaren grösseren Übel durch die
duldsame Hinnahme geringerer Übel vermeiden.

Das tun z.B. diejenigen Theologen, die bei vernunftwidrigem, aber
nach ihrer Auffassung nicht zu verhinderndem ausserehelichem
Geschlechtsverkehr tolerieren, dass bei diesem verbotenen Geschlechtsver-

13 Karl Rahner/Herbert Vorgrimler, Kleines Konzilskompendium, Freiburg
i.Br. (Herder) 81972. 656; vgl. Rudolf Uertz, Vom Gottesrecht zum Menschenrecht.
Das katholische Staatsdenken in Deutschland von der Französischen Revolution bis

zum II. Vatikanischen Konzil (1798-1965), Paderborn (Schöningh) 2005, 463 ff.

56



Verbindlichkeit und Reichweite von Gewissensansprüchen in röm.-kath. Sicht

kehr Kondome benutzt werden, um z.B. die mit ihm einhergehende
Gefahr der Verbreitung von Aids zu verringern. Sie lehnen diesen
Geschlechtsverkehr selbstverständlich ab, halten ihn aber für weniger
vernunftwidrig, wenn er in geschützter statt in ungeschützter Weise praktiziert

wird. Dieser Vorgehensweise entspricht u.a. auch das Verhalten
derjenigen, die sich an der gesetzlichen Schwangerschaftskonfliktberatung

in Deutschland mit der Zielorientierung beteiligen, von einer Abtreibung

bedrohtes Leben zu schützen und dadurch einen Beitrag zur Verringerung

der Abtreibungen zu leisten, obwohl sie damit gleichzeitig von
ihnen ungewollte straffreie Abtreibungen ermöglichen, die sie zwar nicht
intendieren, aber doch tolerieren (oder hinnehmen?). Die Vertreter solcher
und ähnlicher Vorgehensweisen wollen im Rahmen des konkret Möghchen

ein sittliches Verhalten fördern, das möglichst weitgehend der

Ordnung der rechten Vernunft entspricht, indem sie gewisse Erscheinungen
von individuellem und kollektivem Fehlverhalten mit der Absicht tolerieren,

dadurch die schlechten Folgen eines von ihnen unmöglich zu
verhindernden Fehlverhaltens zu begrenzen.

Bekanntlich ist in der römisch-katholischen Kirche umstritten, inwieweit

Massnahmen wie die eben erwähnten wirklich geeignete Mittel zur
Vermeidung grösserer und anders nicht besser zu verhindernder Übel
sind. So setzte z.B. Johannes Paul IL auf andere - von ihm als wirksamer
eingeschätzte - Mittel zur Bekämpfung der Abtreibung als die gesetzliche
Schwangerschaftskonfliktberatung in Deutschland. Aber er unterstellt
denjenigen, die sich für diese Art der Bekämpfung von Abtreibungen z.B.
in der Beratungsinstitution «Donum vitae» einsetzen, nicht, dass sie ein

per se schlechtes Ziel verfolgen. Er vertritt vielmehr die Auffassung, dass

die Entscheidung für «Donum vitae» ein in gesamtkirchlicher Perspektive
pastoral abträglicher Ermessensentscheid ist, oder allenfalls die Meinung,
dass die für «Donum vitae» sich Einsetzenden einem Gewissensirrtum
hinsichtlich der zur Erreichung ihres guten Zieles einzusetzenden Mittel
erliegen, ohne dass ihr Gewissen dadurch seine Würde verliert. Das
erklärt auch den Respekt, den der Papst der von seiner Auffassung
abweichenden Überzeugung von Bischof Franz Kamphaus von Limburg
entgegenbringt

Tatsächlich treffen gelegentliche Vorwürfe aus kirchlichen Reihen
nicht zu, die Moraltheologie huldige mit ihrer Interpretation der Toleranz

14 Waldemar Molinski, Theologischer Durchblick. Das Für und Wider der

Schwangerschaftskonfliktberatung, in: ThG(B)44 (2001) 191-207.

57



Waldemar Molinski SJ

seitens eines Teils ihrer Vertreter einem unberechtigten Konsequentua-
lismus. Die Moraltheologie und die angeschuldigten Theologen schliessen

nämlich eine utilitaristische Zielsetzung ihrer pragmatischen Postulate für
eine tolerantere Gestaltung unseres Zusammenlebens aus. Sie lehnen eine

Toleranz ab, die auf blossen Nützlichkeitserwägungen über Frieden und

bequeme Koexistenz verschiedener Menschen und Meinungen in einer
Gesellschaft beruhen. Sie bestehen vielmehr darauf, dass wir Menschen

unbedingte Verpflichtungen erfahren, die nicht psychologisch oder
soziologisch oder utilitaristisch aufgelöst werden dürfen und in Wirklichkeit
gar nicht können. Sie fordern stattdessen, dass die pragmatische
Ausgestaltung der Toleranz stets das objektive sittliche Ziel verfolgen müsse,
das Leben und Zusammenleben nach der rechten Ordnung der Vernunft
zu gestalten. Mittels der Toleranz müsse deshalb das gleichberechtigte
Zusammenleben aller Beteiligten nach ihren je eigenen Fähigkeiten und
Bedürfnissen zumindest so weit wie nötig ermöglicht werden. Fehlgeleitete

Menschen sowie deren Vergemeinschaftungen - wie Religionsgemeinschaften

- mit ihren Irrtümern und Fehlern müssen ebenfalls so weit
ertragen werden, wie es im Dienste ihres eigenen Wohls in Übereinstimmung

mit dem Gemeinwohl nötig ist.

Für die gegenwärtige römisch-katholische Moral théologie ist demnach

klar, dass ein auf einem Gewissensirrtum beruhendes Verhalten, das nach
ihrer Auffassung weit verbreitet ist, im Prinzip intolerabel ist. Konkret
aber sollen Menschen mit einem auf einem «irrenden» Gewissen
beruhenden Verhalten aufgrund ihrer Menschenrechte in dem Masse toleriert
werden, wie Toleranz ihnen gegenüber angesichts der menschlichen
Schwäche nach der rechten Ordnung der Vernunft ihnen selbst in
Übereinstimmung mit dem Gemeinwohl und dem sozialen Frieden dient.
Soweit aber der soziale Friede durch Handlungen, die auf Gewissensirrtü-

mern beruhen, unterminiert wird, müssen diese Taten im Dienste der

Erhaltung eben dieses Friedens unter Beachtung der Menschenrechte der
im Gewissen Irrenden nach den Erfordernissen der vorgegebenen
Ordnung der Vernunft verfolgt werden.

Demnach darf aufgrund seiner unantastbaren Menschenwürde
niemand dazu gezwungen werden, gegen sein Gewissen zu handeln, selbst

wenn es einem unüberwindlichen Irrtum verfallen ist. Wohl aber darf
jedermann von Mitmenschen und seiner Solidargemeinschaft an der

Ausführung eines in seinem «irrenden» Gewissen begründeten Handelns

gehindert werden, soweit das zum Schutze der Menschenrechte der von
diesen Menschen betroffenen Menschen und des Gemeinwohls erforder-

58



Verbindlichkeit und Reichweite von Gewissensansprüchen in röm.-kath. Sicht

lieh ist. Die Berechtigung zum Handeln nach dem eigenen Gewissen
berechtigt nicht dazu, das gleichberechtigte gewissenhafte Handeln seiner
Mitmenschen zu beeinträchtigen. Das hat zur Folge, dass die wechselseitige

Toleranz der nach ihrem Gewissen Handelnden an der Intoleranz
derjenigen ihre Grenze findet, die der wechselseitigen Toleranz einer
freien Lebensgestaltung nach dem eigenen Gewissen zuwiderhandeln.
Solche intolerante Menschen verlieren zwar durch ihr intolerantes Verhalten

nicht ihre Würde. Aber ihrem intoleranten Verhalten darf und muss

sogar u.U. mit Intoleranz begegnet werden.
Damit sind nach römisch-katholischem Verständnis für die Toleranz

unüberwindbare Grenzen gesetzt, die sich allerdings angesichts von
Wandlungen im individuellen und kollektiven Zusammenleben erheblich
verschieben können. Sie lassen sich zwar prinzipiell eindeutig, aber nicht
konkret endgültig bestimmen. Wie weit konkrete, auf einem unüberwindlichen

Gewissensirrtum oder auf irrtümlichen sittlichen Meinungen
beruhende Handlungen nach der rechten Ordnung der Vernunft toleriert oder

zurückgewiesen werden sollen, hängt von den dem geschichtlichen Wandel

unterworfenen kulturellen Verhältnissen ab, in denen sie geschehen.
Das kann weder nach Prinzipien zur Bewahrung oder Wiederherstellung
des sozialen Friedens noch nach dem Prinzip der unbedingten Schutzwürdigkeit

der Menschenrechte endgültig bestimmt werden, sondern definitiv
nur in Auseinandersetzung mit der konkreten geschichtlichen Situation
unter Zuhilfenahme der erwähnten Prinzipien15.

Diese Denkweise unterscheidet sich von den Äusserungen des päpstlichen

Lehramts im 19. und 20. Jahrhundert bis hin zu Pius XII., mit denen
diese einen mit dem ewigen Gesetz der Vernunft nicht übereinstimmenden

Gebrauch der Gewissens-, Glaubens- und Meinungsfreiheit von Bürgern

als intolerabel ablehnen. Sie begründen das in Übereinstimmung mit
der von ihnen aufgewerteten scholastischen Tradition damit, dass der
Wahrheit vor dem Irrtum eine Priorität einzuräumen sei. Unter diesen
Umständen sei eine berechtigte Handlungsfreiheit der mit irrendem
Gewissen Handelnden mit dem Gemeinwohl unvereinbar. Dieses müsse
vielmehr nach dem Prinzip «Freiheit für die Wahrheit, aber keine Freiheit
für den Irrtum» von den zuständigen Autoritäten gestaltet werden, die
nach Gottes Gnaden zur Lenkung des Lebens und Zusammenlebens nach
den Erfordernissen der objektiven Sittenordnung berufen sind und nicht

1

KARL Rahner, Dialog und Toleranz als Grundlage einer humanen Gesellschaft,
in: ders., Schriften zur Theologie 16, Zürich (Benziger) 1984, 11-41, hier bes. 27-32.

59



Waldemar Molinski SJ

nach dem subjektiven Willen der Mitglieder der Solidargemeinschaften.
Massgeblich für die individuelle und soziale Lebensgestaltung sei, wie

gesagt, das Prinzip «Freiheit für die Wahrheit, aber keine Freiheit für den
Irrtum»16.

4.3.3 Das angestrebte Ziel der gegenwärtigen Diskussion: von der Toleranz

des unüberwindlich «irrenden» Gewissens zur Achtung des wahrhaftigen

Gewissens von anderen

Nach dem erreichten Stand der römisch-katholischen Moraltheologie
richtet sich demnach die angemessene Toleranz gegenüber den mit
«irrendem» Gewissen handelnden Menschen nach der Erträglichkeit bzw.

Unerträglichkeit ihrer aus kategorialer Hinsicht schlechten Akte für die

von ihren Folgen betroffenen individuellen Menschen sowie ihre Gemeinschaften

und für das Gemeinwohl. Diese Folgen sind einerseits nach ihrer
Vereinbarkeit mit dem menschenwürdigen Gebrauch der Gewissensfreiheit

der mit «irrendem» Gewissen handelnden Menschen und Gemeinschaften

zu beurteilen und anderseits nach dem Streben unserer Vernunft
nach Wahrheit (appetitus veri) in Beziehung zum ewigen Gesetz als höchster

Norm des sittlichen Handelns, das sich uns im Verlauf unserer
persönlichen und kulturellen Entwicklung immer nur in begrenzter Weise
erschliesst.

Menschen und Institutionen, die mit im Gewissen «irrenden»
Menschen und (kirchlichen) Gemeinschaften in solch einer angemessen
toleranten Weise umgehen, machen nicht selten die Erfahrung, das diejenigen,

die ihrem unüberwindlich «irrenden» Gewissen gewissenhaft folgen,
ihren Mitmenschen bisher verborgene oder unvollkommen wahrgenommene

Aspekte und Perspektiven des ewigen Gesetzes Gottes und selbst
seiner gnadenhaften Selbstoffenbarung neu und besser erschliessen.
Durch die unvoreingenommene Begegnung und den lernbereiten Dialog
mit anders denkenden und handelnden Menschen und Gemeinschaften
können folglich einzelne Menschen und ganze Gemeinschaften zu einer

grossen Bereicherung ihres u.a. sittlichen Denkens und Handelns kommen,

mit dem sie eine möglichst weit reichende Übereinstimmung mit
dem ewigen Gesetz Gottes anstreben sollen.

16
Vgl. Böckenförde. Religionsfreiheit (wie Anm. 11); Isensee, Keine Freiheit

(wie Anm. 11).

60



Verbindlichkeit und Reichweite von Gewissensansprüchen in röm.-kath. Sicht

Man sollte sich aus diesem Grunde intensiv darum bemühen,
Menschen und Gemeinschaften, die sich von ihrem «irrenden» Gewissen leiten

lassen, nicht nur im Rahmen des zur Sicherung der Freiheit alles Nötigen

zu tolerieren, sondern darüber hinaus den Freiheitsraum für ihre
Gewissensbildung möglichst weitgehend zu respektieren. Man sollte deshalb
im Zweifel, ob die aus dieser Gewissensbildung hervorgehenden
Handlungen im Dienste der Erhaltung der Freiheit aller nach eigenem besten

Wissen und Gewissen zu unterbinden sind, der Freiheit der nach ihrem
Gewissen Handelnden den Vorrang vor möglicherweise nicht zwingenden
Erfordernissen des Gemeinwohls einräumen

Man sollte darüber hinaus aufgrund zunehmender Einsicht und guter
Erfahrungen im wechselseitigen Dialog und im möglichst weitgehenden
Zusammenwirken mit im Gewissen unüberwindlich «Irrenden» - unter
kluger Berücksichtigung der unvermeidlichen Grenzen der Toleranz - in
Ehrfurcht vor dem in metaphysischer und theologischer Weise begründeten

verantwortlichen Gebrauch des «irrenden» Gewissens versuchen,

gemeinsam zu einer besseren Erkenntnis der Ordnung der rechten
Vernunft und zum Handeln nach ihr zu gelangen. Der jüdische französische

Philosoph Emmanuel Lévinas stellt nach anderen Denkern und speziell
nach jüdischen Gelehrten, die sich mit der Erstberufung ihres Volkes zum
Volke Gottes identifizieren - wie etwa Martin Buber und Franz Rosenzweig

-, mit seiner Einsicht, dass erst mit der Anerkennung des «anderen»

Du das Ich zu sich selbst kommt, die Anerkennung des Anderen als

Anderen in den Mittelpunkt seiner Ethik und vermittelt in berührender
Weise, wie nötig es ist, statt - negativ - den Anderen in Ruhe zu lassen

(Toleranz), ihn - positiv - in seiner Andersheit zu bejahen. Wer den
Anderen als blosses Objekt seines (auch toleranten) Handelns einordnet,
macht ihn zum Ding und «tötet» ihn insoweit. Er erniedrigt ihn in
überheblicher Weise, wenn er sich selbst leichtfertig als der rechten Vernunft
entsprechend und den anderen als irrtümlich handelnd versteht, anstatt
seine Vorbehalte gegenüber dem «Anderen» loszulassen, aus der eigenen
Innerlichkeit und Erfahrung herauszugehen und sein Selbst im «Verstehen
des Anderen, des Neuen im Anderen» zu überwinden zu achten und bereit
zu sein, auf ihn zu hören und von ihm zu lernen

17 Rahner. Dialog (wie Anm. 15). bes. 32-41.
18 Josef Sudbrack, Toleranz oder Ehrfurcht? Zur Humanität im Dialog der

Religionen, in: GuL 73 (2000) 1-9 (dort weitere Literaturangaben).

61



Waldemar Molinski SJ

Dieses Denken zielt in die gleiche Richtung wie die Erklärung über die

Religionsfreiheit des Zweiten Vatikanischen Konzils, die gelegentlich und
zunehmend als die vielleicht weitreichendste Stellungnahme des Konzils
bezeichnet wird. Ihr zufolge ist die Religionsfreiheit nämlich ein wirkliches

in der Würde der menschlichen Person begründetes Recht zur privaten

und öffentlichen Ausübung der Religion nach den Forderungen des

eigenen Gewissens19. Auf dieser Grundlage hat auch Johannes Paul IL
seine intensive religiöse Kommunikation gestaltet, ohne dabei auch nur
ansatzweise das Selbstverständnis der römisch-katholischen Kirche zu
relativieren, die Wahrheit, die Chrisms ist, zu verkündigen und authentisch

auszulegen.

5. Zusammenfassung

Die dargelegte römisch-katholische Lehre findet einen prägnanten
Niederschlag im Zweiten Vatikanischen Konzil, das in der Pastoralen Konstitution

über die Kirche in der Welt von heute erklärt: «Im Innern seines

Gewissens entdeckt der Mensch ein Gesetz, das er sich nicht selbst gibt,
sondern dem er gehorchen muss und dessen Stimme ihn immer zur Liebe
und zum Tun des Guten anruft, und wo nötig, in den Ohren des Herzens
tönt: Tu dies, meide jenes. Denn der Mensch hat ein Gesetz, das von Gott
seinem Herzen eingeschrieben ist, dem zu gehorchen eben seine Würde
ist und gemäss dem er gerichtet werden wird. Das Gewissen ist die
verborgenste Mitte und das Heiligtum im Menschen, wo er allein ist mit
Gott, dessen Stimme in diesem seinen Innersten zu hören ist. Im Gewissen

erkennt man in wunderbarer Weise jenes Gesetz, das in der Liebe zu
Gott und dem Nächsten seine Erfüllung hat. Durch die Treue zum Gewissen

sind die Christen mit den übrigen Menschen verbunden im Suchen
nach der Wahrheit und zur wahrheitsgemässen Lösung all der vielen
moralischen Probleme, die im Leben der Einzelnen wie im gesellschaftlichen
Zusammenleben entstehen. Je mehr also das rechte Gewissen sich durchsetzt,

desto mehr lassen die Personen und Gruppen von der blinden Willkür

ab und suchen sich nach den objektiven Normen der Sittlichkeit zu
richten. Nicht selten jedoch geschieht es, dass das Gewissen aus
unüberwindlicher Unkenntnis irrt, ohne dass es dadurch seine Würde verliert.

19
Vgl. insbesondere Nr. 2; Ernst-Wolfgang Böckenförde, Die Bedeutung der

Konzilserklärung über die Religionsfreiheit, in: StZ 204 (1986) 303-312.

62



Verbindlichkeit und Reichweite von Gewissensansprüchen in röm.-kath. Sicht

Das kann man aber nicht sagen, wenn der Mensch sich zu wenig darum
müht, nach dem Wahren und Guten zu suchen, und das Gewissen durch

20
Gewöhnung an die Sünde fast blind wird.» Das Konzil wendet seine

Lehre vom Gewissen in exemplarischer Weise an in seiner Erklärung über
die Religionsfreiheit.

Waldemar Molinski (geb. 1926 in Berlin), Prof. (emer.) Dr. theol. et phil.
Er lehrte Moraltheologie und Christliche Sozialethik in Berlin, Wuppertal
(Bergische Universität), München und im Ausland.

Anschrift: Ohligser Str. 35, D-42329 Wuppertal, Deutschland.

English Summary

After an extensive passage through the rich catholic tradition of the theological
doctrine of conscience, the author shows that according to the teaching of the

Spanish Jesuit Suarez, which has been taken over by the Second Vatican Council,
a morally insuperably errant human being acts well, if he or she wants to do the

good in itself in accordance with the transcendent inclination of the practical
reason to the good, as far as he or she knows it to the best of his or her knowledge
and conscience. The relation of the actions to a bad categorical aim will thereby
not be abolished, but will be made relative as an accidentally morally bad action

by the intentional inclination of the acting person to the transcendental claim of
the good. This means the priority of religious freedom over the requirements of
truth. According to this paradigm, the acting of persons with an invincible error of
conscience must be tolerated, not merely by utilitarian reasons, but out of respect
for their conscience. They must be tolerated as far as their doing is compatible
with the freedom of conscience of those who are afflicted by the consequences of
their actions.

Pastorale Konstitution über die Kirche in der Welt von heute «Gaudium et

spes», 16, in: Das Zweite Vatikanische Konzil. Dokumente und Kommentare, Bd. 3

(LThK2), Freiburg i.Br. (Herder) 1968, 329.

63


	Verbindlichkeit und Reichweite von Gewissensansprüchen in römisch-katholischer Sicht

