
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 96 (2006)

Heft: 2

Artikel: Gewissen und Lebensentscheidungen : Döllinger und Newman

Autor: Rohmann, Klaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405002

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405002
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gewissen und Lebensentscheidungen:
Döllinger und Newman

Klaus Rohmann

Beide Männer, die unter der Gewissensthematik hier gegenübergestellt
werden sollen, Ignaz von Döllinger und John Henry Newman, hatten
bekanntlich -jeder der beiden auf seine Weise - tief greifende
Lebensentscheidungen zu fällen. Wenngleich der Lebensweg der beiden Zeitgenossen

verschieden verlaufen ist, so soll der Vermutung nachgegangen werden,

dass die Orientierung ihres Verantwortungsbewusstseins - trotz einer
verschiedenen Geisteshaltung - ähnlich war. Wir werden freilich bei
ihnen keine ausgesprochen systematische Arbeiten zur Gewissenslehre
erwarten können. Ausführungen zum Wesen des Gewissens finden sich

zwar bei Newman; er wird aber nicht von einem systematischen Interesse

geleitet. Vielmehr verstehen sich seine Arbeiten als von bestimmten
lebensgeschichtlichen Situationen herausgefordert, und er hat nie ohne
einen bestimmten Anlass geschrieben. Es darf nicht verwundern, sondern
versteht sich von selbst, dass eine ausdrückliche Thematisierung des
Gewissens im Sinne eines dogmatischen Traktates beim Kirchenhistoriker
Döllinger überhaupt nicht zu finden ist. Besonders beim Letzteren wird
die Gewissensthematik nur indirekt, nämlich in Hinblick auf seine

Lebenshaltung und -entscheidung zu behandeln sein.

1. Ignaz von Döllinger: Mut zur Wahrheit und Liebe zur Kirche

1.1 Vom Ultramontanisten zum Widerständler

Döllingers kirchliche und theologische Entwicklung bis zum 2.

Vatikanum 1870 mit einigen Stationen und Wendepunkten hat Hubert Huppertz

nachgezeichnet Sie brauchen hier nur kurz und auf den Punkt
gebracht wiedergegeben zu werden. Zu Recht spricht Huppertz von einer

Entwicklung im Leben Döllingers. Entwickelte dieser sich doch von
einem glühenden Verteidiger der römischen Kirche, von einem Ultramontanisten,

wie man damals sagte, zu einen Widerständler. Entwicklung

Hubert Huppertz. Ignaz von Döllinger (1799-1890): Opfer einer fixen Idee o-
der Zeuge der Wahrheit1, in: IKZ 89 (1999) 65-95.

16 IKZ 96(2006) Seiten 16-35



Gewissen und Lebensentscheidungen: Döllinger und Newman

heisst aber hier nicht Gesinnungswandel. Vielmehr sind es äussere

Bedingungen, die Döllinger lehrten, manche Sachverhalte anders einzuschätzen
als zuvor. Seine Grundhaltung aber blieb konstant.

Welches ist nun seine Grundhaltung? Huppertz zitiert sie mit Döllingers

Worten: «Dieser Wille und feste Entschluss, stets die Wahrheit, die

ganze Wahrheit und nichts als die Wahrheit zu suchen, gehört zu den

allerschwersten und daher auch zu den allerseltensten Dingen, und ein
Mensch, von dem dies in vollem Sinne behauptet werden könne, wird
nicht häufiger gefunden werden, als ein Mensch, der wirklich
entschlossen ist, einzig und allein den göttlichen Willen zu erfüllen.»"
Huppertz sieht in der Rede, aus der dieses Zitat stammt, den Inbegriff des

Wahrheitsethos Döllingers, das mit dem Entschluss verbunden ist, den

göttlichen Willen zu erfüllen. Eine stärkere Motivation kann es für das

Wahrheitsethos nicht geben. Dies ist eine Konstante in seinem Leben.
Ähnlich sah es bereits der englische Freund Döllingers Lord Acton. In
einem Brief an Döllinger schreibt er: «Was alle Ihre Schriften seit 40
Jahren auszeichnet ist nicht eine besondere gemeinsame Doctrin - ich
finde wenigstens keine - sondern dieselbe moralische Gesinnung, der
Muth die Wahrheit zu suchen und zu sagen. Die Hälfte dieser Zeit stand

ich Ihnen nahe, und ich kann sagen, dass dieses eben das Eigenthümliche,
Entscheidende ist was ich von Ihnen gelernt habe. Und das reicht hin alles

zu erklären.» Döllinger ist sich aber bewusst, dass die Verteidigung der
Wahrheit einhergehen muss mit der Erweiterung der theologischen
Erkenntnis. Dabei ist seine Belesenheit und das Faktenwissen schon
ungewöhnlich. Der Wille jedoch, immer noch hinzuzulernen, bedingt aber
auch eine Veränderung des Standpunktes.

Der zunächst kämpferische Ultramontanismus muss gesehen werden
auf dem Hintergrund, dass Döllinger nicht nur im akademischen Bereich

tätig war, sondern auch in die Öffentlichkeit hineinwirken wollte. So

bezog er eine Frontstellung gegen das Erbe des Josephinismus und der
Aufklärung, führte einen Kampf gegen ein Staatskirchentum, gegen einen

theologischen Rationalismus und gegen die kulturelle Vormachtstellung

- Ignaz von Döllinger, Irrthum. Zweifel und Wahrheit. Eine Rede an die Studierenden

der königl. Ludwig-Maximilians-Universität in München: gehalten am
11. Januar 1845. München (Wolf) 1845. 25. zit. nach HUPPERTZ. Döllinger (wie
Anm. 1). 69.

3 IGNAZ VON DöLLINGER/Lord ACTON. Briefwechsel 1850-1890. Bd. 3: 1871-
1890. hg. von Victor Conzemius. München (Beck) 1971. 46.

17



Klaus Rohmann

des Protestantismus in Deutschland. Die fast völlige Absenz der Katholiken

in der deutschen Bildungskultur ärgerte ihn ausserordentlich. Es war
die Zeit, in der er gegen Martin Luther und den Protestantismus bittere
Worte fand. Ganz allmählich machten sich bei Döllinger dann die

Auswirkungen des Pontifikates Pius LX. bemerkbar: die Reglementierung des

kirchlichen Lebens, die Konzentration auf das kirchliche Eigenleben und
die Abschottung nach aussen bis zur Kampfansage an die Moderne, die
schliesslich im Syllabus von 1864 ihren Ausdruck fand4. «Verstünde man
unter Ultramontanismus die Zurücksetzung oder Vernachlässigung der

Eigentümlichkeiten des deutschen Volkes und wollte man ihm dasjenige
aufdrängen, was andere Nationen in religiöser Beziehung nach ihrer
Eigentümlichkeit entwickelt haben, so würde er sich entschieden als erster

gegen einen solchen Ultramontanismus wenden. Diese Erklärung gab er
1857 in seiner Rede auf der Katholikenversammlung in Salzburg ab.»5

Konkret kämpfte er gegen eine Abschaffung der deutschen Priesterausbildung

an den Universitäten und deren Verlagerung an bischöfliche Seminare.

Dabei ging es ihm auch, wie es sich im Gelehrtenstreit von 1863

zeigte, um die Behauptung der deutschen Universitätstheologie gegenüber
der Neoscholastik6.

Die sich zuspitzende Polemik gegen die sich abzeichnende
Unfehlbarkeitserklärung des angekündigten Konzils, die er aus seinen historischen
Kenntnissen niemals billigen konnte, und die entschiedene Weigerung,
die Konzilsentscheidungen zu akzeptieren, ist hinreichend bekannt.
«Döllinger hatte ein gutes Gewissen, als er am 28. März 1871 dem Erzbischof
von München erklärte, warum er die ihm zugemutete Annahme der
Beschlüsse des I. Vatikanischen Konzils nicht nachvollziehen konnte.
Bekehrung als Unterwerfung, als sacrifizio dell intelletto>: In diesem Kontext

präsentiert sich ihm die Wiederherstellung der vollen Einheit mit der
Kirche und ihren Amtsträgern.»7

4
Vgl. Victor Conzemius, Hätte sich Ignaz von Döllinger «Guten Gewissens»

bekehren können?, in: Günter Biemer u.a. (Hg.). Sinnsuche und Lebenswenden. Gewissen

als Praxis nach John Henry Newman (Internationale Cardinal-Newman-Studien
16), Frankfurt a.M. (Peter Lang) 1998, 75-92, bes. 84 f.

5
Conzemius, a.a.O., 86.

6 Huppertz, Döllinger (wie Anm. 1), 70 f.
7

Conzemius, Hätte sich (wie Anm. 4), 75.

18



Gewissen und Lebensentscheidungen: Döllinger und Newman

7.2 Döllingers unerschütterliche Verweigerungshaltung ohne Trennung
von der Kirche nach 1870

Neben dem Wahrheitsethos bestimmt eine zweite Konstante Döllingers
Lebensweg: seine Liebe zur Kirche und seinen Einsatz für sie. Die
Annahme solcher Konstanten in seinem Leben entsprachen seiner eigenen
Selbsteinschätzung, auch nach dem Konzil. Zur Lage Döllingers zu dieser
Zeit bemerkt Conzemius unter Berufung auf den Freund und ersten
Biografen Döllingers, Johann Friedrich:

«So sehr er von der inneren Einheit seines Lebens, zuletzt auch im Widerspruch
und Bruch, überzeugt blieb, so wenig war er in der Lage, nach 1871 seine eigene
Entwicklung theologisch zu reflektieren. Dazu fehlte die Distanz. Was er 1872

über die Wiedervereinigung christlicher Kirchen publizierte, waren ursprünglich
Teile seines in den sechziger Jahren konzipierten Werkes <Cathedra Petri>, das

die Stellung des Papsttums als Chance zur Wiedervereinigung untermauern sollte

und das die Ankündigung des Konzils ihm aus der Hand gerissen hatte, ebenso

wie der polemische Torso des <Janus>. Nach dem Bruch hat er sich nicht mehr
mit theologischen Themen befasst - die Bonner Unionskonferenzen sind ein
Nachhall früherer Beschäftigung mit den kirchlichen Reunionsversuchen - und
ist auf Themen der Weltgeschichte ausgewichen. Gerade dieser psychologisch
verständliche Rückzug auf ein scheinbar unproblematisches und unverfängliches
Gebiet hat eine kritische Entwicklung bei ihm beschleunigt. Sie brachte das
idealisierte Kirchenbild der Möhlerschule zum Einsturz. Es kam zu grösseren und

umso nachhaltigeren Erschütterungen, wie sie bereits die Entdeckung der
mittelalterlichen Fälschungen und ihre - subjektiv überschätzten - Einwirkungen auf
das Papalpsystem bei ihm in den sechziger Jahren ausgelöst hatten. Bei diesem

Revisionsprozess vermochte er nicht, sich auf eine halbwegs adäquate katholische

Historiographie zu stützen, die ihm eine Hilfe bieten könnte. Luther und die
Reformation sah er jetzt mit anderen Augen, die Schuld der Christen an der
Verfolgung der Juden trat deutlicher in sein Blickfeld, die Verstrickung des Papsttums

in weltlich-politische Interessen bei der Behandlung französischer
Kirchenpolitik war vorgegeben.»8

Döllinger war überzeugt, dass er in den Publikationen der Vergangenheit

alles Notwendige zum Papsttum und zur Frage der Unfehlbarkeit
gesagt habe, sodass sich eine weitere theologische und kirchengeschichtliche

Arbeit dazu erübrige. Zudem erschien es schon 1848 so, als ob das zu

Tage geförderte kirchengeschichtliche Material ihn schier zu erdrücken
drohte, sodass er mutlos das nur bis zum 8. Kapitel des zweiten Bandes
veröffentlichte Hand- und Lehrbuch der Kirchengeschichte nicht mehr

Conzemius, Hätte sich (wie Anm. 4). 88 f.

19



Klaus Rohmann

fortsetzte Brachte Döllinger auch in den letzten 20 Jahren seines Lebens
kein theologisches Werk mehr zustande, so führte er doch noch eine
ausgedehnte Korrespondenz, die für unsere Thematik hier aufschlussreich
sein kann. Obschon sein Kirchenbild zwangsläufig durch Erfahrung
verändert worden ist, so hält sich die Liebe zur Kirche durch, wenn auch das

sentire cum ecclesia nicht mit dem Urteil über Richtigkeit oder Falschheit
zusammenhängt Döllingers Wahrheitsliebe und seine Liebe zur Kirche
kommt z.B. in einem Brief an Lord Acton von 1871 zum Ausdruck:
«Damit die falsche Lehre in der Kirche nicht herrschend werden oder
doch später wieder ausgestossen werden könne, muss es eine Anzahl von
Menschen geben, welche sie laut und offen fort und fort verwerfen und
bestreiten, die sich aber nicht selber von der Kirche trennen. Das ist es,

was wir wollen - dazu gehört ein gewisser modus vivendi, und diesen zu
finden ist jetzt die Aufgabe. Es schmerzt mich, dass Sie uns dabei Ihren
Rath und Mitwirkung vorenthalten, und geflissentlich ferne bleiben. Ich
selber habe keine Wahl, ich muss thun was ich kann um die Bewegung
nicht ausarten und verwildern zu lassen, und darf und will mich den Männern

in Bonn, Breslau u.s.w. nicht entziehen, die von Anfang an mir treu
zur Seite gestanden sind.»"

Bald nach den Konzilsbeschlüssen kommt hier die Linie Döllingers
zum Vorschein. Ihm ist es unmöglich, sich von der Kirche zu trennen, mit
der ihn eine verinnerlichte Treue verbindet; und er fühlt sich verpflichtet,
als waches Gewissen und Zeuge der Wahrheit darin von innen zu wirken.
Dazu muss er, so schwierig es nach Amtsentzug und Exkommunikation
sein mag, einen modus vivendi finden. Andererseits muss er Kontakt zu
der altkatholischen Bewegung halten, um sie nicht «ausarten und verwildern

zu lassen», vor allem aber, um die Freundschaften mit Menschen
darin nicht zu verraten. Bis zuletzt verband Döllinger tiefe Freundschaft
mit Menschen in der altkatholischen Bewegung wie etwa Johann Friedrich,

aber auch auf katholischer Seite mit Lord Acton und Gräfin Charlotte

von Leyden u.a., die ihm nicht zu folgen vermochten.
Bei dieser Haltung vermeinten viele Freunde auf beiden Seiten,

besonders aber auf römisch-katholischer, ihn letztlich immer noch ganz zu
sich herüberziehen zu können. Nach der Exkommunikation erhielt
Döllinger nicht wenige Briefe - unfreundliche auch, die ihm das ewige Straf-

9 HUPPERTZ. Döllinger (wie Anm. 1), 73.

1 ' Döllinüer/Acton (wie Anm. 3). 37.

20



Gewissen und Lebensentscheidungen: Döllinger und Newman

gericht androhten. Unter den Briefen von Freunden verdient besonderes

Interesse der von Catherine de Montalembert. Döllinger, der Frankreich
liebte, hatte 40 Jahre lang ein freundschaftliches Verhältnis zu ihrem Vater,

Charles René. «Catherine de Montalembert war die erste unter den

Mädchen, von denen wir wissen, dass der schon der Höhe des Lebens sich
nähernde Döllinger für sie, ihre literarischen Interessen im allgemeinen
oder ihre speziellen Studien nicht nur eine vorübergehende Sympathie
bekundet, sondern eine warme Freundschaft und eine stets fördernde
Bereitschaft bewährt hat.»

Seit 1863 war Catherine Nonne im Kloster der Sœurs du Sacré-Cœur

zu Conflans bei Chareton-Seine. Im Brief vom 31. Juli 1871 erinnert sie

zunächst an die Gastlichkeit, die ihr zusammen mit ihren Eltern zehn
Jahre zuvor im Hause Döllingers zuteil geworden sei, und an die
«Gemeinsamkeit von Ideen und Gefühlen», die «eine gute und wohltuende

Erinnerung» hervorriefen, um schliesslich Döllinger flehentlich zu
bestürmen:

«Ich komme also, um die Bitte an Sie zu richten, ein wenig zu lieben Ihre Seele.

Mitleid zu haben mit ihr; denn sie hat. was niemand bezweifeln kann, viel
gewirkt, viel gearbeitet, viel gelitten auf der schon von ihr durcheilten Lebensbahn,
und es darf nicht geschehen, dass diese mühereichen Arbeiten, die Anstrengungen,

diese Schmerzen verloren seien für immer. Im Gang einer langen Reihe von
Jahren haben Sie einer grossen Zahl von geistig Hochstehenden Belehrung und

Erleuchtung aus den reinen Lichtern der Wahrheit geschenkt, Sie haben diesen
die Grösse, die Schönheit des Glaubens, den Wert der Opfer, die er verlangt
gezeigt - Sie haben auf alle Freuden der Erde, sogar auf die erlaubten, verzichtet,
um der Entfaltung und der Verteidigung dieses katholischen Glaubens Sich zu

weihen, dessen Geheimnisse ich Sie habe anbeten und leben sehen mit einer
Herzensfülle, die würdig war der grossen Seele und der tiefen Geistigkeit, die
Gott Ihnen geschenkt. Aber jetzt, da es Abend geworden in Ihrem Leben, jetzt
ist ein grösserer, ein schwererer Akt dieses gleichen Glaubens Ihnen vorbehalten:

er verlangt von Ihnen das Opfer einer Ihrer früheren Meinungen, die zutiefst
eingewurzelt sind, und der lichtvollen verstandesmässigen Erkenntnisse, die
vielleicht sehr lebendige sind und die den Schein erwecken, unzweifelhaft
festgegründete zu sein; ich kann in keiner Weise den Anspruch erheben, diesen
Verstand zu überzeugen, der über Licht verbreitende Aufschlüsse durch lange
Studien verfügt und mit einer Schärfe des Durchdringens und mit einer Weite
des Umfassens begabt ist, die nicht in Vergleich treten können mit der
Ohnmacht und Unwissenheit des Geistes von mir als einer armen unbedeutenden
Frau. Ich füge hinzu, dass ich sehr gut begreife, dass die menschlichen Beweis-

Stefan Lösch, Döllinger und Frankreich. Eine geistige Allianz 1823-1871

(Schriftenreihe zur bayerischen Landesgeschichte 51), München (Beck) 1955, 351 f.

21



Klaus Rohmann

gründe der besten Theologen nicht zum Ziele kommen, Sie zu befriedigen; aber

ich habe die inständige Bitte an Sie, einen Augenblick von allen Fragen nach
Personen und nach Meinungen Sich losgelöst zu halten und zwischen Gott und
Ihnen das zu betrachten, was er von Ihrem Geiste in diesem Augenblick höchsten

Kampfes erwartet. Was sagte die Stimme der Wahrheit auf dem Grunde
Ihrer Seele, wenn sie kam, um im Triumph sich durchzusetzen? Gibt es nicht
Umstände, in denen man etwas von den Einsichten jenes rationalen Erkennens
opfern oder vielmehr durch den Glauben diesen Einsichten selbst hinzufügen muss,
die, für sich allein, nicht alle göttlichen Glaubenslehren erfassen können?»13

Catherine de Montalembert ist sich bewusst, dass es schwierig sein

dürfte, Döllinger gegenüber überzeugende theologische Argumente
vorzubringen. Rational kann Döllinger nicht überzeugt werden. Darum stellt
sie die Frage, ob denn Gott nicht ein grösseres Opfer von ihm verlangt, als

er durch aufopfernde Arbeit erbracht hat: das Opfer der «lichtvollen ver-
standesmässigen Erkenntnisse». Also ein sacrificium intellectusl Ja, aber

um den Gewinn einer höheren Erkenntnis, darum nicht einfach ein Opfer.
Sie geht von der biblisch gut begründeten Auffassung14 aus, dass der

Verstand nicht alle göttlichen Geheimnisse erfassen kann und es darum
über jede rationale Glaubenserkenntnis eine weitere Erkenntnis gibt. Dabei

spricht sie Döllingers Liebe zur Wahrheit an und appelliert an die
«Stimme der Wahrheit» auf dem Grund seiner Seele, an sein Gewissen,

wo sich diese «Stimme der Wahrheit» als die Stimme Gottes hörbar
macht15.

Das Antwortschreiben Döllingers ist leider nicht auffindbar16; es wäre

wissenswert, wie Döllinger diese Argumentation bewertete. Anders als

wir bei Newman sehen werden, setzt Döllinger auf historisch überprüfbare

Argumente. Einen Meinungswechsel hat der Brief jedenfalls nicht
bewirkt. Fast zehn Jahre später schrieb er in einem Antwortschreiben an

die Prinzessin Adelheid von Braganza: Man verlangt «von mir einen

Eidschwur auf die vaticanischen Beschlüsse, also das, was für mich ein
offenbarer Meineid wäre». Mit dem Meineid oder der Lüge, mit der er
nicht hinübergehen könne, hat er öfter argumentiert '.

13
A.a.O., 495 (Übersetzung S. Lösch).

14
Vgl. z.B. IKor 13.12

5 «Je vous supplie de considérer entre Dieu et vous ce qu'il attend de votre es

prit en ce moment de suprême lutte. Que dit la voix de la vérité au fond de votre âme

...», in: Lösch, Döllinger (wie Anm. 12), 492.
16

Vgl. LÖSCH. Döllinger (wie Anm. 12). 359.
17

Vgl. Ignaz von Döllinger/Lady Blennerhasset, Briefwechsel 1865-1886,
hg. von Victor Conzemius, München (Beck) 1981, 710.

22



Gewissen und Lebensentscheidungen: Döllinger und Newman

Es ist hier freilich nicht der Ort, den vielen «Bekehrungs-» und

Vermittlungsversuchen über 20 Jahre nachzugehen etwa bis zu dem Versuch
der Familie Renouf18, über Kardinal Pecci, einen Bruder Leos XIIL, eine

Aussöhnung bei diesem zu erwirken, worüber Döllinger zwischenzeitlich
gestorben ist. Geht es hier doch darum, an ausgewählten Beispielen die

Frage nach den Motiven seiner Gewissensentscheidung zu stellen. Von
den beiden Konstanten seiner Wahrheitsliebe und seiner Treue zur Kirche
war die Rede. Der Widerstand Döllingers gegenüber den Versuchen, ihn
zur Aussöhnung mit der Hierarchie oder besser: zur Unterwerfung zu

bewegen, war seine Befürchtung, die Glaubwürdigkeit des Zeugen zu
verlieren. Hinzu kommt, dass er in einen Ablösungsprozess verwickelt
war, «in die Ablösung von einem teilweise unreflektierten übernommenen,

teils autoritär-hierarchischen, teils romantischen Kirchenverständnis,
das sich auf einen kämpferischen Ultramontanismus gestützt hatte».
Conzemius urteilt: «Es war kein Weg, der aus der Kirche hinausführen müsste,

aber notwendige kritische Unterscheidungen verlangte.»1

Ein weiteres Motiv führt Conzemius an: Die Tatsache, dass Döllinger
nichts von einer möglichen Dogmenentwicklung wissen wollte, liess ihn
auf keinen Fall erwähnen, unter welchen Bedingungen ein neues Dogma
etwa hätte entstehen können. Und Newman - den Vater einer solchen
Theorie par excellence - schien er nicht besonders zu mögen.

«Zwar hatte auch die infallibilistische Seite keine solche Theorie [der
Dogmenentwicklung] und beugte entgegenstehende Fakten und historische Zweifel im
Sinne der späteren Doktrin. Wenn Döllinger behauptete, dass sich Newman in
den drei ersten Jahrhunderten der Kirche besser auskannte als in den nachfolgenden

Perioden seit dem 6. Jahrhundert, so ist das nicht zu bestreiten. Döllinger
war der überlegenere Kenner der mittelalterlichen und neueren Kirchengeschichte.

Allerdings bleibt unverständlich, dass er sich auch hier mit Kraftsprüchen,
wie Acton bereits früher auf anderem Felde erfahren hatte, den theologischen
Problemen, die die Entwicklung der Lehre aufgab, einer Diskussion entzog.
Newmans Theorie des Development sei mit derjenigen Darwins zu vergleichen,
meinte er, mit dem Unterschied allerdings, dass bei Darwin der Affe zum
Menschen, bei Newman der Mensch zum Affen werde. Oder: die höchst elastische
Theorie des Development sei wie Didos Kuhhaut in der Fabel, mit der man gan-

.8.1956, worin sie

der Biographie Friedrichs widerspricht, die Vermittlung sei Döllinger lästig gewesen,
ist erstmals abgedruckt im Anhang von: Conzemius, Hätte sich (wie Anm. 4), 91 f.

19
Conzemius, Hätte sich (wie Anm. 4), 84.

23



Klaus Rohmann

ze Länder in der Geisteswelt umspannen kann, ein allzeit dienstfertiges
Auskunftsmittel.»20

2. John Henry Newman: Leben und Lebensdeutung im Ringen um
die Wahrheit

Es dürfte kaum einen theologischen Schriftsteller geben, dessen Schriften
einen derart autobiografischen Charakter haben wie Newman. Ich meine
nicht nur, dass Newman der Autor zahlreicher biografischer Schriften
war: der Autobiografie in Miniatur, der «Apologia pro vita sua», zweier
autobiografischer Skizzen, des autobiografischen «Memoin> und des
Berichts über seine Krankheit in Sizilien. In Briefen und natürlich in
Tagebuchnotizen hat er zahlreiche Reflexionen über sein Leben angestellt.
Vielmehr waren auch seine mehr theoretischen Abhandlungen, wie die

Abhandlung über die Glaubensentwicklung, mit seinem Lebenslauf
verknüpft, diese beispielsweise von seiner Hinwendung zum Katholizismus
geprägt. Lebenslauf, die Erwähnung des Faktischen, aber ist bei Newman
stets interpretiert und ins Paradigmatische gehoben.

Die Neigung zur Selbstreflexion entsprach gewiss einer charakterlichen
Neigung21, sie ist kaum der Lage des Konvertiten, der sich der Richtigkeit
seines Schrittes immer wieder vergewissern möchte, zuzuschreiben, wie

22
behauptet wurde", da die Selbstbeobachtung schon äusserst früh ansetzt.
Sie ist öfter angestossen durch Anschuldigungen von aussen, von fehlerhaften

oder verleumderischen Fremdinterpretationen, die zum Schutz der

eigenen Identität eine Selbstinterpretation herausforderten. So wurde er
durch die Anschuldigung, Katholiken - und somit Newman - seien

unwahrhaftig, doppelzüngig und verschlagen"', zur Selbstverteidigung und

20 Conzemius, Hätte sich (wie Anm. 4), 89 f. Belege bei Victor Conzemius.
Acton. Döllinger and Gladstone. A strange variety of antiinfallibilists. in: James D. Bast-
able (Hg.). Newman and Gladstone. Centennial Essays. Dublin (Veritas) 1978. 39-55.

Vgl. HENRY Tristam. in: John Henry Newman. Selbstbiographie nach seinen

Tagebüchern. Eingel. und hg. von Henry Tristam. Stuttgart (Schwabenverlag) 1959, 181.
22 So SHERIDAN Gilley, Newman and the Convert Mind, in: Biemer (Hg.),

Sinnsuche (wie Anm. 4). 104.
23 Anlass dazu war eine Buchrezension des Historikers Charles Kingsley in Mac-

millan's Magazine. Januar 1863. der sagt: «Truth, for its own sake, had never been a

virtue with the Roman clergy. Father Newman informs us that it need not. and on the
whole ought not to be.» Vgl. John Henry newmajN. Apologia pro vita sua. London
(Penguin Books). 1994. XI.

24



Gewissen und Lebensentscheidungen: Döllinger und Newman

zur Apologie seiner Konfession herausgefordert. Die «Apologia pro vita
sua» fand dann grosse Resonanz unter Anglikanern und Katholiken.

Es liegt nach dem Gesagten nahe, die Auffassung Newmans zum
Gewissen in der chronologischen Entwicklung seines Lebenslaufs darzustellen

- mehr noch: weniger anhand gewisser Fakten, sondern, wie gesagt,
im Zusammenhang der Selbstdeutung. Dabei tritt durch die interpretativen
Momente hoffentlich auch eine Systematik in Erscheinung. Bei einer
Zusammenschau mit Döllinger in einem Artikel muss freilich ein besonderes

Gewicht auf die Frage nach dem Gewissen angesichts des päpstlichen

Lehramts gelegt werden.

2.7 Die religiöse und die ethische Instanz des Gewissens

Das nach eigener Einschätzung wichtigste Werk der Frühzeit Newmans
ist die Sammlung von 15 Predigten, die er zwischen 1826 und 1843 als

select preacher in der Oxforder Marienkirche hielt, wo zehn mal im Jahr

ausgewählte Universitätsangehörige eine besondere Predigt hielten"
Newmans Universitätspredigten, nach heutigen Massstäben der Form
nach eigentlich Abhandlungen, kreisen um die Thematik von Glauben
und Vernunft. Die zweite Predigt stellt eine Analyse des Gewissens in den

Zusammenhang der Erörterung des Verhältnisses von natürlicher Religion
und Offenbarungsreligion.

Newman schreibt:
«Zunächst einmal ist es klar, dass das Gewissen das wesentliche Prinzip und die

Bestätigung von Religion in unserem Geiste ist. Das Gewissen schliesst eine

Beziehung zwischen der Seele und etwas ausser ihrer, ja mehr noch, Höherem
ein; eine Beziehung zu einer Unübertrefflichkeit, die sie selbst nicht besitzt und

zu einem Tribunal, über das sie keine Macht hat. Je mehr nun der innere Mahner
geachtet und befolgt wird, desto klarer, stärker und differenzierter werden seine

Befehle. Dabei steigert der Massstab des unübertrefflich Guten stets dadurch
unseren Gehorsam, dass es ihn leitet. Schliesslich bekommt man eine moralische
Überzeugung sowohl von der unnahbaren Natur, als auch von der höchsten
Autorität, was immer sie sei, auf die sich jeweils die Betrachtung des Geistes richtet.

Hier haben wir plötzlich die Elemente eines Religionssystems; denn was ist

Religion anderes als ein System von Beziehungen zwischen uns und einer höchsten

Macht, die fortgesetzt unseren Gehorsam fordert.»""1

24 John Henry Newman, Fifteen Sermons preached before the University of
Oxford between A.D. 1826 and 1843, in the definitive edition of 1872, introduced by
Mary Catherine Tillman. Notre Dame IN (Notre Dame University Press) 1997, *vui.

25 A.a.O.. 19 (Übersetzung K. R.).

25



Klaus Rohmann

Mit dieser inneren Stimme, die sich situativ kundtut und mit gebieterischer

Absolutheit erscheint, meint Newman nicht nur das, was scholas-
tischerseits als Urgewissen bezeichnet wurde und das sich in dem Satz

ausspricht: Das Gute ist zu tun, das Böse ist zu unterlassen, wobei die
Inhalte des Guten und Bösen noch völlig unbestimmt sind. Der absolute

Befehl, der intuitiv wahrgenommen wird, hat durchaus bereits eine inhaltliche

Komponente, wenngleich sie nicht deutlich zutage tritt. Je mehr der
Mensch aber diesem Befehl gehorcht, desto klarer wird er wahrgenommen.

Schliesslich müssen auch die Fähigkeiten des Menschen zu denken

eingesetzt werden, damit er zu einem sicheren moralischen Urteil als

Grundlage für sein Handeln komme.

«Während das Gewissen also immer die Bestätigung der Natürlichen Religion
ist, so ist es, wenn es ausgebildet [improved] ist, auch moralische Richtschnur
[rule]. Hier aber besteht ein Unterschied: an sich ist es wesentlich religiös; in der
Moral ist es jedoch nicht notwendigerweise Führer, sondern nur im Masse, als es
in den Einzelmenschen verfeinert und gestärkt worden ist.»26

Bei der verstandesmässigen Durchdringung der Materie kann es nun
Fortschritte auf dem Weg zur Wahrheit geben - Wahrheit ist für Newman
immer prozesshaft -, es kann aber auch Irrtum sich einschleichen. Einen
Irrtum aber kann es nur in den Einzelheiten geben, nicht im Grundsätzlichen

der Gewissensentscheidung. Letzteres ist eben mit dem religiösen
Sinn verbunden und äussert sich etwa in Gewissensbissen oder in einem

wenn auch vagen Sinn des Übels, das eine Gewissensverletzung mit sich

bringt. Der irrig Handelnde aber - mag er auch häretisch, schismatisch
oder abergläubisch sein - handelt recht, wenn er nur einer ehrlichen
Überzeugung ist und damit der unbedingten inneren Stimme folgt.

Mit dieser Haltung muss sich Newman allerdings vom Liberalismus in
seiner anglikanischen Kirche abgrenzen (dem Newman selber in den
akademischen Anfängen zu seiner Oxforder Zeit anhing). «Die Liberalen
nahmen die Ehrhchkeit als eine moralische Kategorie in Anspruch, um
die Höherwertigkeit des Subjektiven, Individuellen und Personalen vor
dem Objektiven, Kollektiven und Autoritativen zu erklären, angefangen
von dem Urbild eines Latitudinariers, dem anglikanischen Bischof
Benjamin Hoadly, den Newman niemals ohne Verärgerung oder einen Seufzer

erwähnt, bis zu J. D. Salinger [in seinem Romanj <The Catcher in the

26 A.a.O., 20 (Übersetzung K. R.).

26



Gewissen und Lebensentscheidungen: Döllinger und Newman

Rye> (1951); es ist belanglos, was man glaubt, sofern man nur ehrlich
überzeugt ist.»27

Newman strebt hingegen eine Objektivität an; er möchte aber auch

nicht einem Objektivismus verfallen. Es geht ihm nicht um exaktes

begriffliches Erfassen und korrekte Syllogismen, wie sie in den
Naturwissenschaften vonnöten sind. In Glaubenssätzen können sie den
Wirklichkeitsgehalt nicht erfassen, da sie abstrakt und blosse Denkmöglichkeiten
sind. Seine eigene Position, wie er sie beispielsweise den Oxforder Uni-
versitätspredigten zugrunde gelegt hat, skizziert Newman in der «Apologie»

folgendermassen. Er habe geschrieben:

«Die absolute Gewissheit, die wir hinsichtlich der Wahrheiten der natürlichen

Theologie als auch im Hinblick auf die Tatsächlichkeit der Offenbarung besitzen
könnten, sei das Ergebnis einer Bündelung zusammenlaufender und konvergierender

[sich ergänzender und gegenseitig stützender] Wahrscheinlichkeiten, und
dies sowohl aufgrund der Konstitution unseres Geistes als auch aufgrund des

Willens seines Schöpfers. Sicherheit sei ein Zustand unseres Geistes, Gewissheit
hingegen eine Qualität von Urteilen. Wahrscheinlichkeiten, die nicht für eine
logische Gewissheit reichten, könnten aber für eine geistige Sicherheit genügen.
Die so gewonnene Sicherheit könne im Masse wie in der Beweiskraft der

strengsten naturwissenschaftlichen Beweisführung gleichkommen.»28

Ein solches Bündelungsargument nimmt Newman für alle
Gewissensentscheidungen in Anspruch; und er wird es auch zur Begründung seiner

29Konversion zur katholischen Kirche tun

2.2 Konversion als ein lebenslanger Prozess

Eine erste Konversion erlebte Newman, wie er ausführt, im Jahre 1816 als

ein Junge von 15 Jahren. Die Lektüre evangelikaler und calvinistischer
Autoren brachte eine Wende. Bis dahin betrachtete er sich nicht als
sonderlich religiös, sondern eher als skeptisch, manchmal als nihilistisch,
wenngleich er gern die Bibel las und seinen Katechismus kannte. In einem

gewissen Sinn brachte diese Konversion nichts grundsätzlich Neues,
sondern förderte zutage, was zutiefst in ihm war. Von nun an aber führte er
ein streng religiöses Leben mit täglicher Schriftlesung und Meditation.
Zudem wurde ihm die Existenz Gottes derart gewiss, dass er sie fürderhin

27 Gilley, Newman (wie Anm. 22), 104 (Übersetzung K. R.).
28 Newman. Apologia (wie Anm. 23). 38 (Übersetzung K. R.).
29 A.a.O.. 196.

27



Klaus Rohmann

niemals mehr in Zweifel zog. Das oben skizzierte gottbezogene Verständnis

des Gewissens war für ihn nunmehr ein Erfahrungsdatum. Auch andere

dogmatische Wahrheiten eignete er sich an, z.B. die Lehre von der
erkennbaren Erwählung zum Heil wie auch die Annahme, der Wiedergeborene

könne niemals mehr abfallen, und die Bestimmung zur ewigen
Strafe.

In Oxford führte Newman als Student der Jurisprudenz und alsbald der

Theologie ein streng religiöses Leben im Streben nach der Wahrheit und

Heiligkeit. Die calvinistische Prädestinationslehre aber gab er als

Pfarrseelsorger in Oxford in der konkreten Erfahrung mit Menschen wieder
auf; sie seien unmöglich in zwei sichtbare Klassen von Erwählten und
Verdammten einzuteilen. Als Evangelikaler müsste er spüren, wie er sich
mit seiner Auffassung von Bekehrung von seinen Glaubensgenossen
unterschied. Dafür wurde er auch kritisiert. Für Evangelikaie ist die Bekehrung

plötzlich und zeitlich genau zu terminieren. Newman aber erlebte
seine Bekehrungen als lang laufende Prozesse. Konversion dürfe man
dabei nicht nur im Sinne eines Konfessionswechsels verstehen, sondern
ist das grosse Erbarmen Gottes in der Lebensgeschichte, das immer wieder

neue Orientierungsmöglichkeiten anbietet. Eine Bekehrung solcher
Art empfand Newman auch, als er 1832 anlässlich einer Italienreise mit
seinem Freund schliesslich allein nach Sizilien reiste und dort nach einer
ernsthaften Erkrankung glücklich genas. Die während der Krankheit
erfolgte geistliche Erfahrung hatte eine bleibende Wirkung auf ihn. Er meinte

damals zu wissen, dass Gott ihn genesen lassen würde, weil er in England

etwas mit ihm vor habe.

Daraus erwuchs schliesslich die Oxfordbewegung, deren anerkannter
Führer er wurde. Die Oxfordbewegung verstand sich bekanntlich als eine
via media zwischen Protestantismus und römischem Katholizismus. Im
Gegensatz zum Liberalismus, wonach Dogmen lediglich Meinungen seien,

hielt man daran fest, dass sie sichere Wahrheiten darstellten. Weiter
nahm man Wahrheiten an, die eine dogmatische Basis haben, wie die
Sichtbarkeit der Kirche mit ihren Sakramenten. Schliesslich verstand man
sich im Protest gegen Rom und dessen Verderbnisse und Zusätze zur
ursprünglichen Lehre. Mit seiner Anschauung stützte sich Newman auf
angesehene anglikanische Autoren30.

Bemerkenswert ist, wie Newman seine lebensgeschichtlich interpretierten

Bekehrungen näherhin verstand. Er hat sie nicht als Abbruche

30 A.a.O.. 144-158.

28



Gewissen und Lebensentscheidungen: Döllinger und Newman

verstanden, als würde er fundamentale Lebensirrtümer hinter sich lassen.

Seiner Überzeugung nach hat er das Wahre und Wesentliche seiner früheren

Lebensabschnitte bei jeder Konversion mitgenommen. Aus seiner Zeit
als Evangelikaler beispielsweise stammt das ernsthafte Streben nach

Heiligkeit und die Selbstverständlichkeit ausführlicher Schriftmeditation.
Auch als er 1845 nach langjährigen inneren Kämpfen zum römischen
Katholizismus übertrat, war er überzeugt, dass er nichts vom geistlichen
Reichtum der anglikanischen Zeit aufgeben müsse, ja dass er diesen

Reichtum in der katholischen Kirche wiederfände. Schwierigkeiten in der
römischen Kirche, die bis zum Häresieverdacht reichten, besonders wegen
seiner Betonung der wichtigen Rolle der Laien in der Kirche, haben ihn

von dieser Meinung anscheinend nicht abgebracht. In all seinen Konversionen

sah Newman das Walten des gütigen Gottes.

2.3 Providenz und Oikcmomia: zwei Schlüsselbegriffe

Zu den grundlegenden Erklärungsmodellen in seiner Biografie zählt bei
Newman die providence. Im Englischen enthält dieses Wort mehr
Bedeutungsnuancen als die entsprechenden deutschen Wörter «Vorsehung» und

«Fügung». Bedeutungen des lateinischen Wortes (das im 15. Jahrhundert
in die englische Sprache gekommen ist) klingen bei Newman noch mit:
Vorsorge tragen, Vorkehrungen treffen; damit auch: für eine Aufgabe
bestimmen. Im Gegensatz zur «Fügung», das leicht den Anstrich der
Passivität hat, kommt es in der providence bei Newman auf die Anstrengung
und Entschlossenheit des Handelns an. Gottes providence sieht Newman
in seinen Krankheiten am Werk, aber auch in den Schwierigkeiten, die er
nach 1841 von der Presse und auch vom gesamten Episkopat der Kirche
von England bekam, als er den «Thirty-Nine-Articles of Religion» der

anglikanischen Kirche in seinem 90. Traktat eine katholische Deutung
gab31.

Seine Geisteshaltung kommt vielleicht sehr deutlich in einer
Universitätspredigt, die er 1839 hielt, zum Ausdruck:

«Wenn auch das Gefühl, welches uns antreibt. Gott in allen Dingen zu sehen

und übernatürliche Wirkungen in den Dingen der Welt wahrzunehmen, zuweilen
in die Irre führt, und wenn es auch zu Evidenzen führt, die wir nicht gelten lassen

dürften und uns zu Recht den Ruf der Leichtgläubigkeit einträgt, so ist ein
Glaube, der grosszügig die Ewigen Wahrheiten annimmt, mag er auch bisweilen

31
Vgl. Newman. Apologia (wie Anm. 23). 159 f.

29



Klaus Rohmann

zu Aberglauben verkommen, weit besser als jene kalte, zweifelnde und kritische
Geistesstimmung, die keinen inneren Sinn für eine über allem waltende,
allgegenwärtige Vorsehung hat und kein Verlangen danach, sich seinem Gott zu
nahen.»32

Die göttliche Führung und Fügung führt nicht sofort in die volle
Wahrheit; die «Mitteilungen des Ewigen» geschehen vielmehr nach der

Aufnahmefähigkeit des Adressaten in Stufen und auf mannigfache Weisen.

Dies trifft für die Heilsgeschichte zu - von der Offenbarung in der

Natur, von der heidnischen Literatur, Philosophie und Mythologie bis zur
Heiligen Schrift und zum Evangelium. Dies trifft auch für die individuelle
Biografie zu - bei allen Irrungen und Wirrungen, wie das letzte Zitat
zeigt. Der Weg zur Wahrheit ist keine reine Fortschrittsgeschichte.

Den skizzierten Sachverhalt bezeichnet Newman in Anlehnung an
Irenäus als die Ökonomie Gottes. Sie ist die Manifestation seiner
Providenz34.

2.4 Gewissensautonomie und päpstliches Lehramt

Eine Systematisierung seiner Anschauung vom Gewissen findet sich in
Newmans Zustimmungslehre" Sie ist 1870 erschienen. Die Thematik
von Glauben und Vernunft, die er in den Oxforder Predigten begonnen
hatte, bringt er hierin zu einem Ende. Die Ausführungen zum Gewissen
finden sich in dem Kapitel über den Glauben an den einen Gott. Newman
beabsichtigt nicht, wie er sagt, einen Gottesbeweis zu führen. Anders als

die Theisten, die in ihren langen Beweisführungen nur zu einer begrifflichen

Zustimmung kommen könnten, sucht er nach Wegen für eine lebendige

oder, wie er sagt, reale (wirklichkeitsgesättigte) Zustimmung: «Worauf

ich direkt ziele, ist zu erklären, wie wir ein Bild von Gott gewinnen
und dem Satz, dass er existiert, eine reale [!] Zustimmung geben. Um dies

zu tun, muss ich natürlich zunächst von einem ersten Prinzip ausgehen;
und dieses Prinzip, das ich annehme und nicht zu beweisen versuche,
ist..., dass wir von Natur ein Gewissen haben.»

32
Newman, Fifteen Sermons (wie Anm. 24), 220 (Übersetzung K. R.).

33 Newman, Apologia (wie Anm. 23), 43.
34

A.a.O., 305-308 (Notes). Newman legt hier dar, wie er auf den Begriff bei seiner

Arbeit über die Arianer gekommen ist.
35 John Henry Newman, An Essay in Aid of a Grammar of Assent, with an

introduction by Nicholas Lash, Notre Dame IN (University of Notre Dame Press) 1979.
36 A.a.O., 97 f. (Übersetzung K. R.).

30



Gewissen und Lebensentscheidungen: Döllinger und Newman

Dabei möchte er das Gewissen nicht als «Regel für das richtige
Verhalten, sondern als eine Sanktion des richtigen Verhaltens» betrachten.
Selbstverständlich sei das Gewissen nicht geteilt, doch habe es die beiden

Aspekte des moralischen Sinns, der die Ethik begründet, und der richtenden

Vernunft, die schöpferisches Prinzip der Religion sei. Nicht wenige
gerieten in Verlegenheit, wenn sie sagen sollten, was mit dem moralischen

Sinn gemeint sei; aber alle wussten, was ein gutes oder schlechtes
Gewissen sei. «Wenn wir, wie es ja der Fall ist, uns verantwortlich fühlen,
beschämt sind oder erschrocken bei einer Verfehlung gegen die Stimme
unseres Gewissens, so schliesst dies ein, dass da Einer ist, vor dem wir
verantwortlich sind, vor dem wir beschämt sind, vor dessen Beanstandungen

wir uns fürchten.»38 Dieser Verantwortungssinn verweist den
Menschen auf die Vorstellung eines allmächtigen, gerechten und vergeltenden
höchsten Herrschers und Richters. Es ist ein Transzendenzphänomen, das

geradezu schon personale Züge beinhaltet.
Wenn Newman eine derart hohe Meinung vom Gewissen hat, so ist zu

fragen, wie er damit im Hinblick auf das päpstliche Lehramt und das

Unfehlbarkeitsdogma im Erscheinungsjahr seiner Zustimmungslehre
umgeht.

Von der Unfehlbarkeit der Kirche ist Newman bereits in seiner
anglikanischen Zeit überzeugt: Gottes Providenz kann die Kirche insgesamt
nicht in die Irre laufen lassen. Da Gott aber bei seinem ökonomischen
Vorgehen nicht die ganze Glaubenswahrheit explizit übergeben hat, ist
deren Ausfaltung oder Entwicklung in der Geschichte notwendig. Dabei

geht es auch nicht ohne zwischenzeitliche Irrtümer zu. In seinen Studien
über die Arianer des 4. Jahrhunderts ist Newman darauf gestossen, dass es

der sensus fidelium war, der im Gegensatz zu den meisten Bischöfen der

Lehre von der Göttlichkeit Christi zum Sieg verhalf.
Eine Konkretisierung der Unfehlbarkeit der Kirche ist die der Konzilien

und - so schliesslich in Newmans katholischer Zeit - die Unfehlbarkeit des

Papstes. Eine Definition dieser Unfehlbarkeit aber lehnt Newman ab.

Besorgt schrieb er, nachdem entsprechende Gerüchte vom Verlauf des 1.

Vatikanums nach England gedrungen waren, seinem Ortsbischof William
Bernard Ullathorne in Rom:

«Keine drohende Gefahr ist abzuwenden, sondern eine grosse Schwierigkeit soll
geschaffen werden: ist das die geziemende Aufgabe für ein allgemeines Konzil?

37 A.a.O.. 99.
38 A.a.O.. 101.

31



Klaus Rohmann

Ich selbst erwarte, so Gott will, gar keine Glaubensprüfung. doch ich kann mich
des Mitleids mit den vielen Seelen, die leiden, nicht erwehren. Mit Besorgnis
sehe ich der Möglichkeit entgegen. Entscheidungen verteidigen zu müssen, die
vielleicht für mein Privaturteil nicht schwierig sind, sich jedoch historischen
Tatsachen gegenüber logisch sehr schwer verteidigen lassen. Was haben wir
verschuldet, um behandelt zu werden, wie die Gläubigen nie zuvor behandelt
wurden?»'

Newman erinnert daran, dass die Konzilien vormals nur gesprochen
hätten, wenn eine Gefahr für den Glauben abzuwenden gewesen sei. Nun
gehe aber alles überdies auch noch zu schnell: ohne Durchsicht von
Konzilsakten, der Taten der Päpste, der Bullen. Die Funktion des Dogmas für
die Zukunft sei nicht aus der Vergangenheit ausgelotet worden. Insgeheim
rechnete Newman nicht damit, «dass die Unfehlbarkeit des Papstes

durchgedrückt wird». Noch gut zwei Wochen vor der Entscheidung
schrieb er: «Ich selbst weigere mich, so lange zu glauben, dass sie

durchgedrückt werden wird, bis sie es wirklich ist. Die grossen Lehrer der Kirche

werden uns wohl vor einem Dogma behüten, das sie selbst nicht
verfochten.»40

Nachdem Newman die Entscheidung zur Kenntnis genommen hatte,
sah er, anders als Döllinger, in der Dogmatisierung etwas, das die bisher

praktizierte Vollmacht des Papstes sogar noch einschränkte, und zwar
nach festen Kriterien. Das Konfliktpotenzial zwischen der Autonomie des

Gewissens und einer päpstlichen Lehrentscheidung sah er als gering an:
«Da das Gewissen ein praktisches Diktat ist, ist eine Kollision zwischen
ihm und dem Papste nur möglich, wenn der Papst Gesetze oder besondere
Befehle und dgl. gibt. Doch ein Papst ist nicht unfehlbar in seinen Gesetzen,

ebensowenig in seinen Befehlen und politischen Aktionen, in seiner

Verwaltung, in seiner öffentlichen Politik.» Konflikte könnten mithin
nicht entstehen, da das Gewissen praktisch und handlungsorientiert ist,

päpstliche Entscheidungen aber allgemein sein müssen.

katholischen Zeit seines Lebens, übersetzt von Maria Knoepfler (Ausgewählte Werke
2/3). Mainz (Grünewald). 1957. 543.

40 A.a.O.. 563.
41

JOHN Henry Newman. Ein Brief an seine Gnaden, den Herzog von Norfolk,
anlässlich der jüngst erschienen Beschwerdeschrift Mr. Gladstones, in: ders.. Polemische
Schriften. Abhandlungen zu Fragen der Zeit und zur Glaubenslehre, übersetzt von
Marias Erentrudis Kawa und Max Hofmann (Ausgewählte Werke 4). Mainz (Grünewald).

1959. 113-251. hier 168.

32



Gewissen und Lebensentscheidungen: Döllinger und Newman

Was aber, wenn es doch zu einem Konflikt käme? Dann handelt es

sich «um die Pflicht, unserem Gewissen unter allen Umständen zu
gehorchen»4", vorausgesetzt es ist nicht bloss Eigensinn des Einzelnen, der sich

Geltung verschaffen möchte. «Wenn es [das Gewissen] in einem einzelnen

Falle als ein heiliger, souveräner Mahner aufgefasst werden soll, dann

müssen seinem Diktat, das gegen die Stimme des Papstes Geltung haben

soll, ernsthaftes Nachdenken, Gebet und Anwendung aller erdenklichen
Mittel vorangehen, will man in der in Frage stehenden Angelegenheit zu
einem richtigen Urteil kommen.»43 Letzten Endes bleibt aber die

Verpflichtung gegenüber dem Gewissen selbst dann bestehen, wenn es sich

um ein irriges Gewissen handelt, wie das Gewissen eines Häretikers,
«auch dann, wenn er sich nicht entsprechend bemüht hätte, die Wahrheit
über die Sache zu erfahren»44 und das Gewissen mithin ein schuldhaft

irriges Gewissen ist. Newman führt als Beleg für diese seine Meinung
einige kirchliche Autoritäten an und schliesst seine Ausführungen über
das Gewissen mit dem häufig zitierten Wort: «Wenn ich genötigt wäre,
bei den Trinksprüchen nach dem Essen ein Hoch auf die Religion
auszubringen (was freilich nicht ganz das Richtige zu sein scheint), dann würde
ich trinken - freilich auf den Papst, jedoch zuerst auf das Gewissen und
dann erst auf den Papst.»45

2.5 Konversion nur nach Rom oder auch von Rom fort?

Die Jahre von 1839 bis 1845 waren voller Ereignisse, an deren Ende der
Verzicht auf das Pfarramt und schliesslich der Anschluss an die
römischkatholische Kirche standen: die erheblichen Anfeindungen wegen der
katholischen Interpretation der (deutungsoffenen) «39 Religionsartikel»
der Kirche von England, die das Ende der via media oder des Anglokatho-
lizismus einläuteten; der Parlamentsbeschluss zur alternierenden Besetzung

des Bischofsstuhls von Jerusalem mit Anglikanern einerseits und
Lutheranern und Calvinisten andererseits, der seinen Protest herausforderte;

eine Schrift des katholischen Bischofs Nicholas Wiseman, nach der die

anglikanischen Weihen ungültig seien; ein erneutes Studium der Kirchenväter.

Die äusseren bisweilen belastenden Ereignisse sah Newman in

42 A.a.O., 170.
43 A.a.O., 169.
44 A.a.O., 170.
45 A.a.O., 171.

33



Klaus Rohmann

seiner «Apologia pro vita sua» nicht als Ursachen für seine Entscheidung
an, sondern als Bestätigungen seiner Überzeugung. Kann er sich aber
sicher sein? Die Zeit war geprägt von strengem Fasten bis zur Erkrankung
und von Gebet, worin er um die Erfahrung des Willens Gottes rang. Lange

Zeit war er unsicher, wo die Wahrheit liegt, und er erhoffte sich ein
Zeichen von Gott. Dabei war er sich besonders des Schmerzes bewusst,
den er anderen wegen der Verunsicherung ihrer Glaubensüberzeugungen
zufügen würde.

Er zitiert aus einem Brief an einen Freund von 1845:

«Meine Überzeugungen sind so stark, wie sie vermutlich überhaupt werden
können: es ist allein schwierig zu erkennen, ob es ein Ruf der Vernunft oder des
Gewissens ist. Ich kann nicht herausfinden, ob ich durch Klarheit oder durch ein

Pflichtgefühl angetrieben werde. Sie verstehen, wie mich Zweifel quälen. Darum
habe ich gewartet und auf Licht gehofft und mit den Wort des Psalmisten gebetet:

<Gib mit ein Zeichem (Ps. 85,17). Ich habe vermutlich kein Recht, um auf
immer darauf zu warten.»46

Es wird deutlich, dass Newman in seiner wichtigsten Lebensentscheidung

- anders als Döllinger - vernünftigen Überlegungen misstraut, mögen

sie auch zu einer unüberbietbaren Klarheit führen. Er bleibt skeptisch
gegenüber «unreal words», die nicht wirklichkeitsgesättigt und lebendig
sind, und setzt ganz und gar auf die göttliche Providenz, von der er hofft,
dass sie sich in der unerbittlich befehlenden Stimme des Herrschers und
Richters im Gewissen ausspricht.

Zweifelsohne beinhaltet die Entscheidung auch zeitbedingte Elemente,
eben u.a. die angeführten Ereignisse jener Jahre und ihre Deutung in der

Selbstinterpretation. Veränderte Zeitumstände können für andere
Menschen andere Bedingungen ergeben. Nichtsdestoweniger gilt auch für sie,
dass in den Bedingtheiten die unbedingte Gewissensstimme vernehmbar
ist und sie sich der Fügung und Führung Gottes sicher werden, wodurch
ihnen eine Aufgabe gestellt wird, die einen Weg in eine ganz andere Richtung

voraussetzt. In römischer Terminologie gibt es nur Konversionen
nach Rom hin; die Gegenbewegung heisst kanonisch Glaubensabfall47.

«Es gibt auch eine Abwendung von Rom aus Gewissensgründen.
Newman, den die Scheiternden bekümmerten - ungeachtet dessen, dass

46 Newman. Apologia (wie Anm. 23), 208 (Übersetzung K. R.).
47

Vgl. CIC/1983 c. 1364 § 1.

34



Gewissen und Lebensentscheidungen: Döllinger und Newman

diese ihr Scheitern als ein Zu-Sich-selber-kommen betrachteten - wäre
ein guter Patron für diese Reflexion.»48

Klaus Rohmann (geb. 1939 in Gelsenkirchen), Prof. Dr. theol. Studium in
Paderborn. München und Bonn. Er unterrichtete nach einigen Kaplansjahren
zunächst Religion, Hebräisch und Erziehungswissenschaft an Essener Gymnasien,

danach lehrte er von 1981-2002 als Professorfiir Systematische Theologie

- seit 1994 zusätzlich Philosophie - an der KFH Norddeutschland in

Osnabrück und Vechta. Seit 2004 wirkt er, der sich nach der Emeritierung der
altkatholischen Kirche anschloss, als Lehrbeauftragter am Alt-Katholischen
Seminar der Universität Bonn.

Adresse: Alte Dorfstr. 51, D-57439 Attendorn, Deutschland.

English Summary

This article contrasts the question of conscience in the writings of Döllinger and

Newman. It points to Döllinger's development from a fervent "ultramontanist",
defending church affairs, to a "resistance" theologian under the regime of Pius IX
with the final definition of papal infallibility and universal jurisdiction. While the

vision of the church Döllinger had gained in his research was changing in ecclesial

reality, he nevertheless continued to love the inherited church. Though he

suffered from the imposed excommunication, he strictly refused to recognise the

Vatican dogmas. It was, as he often put it, a matter of conscience not to live with
perjury or lies. Being a witness of truth, he was concerned to save his credibility.
Newman is probably the most autobiographically oriented theological author who
reflected the different stations of his life, his personal decisions, and the essence of
conscience. In the first place, conscience is the sanction of religion in our mind.
When we contemplate it, we feel that conscience is transcending itself to a

Supreme Power that requires our obedience. By obeying its voice, Newman realizes

some sort of Divine Economy in his life and signs of God's Providence which

guided him though his conversions, which ultimately seem to him to be a lifelong
process. Though he accepted the Vatican dogmas, although with some concerns,
he esteemed conscience more than the pope in cases of conflict.

48 Conzemius, Hätte sich (wie Anm. 4). 92.

35


	Gewissen und Lebensentscheidungen : Döllinger und Newman

