Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 96 (2006)

Heft: 2

Artikel: Gewissen und Lebensentscheidungen : Déllinger und Newman
Autor: Rohmann, Klaus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-405002

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-405002
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gewissen und Lebensentscheidungen:
Dollinger und Newman

Klaus Rohmann

Beide Minner, die unter der Gewissensthematik hier gegeniibergestellt
werden sollen, Ignaz von Déllinger und John Henry Newman, hatten
bekanntlich — jeder der beiden auf seine Weise — tief greifende Lebensent-
scheidungen zu fillen. Wenngleich der Lebensweg der beiden Zeitgenos-
sen verschieden verlaufen ist, so soll der Vermutung nachgegangen wer-
den, dass die Orientierung ihres Verantwortungsbewusstseins — trotz einer
verschiedenen Geisteshaltung — dhnlich war. Wir werden freilich bei ih-
nen keine ausgesprochen systematische Arbeiten zur Gewissenslehre
erwarten konnen. Ausfithrungen zum Wesen des Gewissens finden sich
zwar bei Newman; er wird aber nicht von einem systematischen Interesse
geleitet. Vielmehr verstehen sich seine Arbeiten als von bestimmten le-
bensgeschichtlichen Situationen herausgefordert, und er hat nie ohne
einen bestimmten Anlass geschrieben. Es darf nicht verwundern, sondern
versteht sich von selbst, dass eine ausdriickliche Thematisierung des Ge-
wissens im Sinne eines dogmatischen Traktates beim Kirchenhistoriker
Dollinger tiberhaupt nicht zu finden ist. Besonders beim Letzteren wird
die Gewissensthematik nur indirekt, ndmlich in Hinblick auf seine Le-
benshaltung und -entscheidung zu behandeln sein.

1. Ignaz von Dollinger: Mut zur Wahrheit und Liebe zur Kirche

1.1 Vom Ultramontanisten zum Widerstdndler

Déllingers kirchliche und theologische Entwicklung bis zum 2. Va-
tikanum 1870 mit einigen Stationen und Wendepunkten hat Hubert Hup-
periz nachgezeichnetl. Sie brauchen hier nur kurz und auf den Punki ge-
bracht wiedergegeben zu werden. Zu Recht spricht Huppertz von einer
Entwicklung im Leben Déllingers. Entwickelte dieser sich doch von ei-
nem glithenden Verteidiger der romischen Kirche, von einem Ultramon-
tanisten, wie man damals sagte, zu einen Widerstindler. Entwicklung

' HUBERT HUPPERTZ, Ignaz von Déllinger (1799-1890): Opfer einer fixen Idee o-
der Zeuge der Wahrheit?, in: IKZ 89 (1999) 65-95.

16 IKZ 96 (2006) Seiten 16-35



Gewissen und Lebensentscheidungen: Déllinger und Newman

heisst aber hier nicht Gesinnungswandel. Vielmehr sind es dussere Bedin-
gungen, die Dollinger lehrten, manche Sachverhalte anders einzuschiitzen
als zuvor. Seine Grundhaltung aber blieb konstant.

Welches ist nun seine Grundhaltung? Huppertz zitiert sie mit Dollin-
gers Worten: «Dieser Wille und feste Entschluss, stets die Wahrheit, die
ganze Wahrheit und nichts als die Wahrheit zu suchen, gehort zu den
allerschwersten und daher auch zu den allerseltensten Dingen, und ein
Mensch, von dem dies in vollem Sinne behauptet werden konne, wird
nicht hidufiger gefunden werden, als ein Mensch, der wirklich ent-
schlossen ist, einzig und allein den gottlichen Willen zu erfiillen.»’ Hup-
pertz sieht in der Rede, aus der dieses Zitat stammt, den Inbegriff des
Wahrheitsethos Dollingers, das mit dem Entschluss verbunden ist, den
gottlichen Willen zu erfiillen. Eine stdrkere Motivation kann es fiir das
Wahrheitsethos nicht geben. Dies ist eine Konstante in seinem Leben.
Ahnlich sah es bereits der englische Freund Déllingers Lord Acton. In
einem Brief an Dollinger schreibt er: «Was alle Thre Schriften seit 40
Jahren auszeichnet ist nicht eine besondere gemeinsame Doctrin — ich
finde wenigstens keine — sondern dieselbe moralische Gesinnung, der
Muth die Wahrheit zu suchen und zu sagen. Die Hilfte dieser Zeit stand
ich Thnen nahe, und ich kann sagen, dass dieses eben das Eigenthiimliche,
Entscheidende ist was ich von Thnen gelernt habe. Und das reicht hin alles
zu erkliren.»’ Dollinger ist sich aber bewusst, dass die Verteidigung der
Wabhrheit einhergehen muss mit der Erweiterung der theologischen Er-
kenntnis. Dabei ist seine Belesenheit und das Faktenwissen schon unge-
wohnlich. Der Wille jedoch, immer noch hinzuzulernen, bedingt aber
auch eine Veridnderung des Standpunktes.

Der zunichst kdmpferische Ultramontanismus muss gesehen werden
auf dem Hintergrund, dass Dollinger nicht nur im akademischen Bereich
titig war, sondern auch in die Offentlichkeit hineinwirken wollte. So be-
zog er eine Frontstellung gegen das Erbe des Josephinismus und der Auf-
kldrung, fiihrte einen Kampf gegen ein Staatskirchentum, gegen einen
theologischen Rationalismus und gegen die kulturelle Vormachtstellung

? IGNAZ VON DOLLINGER, Irrthum, Zweifel und Wahrheit. Eine Rede an die Studie-
renden der konigl. Ludwig-Maximilians-Universitit in Miinchen; gehalten am
1. Januar 1845, Miinchen (Wolf) 1845, 25, zit. nach HuppERTZ, Déllinger (wie
Anm. 1), 69.

* IGNAZ VON DOLLINGER/LORD ACTON, Briefwechsel 1850-1890. Bd. 3: 1871—
1890, hg. von Victor Conzemius, Miinchen (Beck) 1971, 46.

17



Klaus Rohmann

des Protestantismus in Deutschland. Die fast vollige Absenz der Katholi-
ken in der deutschen Bildungskultur drgerte ithn ausserordentlich. Es war
die Zeit, in der er gegen Martin Luther und den Protestantismus bittere
Worte fand. Ganz allmihlich machten sich bei Dollinger dann die Aus-
wirkungen des Pontifikates Pius IX. bemerkbar: die Reglementierung des
kirchlichen Lebens, die Konzentration auf das kirchliche Eigenleben und
die Abschottung nach aussen bis zur Kampfansage an die Moderne, die
schliesslich im Syllabus von 1864 ihren Ausdruck fand®. «Verstiinde man
unter Ultramontanismus die Zuriicksetzung oder Vernachldssigung der
Eigentiimlichkeiten des deutschen Volkes und wollte man ihm dasjenige
aufdridngen, was andere Nationen in religioser Beziehung nach ihrer Ei-
gentiimlichkeit entwickelt haben, so wiirde er sich entschieden als erster
gegen einen solchen Ultramontanismus wenden. Diese Erkldrung gab er
1857 in seiner Rede auf der Katholikenversammlung in Salzburg ab.»’
Konkret kimpfte er gegen eine Abschaffung der deutschen Priesterausbil-
dung an den Universititen und deren Verlagerung an bischofliche Semi-
nare. Dabei ging es ithm auch, wie es sich im Gelehrtenstreit von 1863
zeigte, um die Behauptung der deutschen Universititstheologie gegentiiber
der Neoscholastik®.

Die sich zuspitzende Polemik gegen die sich abzeichnende Unfehlbar-
keitserkldrung des angekiindigten Konzils, die er aus seinen historischen
Kenntnissen niemals billigen konnte, und die entschiedene Weigerung,
die Konzilsentscheidungen zu akzeptieren, ist hinreichend bekannt. «Dgl-
linger hatte ein gutes Gewissen, als er am 28. Mirz 1871 dem Erzbischof
von Miinchen erklédrte, warum er die ihm zugemutete Annahme der Be-
schliisse des I. Vatikanischen Konzils nicht nachvollziehen konnte. Be-
kehrung als Unterwerfung, als <sacrifizio dell intelletto>: In diesem Kon-
text prdasentiert sich ihm die Wiederherstellung der vollen Einheit mit der
Kirche und ihren Amtstr'aigem.»7

4 Vgl. Victor ConzeMmIus, Hitte sich Ignaz von Dollinger «Guten Gewissens» be-
kehren konnen?, in: Giinter Biemer u.a. (Hg.), Sinnsuche und Lebenswenden. Gewis-
sen als Praxis nach John Henry Newman (Internationale Cardinal-Newman-Studien
16), Frankfurt a. M. (Peter Lang) 1998, 75-92, bes. 84 f.

3 CONZEMIUS, a.2.0., 86.

® HupPERTZ, Déllinger (wie Anm. 1), 70 f.

7 ConzeMIus, Hiitte sich (wie Anm. 4), 75.

18



Gewissen und Lebensentscheidungen: Déllinger und Newman

1.2 Déllingers unerschiitterliche Verweigerungshaltung ohne Trennung
von der Kirche nach 1870

Neben dem Wahrheitsethos bestimmt eine zweite Konstante Dollingers
Lebensweg: seine Liebe zur Kirche und seinen Einsatz fiir sie. Die An-
nahme solcher Konstanten in seinem Leben entsprachen seiner eigenen
Selbsteinschitzung, auch nach dem Konzil. Zur Lage Déllingers zu dieser
Zeit bemerkt Conzemius unter Berufung auf den Freund und ersten Bio-
grafen Dollingers, Johann Friedrich:

«So sehr er von der inneren Einheit seines Lebens, zuletzt auch im Widerspruch
und Bruch, iliberzeugt blieb, so wenig war er in der Lage, nach 1871 seine eigene
Entwicklung theologisch zu reflektieren. Dazu fehlte die Distanz. Was er 1872
iber die Wiedervereinigung christlicher Kirchen publizierte, waren urspriinglich
Teile seines in den sechziger Jahren konzipierten Werkes <«Cathedra Petri>, das
die Stellung des Papsttums als Chance zur Wiedervereinigung untermauern soll-
te und das die Ankiindigung des Konzils ihm aus der Hand gerissen hatte, eben-
so wie der polemische Torso des <Janus>. Nach dem Bruch hat er sich nicht mehr
mit theologischen Themen befasst — die Bonner Unionskonferenzen sind ein
Nachhall fritherer Beschiftigung mit den kirchlichen Reunionsversuchen — und
ist auf Themen der Weltgeschichte ausgewichen. Gerade dieser psychologisch
verstindliche Riickzug auf ein scheinbar unproblematisches und unverfingliches
Gebiet hat eine kritische Entwicklung bei ihm beschleunigt. Sie brachte das ide-
alisierte Kirchenbild der Mohlerschule zum Einsturz. Es kam zu grosseren und
umso nachhaltigeren Erschiitterungen, wie sie bereits die Entdeckung der mittel-
alterlichen Filschungen und ihre — subjektiv iiberschitzten — Einwirkungen auf
das Papalpsystem bei ihm in den sechziger Jahren ausgelost hatten. Bei diesem
Revisionsprozess vermochte er nicht, sich auf eine halbwegs addquate katholi-
sche Historiographie zu stiitzen, die ihm eine Hilfe bieten konnte. Luther und die
Reformation sah er jetzt mit anderen Augen, die Schuld der Christen an der Ver-
folgung der Juden trat deutlicher in sein Blickfeld, die Verstrickung des Papst-
tums in weltlich-politische Interessen bei der Behandlung franzosischer Kir-
chenpolitik war vorgegeben.»®

Déllinger war tiberzeugt, dass er in den Publikationen der Vergangen-
heit alles Notwendige zum Papsttum und zur Frage der Unfehlbarkeit
gesagt habe, sodass sich eine weitere theologische und kirchengeschichtli-
che Arbeit dazu eriibrige. Zudem erschien es schon 1848 so, als ob das zu
Tage geforderte kirchengeschichtliche Material ihn schier zu erdriicken
drohte, sodass er mutlos das nur bis zum 8. Kapitel des zweiten Bandes
veroffentlichte Hand- und Lehrbuch der Kirchengeschichte nicht mehr

¥ Conzemius, Hiitte sich (wie Anm. 4), 88 f.

19



Klaus Rohmann

fortsetzte’. Brachte Déllinger auch in den letzten 20 Jahren seines Lebens
kein theologisches Werk mehr zustande, so fiihrte er doch noch eine aus-
gedehnte Korrespondenz, die fiir unsere Thematik hier aufschlussreich
sein kann. Obschon sein Kirchenbild zwangsldufig durch Erfahrung ver-
andert worden ist, so hilt sich die Liebe zur Kirche durch, wenn auch das
sentire cum ecclesia nicht mit dem Urteil iiber Richtigkeit oder Falschheit
zusammenhﬁngtm. Dollingers Wahrheitsliebe und seine Liebe zur Kirche
kommt z.B. in einem Brief an Lord Acton von 1871 zum Ausdruck:
«Damit die falsche Lehre in der Kirche nicht herrschend werden oder
doch spiter wieder ausgestossen werden konne, muss es eine Anzahl von
Menschen geben, welche sie laut und offen fort und fort verwerfen und
bestreiten, die sich aber nicht selber von der Kirche trennen. Das ist es,
was wir wollen — dazu gehort ein gewisser modus vivendi, und diesen zu
finden ist jetzt die Aufgabe. Es schmerzt mich, dass Sie uns dabei Thren
Rath und Mitwirkung vorenthalten, und geflissentlich ferne bleiben. Ich
selber habe keine Wahl, ich muss thun was ich kann um die Bewegung
nicht ausarten und verwildern zu lassen, und darf und will mich den Min-
nern in Bonn, Breslau u.s.w. nicht entziehen, die von Anfang an mir treu
zur Seite gestanden sind.»""

Bald nach den Konzilsbeschliissen kommt hier die Linie Dollingers
zum Vorschein. Thm ist es unmoglich, sich von der Kirche zu trennen, mit
der ihn eine verinnerlichte Treue verbindet; und er fiihlt sich verpflichtet,
als waches Gewissen und Zeuge der Wahrheit darin von innen zu wirken.
Dazu muss er, so schwierig es nach Amtsentzug und Exkommunikation
sein mag, einen modus vivendi finden. Andererseits muss er Kontakt zu
der altkatholischen Bewegung halten, um sie nicht «ausarten und verwil-
dern zu lassen», vor allem aber, um die Freundschaften mit Menschen
darin nicht zu verraten. Bis zuletzt verband Dollinger tiefe Freundschaft
mit Menschen in der altkathclischen Bewegung wie etwa Johann Fried-
rich, aber auch auf katholischer Seite mit Lord Acton und Grifin Charlot-
te von Leyden u.a., die ihm nicht zu folgen vermochten.

Bei dieser Haltung vermeinten viele Freunde auf beiden Seiten, be-
sonders aber auf romisch-katholischer, ihn letztlich immer noch ganz zu
sich heriiberziehen zu konnen. Nach der Exkommunikation erhielt Dol-
linger nicht wenige Briefe — unfreundliche auch, die ihm das ewige Straf-

 HUPPERTZ, Déllinger (wie Anm. 1), 73.
" Ebd.
" DOLLINGER/ACTON (wie Anm. 3), 37.

20



Gewissen und Lebensentscheidungen: Déllinger und Newman

gericht androhten. Unter den Briefen von Freunden verdient besonderes
Interesse der von Cathérine de Montalembert. Dollinger, der Frankreich
liebte, hatte 40 Jahre lang ein freundschaftliches Verhiltnis zu ithrem Va-
ter, Charles René. «Cathérine de Montalembert war die erste unter den
Midchen, von denen wir wissen, dass der schon der Hohe des Lebens sich
nahernde Dollinger fiir sie, ihre literarischen Interessen im allgemeinen
oder ihre speziellen Studien nicht nur eine voriibergehende Sympathie
bekundet, sondern eine warme Freundschaft und eine stets fordernde
Bereitschaft bewiihrt hat.»'

Seit 1863 war Cathérine Nonne im Kloster der Sceurs du Sacré-Ceeur
zu Conflans bei Chareton-Seine. Im Brief vom 31. Juli 1871 erinnert sie
zunidchst an die Gastlichkeit, die ithr zusammen mit ithren Eltern zehn
Jahre zuvor im Hause Déllingers zuteil geworden sei, und an die «Ge-
meinsamkeit von Ideen und Gefiihlen», die «eine gute und wohltuende
Erinnerung» hervorriefen, um schliesslich Déllinger flehentlich zu be-
stiirmen:

«Ich komme also, um die Bitte an Sie zu richten, ein wenig zu lieben Ihre Seele,
Mitleid zu haben mit ihr; denn sie hat, was niemand bezweifeln kann, viel ge-
wirkt, viel gearbeitet, viel gelitten auf der schon von ihr durcheilten Lebensbahn,
und es darf nicht geschehen, dass diese miihereichen Arbeiten, die Anstrengun-
gen, diese Schmerzen verloren seien fiir immer. Im Gang einer langen Reihe von
Jahren haben Sie einer grossen Zahl von geistig Hochstehenden Belehrung und
Erleuchtung aus den reinen Lichtern der Wahrheit geschenkt, Sie haben diesen
die Grosse, die Schonheit des Glaubens, den Wert der Opfer, die er verlangt ge-
zeigt — Sie haben auf alle Freuden der Erde, sogar auf die erlaubten, verzichtet,
um der Entfaltung und der Verteidigung dieses katholischen Glaubens Sich zu
weihen, dessen Geheimnisse ich Sie habe anbeten und leben sehen mit einer
Herzensfiille, die wiirdig war der grossen Seele und der tiefen Geistigkeit, die
Gott Thnen geschenkt. Aber jetzt, da es Abend geworden in Threm Leben, jetzt
ist ein grosserer, ein schwererer Akt dieses gleichen Glaubens Thnen vorbehal-
ten: er verlangt von Ihnen das Opfer einer Threr friiheren Meinungen, die zutiefst
eingewurzelt sind, und der lichtvollen verstandesmissigen Erkenntnisse, die
vielleicht sehr lebendige sind und die den Schein erwecken, unzweifelhaft fest-
gegriindete zu sein; ich kann in keiner Weise den Anspruch erheben, diesen
Verstand zu iiberzeugen, der iiber Licht verbreitende Aufschliisse durch lange
Studien verfiigt und mit einer Schirfe des Durchdringens und mit einer Weite
des Umfassens begabt ist, die nicht in Vergleich treten kénnen mit der Ohn-
macht und Unwissenheit des Geistes von mir als einer armen unbedeutenden
Frau. Ich fiige hinzu, dass ich sehr gut begreife, dass die menschlichen Beweis-

"2 STEFAN LoscH, Déllinger und Frankreich. Eine geistige Allianz 1823-1871
(Schriftenreihe zur bayerischen Landesgeschichte 51), Miinchen (Beck) 1955, 351 f.

21



Klaus Rohmann

griinde der besten Theologen nicht zum Ziele kommen, Sie zu befriedigen; aber
ich habe die instindige Bitte an Sie, einen Augenblick von allen Fragen nach
Personen und nach Meinungen Sich losgelost zu halten und zwischen Gott und
Ihnen das zu betrachten, was er von Ihrem Geiste in diesem Augenblick hochs-
ten Kampfes erwartet. Was sagte die Stimme der Wahrheit auf dem Grunde [h-
rer Seele, wenn sie kam, um im Triumph sich durchzusetzen? Gibt es nicht Um-
stinde, in denen man etwas von den Einsichten jenes rationalen Erkennens op-
fern oder vielmehr durch den Glauben diesen Einsichten selbst hinzufiigen muss,
die, fiir sich allein, nicht alle gottlichen Glaubenslehren erfassen konnen?»"’

Cathérine de Montalembert ist sich bewusst, dass es schwierig sein
diirfte, Dollinger gegeniiber iiberzeugende theologische Argumente vor-
zubringen. Rational kann Déllinger nicht iiberzeugt werden. Darum stellt
sie die Frage, ob denn Gott nicht ein grosseres Opfer von ihm verlangt, als
er durch aufopfernde Arbeit erbracht hat: das Opfer der «lichtvollen ver-
standesmaissigen Erkenntnisse». Also ein sacrificium intellectus? Ja, aber
um den Gewinn einer hoheren Erkenntnis, darum nicht einfach ein Opfer.
Sie geht von der biblisch gut begriindeten Auffassung]4 aus, dass der
Verstand nicht alle gottlichen Geheimnisse erfassen kann und es darum
tiber jede rationale Glaubenserkenntnis eine weitere Erkenntnis gibt. Da-
bei spricht sie Dollingers Liebe zur Wahrheit an und appelliert an die
«Stimme der Wahrheit» auf dem Grund seiner Seele, an sein Gewissen,
wo sich diese «Stimme der Wahrheit» als die Stimme Gottes horbar
macht®.

Das Antwortschreiben Dollingers ist leider nicht auffindbar'®; es wiire
wissenswert, wie Dollinger diese Argumentation bewertete. Anders als
wir bei Newman sehen werden, setzt Dollinger auf historisch tiberpriifba-
re Argumente. Einen Meinungswechsel hat der Brief jedenfalls nicht
bewirkt. Fast zehn Jahre spiier schrieb er in einem Aniwortschreiben an
die Prinzessin Adelheid von Braganza: Man verlangt «von mir einen
Eidschwur auf die vaticanischen Beschliisse, also das, was fiir mich ein
offenbarer Meineid wire». Mit dem Meineid oder der Liige, mit der er
nicht hiniibergehen konne, hat er dfter argumentiert' .

¥ A.2.0., 495 (Ubersetzung S. Losch).

“*Vgl. zB. 1 Kor 13,12

15 Je vous supplie de ... considérer entre Dieu et vous ce qu’il attend de votre es-
prit en ce moment de supréme lutte. Que dit la voix de la vérité au fond de votre dme
...», in: LOSCH, Doéllinger (wie Anm. 12), 492.

1 Vgl. LoscH, Déllinger (wie Anm. 12), 359.

'” Vgl. IGNAZ VON DOLLINGER/LADY BLENNERHASSET, Briefwechsel 1865—1886,
hg. von Victor Conzemius, Miinchen (Beck) 1981, 710.

22



Gewissen und Lebensentscheidungen: Déllinger und Newman

Es ist hier freilich nicht der Ort, den vielen «Bekehrungs-» und Ver-
mittlungsversuchen iiber 20 Jahre nachzugehen etwa bis zu dem Versuch
der Familie Renouf'®, iiber Kardinal Pecci, einen Bruder Leos XIII., eine
Aussohnung bei diesem zu erwirken, woriiber Déllinger zwischenzeitlich
gestorben ist. Geht es hier doch darum, an ausgewihlten Beispielen die
Frage nach den Motiven seiner Gewissensentscheidung zu stellen. Von
den beiden Konstanten seiner Wahrheitsliebe und seiner Treue zur Kirche
war die Rede. Der Widerstand Dollingers gegeniiber den Versuchen, ihn
zur Aussohnung mit der Hierarchie oder besser: zur Unterwerfung zu
bewegen, war seine Befiirchtung, die Glaubwiirdigkeit des Zeugen zu
verlieren. Hinzu kommt, dass er in einen Ablosungsprozess verwickelt
war, «in die Ablosung von einem teilweise unreflektierten libernomme-
nen, teils autoritdr-hierarchischen, teils romantischen Kirchenverstéindnis,
das sich auf einen kidmpferischen Ultramontanismus gestiitzt hatte». Con-
zemius urteilt: «Es war kein Weg, der aus der Kirche hinausfiihren muss-
te, aber notwendige kritische Unterscheidungen verla4‘1gte.»19

Ein weiteres Motiv fiihrt Conzemius an: Die Tatsache, dass Dollinger
nichts von einer moglichen Dogmenentwicklung wissen wollte, liess ihn
auf keinen Fall erwidhnen, unter welchen Bedingungen ein neues Dogma
etwa hitte entstehen konnen. Und Newman — den Vater einer solchen
Theorie par excellence — schien er nicht besonders zu mogen.

«Zwar hatte auch die infallibilistische Seite keine solche Theorie [der Dogmen-
entwicklung] und beugte entgegensichende Fakten und historische Zweifel im
Sinne der spiteren Doktrin. Wenn Dollinger behauptete, dass sich Newman in
den drei ersten Jahrhunderten der Kirche besser auskannte als in den nachfol-
genden Perioden seit dem 6. Jahrhundert, so ist das nicht zu bestreiten. Dollinger
war der liberlegenere Kenner der mittelalterlichen und neueren Kirchengeschich-
te. Allerdings bleibt unverstiindlich, dass er sich auch hier mit Kraftspriichen,
wie Acton bereits friiher auf anderem Felde erfahren hatte, den theologischen
Problemen, die die Entwicklung der Lehre aufgab, einer Diskussion entzog.
Newmans Theorie des Development sei mit derjenigen Darwins zu vergleichen,
meinte er, mit dem Unterschied allerdings, dass bei Darwin der Affe zum Men-
schen, bei Newman der Mensch zum Affen werde. Oder: die hochst elastische
Theorie des Development sei wie Didos Kuhhaut in der Fabel, mit der man gan-

' Ein Brief der Tochter Edith Renouf an V. Conzemius vom 11.8.1956, worin sie
der Biographie Friedrichs widerspricht, die Vermittlung sei Dollinger lidstig gewesen,
ist erstmals abgedruckt im Anhang von: CONZEMIUS, Hatte sich (wie Anm. 4), 91 £.

' ConzemIus, Hitte sich (wie Anm. 4), 84.

23



Klaus Rohmann

ze Lander in der Geisteswelt umspannen kann, ein allzeit dienstfertiges Aus-
-~ . 2
kunftsmittel.»*"

2. John Henry Newman: Leben und Lebensdeutung im Ringen um
die Wahrheit

Es diirfte kaum einen theologischen Schriftsteller geben, dessen Schriften
einen derart autobiografischen Charakter haben wie Newman. Ich meine
nicht nur, dass Newman der Autor zahlreicher biografischer Schriften
war: der Autobiografie in Miniatur, der «Apologia pro vita sua», zweier
autobiografischer Skizzen, des autobiografischen «Memoir» und des Be-
richts iiber seine Krankheit in Sizilien. In Briefen und natiirlich in Tage-
buchnotizen hat er zahlreiche Reflexionen iiber sein Leben angestellt.
Vielmehr waren auch seine mehr theoretischen Abhandlungen, wie die
Abhandlung iiber die Glaubensentwicklung, mit seinem Lebenslauf ver-
kniipft, diese beispielsweise von seiner Hinwendung zum Katholizismus
gepragt. Lebenslauf, die Erwdhnung des Faktischen, aber ist bei Newman
stets interpretiert und ins Paradigmatische gehoben.

Die Neigung zur Selbstreflexion entsprach gewiss einer charakterlichen
Neigung®', sie ist kaum der Lage des Konvertiten, der sich der Richtigkeit
seines Schrittes immer wieder vergewissern mochte, zuzuschreiben, wie
behauptet wurde”, da die Selbstbeobachtung schon dusserst friih ansetzt.
Sie ist ofter angestossen durch Anschuldigungen von aussen, von fehler-
haften oder verleumderischen Fremdinterpretationen, die zum Schutz der
eigenen Identitit eine Selbstinterpretation herausforderten. So wurde er
durch die Anschuldigung, Katholiken — und somit Newman — seien un-
wahrhaftig, doppelziingig und verschlagenB, zur Selbstverteidigung und

¥ ConzemIus, Hiitte sich (wie Anm. 4), 89 f. Belege bei VICTOR CONZEMIUS, Ac-
ton, Dollinger and Gladstone. A strange variety of antiinfallibilists, in: James D. Bast-
able (Hg.), Newman and Gladstone. Centennial Essays, Dublin (Veritas) 1978, 39-55.

o Vgl. HENRY TRISTAM, in: John Henry Newman, Selbstbiographie nach seinen Ta-
gebiichern. Eingel. und hg. von Henry Tristam, Stuttgart (Schwabenverlag) 1959, 181.

22 S0 SHERIDAN GILLEY, Newman and the Convert Mind, in: Biemer (Hg.), Sinn-
suche (wie Anm. 4), 104.

* Anlass dazu war eine Buchrezension des Historikers Charles Kingsley in Mac-
millan’s Magazine, Januar 1863, der sagt: «Truth, for its own sake, had never been a
virtue with the Roman clergy. Father Newman informs us that it need not, and on the
whole ought not to be.» Vgl. JOHN HENRY NEWMAN, Apologia pro vita sua, London
(Penguin Books), 1994, XI.

24



Gewissen und Lebensentscheidungen: Dollinger und Newman

zur Apologie seiner Konfession herausgefordert. Die «Apologia pro vita
sua» fand dann grosse Resonanz unter Anglikanern und Katholiken.

Es liegt nach dem Gesagten nahe, die Auffassung Newmans zum Ge-
wissen in der chronologischen Entwicklung seines Lebenslaufs darzustel-
len — mehr noch: weniger anhand gewisser Fakten, sondern, wie gesagt,
im Zusammenhang der Selbstdeutung. Dabei tritt durch die interpretativen
Momente hoffentlich auch eine Systematik in Erscheinung. Bei einer
Zusammenschau mit Dollinger in einem Artikel muss freilich ein beson-
deres Gewicht auf die Frage nach dem Gewissen angesichts des pépstli-
chen Lehramts gelegt werden.

2.1 Die religiose und die ethische Instanz des Gewissens

Das nach eigener Einschidtzung wichtigste Werk der Friihzeit Newmans
ist die Sammlung von 15 Predigten, die er zwischen 1826 und 1843 als
select preacher in der Oxforder Marienkirche hielt, wo zehn mal im Jahr
ausgewdhlte Universitdtsangehorige eine besondere Predigt hielten™.
Newmans Universitatspredigten, nach heutigen Massstiben der Form
nach eigentlich Abhandlungen, kreisen um die Thematik von Glauben
und Vernunft. Die zweite Predigt stellt eine Analyse des Gewissens in den
Zusammenhang der Erorterung des Verhiltnisses von natiirlicher Religion
und Offenbarungsreligion.

Newman schreibt:

«Zundchst einmal ist es klar, dass das Gewissen das wesentliche Prinzip und die
Bestdtigung von Religion in unserem Geiste ist. Das Gewissen schliesst eine
Beziehung zwischen der Seele und etwas ausser ihrer, ja mehr noch, Hoherem
ein; eine Beziehung zu einer Uniibertrefflichkeit, die sie selbst nicht besitzt und
zu einem Tribunal, iiber das sie keine Macht hat. Je mehr nun der innere Mahner
geachtet und befolgt wird, desto klarer, stirker und differenzierter werden seine
Befehle. Dabei steigert der Massstab des uniibertrefflich Guten stets dadurch un-
seren Gehorsam, dass es ihn leitet. Schliesslich bekommt man eine moralische
Uberzeugung sowohl von der unnahbaren Natur, als auch von der hochsten Au-
toritdt, was immer sie sei, auf die sich jeweils die Betrachtung des Geistes rich-
tet. Hier haben wir plotzlich die Elemente eines Religionssystems; denn was ist
Religion anderes als ein System von Beziehungen zwischen uns und einer hochs-

5

ten Macht, die fortgesetzt unseren Gehorsam fordert.»™

** JoHN HENRY NEWMAN, Fifteen Sermons preached before the University of Ox-
ford between A.D. 1826 and 1843, in the definitive edition of 1872, introduced by
Mary Catherine Tillman, Notre Dame IN (Notre Dame University Press) 1997, *viii.

® A.a.0., 19 (Ubersetzung K. R.).

25



Klaus Rohmann

Mit dieser inneren Stimme, die sich situativ kundtut und mit gebieteri-
scher Absolutheit erscheint, meint Newman nicht nur das, was scholas-
tischerseits als Urgewissen bezeichnet wurde und das sich in dem Satz
ausspricht: Das Gute ist zu tun, das Bose ist zu unterlassen, wobei die
Inhalte des Guten und Bosen noch voéllig unbestimmt sind. Der absolute
Befehl, der intuitiv wahrgenommen wird, hat durchaus bereits eine inhalt-
liche Komponente, wenngleich sie nicht deutlich zutage tritt. Je mehr der
Mensch aber diesem Befehl gehorcht, desto klarer wird er wahrgenom-
men. Schliesslich miissen auch die Fiahigkeiten des Menschen zu denken
eingesetzt werden, damit er zu einem sicheren moralischen Urteil als
Grundlage fiir sein Handeln komme.

«Wihrend das Gewissen also immer die Bestidtigung der Natiirlichen Religion
ist, so ist es, wenn es ausgebildet [improved] ist, auch moralische Richtschnur
[rule]. Hier aber besteht ein Unterschied: an sich ist es wesentlich religids; in der
Moral ist es jedoch nicht notwendigerweise Fiihrer, sondern nur im Masse, als es
in den Einzelmenschen verfeinert und gestirkt worden ist.»*¢

Bei der verstandesmissigen Durchdringung der Materie kann es nun
Fortschritte auf dem Weg zur Wahrheit geben — Wahrheit ist fiir Newman
immer prozesshaft —, es kann aber auch Irrtum sich einschleichen. Einen
Irrtum aber kann es nur in den Einzelheiten geben, nicht im Grundsitzli-
chen der Gewissensentscheidung. Letzteres ist eben mit dem religidsen
Sinn verbunden und &ussert sich etwa in Gewissensbissen oder in einem
wenn auch vagen Sinn des Ubels, das eine Gewissensverletzung mit sich
bringt. Der irrig Handelnde aber — mag er auch hiretisch, schismatisch
oder abergldubisch sein — handelt recht, wenn er nur einer ehrlichen Uber-
zeugung ist und damit der unbedingten inneren Stimme folgt.

Mit dieser Haltung muss sich Newman allerdings vom Liberalismus in
seiner anglikanischen Kirche abgrenzen (dem Newman selber in den aka-
demischen Anfidngen zu seiner Oxforder Zeit anhing). «Die Liberalen
nahmen die Ehrlichkeit als eine moralische Kategorie in Anspruch, um
die Hoherwertigkeit des Subjektiven, Individuellen und Personalen vor
dem Objektiven, Kollektiven und Autoritativen zu erklidren, angefangen
von dem Urbild eines Latitudinariers, dem anglikanischen Bischof Ben-
jamin Hoadly, den Newman niemals ohne Verdrgerung oder einen Seuf-
zer erwahnt, bis zu J. D. Salinger [in seinem Roman] <The Catcher in the

% A.a.0., 20 (Ubersetzung K. R.).

26



Gewissen und Lebensentscheidungen: Dollinger und Newman

Rye> (1951); es ist belanglos, was man glaubt, sofern man nur ehrlich
iiberzeugt st

Newman strebt hingegen eine Objektivitit an; er mochte aber auch
nicht einem Objektivismus verfallen. Es geht ihm nicht um exaktes be-
griffliches Erfassen und korrekte Syllogismen, wie sie in den Naturwis-
senschaften vonnoten sind. In Glaubenssitzen konnen sie den Wirklich-
keitsgehalt nicht erfassen, da sie abstrakt und blosse Denkmdglichkeiten
sind. Seine eigene Position, wie er sie beispielsweise den Oxforder Uni-
versititspredigten zugrunde gelegt hat, skizziert Newman in der «Apolo-
gie» folgendermassen. Er habe geschrieben:

«Die absolute Gewissheit, die wir hinsichtlich der Wahrheiten der natiirlichen
Theologie als auch im Hinblick auf die Tatsédchlichkeit der Offenbarung besitzen
konnten, sei das Ergebnis einer Biindelung zusammenlaufender und konvergie-
render [sich ergédnzender und gegenseitig stiitzender] Wahrscheinlichkeiten, und
dies sowohl aufgrund der Konstitution unseres Geistes als auch aufgrund des
Willens seines Schopfers. Sicherheit sei ein Zustand unseres Geistes, Gewissheit
hingegen eine Qualitdt von Urteilen. Wahrscheinlichkeiten, die nicht fiir eine lo-
gische Gewissheit reichten, kénnten aber fiir eine geistige Sicherheit geniigen.
Die so gewonnene Sicherheit konne im Masse wie in der Beweiskraft der
strengsten naturwissenschaftlichen Beweisfiihrung gleichkommen.»™

Ein solches Biindelungsargument nimmt Newman fiir alle Gewissens-
entscheidungen in Anspruch; und er wird es auch zur Begriindung seiner
Konversion zur katholischen Kirche tun®.

2.2 Konversion als ein lebenslanger Prozess

Eine erste Konversion erlebte Newman, wie er ausfiihrt, im Jahre 1816 als
ein Junge von 15 Jahren. Die Lektiire evangelikaler und calvinistischer
Autoren brachte eine Wende. Bis dahin betrachtete er sich nicht als son-
derlich religios, sondern eher als skeptisch, manchmal als nihilistisch,
wenngleich er gern die Bibel las und seinen Katechismus kannte. In einem
gewissen Sinn brachte diese Konversion nichts grundsitzlich Neues, son-
dern forderte zutage, was zutiefst in ihm war. Von nun an aber fiihrte er
ein streng religioses Leben mit tdglicher Schriftlesung und Meditation.
Zudem wurde 1thm die Existenz Gottes derart gewiss, dass er sie flirderhin

" GILLEY, Newman (wie Anm. 22), 104 (Ubersetzung K. R.).
* NEWMAN, Apologia (wie Anm. 23), 38 (Ubersetzung K. R.).
¥ Aa.0., 196.

2



Klaus Rohmann

niemals mehr in Zweifel zog. Das oben skizzierte gottbezogene Verstiand-
nis des Gewissens war fiir thn nunmehr ein Erfahrungsdatum. Auch ande-
re dogmatische Wahrheiten eignete er sich an, z.B. die Lehre von der
erkennbaren Erwihlung zum Heil wie auch die Annahme, der Wiederge-
borene konne niemals mehr abfallen, und die Bestimmung zur ewigen
Strafe.

In Oxford fiihrte Newman als Student der Jurisprudenz und alsbald der
Theologie ein streng religioses Leben im Streben nach der Wahrheit und
Heiligkeit. Die calvinistische Pridestinationslehre aber gab er als Pfarr-
seelsorger in Oxford in der konkreten Erfahrung mit Menschen wieder
auf; sie seien unmoglich in zwei sichtbare Klassen von Erwihlten und
Verdammten einzuteilen. Als Evangelikaler musste er spiiren, wie er sich
mit seiner Auffassung von Bekehrung von seinen Glaubensgenossen un-
terschied. Dafiir wurde er auch kritisiert. Fiir Evangelikale ist die Bekeh-
rung plotzlich und zeitlich genau zu terminieren. Newman aber erlebte
seine Bekehrungen als lang laufende Prozesse. Konversion diirfe man
dabei nicht nur im Sinne eines Konfessionswechsels verstehen, sondern
ist das grosse Erbarmen Gottes in der Lebensgeschichte, das immer wie-
der neue Orientierungsmoglichkeiten anbietet. Eine Bekehrung solcher
Art empfand Newman auch, als er 1832 anlisslich einer Italienreise mit
seinem Freund schliesslich allein nach Sizilien reiste und dort nach einer
ernsthaften Erkrankung gliicklich genas. Die wihrend der Krankheit er-
folgte geistliche Erfahrung hatte eine bleibende Wirkung auf ihn. Er mein-
te damals zu wissen, dass Gott ihn genesen lassen wiirde, weil er in Eng-
land etwas mit ihm vor habe.

Daraus erwuchs schliesslich die Oxfordbewegung, deren anerkannter
Fihrer er wurde. Die Oxfordbewegung verstand sich bekanntlich als eine
via media zwischen Protestantismus und romischem Katholizismus. Im
Gegensatz zum Liberalismus, wonach Dogmen lediglich Meinungen sei-
en, hielt man daran fest, dass sie sichere Wahrheiten darstellten. Weiter
nahm man Wahrheiten an, die eine dogmatische Basis haben, wie die
Sichtbarkeit der Kirche mit ihren Sakramenten. Schliesslich verstand man
sich im Protest gegen Rom und dessen Verderbnisse und Zusitze zur
urspriinglichen Lehre. Mit seiner Anschauung stiitzte sich Newman auf
angesehene anglikanische Autoren™.

Bemerkenswert ist, wie Newman seine lebensgeschichtlich interpre-
tierten Bekehrungen néherhin verstand. Er hat sie nicht als Abbriiche

A0, 144-158.

28



L]
Gewissen und Lebensentscheidungen: Déllinger und Newman

verstanden, als wiirde er fundamentale Lebensirrtiimer hinter sich lassen.
Seiner Uberzeugung nach hat er das Wahre und Wesentliche seiner friihe-
ren Lebensabschnitte bei jeder Konversion mitgenommen. Aus seiner Zeit
als Evangelikaler beispielsweise stammt das ernsthafte Streben nach Hei-
ligkeit und die Selbstverstindlichkeit ausfiihrlicher Schriftmeditation.
Auch als er 1845 nach langjihrigen inneren Kdmpfen zum rémischen
Katholizismus iibertrat, war er iiberzeugt, dass er nichts vom geistlichen
Reichtum der anglikanischen Zeit aufgeben miisse, ja dass er diesen
Reichtum in der katholischen Kirche wiederfinde. Schwierigkeiten in der
romischen Kirche, die bis zum Hiresieverdacht reichten, besonders wegen
seiner Betonung der wichtigen Rolle der Laien in der Kirche, haben ihn
von dieser Meinung anscheinend nicht abgebracht. In all seinen Konver-
sionen sah Newman das Walten des giitigen Gottes.

2.3 Providenz und Oikonomia: zwei Schliisselbegriffe

Zu den grundlegenden Erkldrungsmodellen in seiner Biografie zihlt bei
Newman die providence. Im Englischen enthilt dieses Wort mehr Bedeu-
tungsnuancen als die entsprechenden deutschen Worter «Vorsehung» und
«Fiigung». Bedeutungen des lateinischen Wortes (das im 15. Jahrhundert
in die englische Sprache gekommen ist) klingen bei Newman noch mit:
Vorsorge tragen, Vorkehrungen treffen; damit auch: fiir eine Aufgabe
bestimmen. Im Gegensatz zur «Fiigung», das leicht den Anstrich der Pas-
sivitdt hat, kommt es in der providence bei Newman auf die Anstrengung
und Entschlossenheit des Handelns an. Gottes providence sieht Newman
in seinen Krankheiten am Werk, aber auch in den Schwierigkeiten, die er
nach 1841 von der Presse und auch vom gesamten Episkopat der Kirche
von England bekam, als er den «Thirty-Nine-Articles of Religion» der
angl{i{kanischen Kirche in seinem 90. Traktat eine katholische Deutung
gab™ .

Seine Geisteshaltung kommt vielleicht sehr deutlich in einer Universi-
tatspredigt, die er 1839 hielt, zum Ausdruck:

«Wenn auch das Getfiihl, welches uns antreibt, Gott in allen Dingen zu sehen
und iibernatiirliche Wirkungen in den Dingen der Welt wahrzunehmen, zuweilen
in die Irre fiihrt, und wenn es auch zu Evidenzen fiihrt, die wir nicht gelten las-
sen diirften und uns zu Recht den Ruf der Leichtgldubigkeit eintrigt, so ist ein
Glaube, der grossziigig die Ewigen Wahrheiten annimmt, mag er auch bisweilen

' Vgl. NEWMAN, Apologia (wie Anm. 23), 159 f.

29



Klaus Rohmann

zu Aberglauben verkommen, weit besser als jene kalte, zweifelnde und kritische
Geistesstimmung, die keinen inneren Sinn fiir eine iiber allem waltende, allge-
genwirtige Vorsehung hat und kein Verlangen danach, sich seinem Gott zu na-
hen.»**

Die gottliche Fiihrung und Fiigung fiihrt nicht sofort in die volle
Wahrheit; die «Mitteilungen des E\».figen»3 3 geschehen vielmehr nach der
Aufnahmefihigkeit des Adressaten in Stufen und auf mannigfache Wei-
sen. Dies trifft fiir die Heilsgeschichte zu — von der Offenbarung in der
Natur, von der heidnischen Literatur, Philosophie und Mythologie bis zur
Heiligen Schrift und zum Evangelium. Dies trifft auch fiir die individuelle
Biografie zu — bei allen Irrungen und Wirrungen, wie das letzte Zitat
zeigt. Der Weg zur Wahrheit ist keine reine Fortschrittsgeschichte.

Den skizzierten Sachverhalt bezeichnet Newman in Anlehnung an Ire-
n'aiusqjils die Okonomie Gottes. Sie ist die Manifestation seiner Provi-
denz™.

2.4 Gewissensautonomie und pdipstliches Lehramt

Eine Systematisierung seiner Anschauung vom Gewissen findet sich in
Newmans Zustimmungslehre35. Sie ist 1870 erschienen. Die Thematik
von Glauben und Vernunft, die er in den Oxforder Predigten begonnen
hatte, bringt er hierin zu einem Ende. Die Ausfiihrungen zum Gewissen
finden sich in dem Kapitel iiber den Glauben an den einen Gott. Newman
beabsichtigt nicht, wie er sagt, einen Gottesbeweis zu fithren. Anders als
die Theisten, die in ihren langen Beweisfiihrungen nur zu einer begriffli-
chen Zustimmung kommen konnten, sucht er nach Wegen fiir eine leben-
dige oder, wie er sagt, reale (wirklichkeitsgesittigte) Zustimmung: «Wor-
auf ich direkt ziele, ist zu erklidren, wie wir ein Bild von Gott gewinnen
und dem Satz, dass er existiert, eine reale [!] Zustimmung geben. Um dies
zu tun, muss ich natiirlich zunichst von einem ersten Prinzip ausgehen;
und dieses Prinzip, das ich annehme und nicht zu beweisen versuche,
ist ..., dass wir von Natur ein Gewissen haben.»>®

32 NEwWMAN, Fifteen Sermons (wie Anm. 24), 220 (Ubersetzung K. R.).

33 NEWMAN, Apologia (wie Anm. 23), 43.

* A.a.0., 305-308 (Notes). Newman legt hier dar, wie er auf den Begriff bei sei-
ner Arbeit iiber die Arianer gekommen ist.

% JoHN HENRY NEWMAN, An Essay in Aid of a Grammar of Assent, with an intro-
duction by Nicholas Lash, Notre Dame IN (University of Notre Dame Press) 1979.

% A.a.0.,97 f. (Ubersetzung K. R.).

30



Gewissen und Lebensentscheidungen: Doéllinger und Newman

Dabei mochte er das Gewissen nicht als «Regel fiir das richtige Ver-
halten, sondern als eine Sanktion des richtigen Verhaltens»’’ betrachten.
Selbstverstindlich sei das Gewissen nicht geteilt, doch habe es die beiden
Aspekte des moralischen Sinns, der die Ethik begriindet, und der richten-
den Vernunft, die schopferisches Prinzip der Religion sei. Nicht wenige
gerieten in Verlegenheit, wenn sie sagen sollten, was mit dem morali-
schen Sinn gemeint sei; aber alle wiissten, was ein gutes oder schlechtes
Gewissen sei. «Wenn wir, wie es ja der Fall ist, uns verantwortlich fiihlen,
beschdmt sind oder erschrocken bei einer Verfehlung gegen die Stimme
unseres Gewissens, so schliesst dies ein, dass da Einer ist, vor dem wir
verantwortlich sind, vor dem wir beschiamt sind, vor dessen Beanstandun-
gen wir uns fiirchten.»"® Dieser Verantwortungssinn verweist den Men-
schen auf die Vorstellung eines allmichtigen, gerechten und vergeltenden
hochsten Herrschers und Richters. Es ist ein Transzendenzphénomen, das
geradezu schon personale Ziige beinhaltet.

Wenn Newman eine derart hohe Meinung vom Gewissen hat, so ist zu
fragen, wie er damit im Hinblick auf das pépstliche Lehramt und das Un-
fehlbarkeitsdogma im Erscheinungsjahr seiner Zustimmungslehre um-
geht.

Von der Unfehlbarkeit der Kirche ist Newman bereits in seiner angli-
kanischen Zeit iiberzeugt: Gottes Providenz kann die Kirche insgesamt
nicht in die Irre laufen lassen. Da Gott aber bei seinem Okonomischen
Vorgehen nicht die ganze Glaubenswahrheit explizit iibergeben hat, ist
deren Ausfaltung oder Entwicklung in der Geschichte notwendig. Dabei
geht es auch nicht ohne zwischenzeitliche Irrtiimer zu. In seinen Studien
tiber die Arianer des 4. Jahrhunderts ist Newman darauf gestossen, dass es
der sensus fidelium war, der im Gegensatz zu den meisten Bischofen der
Lehre von der Géttlichkeit Christi zum Sieg verhalf.

Eine Konkretisierung der Unfehlbarkeit der Kirche ist die der Konzilien
und — so schliesslich in Newmans katholischer Zeit — die Unfehlbarkeit des
Papstes. Eine Definition dieser Unfehlbarkeit aber lehnt Newman ab. Be-
sorgt schrieb er, nachdem entsprechende Geriichte vom Verlauf des 1. Vati-
kanums nach England gedrungen waren, seinem Orisbischof William Ber-
nard Ullathorne in Rom:

«Keine drohende Gefahr ist abzuwenden, sondern eine grosse Schwierigkeit soll
geschaffen werden; ist das die geziemende Aufgabe fiir ein allgemeines Konzil?

7 A.a.0.,99.
8 A.a.0.,101.

3l



Klaus Rohmann

Ich selbst erwarte, so Gott will, gar keine Glaubenspriifung, doch ich kann mich
des Mitleids mit den vielen Seelen, die leiden, nicht erwehren. Mit Besorgnis
sehe ich der Mdglichkeit entgegen, Entscheidungen verteidigen zu miissen, die
vielleicht fiir mein Privaturteil nicht schwierig sind, sich jedoch historischen
Tatsachen gegentiiber logisch sehr schwer verteidigen lassen. Was haben wir
verschuldet, um behandelt zu werden, wie die Gldubigen nie zuvor behandelt
wurden?»’

Newman erinnert daran, dass die Konzilien vormals nur gesprochen
hitten, wenn eine Gefahr fiir den Glauben abzuwenden gewesen sei. Nun
gehe aber alles tiberdies auch noch zu schnell: ohne Durchsicht von Kon-
zilsakten, der Taten der Pépste, der Bullen. Die Funktion des Dogmas fiir
die Zukunft sei nicht aus der Vergangenheit ausgelotet worden. Insgeheim
rechnete Newman nicht damit, «dass die Unfehlbarkeit des Papstes
durchgedriickt wird». Noch gut zwei Wochen vor der Entscheidung
schrieb er: «Ich selbst weigere mich, so lange zu glauben, dass sie durch-
gedriickt werden wird, bis sie es wirklich ist. Die grossen Lehrer der Kir-
che werden uns wohl vor einem Dogma behiiten, das sie selbst nicht ver-
fochten.»*’

Nachdem Newman die Entscheidung zur Kenntnis genommen hatte,
sah er, anders als Dollinger, in der Dogmatisierung etwas, das die bisher
praktizierte Vollmacht des Papstes sogar noch einschrinkte, und zwar
nach festen Kriterien. Das Kontliktpotenzial zwischen der Autonomie des
Gewissens und einer pipstlichen Lehrentscheidung sah er als gering an:
«Da das Gewissen ein praktisches Diktat ist, ist eine Kollision zwischen
thm und dem Papste nur moglich, wenn der Papst Gesetze oder besondere
Befehle und dgl. gibt. Doch ein Papst ist nicht unfehlbar in seinen Geset-
zen, ebensowenig in seinen Befehlen und politischen Aktionen, in seiner
Verwaltung, in seiner offentlichen Politik.»*' Konflikie konnten mithin
nicht entstehen, da das Gewissen praktisch und handlungsorientiert ist,
papstliche Entscheidungen aber allgemein sein miissen.

% JoHN HENRY KARDINAL NEWMAN, Briefe und Tagebuchaufzeichnungen aus der
katholischen Zeit seines Lebens, iibersetzt von Maria Knoepfler (Ausgewihlte Werke
2/3), Mainz (Griinewald), 1957, 543.

A0, 563.

*! Joun HENRY NEWMAN, Ein Brief an seine Gnaden, den Herzog von Norfolk, an-
ldsslich der jiingst erschienen Beschwerdeschrift Mr. Gladstones, in: ders., Polemische
Schriften. Abhandlungen zu Fragen der Zeit und zur Glaubenslehre, iibersetzt von
Marias Erentrudis Kawa und Max Hofmann (Ausgewihlte Werke 4), Mainz (Griine-
wald), 1959, 113-251, hier 168.

32



Gewissen und Lebensentscheidungen: Déllinger und Newman

Was aber, wenn es doch zu einem Konflikt kime? Dann handelt es
sich «um die Pflicht, unserem Gewissen unter allen Umstidnden zu gehor-
chen»*?, vorausgesetzt es ist nicht bloss Eigensinn des Einzelnen, der sich
Geltung verschatfen mochte. «Wenn es [das Gewissen] in einem einzel-
nen Falle als ein heiliger, souverdner Mahner aufgefasst werden soll, dann
miissen seinem Diktat, das gegen die Stimme des Papstes Geltung haben
soll, ernsthaftes Nachdenken, Gebet und Anwendung aller erdenklichen
Mittel vorangehen, will man in der in Frage stehenden Angelegenheit zu
einem richtigen Urteil kommen.»" Letzten Endes bleibt aber die Ver-
pflichtung gegeniiber dem Gewissen selbst dann bestehen, wenn es sich
um ein irriges Gewissen handelt, wie das Gewissen eines Hiretikers,
«auch dann, wenn er sich nicht entsprechend bemiiht hitte, die Wahrheit
iiber die Sache zu erfahren»’ und das Gewissen mithin ein schuldhaft
irriges Gewissen ist. Newman fiihrt als Beleg fiir diese seine Meinung
einige kirchliche Autoritdten an und schliesst seine Ausfiihrungen tiber
das Gewissen mit dem haufig zitierten Wort: «Wenn ich genotigt wire,
bei den Trinkspriichen nach dem Essen ein Hoch auf die Religion auszu-
bringen (was freilich nicht ganz das Richtige zu sein scheint), dann wiirde
ich trinken — freilich auf den Papst, jedoch zuerst auf das Gewissen und
dann erst auf den Papst.»*

2.5 Konversion nur nach Rom oder auch von Rom fort?

Die Jahre von 1839 bis 1845 waren voller Ereignisse, an deren Ende der
Verzicht auf das Pfarramt und schliesslich der Anschluss an die romisch-
katholische Kirche standen: die erheblichen Anfeindungen wegen der
katholischen Interpretation der (deutungsoffenen) «39 Religionsartikel»
der Kirche von England, die das Ende der via media oder des Anglokatho-
lizismus einlduteten; der Parlamentsbeschluss zur alternierenden Beset-
zung des Bischofsstuhls von Jerusalem mit Anglikanern einerseits und
Lutheranern und Calvinisten andererseits, der seinen Protest herausforder-
te; eine Schrift des katholischen Bischofs Nicholas Wiseman, nach der die
anglikanischen Weihen ungiiltig seien; ein erneutes Studium der Kirchen-
viter. Die dusseren bisweilen belastenden Ereignisse sah Newman in

42 A.2.0., 170.
A0, 169.
“ A.2.0., 170.
A0, 171.

33



Klaus Rohmann

seiner «Apologia pro vita sua» nicht als Ursachen fiir seine Entscheidung
an, sondern als Bestitigungen seiner Uberzeugung. Kann er sich aber
sicher sein? Die Zeit war geprigt von strengem Fasten bis zur Erkrankung
und von Gebet, worin er um die Erfahrung des Willens Gottes rang. Lan-
ge Zeit war er unsicher, wo die Wahrheit liegt, und er erhoffte sich ein
Zeichen von Gott. Dabei war er sich besonders des Schmerzes bewusst,
den er anderen wegen der Verunsicherung ihrer Glaubensiiberzeugungen
zufiigen wiirde.
Er zitiert aus einem Brief an einen Freund von 1845:

«Meine Uberzeugungen sind so stark, wie sie vermutlich iiberhaupt werden
konnen; es ist allein schwierig zu erkennen, ob es ein Ruf der Vernunft oder des
Gewissens ist. Ich kann nicht herausfinden, ob ich durch Klarheit oder durch ein
Pflichtgetiihl angetrieben werde. Sie verstehen, wie mich Zweifel quilen. Darum
habe ich gewartet und auf Licht gehofft und mit den Wort des Psalmisten gebe-
tet: «Gib mit ein Zeichen> (Ps. 85,17). Ich habe vermutlich kein Recht, um auf
immer darauf zu warten.»*®

Es wird deutlich, dass Newman in seiner wichtigsten Lebensentschei-
dung — anders als Déllinger — verniinftigen Uberlegungen misstraut, mo-
gen sie auch zu einer uniiberbietbaren Klarheit fiihren. Er bleibt skeptisch
gegeniiber «unreal words», die nicht wirklichkeitsgeséttigt und lebendig
sind, und setzt ganz und gar auf die géttliche Providenz, von der er hofft,
dass sie sich in der unerbittlich befehlenden Stimme des Herrschers und
Richters im Gewissen ausspricht.

Zweifelsohne beinhaltet die Entscheidung auch zeitbedingte Elemente,
eben u.a. die angefiihrten Ereignisse jener Jahre und ihre Deutung in der
Selbstinterpretation. Verédnderte Zeitumstidnde konnen fiir andere Men-
schen andere Bedingungen ergeben. Nichtsdestoweniger gilt auch fiir sie,
dass in den Bedingtheiten die unbedingte Gewissensstimme vernehmbar
ist und sie sich der Fiigung und Fiihrung Gottes sicher werden, wodurch
thnen eine Aufgabe gestellt wird, die einen Weg in eine ganz andere Rich-
tung voraussetzt. In romischer Terminologie gibt es nur Konversionen
nach Rom hin; die Gegenbewegung heisst kanonisch Glaubensabfall®’.
«Es gibt ... auch eine Abwendung von Rom aus Gewissensgriinden.
Newman, den die Scheiternden bekiimmerten — ungeachtet dessen, dass

* NEWMAN, Apologia (wie Anm. 23), 208 (Ubersetzung K. R.).
vl CIC/1983 ¢. 1364 § 1.

34



Gewissen und Lebensentscheidungen: Dollinger und Newman

diese ihr Scheitern als ein Zu-Sich-selber-kommen betrachteten — wire
ein guter Patron fiir diese Reflexion.»"

Klaus Rohmann (geb. 1939 in Gelsenkirchen), Prof. Dr. theol. Studium in Pa-
derborn, Miinchen und Bonn. Er unterrichtete nach einigen Kaplansjahren
zundchst Religion, Hebrdisch und Erziehungswissenschaft an Essener Gymna-
sien, danach lehrte er von 1981-2002 als Professor fiir Systematische Theolo-
gie — seit 1994 zusdtzlich Philosophie — an der KFH Norddeutschland in
Osnabriick und Vechta. Seit 2004 wirkt er, der sich nach der Emeritierung der
altkatholischen Kirche anschloss, als Lehrbeauftragter am Alt-Katholischen
Seminar der Universitdit Bonn.

Adresse: Alte Dorfstr. 51, D-57439 Attendorn, Deutschland.

English Summary

This article contrasts the question of conscience in the writings of Déllinger and
Newman. It points to Déllinger’s development from a fervent “‘ultramontanist”,
defending church affairs, to a “resistance” theologian under the regime of Pius IX
with the final definition of papal infallibility and universal jurisdiction. While the
vision of the church Déllinger had gained in his research was changing in eccle-
sial reality, he nevertheless continued to love the inherited chuich. Though he
suffered from the imposed excommunication, he strictly refused to recognise the
Vatican dogmas. It was, as he often put it, a matter of conscience not to live with
perjury or lies. Being a witness of truth, he was concerned to save his credibility.
Newman is probably the most autobiographically oriented theological author who
reflected the different stations of his life, his personal decisions, and the essence of
conscience. In the first place, conscience is the sanction of religion in our mind.
When we contemplate it, we feel that conscience is transcending itself to a Su-
preme Power that requires our obedience. By obeying its voice, Newman realizes
some sort of Divine Economy in his life and signs of God’s Providence which
guided him though his conversions, which ultimately seem to him to be a lifelong
process. Though he accepted the Vatican dogmas, although with some concerns,
he esteemed conscience more than the pope in cases of conflict.

¥ ConzemIus, Hitte sich (wie Anm. 4), 92.

35



	Gewissen und Lebensentscheidungen : Döllinger und Newman

