
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 96 (2006)

Heft: 2

Artikel: Das bischöflich-synodale Gewissen

Autor: Amiet, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405001

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405001
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das bischöflich-synodale Gewissen

Peter Amiet

Die Bezeichnung des altkatholischen Kirchenideals als eines bischöflichsynodalen

findet sich bei den frühen Altkatholiken häufig. Dabei ist deutlich,

dass man damit nicht nur an die Einrichtung von Synoden und des

Bischofsamtes gedacht hat, sondern dass man diese Einrichtungen als dem

Wesen der Kirche gemäss gesehen hat. Ein Johann Baptist Hirscher zum
Beispiel, ein liberaler Katholik, dem die frühen Altkatholiken viel
verdankten, sah das Wesen der Kirche ebenso wie das des einzelnen

Kirchengliedes in sich selbst als reich strukturiert bischöflich-synodal, auch

wenn er diese Formel nicht verwendet hat. Der Ausdruck «bischöflich»
meint die Bindung an die Autorität von Schrift und Tradition, wie ja die
Bischofsweihe in historischer Linie von den Vätern her weitergegeben
wird. Und der Begriff «synodal» meint die Gemeinschaft, wie sie im
einzelnen Christen selber zwischen seinen verschiedenen geistigen,
seelischen und körperlichen Komponenten sein sollte und wie sie dann von
Christ zu Christ durch die ganze Kirche, die Pfarrgemeinde, das Bistum
und weitere Verbände spielen müsste. In dieser Gemeinschaft ist die
Autorität für den Glauben durch die Bindung an Schrift und Tradition, durch
die jeweilige Gemeinschaft und durch das Gewissen des Einzelnen gegeben.

Sie wirkt nicht statisch, sondern in einem reichen Wechselspiel.
Die Überzeugung, dass die oberste Autorität in diesem Wechselspiel

immer wieder das eigene Gewissen sein muss, findet sich variantenreich
bei den liberalen Katholiken des 19. Jahrhunderts und somit auch den

frühen Altkatholiken. Dass das Bekenntnis zur Freiheit des Gewissens
und des Kultus ein deliramentum sein sollte, wie Gregor XVI. und Pius
LX. meinten, war eine Ansicht, die heftig abgelehnt wurde. Nicht mit
Machtmitteln, die in katholisch geprägten Gegenden Abweichende richtig
stellen sollten, sondern mit überzeugenden Argumenten sollten Anhänger
von als falsch Erachtetem zum wahren Glauben gebracht werden, und
Glaubensfreiheit sollte es nicht nur für Katholiken in nicht katholischen

Gegenden geben. Diese früh-altkatholische, liberal-katholische Sicht ist
nach dem 2. Vatikanum auch in der römisch-katholischen Kirche weit
verbreitet. Ein Zeugnis für diese neue Akzeptanz findet sich im Text
der Christkatholisch-Römisch-katholischen Gesprächskommission der
Schweiz (CRGK), die nach dem 2. Vatikanum auf römisch-katholische

4 IKZ 96 (2006) Seiten 4-IS



Das bischöflich-synodale Gewissen

Anregung hin gebildet worden ist, zur Unfehlbarkeit der Kirche. Dieser
Text wurde nicht publiziert, da die römisch-katholische Bischofskonferenz

der Schweiz dies nicht wünschte. Nun hat aber der Basler Bischof
Kurt Koch sich öffentlich zu diesem Text geäussert sodass jetzt auch

Weiteres zu ihm gesagt werden kann.

Im Text der CRGK geht es nicht direkt um die Gewissensfrage. Es

geht vielmehr zuerst um die Frage, wie weit der Kirche und ihren Gliedern

Unfehlbarkeit zukomme im Sinne von gültiger Bezeugung der

Wahrheit. Ohne unfehlbare, vielleicht verbesserungsbedürftige, aber vorerst

als gültige angenommene Weisung spielt das Gewissen nicht richtig.
Seine Autorität ist von unterschiedlicher Dringlichkeit und Gewissheit.

Immer wieder meldet sie sich mit einer «ex-car/jedra-Gültigkeit», eben

mit dem Anspruch auf Unfehlbarkeit. Das weiss der CRGK-Text ebenso

wie dies, dass es viele Leugner der menschlichen Unfehlbarkeit gibt, die
aber gerade mit der Behauptung, dass kein Mensch unfehlbar sein könne,
damit für sich Unfehlbarkeit beanspruchen.

Vor dem 2. Vatikanum sahen sich die liberalen Katholiken und somit
auch die Altkatholiken in der Gewissensfrage in einem scharfen Gegensatz

zu Rom. So konnte etwa Franz Heinrich Reusch schreiben: «Das

katholische Gewissen verbietet uns die Annahme der beiden Dogmen
[seil, des päpstlichen Jurisdictionsprimates und der päpstlichen
Unfehlbarkeit], weil sie der Schrift und Tradition der alten Kirche widersprechen,

an die wir als katholische Priester und Theologen gebunden sind.»
Es geht Reusch also nicht um ein absolutes Gewissen (was es wohl
nirgends gibt, bewusst oder unbewusst ist jedes Gewissen gebunden),
sondern um ein gebundenes und dies derart, wie es auch der Papst für sich

beanspruchte, an Schrift und Tradition also, eben um ein katholisches
Gewissen. Da wäre also eine gemeinsame Grundlage für ein liberal-
ultramontanes Gespräch vorhanden gewesen. Vorbedingung für ein
solches Gespräch aber war für Rom, dass zuerst die neuen Dogmen
anerkannt würden.

Zu diesem Problem äusserte sich der CRGK-Text so, dass er zwar
festhält, dass ein Gespräch zwischen denen, welche die Konzilsbeschlüsse
annehmen, und denen, welche sie ablehnen, immer möglich sein sollte,

1 Kurt Koch, Die Beziehungen zwischen der römisch-katholischen und der
christkatholischen Kirche in der Schweiz, in: Hans Gerny u.a. (Hg.) Die Wurzel aller

Theologie: Sentire cum Ecclesia. FS Urs von Arx, Bern (Stämpfli), 2003, 326-347,
hier 333 f.



Peter Amiet

dass er aber sieht, dass diejenigen, welche das 1. Vatikanum für ein
ökumenisches Konzil halten, die Annahme seiner Beschlüsse verlangen müssen.

Der Christ hat sich zuerst zu bemühen, die Konzilsbeschlüsse mit
Zustimmung zu verstehen. Wenn ein Christ aber trotz gutem Willen das

nicht kann und ihm nun ein Gespräch verweigert wird, so stellt sich nach
der CRGK die Frage, ob die Gesprächsverweigerung eine Leugnung der

Verantwortung der Gesamtkirche voraussetzt, wie sie mit dem Prozess der

Rezeption wahrgenommen wird. Dem kann beigefügt werden, dass gerade

dann, wenn im Gewissen die oberste Autorität gesehen wird,
Gesprächsbereitschaft gefordert ist, da das Gewissen seinem eigenen Wesen
nach durch die Gemeinschaft weitergeführt wird.

Der erwähnte Satz von Reusch zeugt noch eine weitere Ähnlichkeit
mit der ultramontanen Haltung. Wenn sich der Papst nicht so sehr als

Orientierungsperson im Dienst von Christen gleichen Glaubens, die sich
mit seiner Hilfe in ihrer Gemeinschaft wieder finden könnten, versteht,
sondern als ihnen überlegen und dabei die anderen Christen wie Unmündige

behandelt, dann lässt sich diese Einstellung mit der von Reusch

vergleichen, der die Laien vergisst und nur die Theologen und Priester im
Auge hat. Seine Einstellung war bei liberalen Katholiken verbreitet. Man

mag darüber diskutieren, wie weit Johann Michael Sailer liberal war; als

Bischof jedenfalls hat er sich in der Mischehenfrage dem Staat widersetzt
und sich für seinen Gehorsam Rom gegenüber auf sein Gewissen berufen.
Dass auch die Mischehepaare ein Gewissen haben könnten, kam ihm
nicht in den Sinn. Die Verachtung der «Unteren» zeigte sich bis weit in
den Altkatholizismus, die Professorenkirche, hinein in der Haltung zum
so genannten Vulgärkatholizismus.

Den «Vulgärkatholizismus» betrachtete man vornehmlich im Hinblick
auf seine Fehler. Derart übersah man nicht nur viel Lebendiges, sondern

sogar «Antiultramontanes», was die Liberalen ja hätte freuen können".

Als Beispiel sei auf Lourdes hingewiesen, das nicht nur wegen der Wunder, der

Glaubenserfahrung Unzähliger und der klaren und sauberen Haltung der Bernadette
alle positive Aufmerksamkeit belohnt (Exaltiertheit und Kitsch sollten nicht ablenken),
sondern das auch etwas wie einen himmlischen Protest gegen das Mariendogma von
1854 darstellt. Die entscheidende Vision, da sich die Erscheinung auf Bernadettes

Frage nach ihrem Namen «Ich bin die unbefleckte Empfängnis» nannte, geschah am
25. März 1858, also nicht am Tag der unbefleckten Empfängnis Mariens. was der
8. Dezember gewesen wäre, sondern am Tag der Empfängnis Christi. Bernadette
selber konnte mit diesem Begriff nichts anfangen. - Das Dogma von 1854 lehrt die



Das bischöflich-synodale Gewissen

Die Leere, welche durch die Verdrängung des so genannten
Vulgärkatholizismus entstanden war, versuchte man etwa, wenn auch wenig erfolgreich,

mit Pietistischem zu füllen. In dieses Vakuum strömten später
verschiedene Trends ein.

Bei der altkatholischen Haltung, welche die «Unteren» nicht
wahrnimmt, die doch auch ein Gewissen hätten, kann auch die Synodalität
nicht voll spielen, meint sie ja die ganzheitliche Gemeinschaft. Sie wird
derart beschränkt auf die Elite und bei deren Vertretern auf ihren gebildeten

Seelenteil. Und dann überträgt sich halt diese Einstellung auf die

«Unteren», die ja auch oben sein möchten. Zu diesen «Unteren» zählten
damals weithin auch die Frauen, denen am 12. April 1873, wie uns Paulin
Gschwind ohne Gewissensbisse mitteilt, der Solothurner Landammann
Wilhelm Vigier sagte: «Wir wollen euch die Religion nicht nehmen, wir
wollen sie nur reinigen von einigen Schlacken, damit der Stern der Religion

und der Wahrheit um so heller, um so herrlicher hoch aufglühe am
Himmel.»

Der beim Satz von Reusch erwähnte Wahrnehmungsmangel findet
sich auch beim ersten christkatholischen Bischof der Schweiz, Eduard

Herzog. Lange zögerte Herzog, bis er sich für die schweizerische
christkatholische Bewegung entscheiden konnte. Auch für den Anschluss an die
ihm vertrauenswürdiger erscheinenden deutschen Altkatholiken brauchte

er Zeit. Es war ihm allerdings von Anfang an klar, dass es gegen sein

Gewissen gewesen wäre, wenn er über die neuen Dogmen Stillschweigen
bewahrt hätte, womit er seine Professorenstelle hätte behalten können.

Aber er hielt es für seine Pflicht, die Vertreter der neuen Papstdogmen zu
verstehen und nicht bloss deren negative Seiten zu sehen. Man kann sich

allerdings fragen, ob sein Bemühen doch eher darauf ausgerichtet gewesen

war, seine Ablehnung der beiden Dogmen besser begründen zu können.

Erst in neuerer Zeit hat sich nun die CRGK bemüht, und dies gerade
auch die christkatholischen Mitglieder, die Infallibilisten positiv zu sehen.

Wichtig für Herzog war Johann Baptist Hirscher, bei dem er zu seinem

Leidwesen nicht mehr studieren konnte, aus dessen Schriften er aber viel
gelernt hatte. Hirschers reich strukturierte Gedanken über die Autorität

Freiheit Mariens von der Erbsünde, nicht etwa eine biologische Abweichung ihrer
Empfängnis.

3 Anlässlich der Pfarrinstallation von Eduard Herzog in Ölten. Vgl. Paulin
Gschwind, Geschichte der Entstehung der christkatholischen Kirche der Schweiz,
2. Band. Solothurn (Gassmann) 1910, 278.



Peter Amiet

des eigenen Gewissens, über die Gemeinschaft der verschiedenen Kräfte
und Seelenteile im einzelnen Menschen und über deren Weiterführung zur
Gemeinschaft von Mensch zu Mensch, zu der Gemeinschaft in der
Gemeinde, im Bistum usw., über die Beziehung des Christen zum ihm
einwohnenden Heiligen Geist erscheinen bei Herzog allerdings weniger
differenziert und verallgemeinert. Wenn die liberalen Katholiken und sehr

betont gerade auch Hirscher Offenheit für die Zeitströmungen wünschten,
so war dies bei Herzog nicht anders. Umso schmerzlicher war es für ihn,
wenn er in der christkatholischen Kirche eine allzu zeitgläubige Haltung
wahrnehmen müsste, die im Neinsagen der Kirche gegenüber viel stärker

war als im Aufbauen. Es lässt sich «nicht verkennen, dass man auf die

Kirche allzu sehr von einer innerweltlich orientierten Gesellschaft aus

blickte. Man sah sich ins Zeitalter der reinen Vernunft gestellt. Die
Selbstherrlichkeit des Staates und die normierende Bedeutung der Kultur
wurden erschreckend stark betont.» So charakterisierte Otto Gilg die
Situation

Wenn Herzog sich bemüht hatte, die Infallibilisten zu verstehen, so
realisierte er, dass eine solche Bemühung ihn den christkatholischen
Synodalen gegenüber überfordern würde. Das zeigte sich, da er 1881 nach

langen Auseinandersetzungen den Katechismus durch die Synode genehmigen

liess bloss als Lehrmittel, ohne dass er der Synode das Recht
zugestanden hätte, über den Inhalt Beschlüsse zu fassen. Hier zeigen sich
Grenzen des synodalen Ideals, das meint, man habe die Mitchristen ernst
zu nehmen als Gläubige und Gefässe des Heiligen Geistes, es habe eine

Gemeinschaft zu geben von allen mit allen, die Kirche sei ihrem Wesen
nach Synode. So sehr Herzog Hirschers Forderung, sich mit der Zeit und
ihren Erscheinungen in Kunst, Wissenschaft und Gesellschaftsvorstellungen

auseinander zu setzen, um hier das Gute erkennen und von anderem

trennen zu können, wichtig fand, so ging es eben in der Praxis über seine

- und wohl nicht nur seine - Kräfte, bei den aktiven Christkatholiken, die

ja wohl zur Kirche gehören wollten, aber doch im Übermass Kinder der
Zeit waren, die christlichen Anliegen hinter dem kämpferisch antiautoritären

antipäpstlichen Gehaben gemeinsam mit ihnen zu suchen. So blieb
ihm nur das autoritäre Verhalten. Vielleicht mag man da bei aller
Verschiedenheit der Situation an den Wandel im Verständnis des Gewissens
nach des Paulus' Zeit denken. Paulus sieht noch das Gewissen der ande-

4 Otto Gilg. Christkatholizismus in Luzern. Ein Beitrag zur Luzerner Geistesgeschichte.

Luzem (Keller) 1946, 103.

8



Das bischöflich-synodale Gewissen

ren, selbst der Heiden (Röm 2,15). Er empfiehlt sich dem Gewissen der
anderen wie einer anderen Instanz (2 Kor 4,2; 5,11). Dann aber, zum
Beispiel bei Ignatius von Antiochien, wird das gute Gewissen in klarer
Abhängigkeit von Bischof und Klerus gesehen (Magn. 4, Trail. 7).

Wenn sich das Gewissen der liberalen Katholiken dem Papst gegenüber

auf Schrift und Tradition berief, so hatte sich Herzog auch den eigenen

Kirchenmitgliedern gegenüber darauf zu berufen, was ja auch seine

bischöfliche Pflicht war. Die Zeit mit ihren Kräften stellt der Kirche nicht
nur die Aufgabe, in ihr Licht zu suchen, sondern auch die, ihr zu helfen,
sich selber besser zu verstehen und sie vor Irrwegen zu bewahren. Es ist ja
nicht die Zeit mit ihrer Kultur und Gesellschaft, welche die Kirche zu
missionieren hat, sondern die Zeit und die Welt sollten durch die Kirche
erleuchtet werden. Was aber, wenn die Kirche merkt, dass die Welt mehr
Salz hat? Gewiss braucht die Kirche die Welt auch als Mittel zum Zweck,
doch sollte, wie Johann Adam Möhler warnte, das Mittel nicht den Zweck
aufheben.

Wenn sich Bischof Herzog nicht nur gegen die Papstdogmen, sondern
auch gegen Zeitströmungen in der damaligen Gesellschaft und in seiner

Kirche stellte, obwohl er als liberaler Katholik offen war für seine Zeit, so
ändert sich das Bild der altkatholischen Kirche und dies mit zunehmender

Geschwindigkeit. Noch immer führt man die Gewissensfrage an. Die

Bindung an Schrift und Tradition und auch an die Grundsätze der frühen
altkatholischen Führungskräfte wird lockerer und die Autorität von Zeit-
und Kulturströmungen stärker. Zur Illustration dieser Meinung sei ein

Blick auf die Behandlung der Frauenordinationsfrage in der Christkatholischen

Kirche der Schweiz geworfen. Durch ihre Synode von 1989 hatte

sich diese Kirche eine neue Verfassung gegeben, in welcher die Zugehörigkeit

zur Utrechter Union bekannt wird. Zehn Jahre später hat die Synode

die Verfassung durch die Einführung der Frauenordination gebrochen,
welcher Bruch ihr auch bewusst war Sie tat das vor dem Hintergrund der

Haltung der Internationalen Altkatholischen Bischofskonferenz, welche
die Einführung der Frauenordination den einzelnen Mitgliedskirchen
insofern freistellte, als sie sah, dass die Mehrheit der Bischöfe dafür
waren. Es war - entgegen dem Pressekommunique - kein Beschluss. Ein
solcher hätte nach der Utrechter Vereinbarung Einstimmigkeit erfordert

5
Vgl. Protokoll der Nationalsynode 119. Session/Zürich/1991, 19; Protokoll der

Nationalsynode 129. Session/Thun/1998. 28.
6

Vgl. IKZ 1997. 225 ff.



Peter Amiet

So hat man auf die Spaltung der Union - mit Erfolg - hingewirkt.
Der Synode war auch bewusst, dass sie mit dieser Neuerung die Identität

ihrer Kirche in ähnlicher Weise änderte, wie nach der Sicht von
Döllingers das 1. Vatikanum eine neue Kirche gemacht hat Interesse verdienen

dabei die Äusserungen wie «unsere Überzeugung ist kulturell geprägt.
Wenn etwas klar geworden ist, dann dies, dass die Frauenordination letztlich

irgendwie von kulturellen Voraussetzungen abhängt», was nicht ein

Gegner der Frauenordination, sondern einer ihrer Promotoren gesagt hat

Oder man lese im Synodenprotokoll von 1997: «Ich bin überzeugt, dass es

in unserer Kirche und in unserer Gesellschaft notwendig ist, diesen Schritt
[seil, die Frauenordination] zu tun .».9 Kultur und Gesellschaft haben für
die Überzeugung, also für das Gewissen, einen Stellenwert erlangt, wie er
für Reusch der Schrift und Tradition zukam. Die liberal-katholische
Einstellung zur Zeit und ihrer Kultur hatte sich aus dem Gesamten gelöst und

emanzipiert.

7 Protokoll der Nationalsynode 129. Session/Thun/1998, 28: «<Die altkatholischen
Kirchen haben sich immer auf den Standpunkt gestellt, dass sie sich bei Reformen und
bei all ihren ökumenischen Bemühungen um die Wiederherstellung christlicher
Gemeinschaft auf den Boden der alten, ungeteilten Kirche stellt. Ich muss nicht sagen, ob
dies ein problematischer oder unproblematischer Ausdruck ist, gemeint ist die frühe
Kirche. Aus dieser Orientierung hat man auch das Recht bezogen, gegen das erste
Vatikanische Konzil zu protestieren und eine Notkirche mit eigener Synode und eigenem

Bischof zu bilden. Es gibt nun in der Altkatholischen Kirche einen ganz wichtigen
Beschluss. der auf der 2. Synode 1876 gefasst worden ist: er ist sozusagen die Magna
Charta unserer Kirche. Mit diesem Beschluss ist festgehalten worden, dass wir uns im
Glauben, in der Liturgie, in der Disziplin und der Moral innerhalb der Grenzen dieser
alten Kirche bewegen wollen (siehe Dokumentation zu Sondersynode 1995). Mit
diesem Beschluss im Hintergrund kann man die Einführung der Frauenordination

eigentlich nicht begründen, denn es hat in der alten Kirche Ordinationen von Frauen

zum priesterlichen Amt nicht gegeben. Es ist nun eine Frage der Ehrlichkeit, dass man
zur Kenntnis nimmt, dass diese bisherige Glaubenspraxis so nicht mehr weitergeführt
werden kann» Diesen Beschluss von 1876 will [der Votant] nicht aufheben lassen,

sondern er möchte den folgenden Antrag stellen: <Mögliche Folgen Abschnitt 3: Die
Berufung auf die Glaubenspraxis der Alten ungeteilten Kirche, an der sich das christ-
katholische Selbstverständnis bei Reformen und den Bemühungen um die Wiederherstellung

kirchlicher Einheit und Gemeinschaft seit dem grundlegenden (das Programm
des Münchener Kongresses 1871 übernehmenden) Synodenbeschluss von 1876 ausgerichtet

hat, kann in der bisherigen Weise nicht mehr aufrechterhalten werden» Der

Antrag wird angenommen.»
8

Ebd., 26.
9 Protokoll der Nationalsynode 128. Session/Zürich/1997, 21.

10



Das bischöflich-synodale Gewissen

Wenn Kultur und Gesellschaft von der Kirche als Autorität gesehen
werden - der alte Marxismus mag sich an seinem kontextuellen Enkel
erfrischen -, so geschieht das aufgrund einer wohl wenig bewussten

Vorentscheidung, nach welcher ja nicht einfach in der Kultur und Gesellschaft,

sondern in einzelnen Teilen von ihr christlich Positives angenommen

würde. Für einen Christen wäre es wichtig, sich angesichts der heutigen

pluralistischen Gesellschaft dieser Vorentscheidung bewusst zu werden,

sie eventuell zu revidieren und neu gewiss nicht nach Verhältnissen
der Mehrheit (wie war 1870 die Mehrheit?) oder des gesellschaftlichen
Standards zu treffen.

Dass trotz der erhaltenen Informationen nur wenigen der Synodalen
der Wechsel der Gewissensbildung bewusst geworden ist, scheint mir
wahrscheinlich zu sein.

Trotz dem grossen Stellenwert der Gewissensfrage vor allem früher,
aber auch heute noch, scheint kein Bedenken der Gewissensfrage
dokumentiert zu sein, bei dem die Begründung der Autorität des Gewissens
untersucht wäre, und dies auch nicht bei Philosophen1 Vielleicht helfen
die folgenden Gedanken, diese Lücke zu verkleinern.

Das Gewissen ist in sich bischöflich-synodal strukturiert: Es verlangt
die Bemühung um das Gute. Inhaltlich wird das Gute bestimmt sowohl
durch die Gemeinschaft mit anderen, zum Beispiel den Eltern, Lehrern,
Kameraden oder allgemein der Gesellschaft mit ihren Einflüssen von
Tradition und neuen Situationen, wie durch die, dass man selber zu neuer
Erkenntnis kommt. Dabei zeigt sich stets, dass man diesen Inhalt nur
erkennen und nicht selber willkürlich festlegen kann. Er gibt sich immer
wieder, bei aller inhaltlichen Veränderung, als autoritativ vorgegeben.
Und das muss bedeuten, dass hinter ihm eine Instanz steht, die einem
selber überlegen ist. Eine solche Instanz kann nicht etwas nur, sondern

muss jemand sein mit Denkfähigkeit und Selbstbewusstsein, eine Person.

Ich, der ich eine Person, jemand bin, kann nicht ein Etwas ohne Bewusstsein

als mir an Würde und Autorität überlegen denken. Stünde hinter dem
Gewissen bloss ein Etwas, dann wäre es mir unterlegen und ich könnte
frei bestimmen, was gut und böse wäre nach Gutdünken und nicht nach

Erkenntnis. So muss ich, wenn ich den Satz, dass man sich um das Gute

zu bemühen habe, zustimme, annehmen, dass hinter dem Gewissen eine
höhere Person steht, sogar eine absolut höchste, falls ich dem Gewissen
höchste Autorität zuerkenne. Es kann sich also letztlich nicht um eine

10
Vgl. H. Reiner, Art. «Gewissen», in: HWP 3, 1974, 574-592.

II



Peter Amiet

höhere Person nur handeln wie der von Eltern oder Philosophen oder
anderen Mitgliedern der Gesellschaft. (Jemand kritisierte diesen Gedanken

mit dem Hinweis darauf, dass wir einen Berg an Würde über uns
sehen können, wo doch der Berg bloss ein Ding sei. Da liegt ein Denkfehler

vor: Wenn wir den Berg so sehen, dann heisst das, dass wir in ihm

irgendwie eine Person annehmen.) Allgemein nennt man diese höchste
Person Gott. (Der Polytheismus relativiert dies durch eine gesellschaftliche

Einbindung der Gottheiten.) Nun lehnen, wie ich gemerkt habe, viele
diese Folgerung ab. Logischerweise mussten sie damit auch den Satz, dass

man sich um das Gute zu bemühen habe, als ungültig sehen, da ja keine
ethische Autorität mehr hinter ihm stünde. Diese Konsequenz wird aber

kaum gezogen, geht es doch im Leben wie in der Liebe gewiss nicht nur
nach der Logik zu. Wer aber diese Folgerung annimmt, der muss sich

fragen, was das bedeutet, dass das Gute inhaltlich verschieden gesehen
wird von Mensch zu Mensch. Wenn ich durch die Begegnung mit anderen

Menschen und ihrem Gewissen eine veränderte Erkenntnis des Guten

erhalte, so zeigt sich der synodale Prozess als Spiel Gottes, der in sich

synodal ist. Anders würde er sich uns in treuloser Weise zeigen und damit
keine Autorität mehr für das Gewissen sein. Gott also, der sich mir
sowohl direkt wie durch die anderen zeigt, ist selber ein Ich, ein Du und dies

vor einem Es, wie ja die Menschen, die sich im Gewissen weiterführen,
dies vor dem Hintergrund von anderem tun, sei das die Gesellschaft, die
Konvention oder die Tradition.

Die Autorität des Gewissens zeigt sich als eine, die jetzt gilt, die aber

zugleich die sein will, die - bischöflich - schon immer war und damit
auch bleiben will.

Wenn man sieht, dass solche Überlegungen wenig üblich sind und

allgemein nicht auf der Hand liegen, man vielmehr vorerst eher den
Eindruck hat, das Gewissen mit seiner Bestimmung des Guten sei nur ein
Teil von einem selbst und seine Autorität die von etwas, vielleicht der
Gesellschaft oder einem unbewussten Seelenteil, dann ist zu fragen,
weshalb, sollten die angeführten Überlegungen stimmen, Gott sich derart
unklar und verschleiert gibt. Es dünkt mich, sachgemäss zu sein, auf diese

Frage unklar zu antworten, vielleicht so, dass Gott, dessen Bild wir sind,
auch etwas wie ein Unbewusstsein habe, das er in uns legte, die wir so
nicht seine Marionetten sind, sondern diejenigen, welche in eigener
Verantwortung dies göttliche Unbewusste gestalten zum Gottesbild. Mit solch
verschleierten Gedanken stossen wir wiederum an die schon erwähnten
Grenzen der Logik.

12



Das bischöflich-synodale Gewissen

Die bischöflich-synodale Struktur findet sich auch im CRGK-Text zur
Unfehlbarkeit der Kirche. Die CRGK stellte sich die Frage nach dem

christlichen Anliegen hinter einem kirchlichen System, in welchem der

Grossteil der Christen wie Unmündige gesehen wird. Entsprechend dem

synodalen Prinzip, dass die Kirche da, wo eines ihrer Glieder etwas mit
Überzeugung sagt, zuerst annehmen muss, dass es etwas christlich Gültiges

meint, hat sich die CRGK dieser Frage gestellt und vermutet, die
Antwort könnte sich ergeben, wenn man bedenkt, dass der Mensch schöp-
fungsgemäss als Kind unmündig ist und auf die Autorität der Eltern
angewiesen ist, deren Wahrheitserkenntnis es vertraut. Diese Haltung bleibe
beim Heranwachsen in gewisser Weise und werde nun ergänzt durch das

Reifen der eigenen Wahrheitserkenntnis. So könnte sich ein Wechselspiel
ergeben zwischen Tradition und Gegenwart, dementsprechend die kirchlichen

Amtsträger verpflichtet wären, sowohl das Evangelium nach ihrem
Verständnis zu verkünden wie auch auf die Inspiration der Laien zu
hören, die sich ihrerseits dem Wort der Amtsträger zu stellen hätten, bereit,

es positiv zu verstehen und mit der Verpflichtung, ihren eventuellen

Widerspruch nicht zu verschweigen.
Der CRGK-Text geht ausdrücklich nicht auf die Frage der Praxis in

den beiden Konfessionen ein. Er gibt auch nicht an, wie die Mängel bei
der Umsetzung des bischöflich-synodalen Ideals in die Praxis behoben
werden könnten. Wenn heute etwa von römisch-katholischen Theologen
am System ihrer Kirche Kritik geübt wird, wie sie Altkatholiken vertraut
vorkommt, so fragt sich, ob ihnen die altkatholische Praxis hilfreich sein

könnte, eine Praxis, hinter der eine Auffassung des Gewissens steht, die
nicht nur wenig bedacht ist, sondern auch nicht mehr mit der Auffassung
der altkatholischen Väter identisch ist. Das bischöfliche, auf Schrift und
Tradition bezogene Moment ist weithin verloren gegangen, sodass das

synodale Moment leicht ein Opfer von Trends wird.
Wenn die CRGK im autoritären System nach Positivem sucht, dann ist

auch zu fragen, was bei der Änderung der Gewissensauffassung bei den

Altkatholiken an Positivem zu sehen wäre. Die Antwort könnte ähnlich
strukturiert sein wie die der CRGK. Wenn dort gesehen wird, dass in
autoritären Systemen Kindhaftes ernst genommen wird, allerdings ohne

Weiterführung, so ist hier zu sehen, dass man den modernen Menschen,
sich selbst also, ernst nehmen will, dass man dann aber keine Vertiefung
dieses Ernstnehmens bringt. In beiden Fällen kann man sich fragen, weshalb

dem so ist. Beim autoritären System könnte es die Angst vor der

Schwäche des bischöflichen Momentes sein, das man nun gewaltsam

13



Peter Amiet

verstärkt. Eine schwache Autorität aber und gerade, wenn sie sich verhärtet,

hat Mühe, sich im synodalen Umgang mit anderen auseinander zu
setzen. Bei der Änderung der Gewissensfrage lassen sich mehrere Ursachen

vermuten. Speziell bei der Frauenordinationsfrage ist es die Gewalt
des heutigen Trends in der Welt, welche Gewalt derart ist, dass altkatholische

Theologen, die mit sehr grossem Einsatz für den orthodox-
altkatholischen Dialog, also für die Überbrückung des grossen
lateinischgriechischen Grabens gearbeitet hatten, nach dessen erfolgreichem
Abschluss eifrig an der Zerstörung seiner Früchte gearbeitet haben durch die

Förderung der Frauenordination. Man mag an tibetanische Mönche denken,

welche in langer Arbeit mit farbigem Sand grossartige Mandalas auf
ein Brett zeichnen, danach aber das Brett in einen Bach legen, wo die
Wellen das Bild wegwaschen. Diese Mönche tun das bewusst und
vertrauen dabei auf eine höhere Gehaltenheit

Für die Änderung der Gewissensfrage dürfte es noch weitere Gründe

geben, so die heute verbreitete Lockerung von Treu und Glauben, dann

auch die klein gewordene Zahl altkatholischer Theologen von der Art der
ersten Zeit, es wird auch die in der Gegenwart starke Voreingenommenheit

gegenüber der Autorität im Allgemeinen, auch der der Tradition im
Besonderen, eine Rolle spielen. Dass dabei die bischöfliche Autorität
geschwächt wird, versteht sich. Auf diese Schwäche hat man altkatholi-
scherseits nicht mit Verhärtung, sondern mit Nachgeben reagiert.

Peter Amiet (geb. 1936 in Solothurn CH), Dr. theol. Er war 1961-1996
Gemeindepfarrer in Mägden und Olsberg. Baden-Brugg. Möhlin, Schaffhausen
und 1973-1989 nebenamtlicher Professor an der Christkatholisch-theologischen

Fakultät der Universität Bern mit dem Lehrauftrag «Wesen und
Geschichte katholischer Einheit unter besonderer Berücksichtigung des Altkatholizismus,

der östlichen Orthodoxie und der ökumenischen Bewegung». Im

Frühling 2006 Austritt aus der Christkatholischen Kirche der Schweiz-

Adresse: Mooshaldenstrasse 7B. CH-5430 Wettingen. Schweiz.

11 Zur Art des Studiums der Frauenordination. vgl. Peter Amiet. Vergessene Fragen

zur Frauenordination. in: IKZ 90 (2000) 107-122.

14



Das bischöflich-synodale Gewissen

English Summary

The title "The Episcopal-Synodal Conscience" is, in association with the structures

of the Old Catholic churches, related to a Christian anthropological reality,
in which the "episcopal" aspect means the relatedness of conscience to the authority

of Holy Scripture and Tradition, and the meaning of the "synodal" point of
view is the individual responsibility. The main thesis of this article is: From the

very beginning of Old Catholicism, church authorities, including the synods,
while claiming freedom of conscience for themselves, were suppressing the
conscience of ordinary church members. An example given is the restraint of people's
religion or vulgar Catholicism in Switzerland from the 19th century up to now. On
the other hand contemporary cultural values have gradually taken the place of
Scripture and Tradition in forming the conscience. This can be seen in the Swiss

Synod's approval of women's ordination - an act which can be compared to Vatican

I which in Döllinger's eyes created a new church.

15


	Das bischöflich-synodale Gewissen

