Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 96 (2006)

Heft: 2

Artikel: Das bischoéflich-synodale Gewissen
Autor: Amiet, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-405001

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-405001
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das bischoflich-synodale Gewissen

Peter Amiet

Die Bezeichnung des altkatholischen Kirchenideals als eines bischoflich-
synodalen findet sich bei den friihen Altkatholiken hidufig. Dabei ist deut-
lich, dass man damit nicht nur an die Einrichtung von Synoden und des
Bischofsamtes gedacht hat, sondern dass man diese Einrichtungen als dem
Wesen der Kirche gemiss gesehen hat. Ein Johann Baptist Hirscher zum
Beispiel, ein liberaler Katholik, dem die frithen Altkatholiken viel ver-
dankten, sah das Wesen der Kirche ebenso wie das des einzelnen Kir-
chengliedes in sich selbst als reich strukturiert bischéflich-synodal, auch
wenn er diese Formel nicht verwendet hat. Der Ausdruck «bischoflich»
meint die Bindung an die Autoritdt von Schrift und Tradition, wie ja die
Bischofsweihe in historischer Linie von den Vitern her weitergegeben
wird. Und der Begriff «synodal» meint die Gemeinschaft, wie sie im ein-
zelnen Christen selber zwischen seinen verschiedenen geistigen, seeli-
schen und korperlichen Komponenten sein sollte und wie sie dann von
Christ zu Christ durch die ganze Kirche, die Pfarrgemeinde, das Bistum
und weitere Verbinde spielen miisste. In dieser Gemeinschaft ist die Au-
toritit fiir den Glauben durch die Bindung an Schrift und Tradition, durch
die jeweilige Gemeinschaft und durch das Gewissen des Einzelnen gege-
ben. Sie wirkt nicht statisch, sondern in einem reichen Wechselspiel.

Die Uberzeugung, dass die oberste Autoritit in diesem Wechselspiel
immer wieder das eigene Gewissen sein muss, findet sich variantenreich
bei den liberalen Katholiken des 19. Jahrhunderts und somit auch den
frithen Altkatholiken. Dass das Bekenntnis zur Freiheit des Gewissens
und des Kultus ein deliramentum sein sollte, wie Gregor XVI. und Pius
IX. meinten, war eine Ansicht, die heftig abgelehnt wurde. Nicht mit
Machtmitteln, die in katholisch geprigten Gegenden Abweichende richtig
stellen sollten, sondern mit liberzeugenden Argumenten sollten Anhanger
von als falsch Erachtetem zum wahren Glauben gebracht werden, und
Glaubensfreiheit sollte es nicht nur fiir Katholiken in nicht katholischen
Gegenden geben. Diese friih-altkatholische, liberal-katholische Sicht ist
nach dem 2. Vatikanum auch in der romisch-katholischen Kirche weit
verbreitet. Ein Zeugnis fiir diese neue Akzeptanz findet sich im Text
der Christkatholisch—-Romisch-katholischen Gesprichskommission der
Schweiz (CRGK), die nach dem 2. Vatikanum auf romisch-katholische

4 IKZ 96 (2006) Seiten 415



Das bischoflich-synodale Gewissen

Anregung hin gebildet worden ist, zur Unfehlbarkeit der Kirche. Dieser
Text wurde nicht publiziert, da die romisch-katholische Bischofskonfe-
renz der Schweiz dies nicht wiinschte. Nun hat aber der Basler Bischof
Kurt Koch sich offentlich zu diesem Text geiussert', sodass jetzt auch
Weiteres zu ihm gesagt werden kann.

Im Text der CRGK geht es nicht direkt um die Gewissenstrage. Es
geht vielmehr zuerst um die Frage, wie weit der Kirche und ihren Glie-
dern Unfehlbarkeit zukomme im Sinne von giiltiger Bezeugung der
Wabhrheit. Ohne unfehlbare, vielleicht verbesserungsbediirftige, aber vor-
erst als giiltige angenommene Weisung spielt das Gewissen nicht richtig.
Seine Autoritit ist von unterschiedlicher Dringlichkeit und Gewissheit.
Immer wieder meldet sie sich mit einer «ex-cathedra-Giiltigkeit», eben
mit dem Anspruch auf Unfehlbarkeit. Das weiss der CRGK-Text ebenso
wie dies, dass es viele Leugner der menschlichen Unfehlbarkeit gibt, die
aber gerade mit der Behauptung, dass kein Mensch unfehlbar sein konne,
damit fiir sich Unfehlbarkeit beanspruchen.

Vor dem 2. Vatikanum sahen sich die liberalen Katholiken und somit
auch die Altkatholiken in der Gewissensfrage in einem scharfen Gegen-
satz zu Rom. So konnte etwa Franz Heinrich Reusch schreiben: «Das
katholische Gewissen verbietet uns die Annahme der beiden Dogmen
[scil. des pipstlichen Jurisdictionsprimates und der pépstlichen Unfehl-
barkeit], weil sie der Schrift und Tradition der alten Kirche widerspre-
chen, an die wir als katholische Priester und Theologen gebunden sind.»
Es geht Reusch also nicht um ein absolutes Gewissen (was es wohl nir-
gends gibt, bewusst oder unbewusst ist jedes Gewissen gebunden), son-
dern um ein gebundenes und dies derart, wie es auch der Papst fir sich
beanspruchte, an Schrift und Tradition also, eben um ein katholisches
Gewissen. Da wire also eine gemeinsame Grundlage fiir ein liberal-
ultramontanes Gespriach vorhanden gewesen. Vorbedingung fiir ein sol-
ches Gesprich aber war fiir Rom, dass zuerst die neuen Dogmen aner-
kannt wiirden.

Zu diesem Problem #Husserte sich der CRGK-Text so, dass er zwar
festhdlt, dass ein Gesprach zwischen denen, welche die Konzilsbeschliisse
annehmen, und denen, welche sie ablehnen, immer moglich sein sollte,

"Kurt KocH, Die Beziehungen zwischen der rémisch-katholischen und der
christkatholischen Kirche in der Schweiz, in: Hans Gerny u.a. (Hg.) Die Wurzel aller
Theologie: Sentire cum Ecclesia. FS Urs von Arx, Bern (Stampfli), 2003, 326-347,
hier 333 1.



Peter Amiet

dass er aber sieht, dass diejenigen, welche das 1. Vatikanum fiir ein 6ku-
menisches Konzil halten, die Annahme seiner Beschliisse verlangen miis-
sen. Der Christ hat sich zuerst zu bemiihen, die Konzilsbeschliisse mit
Zustimmung zu verstehen. Wenn ein Christ aber trotz gutem Willen das
nicht kann und ithm nun ein Gesprich verweigert wird, so stellt sich nach
der CRGK die Frage, ob die Gesprichsverweigerung eine Leugnung der
Verantwortung der Gesamtkirche voraussetzt, wie sie mit dem Prozess der
Rezeption wahrgenommen wird. Dem kann beigefiigt werden, dass gera-
de dann, wenn im Gewissen die oberste Autoritit gesehen wird, Ge-
sprachsbereitschaft gefordert ist, da das Gewissen seinem eigenen Wesen
nach durch die Gemeinschaft weitergefiihrt wird.

Der erwiihnte Satz von Reusch zeugt noch eine weitere Ahnlichkeit
mit der ultramontanen Haltung. Wenn sich der Papst nicht so sehr als
Orientierungsperson im Dienst von Christen gleichen Glaubens, die sich
mit seiner Hilfe in ihrer Gemeinschaft wieder finden konnten, versteht,
sondern als ihnen iiberlegen und dabei die anderen Christen wie Unmiin-
dige behandelt, dann lasst sich diese Einstellung mit der von Reusch ver-
gleichen, der die Laien vergisst und nur die Theologen und Priester im
Auge hat. Seine Einstellung war bei liberalen Katholiken verbreitet. Man
mag dariiber diskutieren, wie weit Johann Michael Sailer liberal war; als
Bischof jedenfalls hat er sich in der Mischehenfrage dem Staat widersetzt
und sich fiir seinen Gehorsam Rom gegeniiber auf sein Gewissen berufen.
Dass auch die Mischehepaare ein Gewissen haben konnten, kam ihm
nicht in den Sinn. Die Verachtung der «Unteren» zeigte sich bis weit in
den Altkatholizismus, die Professorenkirche, hinein in der Haltung zum
so genannten Vulgirkatholizismus.

Den «Vulgirkatholizismus» betrachtete man vornehmlich im Hinblick
auf seine Fehler. Derart iibersah man nicht nur viel Lebendiges, sondern
sogar «Antiultramontanes», was die Liberalen ja hitte freuen kénnen”.

* Als Beispiel sei auf Lourdes hingewiesen, das nicht nur wegen der Wunder, der
Glaubenserfahrung Unzihliger und der klaren und sauberen Haltung der Bernadette
alle positive Aufmerksamkeit belohnt (Exaltiertheit und Kitsch sollten nicht ablenken),
sondern das auch etwas wie einen himmlischen Protest gegen das Mariendogma von
1854 darstellt. Die entscheidende Vision, da sich die Erscheinung auf Bernadettes
Frage nach ithrem Namen «Ich bin die unbefleckte Empfiangnis» nannte, geschah am
25. Mirz 1858, also nicht am Tag der unbefleckten Empfiangnis Mariens, was der
8. Dezember gewesen wire, sondern am Tag der Empfingnis Christi. Bernadette
selber konnte mit diesem Begriff nichts anfangen. — Das Dogma von 1854 lehrt die

6



Das bischoflich-synodale Gewissen

Die Leere, welche durch die Verdrangung des so genannten Vulgirka-
tholizismus entstanden war, versuchte man etwa, wenn auch wenig erfolg-
reich, mit Pietistischem zu fiillen. In dieses Vakuum strémten spdter ver-
schiedene Trends ein.

Bei der altkatholischen Haltung, welche die «Unteren» nicht wahr-
nimmt, die doch auch ein Gewissen hitten, kann auch die Synodalitét
nicht voll spielen, meint sie ja die ganzheitliche Gemeinschaft. Sie wird
derart beschriankt auf die Elite und bei deren Vertretern auf ihren gebilde-
ten Seelenteil. Und dann iibertrégt sich halt diese Einstellung auf die «Un-
teren», die ja auch oben sein mochten. Zu diesen «Unteren» zihlten da-
mals weithin auch die Frauen, denen am 12. April 1873, wie uns Paulin
Gschwind ohne Gewissensbisse mitteilt, der Solothurner Landammann
Wilhelm Vigier sagte: «Wir wollen euch die Religion nicht nehmen, wir
wollen sie nur reinigen von einigen Schlacken, damit der Stern der Reli-
gion und der Wahrheit um so heller, um so herrlicher hoch aufgliihe am
Himmel.»’

Der beim Satz von Reusch erwihnte Wahrnehmungsmangel findet
sich auch beim ersten christkatholischen Bischof der Schweiz, Eduard
Herzog. Lange zbgerte Herzog, bis er sich fiir die schweizerische christka-
tholische Bewegung entscheiden konnte. Auch fiir den Anschluss an die
ihm vertrauenswiirdiger erscheinenden deutschen Altkatholiken brauchte
er Zeit. Es war ihm allerdings von Anfang an klar, dass es gegen sein
Gewissen gewesen wire, wenn er iiber die neuen Dogmen Stillschweigen
bewahrt hitte, womit er seine Professorenstelle hitte behalten konnen.
Aber er hielt es fiir seine Pflicht, die Vertreter der neuen Papstdogmen zu
verstehen und nicht bloss deren negative Seiten zu sehen. Man kann sich
allerdings fragen, ob sein Bemiihen doch eher darauf ausgerichtet gewe-
sen war, seine Ablehnung der beiden Dogmen besser begriinden zu kon-
nen. Erst in neuerer Zeit hat sich nun die CRGK bemiiht, und dies gerade
auch die christkatholischen Mitglieder, die Infallibilisten positiv zu sehen.

Wichtig fiir Herzog war Johann Baptist Hirscher, bei dem er zu seinem
Leidwesen nicht mehr studieren konnte, aus dessen Schriften er aber viel
gelernt hatte. Hirschers reich strukturierte Gedanken iiber die Autoritit

Freiheit Mariens von der Erbsiinde, nicht etwa eine biologische Abweichung ihrer
Empféngnis.

? Anlisslich der Pfarrinstallation von Eduard Herzog in Olten. Vgl. PAULIN
GscHWIND, Geschichte der Entstehung der christkatholischen Kirche der Schweiz,
2. Band, Solothurn (Gassmann) 1910, 278.



Peter Amiet

des eigenen Gewissens, iiber die Gemeinschaft der verschiedenen Kriifte
und Seelenteile im einzelnen Menschen und {iber deren Weiterfiihrung zur
Gemeinschaft von Mensch zu Mensch, zu der Gemeinschaft in der Ge-
meinde, im Bistum usw., iiber die Beziehung des Christen zum ithm ein-
wohnenden Heiligen Geist erscheinen bei Herzog allerdings weniger
differenziert und verallgemeinert. Wenn die liberalen Katholiken und sehr
betont gerade auch Hirscher Offenheit fiir die Zeitstromungen wiinschten,
so war dies bei Herzog nicht anders. Umso schmerzlicher war es fiir ihn,
wenn er in der christkatholischen Kirche eine allzu zeitglaubige Haltung
wahrnehmen musste, die im Neinsagen der Kirche gegeniiber viel stirker
war als im Aufbauen. Es ldsst sich «nicht verkennen, dass man auf die
Kirche allzu sehr von einer innerweltlich orientierten Gesellschaft aus
blickte. Man sah sich (...) ins Zeitalter der reinen Vernunft gestellt. Die
Selbstherrlichkeit des Staates und die normierende Bedeutung der Kultur
wurden erschreckend stark betont.» So charakterisierte Otto Gilg die Situ-
ation”.

Wenn Herzog sich bemiiht hatte, die Infallibilisten zu verstehen, so re-
alisierte er, dass eine solche Bemiihung ihn den christkatholischen Syn-
odalen gegeniiber iiberfordern wiirde. Das zeigte sich, da er 1881 nach
langen Auseinandersetzungen den Katechismus durch die Synode geneh-
migen liess bloss als Lehrmittel, ohne dass er der Synode das Recht zuge-
standen hitte, iber den Inhalt Beschliisse zu fassen. Hier zeigen sich
Grenzen des synodalen Ideals, das meint, man habe die Mitchristen ernst
zu nehmen als Gldubige und Gefésse des Heiligen Geistes, es habe eine
Gemeinschaft zu geben von allen mit allen, die Kirche sei ihrem Wesen
nach Synode. So sehr Herzog Hirschers Forderung, sich mit der Zeit und
thren Erscheinungen in Kunst, Wissenschaft und Gesellschaftsvorstellun-
gen auseinander zu setzen, um hier das Gute erkennen und von anderem
trennen zu konnen, wichtig fand, so ging es eben in der Praxis liber seine
—und wohl nicht nur seine — Krifte, bei den aktiven Christkatholiken, die
ja woh! zur Kirche gehéren wollten, aber doch im Ubermass Kinder der
Zeit waren, die christlichen Anliegen hinter dem kiimpferisch antiautoriti-
ren antipapstlichen Gehaben gemeinsam mit ihnen zu suchen. So blieb
ihm nur das autoritire Verhalten. Vielleicht mag man da bei aller Ver-
schiedenheit der Situation an den Wandel im Verstindnis des Gewissens
nach des Paulus’ Zeit denken. Paulus sieht noch das Gewissen der ande-

* 0110 GILG, Christkatholizismus in Luzern. Ein Beitrag zur Luzerner Geistesge-
schichte, Luzern (Keller) 1946, 103.



Das bischoflich-synodale Gewissen

ren, selbst der Heiden (Rom 2,15). Er empfiehlt sich dem Gewissen der
anderen wie einer anderen Instanz (2 Kor 4,2; 5,11). Dann aber, zum Bei-
spiel bei Ignatius von Antiochien, wird das gute Gewissen in klarer Ab-
hingigkeit von Bischof und Klerus gesehen (Magn. 4, Trall. 7).

Wenn sich das Gewissen der liberalen Katholiken dem Papst gegen-
tiber auf Schrift und Tradition berief, so hatte sich Herzog auch den eige-
nen Kirchenmitgliedern gegeniiber darauf zu berufen, was ja auch seine
bischofliche Pflicht war. Die Zeit mit ihren Kriften stellt der Kirche nicht
nur die Aufgabe, in ithr Licht zu suchen, sondern auch die, ihr zu helfen,
sich selber besser zu verstehen und sie vor Irrwegen zu bewahren. Es ist ja
nicht die Zeit mit ihrer Kultur und Gesellschaft, welche die Kirche zu
missionieren hat, sondern die Zeit und die Welt sollten durch die Kirche
erleuchtet werden. Was aber, wenn die Kirche merkt, dass die Welt mehr
Salz hat? Gewiss braucht die Kirche die Welt auch als Mittel zum Zweck,
doch sollte, wie Johann Adam Mohler warnte, das Mittel nicht den Zweck
aufheben.

Wenn sich Bischof Herzog nicht nur gegen die Papstdogmen, sondern
auch gegen Zeitstromungen in der damaligen Gesellschaft und in seiner
Kirche stellte, obwohl er als liberaler Katholik offen war fiir seine Zeit, so
dndert sich das Bild der altkatholischen Kirche und dies mit zunehmender
Geschwindigkeit. Noch immer fiihrt man die Gewissensfrage an. Die
Bindung an Schrift und Tradition und auch an die Grundsitze der frithen
altkatholischen Fiihrungskrifte wird lockerer und die Autoritidt von Zeit-
und Kulturstromungen stdrker. Zur Illustration dieser Meinung sei ein
Blick auf die Behandlung der Frauenordinationsfrage in der Christkatholi-
schen Kirche der Schweiz geworfen. Durch ihre Synode von 1989 hatte
sich diese Kirche eine neue Verfassung gegeben, in welcher die Zugeho-
rigkeit zur Utrechter Union bekannt wird. Zehn Jahre spiter hat die Syno-
de die Verfassung durch die Einfithrung der Frauenordination gebrochen,
welcher Bruch ihr auch bewusst war’. Sie tat das vor dem Hintergrund der
Haltung der Internationalen Altkatholischen Bischofskonferenz, welche
die Einflihrung der Frauenordination den einzelnen Mitgliedskirchen
insofern freistellte, als sie sah, dass die Mehrheit der Bischofe dafiir wa-
ren. Es war — entgegen dem Pressekommuniqué — kein Beschluss. Ein
solcher hitte nach der Utrechter Vereinbarung Einstimmigkeit erfordert’.

2 Vgl. Protokoll der Nationalsynode 119. Session/Ziirich/1991, 19; Protokoll der
Nationalsynode 129. Session/Thun/1998, 28.
6 Vgl IKZ 1997, 225 ff.



Peter Amiet

So hat man auf die Spaltung der Union — mit Erfolg — hingewirkt.

Der Synode war auch bewusst, dass sie mit dieser Neuerung die Iden-
titdt ihrer Kirche in dhnlicher Weise @nderte, wie nach der Sicht von Dol-
lingers das 1. Vatikanum eine neue Kirche gemacht hat’. Interesse verdie-
nen dabei die Ausserungen wie «unsere Uberzeugung ist kulturell geprigt.
Wenn etwas klar geworden ist, dann dies, dass die Frauenordination letzt-
lich irgendwie von kulturellen Voraussetzungen abhédngt», was nicht ein
Gegner der Frauenordination, sondern einer ihrer Promotoren gesagt hat®.
Oder man lese im Synodenprotokoll von 1997: «Ich bin liberzeugt, dass es
in unserer Kirche und in unserer Gesellschaft notwendig ist, diesen Schritt
[scil. die Frauenordination] zu tun ...».” Kultur und Gesellschaft haben fiir
die Uberzeugung, also fiir das Gewissen, einen Stellenwert erlangt, wie er
fiir Reusch der Schrift und Tradition zukam. Die liberal-katholische Ein-
stellung zur Zeit und ihrer Kultur hatte sich aus dem Gesamten gelost und
emanzipiert.

7 Protokoll der Nationalsynode 129. Session/Thun/1998, 28: ««Die altkatholischen
Kirchen haben sich immer auf den Standpunkt gestellt, dass sie sich bei Reformen und
bei all ihren 6kumenischen Bemiihungen um die Wiederherstellung christlicher Ge-
meinschaft auf den Boden der alten, ungeteilten Kirche stellt. Ich muss nicht sagen, ob
dies ein problematischer oder unproblematischer Ausdruck ist, gemeint ist die friihe
Kirche. Aus dieser Orientierung hat man auch das Recht bezogen, gegen das erste
Vatikanische Konzil zu protestieren und eine Notkirche mit eigener Synode und eige-
nem Bischof zu bilden. Es gibt nun in der Altkatholischen Kirche einen ganz wichtigen
Beschluss, der auf der 2. Synode 1876 gefasst worden ist: er ist sozusagen die Magna
Charta unserer Kirche. Mit diesem Beschluss ist festgehalten worden, dass wir uns im
Glauben, in der Liturgie, in der Disziplin und der Moral innerhalb der Grenzen dieser
alten Kirche bewegen wollen (siehe Dokumentation zu Sendersynode 1995). Mit
diesem Beschluss im Hintergrund kann man die Einfiilhrung der Frauenordination
eigentlich nicht begriinden, denn es hat in der alten Kirche Ordinationen von Frauen
zum priesterlichen Amt nicht gegeben. Es ist nun eine Frage der Ehrlichkeit, dass man
zur Kenntnis nimmt, dass diese bisherige Glaubenspraxis so nicht mehr weitergefiihrt
werden kann.> Diesen Beschluss von 1876 will [der Votant] nicht auftheben lassen,
sondern er mochte den folgenden Antrag stellen: <Mogliche Folgen Abschnitt 3: Die
Berufung auf die Glaubenspraxis der Alten ungeteilten Kirche, an der sich das christ-
katholische Selbstverstdandnis bei Reformen und den Bemiihungen um die Wiederher-
stellung kirchlicher Einheit und Gemeinschaft seit dem grundlegenden (das Programm
des Miinchener Kongresses 1871 iibernehmenden) Synodenbeschluss von 1876 ausge-
richtet hat, kann in der bisherigen Weise nicht mehr aufrechterhalten werden.» Der
Antrag wird angenommen.»

® Ebd., 26.

? Protokoll der Nationalsynode 128. Session/Ziirich/1997, 21.

10



Das bischoflich-synodale Gewissen

Wenn Kultur und Gesellschaft von der Kirche als Autoritit gesehen
werden — der alte Marxismus mag sich an seinem kontextuellen Enkel
erfrischen —, so geschieht das aufgrund einer wohl wenig bewussten Vor-
entscheidung, nach welcher ja nicht einfach in der Kultur und Gesell-
schaft, sondern in einzelnen Teilen von ihr christlich Positives angenom-
men wiirde. Fiir einen Christen wiire es wichtig, sich angesichts der heuti-
gen pluralistischen Gesellschaft dieser Vorentscheidung bewusst zu wer-
den, sie eventuell zu revidieren und neu gewiss nicht nach Verhiltnissen
der Mehrheit (wie war 1870 die Mehrheit?) oder des gesellschaftlichen
Standards zu treffen.

Dass trotz der erhaltenen Informationen nur wenigen der Synodalen
der Wechsel der Gewissensbildung bewusst geworden ist, scheint mir
wahrscheinlich zu sein.

Trotz dem grossen Stellenwert der Gewissensfrage vor allem friiher,
aber auch heute noch, scheint kein Bedenken der Gewissensfrage doku-
mentiert zu sein, bei dem die Begriindung der Autoritdt des Gewissens
untersucht wire, und dies auch nicht bei Philosophen'®. Vielleicht helfen
die folgenden Gedanken, diese Liicke zu verkleinern.

Das Gewissen ist in sich bischoflich-synodal strukturiert: Es verlangt
die Bemiihung um das Gute. Inhaltlich wird das Gute bestimmt sowohl
durch die Gemeinschaft mit anderen, zum Beispiel den Eltern, Lehrern,
Kameraden oder allgemein der Gesellschaft mit ihren Einfliissen von
Tradition und neuen Situationen, wie durch die, dass man selber zu neuer
Erkenntnis kommt. Dabei zeigt sich stets, dass man diesen Inhalt nur
erkennen und nicht selber willkiirlich festlegen kann. Er gibt sich immer
wieder, bei aller inhaltlichen Veridnderung, als autoritativ vorgegeben.
Und das muss bedeuten, dass hinter ihm eine Instanz steht, die einem
selber iiberlegen ist. Eine solche Instanz kann nicht etwas nur, sondern
muss jemand sein mit Denkfihigkeit und Selbstbewusstsein, eine Person.
Ich, der ich eine Person, jemand bin, kann nicht ein Etwas ohne Bewusst-
sein als mir an Wiirde und Autoritit {iberlegen denken. Stiinde hinter dem
Gewissen bloss ein Etwas, dann wire es mir unterlegen und ich konnte
frei bestimmen, was gut und bose wire nach Gutdiinken und nicht nach
Erkenntnis. So muss ich, wenn ich den Satz, dass man sich um das Gute
zu bemiihen habe, zustimme, annehmen, dass hinter dem Gewissen eine
hohere Person steht, sogar eine absolut hochste, falls ich dem Gewissen
hochste Autoritdt zuerkenne. Es kann sich also letztlich nicht um eine

' vgl. H. REINER, Art. «Gewissen», in: HWP 3, 1974, 574-592.

11



Peter Amiet

hohere Person nur handeln wie der von Eltern oder Philosophen oder
anderen Mitgliedern der Gesellschaft. (Jemand kritisierte diesen Gedan-
ken mit dem Hinweis darauf, dass wir einen Berg an Wiirde iliber uns
sehen kdnnen, wo doch der Berg bloss ein Ding sei. Da liegt ein Denkfeh-
ler vor: Wenn wir den Berg so sehen, dann heisst das, dass wir in ithm
irgendwie eine Person annehmen.) Allgemein nennt man diese hochste
Person Gott. (Der Polytheismus relativiert dies durch eine gesellschattli-
che Einbindung der Gottheiten.) Nun lehnen, wie ich gemerkt habe, viele
diese Folgerung ab. Logischerweise miissten sie damit auch den Satz, dass
man sich um das Gute zu bemiihen habe, als ungiiltig sehen, da ja keine
ethische Autoritdt mehr hinter ihm stiinde. Diese Konsequenz wird aber
kaum gezogen, geht es doch im Leben wie in der Liebe gewiss nicht nur
nach der Logik zu. Wer aber diese Folgerung annimmt, der muss sich
fragen, was das bedeutet, dass das Gute inhaltlich verschieden gesehen
wird von Mensch zu Mensch. Wenn ich durch die Begegnung mit anderen
Menschen und ihrem Gewissen eine veridnderte Erkenntnis des Guten
erhalte, so zeigt sich der synodale Prozess als Spiel Gottes, der in sich
synodal ist. Anders wiirde er sich uns in treuloser Weise zeigen und damit
keine Autoritdt mehr fiir das Gewissen sein. Gott also, der sich mir so-
wohl direkt wie durch die anderen zeigt, ist selber ein Ich, ein Du und dies
vor einem Es, wie ja die Menschen, die sich im Gewissen weiterfiihren,
dies vor dem Hintergrund von anderem tun, sei das die Gesellschaft, die
Konvention oder die Tradition.

Die Autoritat des Gewissens zeigt sich als eine, die jetzt gilt, die aber
zugleich die sein will, die — bischoflich — schon immer war und damit
auch bleiben will.

Wenn man sieht, dass solche Uberlegungen wenig iiblich sind und all-
gemein nicht auf der Hand liegen, man vielmehr vorerst eher den Ein-
druck hat, das Gewissen mit seiner Bestimmung des Guten sei nur ein
Teil von einem selbst und seine Autoritdt die von etwas, vielleicht der
Gescllschaft oder einem unbewussten Seelenteil, dann 1st zu fragen, wes-
halb, sollten die angefiihrten Uberlegungen stimmen, Gott sich derart
unklar und verschleiert gibt. Es diinkt mich, sachgemiss zu sein, auf diese
Frage unklar zu antworten, vielleicht so, dass Gott, dessen Bild wir sind,
auch etwas wie ein Unbewusstsein habe, das er in uns legte, die wir so
nicht seine Marionetten sind, sondern diejenigen, welche in eigener Ver-
antwortung dies gottliche Unbewusste gestalten zum Gottesbild. Mit solch
verschleierten Gedanken stossen wir wiederum an die schon erwihnten
Grenzen der Logik.

12



Das bischoflich-synodale Gewissen

Die bischoflich-synodale Struktur findet sich auch im CRGK-Text zur
Unfehlbarkeit der Kirche. Die CRGK stellte sich die Frage nach dem
christlichen Anliegen hinter einem kirchlichen System, in welchem der
Grossteil der Christen wie Unmiindige gesehen wird. Entsprechend dem
synodalen Prinzip, dass die Kirche da, wo eines ihrer Glieder etwas mit
Uberzeugung sagt, zuerst annehmen muss, dass es etwas christlich Giilti-
ges meint, hat sich die CRGK dieser Frage gestellt und vermutet, die Ant-
wort konnte sich ergeben, wenn man bedenkt, dass der Mensch schop-
fungsgemaiss als Kind unmiindig ist und auf die Autoritit der Eltern an-
gewiesen ist, deren Wahrheitserkenntnis es vertraut. Diese Haltung bleibe
beim Heranwachsen in gewisser Weise und werde nun ergénzt durch das
Reifen der eigenen Wahrheitserkenntnis. So konnte sich ein Wechselspiel
ergeben zwischen Tradition und Gegenwart, dementsprechend die kirchli-
chen Amtstriager verpflichtet wiren, sowohl das Evangelium nach ihrem
Verstindnis zu verkiinden wie auch auf die Inspiration der Laien zu ho-
ren, die sich ihrerseits dem Wort der Amtstriiger zu stellen hitten, bereit,
es positiv zu verstehen und mit der Verpflichtung, ihren eventuellen Wi-
derspruch nicht zu verschweigen.

Der CRGK-Text geht ausdriicklich nicht auf die Frage der Praxis in
den beiden Konfessionen ein. Er gibt auch nicht an, wie die Miingel bei
der Umsetzung des bischoflich-synodalen Ideals in die Praxis behoben
werden konnten. Wenn heute etwa von romisch-katholischen Theologen
am System ihrer Kirche Kritik geiibt wird, wie sie Altkathcliken vertraut
vorkommt, so fragt sich, ob ihnen die altkatholische Praxis hilfreich sein
konnte, eine Praxis, hinter der eine Auffassung des Gewissens steht, die
nicht nur wenig bedacht ist, sondern auch nicht mehr mit der Auffassung
der altkatholischen Viter identisch ist. Das bischofliche, auf Schrift und
Tradition bezogene Moment ist weithin verloren gegangen, sodass das
synodale Moment leicht ein Opfer von Trends wird.

Wenn die CRGK im autoritidren System nach Positivem sucht, dann ist
auch zu fragen, was bei der Anderung der Gewissensauffassung bei den
Altkatholiken an Positivem zu sehen wire. Die Antwort konnte dhnlich
strukturiert sein wie die der CRGK. Wenn dort gesehen wird, dass in
autoritdren Systemen Kindhaftes ernst genommen wird, allerdings ohne
Weiterfiihrung, so ist hier zu sehen, dass man den modernen Menschen,
sich selbst also, ernst nehmen will, dass man dann aber keine Vertiefung
dieses Ernstnehmens bringt. In beiden Fillen kann man sich fragen, wes-
halb dem so ist. Beim autoritidren System konnte es die Angst vor der
Schwiiche des bischoflichen Momentes sein, das man nun gewaltsam

13



Peter Amier

verstarkt. Eine schwache Autoritét aber und gerade, wenn sie sich verhar-
tet, hat Miihe, sich im synodalen Umgang mit anderen auseinander zu
setzen. Bei der Anderung der Gewissensfrage lassen sich mehrere Ursa-
chen vermuten. Speziell bei der Frauenordinationsfrage ist es die Gewalt
des heutigen Trends in der Welt, welche Gewalt derart ist, dass altkatholi-
sche Theologen, die mit sehr grossem Einsatz fiir den orthodox-
altkatholischen Dialog, also fiir die Uberbriickung des grossen lateinisch-
griechischen Grabens gearbeitet hatten, nach dessen erfolgreichem Ab-
schluss eifrig an der Zerstorung seiner Friichte gearbeitet haben durch die
Forderung der Frauenordination. Man mag an tibetanische Monche den-
ken, welche in langer Arbeit mit farbigem Sand grossartige Mandalas auf
ein Brett zeichnen, danach aber das Brett in einen Bach legen, wo die
Wellen das Bild wegwaschen. Diese Monche tun das bewusst und ver-
trauen dabei auf eine hohere Gehaltenheit' .

Fiir die Anderung der Gewissensfrage diirfte es noch weitere Griinde
geben, so die heute verbreitete Lockerung von Treu und Glauben, dann
auch die klein gewordene Zahl altkatholischer Theologen von der Art der
ersten Zeit, es wird auch die in der Gegenwart starke Voreingenommen-
heit gegeniiber der Autoritdt im Allgemeinen, auch der der Tradition im
Besonderen, eine Rolle spielen. Dass dabei die bischofliche Autoritiit
geschwicht wird, versteht sich. Auf diese Schwiche hat man altkatholi-
scherseits nicht mit Verhértung, sondern mit Nachgeben reagiert.

Peter Amiet (geb. 1936 in Solothurn CH), Dr. theol. Er war 1961-1996 Ge-
meindepfarrer in Magden und Olsberg, Baden-Brugg, Mdhlin, Schaffhausen
und 1973-1989 nebenamtlicher Professor an der Christkatholisch-theolo-
gischen Fakultdt der Universitdt Bern mit dem Lehrauftrag « Wesen und Ge-
schichte katholischer Einheit unter besonderer Beriicksichtigung des Altkatho-
lizismus, der dstlichen Orthodoxie und der Gkumenischen Bewegung». Im
Friihling 2006 Austritt aus der Christkatholischen Kirche der Schweiz.

Adresse: Mooshaldenstrasse 7B, CH-5430 Wettingen, Schweiz.

"' Zur Art des Studiums der Frauenordination, vgl. PETER AMIET, Vergessene Fra-
gen zur Frauenordination, in: IKZ 90 (2000) 107-122.

14



Das bischoflich-synodale Gewissen

English Summary

The title *The Episcopal-Synodal Conscience™ is, in association with the struc-
tures of the Old Catholic churches, related to a Christian anthropological reality,
in which the “episcopal’” aspect means the relatedness of conscience to the author-
ity of Holy Scripture and Tradition, and the meaning of the “synodal” point of
view is the individual responsibility. The main thesis of this article is: From the
very beginning of Old Catholicism, church authorities, including the synods,
while claiming freedom of conscience for themselves, were suppressing the con-
science of ordinary church members. An example given is the restraint of people’s
religion or vulgar Catholicism in Switzerland from the 19" century up to now. On
the other hand contemporary cultural values have gradually taken the place of
Scripture and Tradition in forming the conscience. This can be seen in the Swiss
Synod’s approval of women'’s ordination — an act which can be compared to Vati-
can I which in Déllinger’s eyes created a new church.

15



	Das bischöflich-synodale Gewissen

