
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 96 (2006)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bibliographie

Guido Cooman/Maurice van Stip-
holt/Bart Wauters (Hg.), Zeger-
Bemard van Espen at the Crossroads

of Canon Law, History,
Theology and Church - State

Relations (Bibliotheca Epheme-
ridum Theologicarum Lovanien-
sium 170), Leuven (Peeters) 2003,

XX, 530 S., Euro 80.00

Dieser Sammelband ist das Ergebnis
eines Symposiums, das im September

2000 im Löwener Hogenheuvelcol-
lege anlässlich des 300. Jahrestages der

Veröffentlichung des magnum opus
Zeger-Bernard van Espens (1646-1728),
«Jus Ecclesiasticum Universum»,
stattfand. Gleichzeitig wurde der 575.

Gründungstag der Löwener Kirchen-
rechtsfakultät gefeiert. Das Symposium

wurde unter dem Patronat des

Erzbischofs von Mecheln und der beiden
Erzbischöfe von Utrecht (altkatholisch
und römisch-katholisch) in
Zusammenarbeit zwischen der Universität
Löwen, der Theologischen Fakultät
der Universität Utrecht und dem dortigen

Altkatholischen Seminar organisiert.

Das Buch enthält
kirchenhistorische und kirchenrechtliche
Beiträge und ist eine gute Ergänzung zu
den Studien über Z.B. van Espen von
Gustave Leclerc (1964) und Michel
Nuttinck (1969).

Van Espen galt in seiner Zeit als

Autorität auf dem Gebiet des Kirchenrechts.

In seinem Hauptwerk gab er
eine umfassende, hauptsächlich historisch

angelegte Beschreibung dieses

Rechts auf der Grundlage der Hl.
Schrift und der Zeit der Alten Kirche,
der Konzilien und der Kirchenväter.
Daneben verfasste er Traktate zu
einzelnen Themen. In diesen Werken
betonte er die Rechte der weltlichen
Macht auch in Bezug auf bestimmte
kirchliche Angelegenheiten. Dadurch
geriet er in Konflikt mit den Befürwortern

einer stärkeren Zentralisierung der
kirchlichen Macht in Rom. der Kurie
und dem Papst. Van Espens «Jus
Ecclesiasticum Universum» wurde 1704

verurteilt. Am Ende seines Lebens
wurde er des Jansenismus verdächtigt
und müsste Löwen verlassen. Er starb

im Seminar der Altbischöflichen Klerisei

in Amersfoort.
Die kirchengeschichtlichen Beiträge

behandeln van Espens Einfluss auf
die Entwicklung des Verhältnisses von
Kirche und Staat in verschiedenen
europäischen Ländern von Anfang des

18. bis ins 20. Jh. Gründlich beschreibt
Jan Roegiers die theologische
Entwicklung in Löwen. Er skizziert damit
den Hintergrund von Leben und Werk
van Espens. Michel van Meerbeeck si-
tuiert van Espen im Kreis «jansenistischer»

Zeitgenossen. Danach zeigen
Guido Cooman und Bart Wauters auf,
wie van Espens Verurteilung mit den

persönlichen Ambitionen belgischer
Anti-Jansenisten zusammenhing. Diese

Verurteilung verhinderte jedoch
nicht, dass van Espens Werke während
des ganzen 18. Jh. in vielen europäischen

Ländern gelesen und verwendet
wurden. Pietro Stella beschreibt die

56



Bibliographie

Entwicklung in den italienischen Staaten.

Weitere Autoren tun dasselbe für
andere Länder: Jacques Grès-Gayer
für Frankreich, Antonio Mestre San-
chis für Spanien und Wolfgang Seibrich

für die deutschen Länder. Ihre
Beiträge zeigen, dass van Espen wegen
seiner Kenntnis des Kirchenrechts und
der Priorität, die er den Traditionen der
lokalen Kirchen zuerkannte, allgemein
geachtet war. Was er lehrte, passte gut
zu den jeweiligen Anliegen der
kirchlichen Reformbewegungen. Zugleich
erweist sich, dass van Espen in seinem
Werk vor allem die Situation in den

Niederlanden vor Augen stand. Um
sein Anliegen auch auf die Situation in
anderen Ländern anwenden zu können,

wurden darum spätere Ausgaben
korrigiert und ergänzt. Den grössten
und bleibenden Einfluss hatte van
Espen auf die Katholiken in der
niederländischen Republik, welche die «Klerisei»

(Cleresie) bildeten. Jan Hallebeek

zeigt, wie die Ratschläge van
Espens nicht nur den Kurs der «Klerisei»

bestimmten, sondern auch, wie die

Haltung Roms der «Klerisei» gegenüber

zu einer radikaleren Stellungnahme

van Espens führte. Gerrit van den
Bosch beschreibt van Espens Einfluss
auf die Generalstaaten von Holland bei
der Verbannung der Jesuiten aus der

Republik in den Jahren 1705 und 1708.

- Im 19. Jh. veränderte sich die Position

der Kirche erheblich. Die Französische

Revolution und die Herrschaft
Napoleons entmutigten kirchliche
Reformbestrebungen. Nach dieser

bewegten Zeit orientierten die Katholiken

sich stärker als früher an Rom und

am Papst. Die Beiträge von Leo Kenis,
Vincent Viaene und Theo Clemens

zeigen, dass van Espens Werk sowohl

in Löwen als auch im Priesterseminar
zu Warmond als «jansenistisch»
angesehen wurde und kaum noch eine Rolle
spielte. Im Widerstand gegen die
Papstdogmen des Jahres 1870 wurde van
Espen erneut aktuell, wie aus Angela
Berlis' Beitrag deutlich wird. Sie
beschreibt die Nachwirkungen des

Löwener Gelehrten in der altkatholischen

Bewegung, speziell dessen

Rezeption durch Johann Friedrich von
Schulte, der in der Literatur bisweilen
als «der deutsche van Espen» bezeichnet

wird.
Die kirchenrechtlichen Beiträge

gehen auf verschiedene Fragen ein.
Knut Walf behandelt van Espens Sicht
des Bischofs, dem er in Kontinuität mit
der frühen Kirche eine zentrale Position

in der Kirche zudachte. Dominique
Bauer situiert van Espen in der

langen Tradition der gregorianischen
Reform des 13. Jh., die darauf zielte,
die Kirche der Welt gegenüber auf Distanz

gehen zu lassen, damit sie sich so
besser auf Gottes Reich konzentrieren
könne. Verschiedene Autoren nennen
das ii« publicum ecclesiasticum. Damit

wird angegeben, inwieweit und auf
welchen Gebieten die weltliche Obrigkeit

Einfluss auf kirchliche Angelegenheiten

hat. So bespricht Carlotta Latini
van Espens Ideen über das Asylrecht,
Bart Wauters geht auf die juridischen
Aspekte ein, die dem Streben nach
einer «belgischen Kirche» zugrunde
lagen. Er zeigt, dass es van Espen nicht
um eine Vergrösserung der Macht des

Fürsten auf Kosten der Macht von Kirche

oder Papst ging. Nach van Espen
hatte der Fürst Anteil am göttlichen
Auftrag, das Volk zu führen. Die Mittel,

die ihm auf rechtlichem Gebiet zur
Verfügung standen, beschützten die

57



Bibliographie

Untertanen bisweilen besser als die
kirchliche Rechtsprechung. Jan Lokin
behandelt van Espens Vorliebe für die

Rechtsprechung durch einen weltlichen

Richter und behauptet, dass diese

Vorliebe nicht prinzipielle Gründe,
sondern eher pragmatische Gründe
hatte: Die Handhabung war bei einem
weltlichen Richter besser garantiert als

bei einem kirchlichen Gericht. Remco

van Rhee bespricht anschliessend
verschiedene Rechtsmittel, mit denen das

Recht des Fürsten ausgeübt wurde: das

königliche Placet, sowie der Rekurs an
den Fürsten (recursus ad principem).

Mehrere Beiträge widmen sich
ausdrücklich der aktuellen Bedeutung
von van Espens Werk. Maurice van

Stiphout untersucht, ob es auch in der
Moderne Fälle der Einmischung der

bürgerlichen Obrigkeit in die kirchliche

Gerichtsbarkeit gibt. Nach der
Beschreibung des Verhältnisses von
Kirche und Staat in Belgien und in den

Niederlanden während des 19. Jh.
behandelt van Stiphout heutige Fälle,
anhand derer eine bejahende Antwort auf
die Frage gegeben werden kann. Ruud
Huysmans behauptet, dass ein Kemge-
danke van Espens, dass Christus die
Schlüsselmacht der Kirche als Ganzer

gegeben habe, auch im «Codex Iuris
Canonici» von 1983 durchklinge. Am
Ende befassen sich zwei Autoren mit
der aktuellen ökumenischen Situation.
Jan Visser zeigt, dass drei Gedanken

van Espens die Grundlage für die
Ekklesiologie der altkatholischen Kirchen
bilden. Er nennt den geistlichen
Charakter der Kirche, aus dem sich ergebe,
dass die Kirche niemals Zwang ausüben

dürfe bei der Ausübung ihrer
Macht; des Weiteren nennt er die
Gemeinschaft der Gläubigen, die die Kir¬

che bilde, sowie die grundsätzliche
Gleichwertigkeit aller Bischöfe, inklusive

des römischen Papstes. Anton
Houtepen zeigt, wie van Espens Gedankengut

in ökumenischen Dokumenten
neueren Datums - so etwa wie im Faith
and Order-Text «The Nature and the

Purpose of the Church» nachzuweisen
ist. Er plädiert für eine «katechumena-
le Kirche», in der die Betonung nicht
auf dem statischen «Sein» der Kirche
oder der Wahrheit liege, sondern auf
dem dynamischen, relationalen
«Geschehen» von Kirche. Von hier ausgehend

kann nach kirchlicher Gemeinschaft

zwischen den heute bestehenden

38 000 verschiedenen christlichen
Gruppierungen und Konfessionen
gesucht werden.

Die Beiträge des Sammelbandes

zeigen die reiche Ernte des im Herbst
2000 durchgeführten Symposiums.
Van Espen kann als Exponent eines

wichtigen Moments in der westeuropäischen

Kirchen- und Theologiegeschichte

gelten, die mit dem
zusammenfällt, was herkömmlicherweise

mit dem Begriff «Jansenismus»

angedeutet wird. Mehrere Autoren
weisen auf den Artikel von Lucien
Ceyssens aus dem Jahr 1953 hin,
um anzugeben, dass dieser «Jansenis-

mus» vor allem ein Produkt der
traditionellen augustinischen Tradition Lö-
wens war. Van Espen war ein typischer
Repräsentant dieser Tradition:
humanistisch in seiner Beredsamkeit und in
seinem fortwährenden Rückgriff auf
die Alte Kirche, die Kirchenväter und
die allgemeinen Konzilien, gegenre-
formatorisch in seiner Bezugnahme
auf das Trienter Konzil und in der

Betonung der zentralen Stellung des

Diözesanbischofs, antiprotestantisch

58



Bibliographie

in seiner Verteidigung der Struktur und
des Funktionierens der katholischen
Kirche. Sein Frühwerk war nicht
polemisch, sondern gediegen rechtlich
ausgerichtet. Die Angriffe auf ihn und sein

Werk führten dazu, dass van Espen in
seinem späteren Werk eine deutlichere
und radikalere Position in strittigen
Fragen einnahm und in Angelegenheiten

wie das Formular Alexanders
VIL, die Bulle «Unigenitus» und die
Rechte der Kirche von Utrecht involviert

wurde. Aus verschiedenen Beiträgen

erhellt, dass das Denken, das van
Espens Stellungnahme zugrunde lag,
in seinem Umkreis gängig war. Es ist
deshalb nicht verwunderlich, dass sein
Werk mit Zustimmung gelesen,
herausgegeben und kommentiert wurde.
Dies geschah vor allem im 18. Jh.

in solchen Gebieten, in denen die
Katholische Kirche - wie in der Republik
der Niederlande - mit einer religiös-
pluriformen Gesellschaft zu tun hatte
oder - wie es in mehreren italienischen
Staaten oder in aufgeklärten Kreisen in
Frankreich und Spanien der Fall war -
mit einer relativ starken Staatsmacht,
die sich Rom gegenüber unabhängig
gerierte. Im 19. Jh. änderte sich das

Verhältnis, als die Katholische Kirche
sich zunehmend zu einer geschlossenen

Front entwickelte, während die
Staatsmacht sich aus den kirchlichen
Bereichen zurückzog. Das Gedankengut

van Espens passte nun nicht mehr.

Lediglich dort, wo man gegen die
kirchliche Zentralisierung Stellung
bezog, wie dies etwa in der Bischöflichen
Klerisei in den Niederlanden oder in
der altkatholischen Bewegung in
Deutschland der Fall war, blieb sein
Werk entweder weiter im Blick oder

gewann erneut an Bedeutung. Im Span¬

nungsfeld zwischen einer zentralisierten

kirchlichen Autorität und der
Ortskirche bleibt van Espens Denken auch

weiterhin aktuell.

Dick Schoon. IJmuiden

Charles Kannengiesser, Handbook
of Patristic Exegesis (The Bible
in Ancient Christianity 1), 2 Bände,

Leiden (Brill) 2004, 670/828
S. Euro 295.-

Ein Team von Experten hat, unter Führung

von Jean Daniélous Nachfolger,
ein Handbuch für patristische Exegese

geschrieben, das fast 1500 Seiten
umfasst. Eine gleich am Anfang
abgedruckte alphabetische Liste der
wichtigsten besprochenen Autoren und

anonymen Werke macht das Handbuch
konkret und brauchbar, aber zunächst
kommen die nötigen allgemeinen
Betrachtungen. Das Ziel des Werkes ist

es, ein zusammenhängendes Verstehen
der gelehrten Leistungen aus dem

ganzen Gebiet der patristischen Exegese

der letzten hundert Jahre zu ermöglichen.

Doch ist die patristische Exegese

erst seit den frühen 1950er-Jahren
ein wichtiges Anliegen der Forschung.
Die Einführung des Buches bietet eine
nützliche Übersicht von Artikeln und
Büchern zur Geschichte und Methode
der patristischen Exegese. Kapitel 1

bespricht fünfzig Jahre Forschung als

solche: Ausgaben und Übersetzungen

von primären Texten, Wörterbüchern,

59



Bibliographie

Enzyklopädien, Patrologien und
Bibliographien, Sammlungen von Aufsätzen.

Zeitschriften und anderen
Hilfsmitteln. Dabei wird wirklich sehr viel
relevante Literatur verzeichnet;
erstaunt ist sogar der Fachmann, wenn er
sieht, was alles sich etwa in Japan
anbietet. Dieses Kapitel endet mit einer
ausführlichen Bibliographie zur
Rezeptionsgeschichte. Kapitel 2 konzentriert

sich auf knappe Besprechungen
der rabbinischen Literatur und der

griechisch-römischen Rhetorik als

Kontexte der patristischen Exegese.
Kapitel 3 führt das Thema der patristischen

Hermeneutik weiter, das am Ende

des vorangegangenen Kapitels
bereits anklingt. Hier kommt der
buchstäbliche und der übertragene Sinn der
Schrift zur Sprache. Die enge Verbindung

mit der antiken Rhetorik wird
klar. Typologie und Allegorie sind im
Neuen Testament und bei den frühesten

Kirchenvätern noch nicht differenziert.

Daniélous Behauptung, die
Typologie sei authentisch christlich und
die Allegorie sei von Philo und den
Griechen übernommen worden, wurde
von de Lubac als eine zu scharfe
Unterscheidung im Frage gestellt; er
interpretiert das theologische Anliegen
der Allegorie des Origenes als Typologie,

indem er bei der Lesung der beiden
Testamente das christliche Mysterium
und nicht Philo und die Griechen ins
Zentrum stellte. Die wichtigste Funktion

der patristischen Exegese war die

Anagogé, die Emporhebung von der
buchstäblichen zur geistigen Bedeutung.

Das war der Zweck der Allegorie
und der Typologie; es ist die «mystische»

Bedeutung der Schrift, die Christus

als ihr Zentrum versteht. Kapitel 4
ist wie ein Index biblicus: es gibt die

ergiebigsten exegetischen Daten mit
Bezug auf einzelne Bibelbücher. Diese
äusserst nützliche Aufstellung ermöglicht

das Studium einzelner Perikopen
in der patristischen Exegese. Damit
endet der erste Teil des Handbuches

(«Allgemeine Überlegungen»).
Es folgt eine «historische

Erkundung», die den Rest des Handbuches
ausmacht und einzelne Autoren
bespricht. Inhalt, Ausgaben, Übersetzungen

vom 2.-7. Jh. Ebenfalls thematisiert

wird die Kanonbildung. Die
apostolischen Väter gelten als Grundleger

eines «apostolischen» Konsenses.
Es folgt die frühchristliche Poesie, wo
nur ganz kurz die Oden Salomos angeführt

werden (die Ausgabe mit
englischer Übersetzung von LH. Charles-
worth und die aufschlussreiche Artikel
von H.J.W. Drijvers werden nicht
erwähnt). Dann ist die Rede von den

Märtyrerakten (die Ausgabe mit englischer
Übersetzung von H. Musurillo wird
nicht erwähnt), von den Apologeten
(Marco-vichs Ausgabe von Justins Dialog

mit Trypho 1997 fehlt; die
Bibliographie von André Wartelle, erschienen
2001, kam wohl zu spät), von
Montanismus, Gnostizismus und Antignosti-
zismus usw., vom Brief an Diognet (es

gibt noch Ausgaben von P.S. Everts,
Zwolle 1941/58 und J.J. Thierry, Leiden

1964). Waren die Begleittexte bis

jetzt kurz, so wird Irenäus wieder eine
ausführliche Besprechung gewidmet
(in der Bibliographie vermissen wir
J.T. Nielsen, Adam and Christ in the

Theology of Irenaeus of Lyons. 1968.
und die Auswahl in Übersetzung von
Robert M. Grant, 1997). Klemens von
Alexandrien folgt (Markovichs Pro-

trepticus-Ausgabe von 1995 fehlt). An-
tirabbinische Polemik ist das Nächste.

60



Bibliographie

Dieser erste Band des Handbuches
endet mit zehn Autoren des 3. Jh. (darunter

Origenes), Tertullian, Commodian.

Cyprian, Victorinus von Pettau sowie
Mani und Manichäismus.

Der zweite Band behandelt die
griechische und lateinische Literatur
vom 4. -7. Jh. und die syrische,
armenische, georgische, koptische und
äthiopische exegetische Literatur. Wir
wollen den Leser nicht weiter ermüden
mit fehlenden Titeln; hier liegt eine

grosse bibliographische Leistung vor,
aber möglicherweise hat das Manuskript

zu lange auf den Druck warten
müssen. Also nur einige Berichtigungen:

H. Berkhofs Athanasiusüber-

setzung heisst «De menswording des

Woords»; die englische Übersetzung
des JohannesKommentars von Cyrill
von Alexandrien ist in zwei Bänden
erschienen, und zwar der erste 1874 von
P.E. Pusey. Der Artikel von V. Saxer in
der Bibliographie ist wohl beim
falschen Cyrill gelandet. In der
syrischen Abteilung fehlen die
Übersetzungen von Aphrahat. fehlt der «Liber

Graduum» usw.; hier wären die

Bibliographen in Parole de l'Orient
nützlich. Die Behandlung der übrigen
orientalischen Literaturen ist dürftig.
Am Schluss kommt Beda noch zur
Sprache.

Das Handbuch ist wertvoll durch
seine vielen speziellen gelehrten
Beiträge, aber es braucht noch viel an

Berichtigung und Ergänzung. Auch wären

mehr Indices hilfreich, z.B. nach
dem Muster von HJ. Sieben, Exegesis
Patrum, 1983: ein Verzeichnis der
Bibelstellen wäre sehr nützlich. Hoffentlich

kann das Werk bald neu aufgelegt
werden.

Martien Parmentier. Bern

Dictionnaire De Port-royal. Sous la

direction de Jean Lesaulnier et
Anthony Mckenna, avec la
collaboration de Frédéric Delforge, Jean

Mesnard. Régine Pouzet et Philippe
Sellier et de nombreux autres
chercheurs, Paris (Honoré Champion)
2004, 1176 S.. Euro 260,-

Aufbau
Im Vorwort zu diesem umfangreichen

Werk geben die Herausgeber
und Endredaktoren Jean Lesaulnier
und Anthony McKenna Auskunft
hinsichtlich der Wahl des Zeitraums, den
die einzelnen Beiträge behandeln. Dieser

liegt zwischen 1602, dem Jahr, in
dem Angélique Arnauld Äbtissin wurde,

und 1710, dem Jahr der Zerstörung
von Port-Royal des Champs.

In einer ersten Einleitung unter
dem Titel «Port-Royal: culture et
société» (15-31), situiert Jean Mesnard
Port-Royal im gesellschaftlichen,
kulturellen und theologischen Kontext des

17. Jh. Der ausgezeichnete Artikel verrät

nicht nur die gediegene und umfassende

Kenntnis des genannten
Zeitraums, sondern bietet zudem ein
nuanciertes und ausgewogenes Urteil über
die Konfrontation der «alten», von
Augustinus und seinem Werk inspirierten
Theologie und der daraus sich
ergebenden Praxis mit der «neuen» Theologie

der Jesuiten. In einer zweiten
Einführung mit dem Titel «Port-Royal:
littérature et théologie» (33-38) geht
Philippe Sellier nicht weniger beredt
auf das literarische Erbe Port-Royals
auf dem Gebiet von Literatur und

Theologie ein.
Im Anschluss daran folgen die

eigentlichen Stichworte des Lexikons:
bio- und bibliographische Angaben zu

61



Bibliographie

etwa 2300 Personen, die mit der
Geschichte der Abtei zu tun hatten. Daneben

gibt es Stichworte über bestimmte
religiöse Orden oder Orte, die unter
dem Einfluss Port-Royals standen.
Schliesslich werden in elf ausführlichen

Beilagen (1037-1154) u.a. alle
Bewohnerinnen der Abtei und die
Solitaires, die Lehrer und Schüler der
Petites Ecoles sowie alle, die mit der

Verstossung Antoine Arnaulds von der
Sorbonne zu tun hatten, auf verschiedenen

Listen genannt. Ausserdem sind
auf diesen Beilagen Notarsakten über
die letzten Jahre der Abtei, Stammbäume

der mit Port-Royal verbundenen
Familien sowie die gedruckten und

ungedruckten Quellen, auf die sich
die Lexikonartikel beziehen, zu finden.

Unter den 58 Personen, die Artikel
beigetragen haben, befinden sich alle
Jansenismus-Kenner der zweiten Hälfte

des 20. Jh. Das Buch ist schön auf
Hochglanzpapier in Folio-Format, mit
vielen Abbildungen (davon 25 in Farbe)

herausgegeben und wiegt insgesamt

vier Kilo.

Kein «Lexikon des Jansenismus»
Das Lexikon beschreibt nach Aussage

der Endredakteure keine Lehre
oder Kommunität, sondern die
Geschichte einer bestimmten Kultur und
deren Entwicklung. Diese Kultur ist
nicht identisch mit dem, was gewöhnlich

«Jansenismus» genannt wird. Dieser

Begriff deckt ein kaum zu entwirrendes

Gemisch aus polemischen,
doktrinären, politischen, moralischen
und sozialen Aspekten, die vor allem
den Sieg einer bestimmten Form des

Ultramontanismus widerspiegeln. Der
«Jansenismus», der besiegt wird,
verkörpert alles, was sich diesem Ultra¬

montanismus widersetzt. So konnten

folgende Personen «Jansenisten»
genannt werden: diejenigen, die der Lehre

der fünf Sätze im Sinne der Verurteilung

durch Rom anhingen oder sie in
ihren theologischen Werken verteidigten;

diejenigen, die nicht oft zur
Kommunion gingen und dadurch in den

Augen ihrer Zeitgenossen als «rigoris-
tisch» galten, oder diejenigen, die wegen

ihrer Auffassung von der menschlichen

Natur als «pessimistisch» galten.

Obwohl diese Kriterien nach Aussage

der Redaktoren zu undeutlich
sind, um historiographisch dienlich zu
sein, hat man sie trotzdem bis heute

angewendet.
Mit dem Jahr 1710 als Enddatum

der Beiträge wird pragmatisch verfahren:

Auch solche Personen sind
aufgenommen, deren hauptsächliche Aktivitäten

sich zwar nach diesem Jahr
entfaltet haben, die aber doch in direktem
und aktivem Kontakt mit Port-Royal
standen. Für andere, die in den Widerstand

gegen die Bulle «Unigenitus» im
18. Jh., den Konvulsionismus und den

parlamentarischen Jansenismus involviert

waren, wird vorläufig verwiesen
auf René Cerveaus siebenbändige
Nécrologe, die Nouvelles Ecclésiastiques
undjüngere Studien. Ein «Lexikon des

Jansenismus im 18. Jahrhundert» ist in
Vorbereitung.

Die Katholiken in der Republik der
Niederlande
Leider befinden sich unter den

58 Mitarbeitenden keine altkatholischen
Autoren oder Autorinnen. Die Artikel
über die Katholiken in den (nördlichen
und südlichen) Niederlanden stammen
von dem im Mai 2003 verstorbenen
Henri Schmitz du Moulin, der mit

62



Bibliographie

Joseph A.G. Tans die Korrespondenz
Pasquier Quesnels herausgab. Schmitz
beruft sich fast ausschliesslich auf
römisch-katholische Autoren, seine

Betträge geben den traditionellen
römischkatholischen Standpunkt über die
niederländischen Katholiken wieder. Mit
drei Beispielen, seinen Beiträgen über
Jansenius, die Kirche von Utrecht und

Codde, soll dies kurz erläutert werden.
In seinem Beitrag über Jansenius

gibt Schmitz eine gute Beschreibung
der theologischen und politischen
Auseinandersetzungen über die Frage der
Gnadenlehre. Die Frage, ob die fünf
von Rom verurteilten Sätze auch wirklich

im «Augustinus» von Jansenius zu
finden sind, lässt er jedoch offen.
Diejenigen, die Jansenius' Orthodoxie
verteidigten und sich weigerten, die

Verurteilung von Sätzen als aus diesem
Buch stammend zu unterschreiben,
nennt Schmitz «Jansenisten». Die
Vorsicht, mit der die Endredaktoren in
ihrem Vorwort über den «Jansenismus»

sprechen, ist hier nicht zu finden.
Obwohl Schmitz sich auf Artikel von
Lucien Ceyssens beruft, nennt er nicht
dessen wichtige Artikel aus den Jahren
1954 und 1977, in denen dieser nachwies,

dass der «Jansenismus» eine

Erfindung der sog. Anti-Jansenisten war,
von Leuten, die damit die Verteidiger
der augustinischen theologischen
Löwener Tradition bekämpften.

Der allgemeine Artikel über die
Kontakte zwischen den Katholiken der
niederländischen Republik und Port-
Royal ist nicht unter den Stichworten
«Utrecht» oder «Hollande, Eglise de»

zu finden, sondern unter dem Titel
«Hollande, Mission de» (527-530).
Der Artikel ist mehr als fünf Spalten
lang und beschreibt kurz die Geschich¬

te der Katholischen Kirche in den
Niederlanden seit der Zeit Karls V. und

Philipps IL Obwohl der Autor auf die
Rolle der Jesuiten und Anti-Jansenisten

in ihrem Widerstand gegen die
Apostolischen Vikare van Neercassel
und Codde eingeht, nennt er Sasbout
Vosmeer «vicaire pontifical» (528),
behauptet, das von Rovenius errichtete
Vikariat sei nicht Rechtsnachfolger des

Utrechter Metropolitankapitels gewesen,

und bezeichnet Wahl und Weihe
Steenovens als schismatische
Handlungen. Als Quellen nennt Schmitz die

Kirchengeschichte von Dupac de

Bellegarde aus dem Jahr 1765 und Werke

jüngeren Datums von römisch-katholischen

Autoren. Verteidiger der Rechte

des Kapitels im 18. Jh. wie van
Espen, van Heussen und Broedersen
fehlen in seiner Aufzählung ebenso

wie Autoren aus dem 20. Jh., z.B.
Adriaan J. van de Ven oder Jan Hallebeek.

Schmitz du Moulins Artikel über
Petrus Codde ist im gleichen Geist
geschrieben. Hinsichtlich der Annahme
von Coddes Bischofsernennung auf
Vorschlag der Kapitel von Utrecht und
Haarlem durch Papst Innozenz XL
merkt Schmitz du Moulin an, dass die

Kapitel «von Rom als <so genannte
Kapiteb betrachtet» worden seien

(280). Zudem schreibt er, dass

Codde «trotz seiner Weigerung, das

Formular Alexanders VII. zu
unterzeichnen», die Bischofsweihe empfangen

habe (ebd.). Dass Codde seine

Amtsenthebung nicht während seines

Aufenthalts in Rom von den dortigen
kirchlichen Autoritäten vernahm,
sondern durch Briefe von Freunden aus
der Republik darüber informiert wurde,

ist «bemerkenswert» (281). Die

63



Bibliographie

Unrechtmässigkeit des Vorgehens
gegen Codde und die Unterstützung, die
300 Geistliche der Republik erklärten,
bleiben ungenannt. In der Literaturliste
fehlen Hinweise auf Artikel aus jüngerer

Zeit von Matthieu Spiertz über den

Jansenismus (erschienen in der
kirchenhistorischen Zeitschrift «Trajec-
ta» 1991 und 1992) und über Codde
(erschienen in der «Publicatieserie

Stichting Oud-Katholiek Seminarie».
Nr. 33, 1998).

Trotz dieser Kritik im Blick auf die
Beiträge über die Katholiken in der

Republik muss das Lexikon als
unentbehrliches Standardwerk für die
Beschäftigung mit Port-Royal und allen,
die dem Kloster nahe standen, betrachtet

werden.
Dick Schoon, IJmuiden

64


	Bibliographie

