
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 96 (2006)

Heft: 1

Artikel: Oikumen oder der Weg zu einer neuen Katholizität

Autor: Houtepen, Anton

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404998

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404998
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Oikoumene oder der Weg zu einer neuen Katholizität

Anton Houtepen

«Wir hoffen, dass es den Bemühungen der Theologen gelingen

wird, unter Festhaltung an dem Glauben der ungeteilthen
Kirche, eine Verständigung über die seit den Kirchenspaltungen

entstandenen Differenzen zu erzielen.»
(Utrechter Erklärung vom 24. September 1889. Art. 7)

Einleitung

Mit einem gewissen Bedenken habe ich die Einladung von Erzbischof
Vercammen angenommen, heute für Ihre Konferenz der altkatholischen
Bischöfe meine Gedanken zur heutigen Lage und zur Zukunft der
ökumenischen Bewegung vorzutragen und dabei den speziellen Beitrag der

altkatholischen Kirchengemeinschaft eigens zu berücksichtigen Wenn
nicht Artikel 7 der «Utrechter Erklärung» den Theologen für den
ökumenischen Lernprozess eine besondere Aufgabe zugeschrieben hätte,
hätte ich wohl nicht den Mut gehabt, so viele verantwortliche Leiter der

Kirche mit meinen theologischen Überlegungen zu beraten, umso mehr
als Theologen heutzutage in nur noch sehr wenigen Kirchen bei ihren
Bischöfen und Kirchenpräsidenten ein hörendes Ohr zu finden vermögen.

Von einem magisterium doctorum als kritischer Instanz gegenüber
dem Magisterium der Bischöfe war seit dem Pontifikat von Pius IX. in
der Römisch-Katholischen Kirche sowieso nicht mehr die Rede, wie es

Ignaz von Döllinger im Gefolge des Theologenkongresses in München
1863 schon peinlich deutlich wurde und wie es später auf dem 1.

Vatikanum auch die Theologen der Minorität und sogar die des Tiers Parti
bisweilen heftig zu spüren bekamen. «La tradizione sono io», schnauzte
Pius IX. den Dominikanergeneral Guidi an, als dieser sich mit theologischen

Argumenten aus der Tradition gegen die beabsichtigten Lehraus-

' Leicht bearbeitete Fassung des zweiteiligen Vortrags, gehalten auf der Sitzung
der Internationalen Altkatholischen Bischofskonferenz (IBK) vom 19. bis 24. Juni
2005 in Doom/Driebergen NL. zum Schwerpunktthema «Altkatholisches Kirchenprofil

als Grundlage für eine universelle Ekklesiologie mit dem Ziel einer konziliaren

Gemeinschaft autonomer katholischer Kirchen».

IKZ 96(2006) Seiten 9-42



Anton Houtepen

sagen über die persönliche Lehrautorität des Papstes gewandt hatte".
Das 2. Vatikanum hat zwar der Theologengemeinschaft zeitweilig eine
starke Stimme verliehen und in «Lumen Gentium» (Art. 12) auch der

Glaubensgemeinschaft als solcher einen sensus fidei zugeschrieben.
Dadurch aber, dass in «Lumen Gentium» (Art. 25) dem Lehramt der
Bischöfe mit dem Papst die letzte Autorität zugesprochen wurde, sind
sie bald wieder zum Schweigen gebracht worden.

Viele Konzilstheologen, die das 2. Vatikanum gerne weitergedacht
hätten und dem Glauben der Kirche in den unterschiedlichen kulturellen
Kontexten zu einem richtigen Sitz im Leben verhelfen wollten, haben
dies peinlich erfahren müssen: Hans Küng, Carlo Curran, Edward
Schillebeeckx. Leonardo Boff, Eugen Drewermann, André Guindon, Tissa

Balasurya, Marciano Vidal, Jacques Dupuis, Reinhard Messner, Anthony

de Mello, neuerdings Roger Haight. Sie und viele andere Theologen
bekamen zu hören: Bis hierher und nicht weiter! In der «Instruktion über
die kirchliche Berufung des Theologen» von 1990 heisst es (§ 34):
«Gewiss ist es eine der Aufgaben des Theologen, die Texte des Lehramtes

korrekt zu interpretieren, und es stehen ihm dafür hermeneutische
Regeln zur Verfügung. Dabei gilt der Grundsatz, dass die Unterweisung
des Lehramtes - dank des göttlichen Beistandes - auch abgesehen von
der Argumentation gilt, die zuweilen von einer besonderen Theologie
übernommen ist, deren sie sich bedient. Der theologische Pluralismus ist

nur in dem Masse berechtigt, wie er die Einheit des Glaubens in seiner

objektiven Bedeutung wahrt.» Es folgt hieraus, dass das bischöfliche

" Laut dem Tagebuch von Tizzani hat Pius IX. sogar noch hinzu gefugt: «Die Kirche,

das bin ich!» Vgl. Klaus Schatz. Vaticanum I 1869-1870. Band 3 (KonGe.D).
Paderborn (Schöningh) 1994. 312-322. und meinen Beitrag: ANTON Houtepen. Een
Orakel aan de Tiber? Het debat omtrent het leergezag van de bisschop van Rome in
de negentiende eeuw. in: Frits G.M. Broeyer/Eugène M.V.M. Honée (Hg.). Profetie
en godsspraak in de geschiedenis van het Christendom. Studies over de historische
ontwikkeling van en opvallend verschijnsel. Zoetermeer (Roekencentrum) 1997,
195-213.

3
Vgl. Kongregation für die Glaubenslehre. Instruktion über die kirchliche

Berufung des Theologen. 24. Mai 1990 (VApS 98). Bonn. 1990. 19. Diese Aussage
gilt für alle Glaubensentscheidungen des bischöflichen oder päpstlichen Magiste-
riums: «23. Wenn das Lehramt der Kirche unfehlbar und feierlich ausspricht, eine
Lehre sei in der Offenbarung enthalten, ist die Zustimmung mit theologalem Glauben

gefordert. Diese Zustimmung erstreckt sich auch auf die Unterweisung des

ordentlichen und universalen Lehramtes, wenn es eine Glaubenslehre als von Gott
geoffenbart zu glauben vorlegt. Wenn es <definitiv> Wahrheiten über Glauben und

10



Oikoumene oder der Weg zu einer neuen Katholizität

Magisterium auch das Recht hat, theologische Auffassungen zu
korrigieren und Theologen zu disziplinieren (§ 37).

Aus der «Notifikation» an den Innsbrucker Liturgiewissenschaftler
Reinhard Messner" wird klar, um was es hier geht. Historische und
systematische Argumente eines Theologen gelten nur, solange sie den
überlieferten Denkschemata der konfessionellen, in diesem Falle der
römischen Tradition entsprechen. Diese Tradition darf der Sache nach nicht
hinterfragt, sondern nur mit anderen Formulierungen verdeutlicht werden.

So meinte Messner, dass die uns als Messe vertraute Form der
Eucharistiefeier erst im zweiten Jahrhundert aus früheren Gestalten des

Herrenmahls und dass das dreifache Amt mit bischöflicher Spitze ebenfalls

aus verschiedenartigen Formen des kirchlichen Leitungsamtes
entstanden seien. Obwohl diese theologische und historische Einschätzung

der Entwicklung von Sakrament und Amt in der frühen Kirche
unter Theologen geläufig und auch im ökumenischen Gespräch fast

völlig rezipiert wurde, wird Messners These in der «Notifikation» der

Glaubenskongregation als Fortsetzung der Ideen Adolf von Harnacks

Sitten vorlegt, die wenn auch nicht von Gott geoffenbart, jedoch eng und zuinnerst
mit der Offenbarung verbunden sind, müssen diese fest angenommen und beibehalten

werden. Wenn das Lehramt - auch ohne die Absicht, einen <deftnitiven> Akt zu
setzen - eine Lehre vorlegt, sei es, um zu einem tieferen Verständnis der Offenbarung

beizutragen oder ihren Inhalt zu verdeutlichen, sei es. um die Übereinstimmung
einer Lehre mit den Glaubenswahrheiten zu betonen, sei es andererseits, um vor mit
diesen Wahrheiten unvereinbaren Auffassungen zu warnen, ist eine religiöse
Zustimmung des Willens und des Verstandes gefordert. Diese darf nicht rein äusserlich
und disziplinar bleiben, sondern muss sich in die Logik des Glaubensgehorsams
einfügen und von ihm bestimmen lassen» (ebd., 14 f.).

«37. Kraft des göttlichen Auftrags, der ihm in der Kirche gegeben ist, besteht die

Sendung des Lehramtes in der Unterweisung des Evangeliums, im Wachen über
seine Integrität und dadurch im Schutz des Glaubens des Volkes Gottes. Es kann
sich zuweilen veranlasst sehen, dies durch Ergreifen beschwerlicher Massnahmen zu

tun, wenn es z.B. einem Theologen, der sich von der Lehre des Glaubens entfernt,
die ihm anvertraute <missio canonica> oder den Lehrauftrag entzieht, oder auch von
Schriften erklärt, sie stünden mit dieser Lehre nicht in Übereinstimmung. Wenn es

so vorgeht, handelt es in Treue zu seiner Sendung, denn es schützt die Rechte des

Volkes Gottes auf den Empfang der Botschaft der Kirche in ihrer Reinheit und

Unverkürztheit, damit es also nicht von einer gefährlichen Sondermeinung verwirrt
wird» (ebd., 21).

4 Kongregation für die Glaubenslehre, Notifikation bezüglich einiger
Veröffentlichungen von Prof. Dr. Reinhard Messner, 30. November 2000, in: AAS 93

(2001) 385-403; OR vom 6.12.2000, 4 f.

11



Anton Houtepen

über die Existenz eines verwerflichen Frühkatholizismus und daher als

protestantische Theologie inkriminiert. Sie kann und darf einfach nicht
wahr sein, weil «die Kirche», d. h. die Römisch-Katholische Kirche in
ihrer Tradition immer anders gelehrt habe, nämlich dass Jesus selbst alle
sieben Sakramente und auch das dreifache ordinationsgebundene Amt
eingesetzt habe.

In diesem Beitrag möchte ich die These erläutern, dass die heutige
Krise der ökumenischen Bewegung zutiefst eine ekklesiologische Krise
ist, eine Krise im Kirchenverständnis der einen, heiligen, katholischen
und apostolischen Kirche des Nizänischen Glaubenssymbols. Diese

ekklesiologische Krise, so meine These, ist begründet in einem falsch
verstandenen Traditionsbegriff, der die Träger der Tradition mit deren
Inhalt verwechselt und den Inhalt mit bestimmten Formulierungen und
Formen. Heilmittel in dieser Krise kann nur eine neue, qualitative
Auffassung von Einheit und Heiligkeit des Gottesvolkes sein", eine neue

Würdigung der apostolischen Tradition als lebendige und präsentische
Heilsgabe Gottes, die auf Katholizität als Fülle der koinonia des Heils
zielt, diese aber nirgends schon völlig realisiert. Die katholische Kirche
«subsistit» zwar, nach eigener konfessioneller Überzeugung, in der

eigenen Römisch-Katholischen Kirche («Lumen Gentium» Art. 8) und
teilweise auch in den getrennten Konfessionen, z.B in der Anglikanischen

Gemeinschaft («Unitatis redintegratio» Art. 14), darf aber mit
keiner Konfession identifiziert werden. Darin besteht letzten Endes auch
der Missionsauftrag der Kirche Christi, auch schon in der Form von
getrennten Konfessionen, in der ganzen oikoumenë: die «neue Katholizität»

zu ermöglichen. Davon spricht Robert Schreiter im Kontext der

globalisierenden, pluralistischen und polyzentrischen Kultur, die wir in
der Postmoderne erleben: «A new catholicity, then, is marked by a wholeness

of inclusion and fullness of faith in a pattern of intercultural
exchange and communication»6. Dieser Sendungsauftrag fordert aber

zugleich alle Konfessionen auf, auf die volle katholische koinonia
hinzustreben, denn die gemeinsame Sendung verträgt keinen Separatismus,
keine Rivalität, keine Religionskonflikte.

5
Vgl. GRUPPE von DOMBES, Für die Umkehr der Kirchen. Identität und Wandel

im Vollzug der Kirchengemeinschaft, Frankfurt a.M. (Lembeck/Knecht) 1994
[französisch 19911.

6 Robert Schreiter. The New Catholicity. Theology between the Global and

the Local, Maryknoll NY (Orbis) 1997, 132.

12



Oikoumenë oder der Weg zu einer neuen Katholizität

Soweit der altkatholische Begriff von Tradition, Katholizität und

Koinonia diesem Ziel einer «neuen Katholizität» entspricht, ist die
altkatholische Kirchengemeinschaft Keim und Kern der einen ökumenischen

Bewegung, wie diese im 20. Jahrhundert durch den Ökumenischen

Rat der Kirchen (ÖRK), das 2. Vatikanum und die bilateralen

Dialoge der Weltweiten Christlichen Gemeinschaften (WCG) gestaltet
wurde. Nicht in ihrer Sonderstellung und Unabhängigkeit anderen
Kirchen gegenüber, nicht in ihrem Kampf gegen den Primat des römischen
Bischofs und die kirchliche Zentralverwaltung Roms, nicht in ihrem
nationalkirchlichen Streben nach kultureller Autonomie der Lokalkirchen

liegt somit ihre ökumenische Bedeutung - so sehr dies alles auch

im Verständnis der eigenen historisch-konfessionellen Identität berechtigt

sein mag -, sondern in ihrem ekklesiologischen Dienst an einer
kommenden neu-katholischen Kirche, die sich als Communion of
Communions verstehen wird. Die altkatholische Kirchengemeinschaft hat

deshalb m.E. in ihrem ökumenischen Rahmenplan, den sie vorbereitet,
die Prolegomena zu einer jeden künftigen Ekklesiologie, die als ökumenisch

wird auftreten können, anzugeben

Die Krise der ökumenischen Bewegung und das Problem
der Tradition

Seit einigen Jahrzehnten - spätestens seit der Vollversammlung des

ÖRK in Canberra 1991 - ist von einer Krise der ökumenische Bewegung

die Rede Man weist dabei auf den stagnierenden Prozess der

theologischen Konsensfindung hin, auf neue Spaltungen in der Chris-

7
Vierzig Jahre nach dem Dekret über den Ökumenismus «Unitatis redintegratio»

des 2. Vatikanums, das auch für die altkatholische Kirchengemeinschaft bisher
wegweisend war bei ihren Beziehungen zu den anderen Kirchen in Ost und West, wäre ein

solcher Rahmenplan zeitgemäss. In den vergangenen vierzig Jahren sind sehr viele
bilaterale und multilaterale Dialoge über Kirche, Sakramente und Amt zustande

gekommen, welche die Grundlinien für eine ökumenische Ekklesiologie gezogen haben.

Es wäre ein richtiger ökumenischer Dienst an allen Schwesterkirchen, wenn die
Kirchen der Utrechter Union auf der Basis dieser ekklesiologischen Grundlinien ihre
ökumenische Vision neu formulieren würden. Vgl. dazu unten S. 32-41.

8
Vgl. den Text des Strassburger Instituts für Ökumenische Forschung des

Lutherischen Weltbundes: Crisis and Challenge of the Ecumenical Movement:
Integrity and Indivisibility, Geneva (WCC) 1994.

13



Anton Houtepen

tenheit als Folge von einseitigen Beschlüssen einiger Kirchen hinsichtlich

Frauenordination, gleichgeschlechtlicher Ehen, Humangenetik,
Sterbebegleitung und dergleichen, auf den Zuwachs von unabhängigen
evangelikalen und Pfingstkirchen sowie auf neue Bewegungen in den

historischen Kirchen selbst, die dem bisherigen Ökumeneideal nicht
zustimmen und stattdessen in ihrer Mission nur ihre eigene Identität mit
ihren Wahrheitsansprüchen - zum Teil mit Methoden, die des Proselytismus

verdächtig sind - zum Einsatz bringen. Dazu kommt der von den

Kirchen des Ostens nach der befreienden politischen Wende von 1989

erfahrene kulturelle Gegensatz zwischen den schon lange an Pluralität
und Säkularisation gewöhnten Kirchen des Westens und ihrer eigenen
traditionellen byzantinischen und slawischen Spiritualität, die sie durch

siebzig Jahre Verfolgung im Sowjetkommunismus treu bewahrt haben
und die sie jetzt in voller Freiheit zur Basis ihrer eigenen Evangelisation
machen wollen. Der Vorwurf von Proselytismus an die westlichen,
zumal die evangelikalen und charismatischen Kirchen klingt hier lautstark
und wurde mit zum offiziellen Anlass für die Kirchen von Georgien und

Bulgarien, aus dem ÖRK auszutreten.
Aber auch in der säkularisierten Kultur des Westens hat die ökumenische

Begeisterung in den letzten fünfundzwanzig Jahren rasch nachgelassen.

Ein allgemeiner postmoderner Skeptizismus macht das christliche

Einheitsideal sowieso als einen «grand récit» (Jean-François
Lyotard) verdächtig. Statt des Universalen wird das Kontextuelle und Lokale

betont. An die Stelle des Allgemeinen und Vertrauten tritt das Besondere

und Fremde. Statt Konsensus und Konziliarität sind Differenz und
Alterität gefragt. Das Ziel einer konziliaren Gemeinschaft der christlichen

Kirchen, das nach Vatikanum II und der Vollversammlung von
Uppsala, und vor allem seit der Sitzung der Kommission für «Glauben
und KirchenVerfassung» in Löwen 1971, zum wichtigsten Schlüsselbegriff

der ökumenischen Bewegung wurde, hat seine Attraktivität auch
dadurch verloren, dass die Kirchen die vielen neuen Fragen der
Menschheit, wie die der Humangenetik, der industriellen Kriegsführung
und nuklearen Drohungen, der Umweltproblematik, der weltweiten
Armut und neuer Epidemien wie Aids, der Massenkommunikation und
der Änderungen in den sexuellen Beziehungen, nicht einmal im «Konziliaren

Prozess für Gerechtigkeit, Frieden und Bewahrung der Schöpfung»

gemeinsam aufgreifen konnten, sondern immer noch für sich zu
beantworten versuchen.

14



Oikoumenë oder der Weg zu einer neuen Katholizität

Auch innertheologische Entwicklungen spielten eine entscheidende

Rolle: Der Aufweis des urchristlichen Pluralismus der Kirchenstrukturen

schien die Existenz der konfessionellen Traditionen zu legitimieren.
Der exegetische Methodenwechsel von historisch-kritischen Studien zu

mehr literarisch-kritischen, interkulturellen und kontextuellen, besonders

feministischen und befreiungstheologischen Lesearten verlegte den

Akzent von dem objektiven Text der Bibel als Urkunde der christlichen
Einheit auf den Leser des Textes, der ja immer wieder seinen eigenen
Text schafft. Die klassische griechische Metaphysik, die als Grundlage
der systematischen Theologie das ganze dogmatische Denkmuster
bezüglich Trinität, Inkarnation und Auferstehung der Toten mitgeprägt
hatte durch ihre Ontologie von Sein und Seiendem, von Substanz und

Akzidens, von Wesen und Form, von Person und Gemeinschaft, wurde
als inadäquat auf die Seite gestellt. Das philosophisch-theologische
Einheitsdenken machte Platz für das Denken der Differenz und des

Pluralismus der Wahrheitsbezüge. In diesem Denkklima ist die Kirche bzw.

jede konfessionelle Tradition nicht mehr die Hüterin der Wahrheit,
sondern vielmehr eine spezifische hermeneutische Gemeinschaft, die den

Gliedern dieser Gemeinschaft, die sich darin zu Hause fühlen, das
Suchen nach dem Sinn des Lebens erleichtert.

Wie gesagt, die Krise der ökumenischen Bewegung ist zutiefst und

vor allem eine ekklesiologische Krise: «Glaube ja, Kirche nein» (nach
dem Titel eines Buches von H. Häring)10 sagen heutzutage viele, und

daran schliesst sich die Parole «Glaube ja, Ökumene nein» nahtlos an.

Die Kette der Tradition, die uns über die Kirche mit den Heilstaten Gottes

in der Geschichte Israels und im Leben Jesu verbunden hat, ist
zerbrochen (Th. Witvliet)", weil viele sie als eine Fessel erfahren haben.

Was wir brauchen ist eine relecture der grundlegenden Merkmale der

Kirche, wie wir sie im Nizänischen Glaubenssymbol als Gaben des

Geistes Gottes bekennen. Denn der dritte Artikel dieses Credo hat es als

9
Vgl. etwa den auf der 4. Weltkonferenz für Glauben und Kirchenverfassung in

Montreal 1963 gehaltenen Vortrag von Ernst Käsemann: Einheit und Vielfalt in

der neutestamentlichen Lehre von der Kirche, in: ders., Exegetische Versuche und

Besinnungen, Zweiter Band, Göttingen (V&R) 1964, 262-267.
10 Hermann Haering. Glaube ja. Kirche nein? Die Zukunft christlicher Konfessionen,

Darmstadt (Primus) 2002.
" Theo Witvliet. Gebroken traditie. Christelijke religie in het spanningsveld

van pluraliteit en identiteit, Baarn (Ten Have) 1999.

15



Anton Houtepen

ganzer mit dem Heiligem Geist zu tun'": Er überschattet die Kirche
durch das Wort der Propheten, er ist die Quelle der apostolischen
Sendung der Kirche; durch die Taufe ist er die Quelle der Einheit des

Gottesvolkes, durch die Vergebung der Sünden die Quelle seiner Heiligkeit
und durch die kommende Auferstehung der Toten ins ewige Leben die
tiefste Quelle der Katholizität der Kirche.

Versuch einer relecture der notae ecclesiae

1. Die Einheit der Kirche: Ich glaube an den Geist des einen Gottes, der
alle Menschen zum einen Gottesvolk sammelt

Der Ruf zu «versöhnter Verschiedenheit» und zu «legitimer Vielfalt»
hat seit der Vollversammlung des ÖRK in Nairobi 1975 das ursprüngliche

Ideal einer organischen Einheit aller Kirchen am Ort und der
weltweiten Communio der Lokalkirchen miteinander («All in each place»
Neu Delhi 196113; «All in all places everywhere») (Uppsala 1968i4)

So die jetzt geläufige These von PAUL Nautin. Je crois à l'Esprit Saint dans la
Sainte Eglise pour la résurrection de la chair. Etude sur l'histoire et la théologie du

symbole (UnSa 17). Paris (Cerf) 1947.

Vgl. den berühmten § 2 des Berichts der Sektion «Einheit»: «Wir glauben,
dass die Einheit, die zugleich Gottes Wille und seine Gabe an seine Kirche ist. sichtbar

gemacht wird, in dem alle an jedem Ort, die in Jesus Christus getauft sind und
ihn als Herrn und Heiland bekennen, durch den Heiligen Geist in eine völlig
verpflichtete Gemeinschaft geführt werden, die sich zu dem einen apostolischen Glauben

bekennt, das eine Evangelium verkündet, das eine Brot bricht, sich im gemeinsamen

Gebet vereint und ein gemeinsames Leben führt, das sich in Zeugnis und
Dienst an alle wendet. Sie sind zugleich vereint mit der gesamten Christenheit an

allen Orten und zu allen Zeiten in der Weise, dass Amt und Glieder von allen
anerkannt werden und dass alle gemeinsam so handeln und sprechen können, wie es die

gegebene Lage im Hinblick auf die Aufgaben erfordert, zu denen Gott sein Volk
ruft.» Vgl. Willem A. Visser't Hooft (Hg.), Neu-Delhi 1961. Dokumentarbericht
über die Dritte Vollversammlung des Ökumenischen Rates der Kirchen. Stuttgart
(Ev. Missionsverlag)/Basel (Basileia) 1962. 130.

14
Vgl. den § 18 des Berichts der Sektion I «Der Heilige Geist und die Katholizität

der Kirche»: «So möchten wir der Betonung von ollen an jedem Ort> hier ein

neues Verständnis der Einheit aller Christen an allen Orten hinzufügen. Das fordert
die Kirchen an allen Orten zur Einsicht auf. dass sie zusammengehören und aufgerufen

sind, gemeinsam zu handeln. In einer Zeit, in der die Menschen so offensichtlich
voneinander abhängig sind, ist es umso dringlicher, die Bande sichtbar zu machen,
die die Christen in einer universalen Gemeinschaft zusammenführen.» Vgl. NOR-

16



Oikoumenë oder der Weg zu einer neuen Katholizität

überlagert. Der Pluralismus der konfessionellen Traditionen, die sich

gerade innerhalb der ökumenischen Bewegung zu neuer Identitätsfin-

dung genötigt sahen, wurde durch den Pluralismus der kirchlichen Er-

weckungs- und Programmbewegungen noch verschärft, zumal die meisten

dieser Bewegungen sich vom Ökumene-Ideal nicht angesprochen
fühlten. Dazu kommen noch der kulturelle und religiöse Pluralismus in
vielen Ländern der Welt und ein fortschreitender Agnostizismus in der
westlichen Kultur.

Dieser Hang nach Vielfalt und Profilierung eigener konfessioneller
Identitätsmerkmale wurde vor allem in den Reformationskirchen noch
dadurch verstärkt, dass die Römisch-Katholische Kirche die ökumenische

Begeisterung des 2. Vatikanums allmählich zur verlieren und wieder

dem alten Modell einer Rückkehr-Ökumene verfallen zu sein schien,

was man der Erklärung der Glaubenskongregation «Dominus Jesus» aus

dem Jahr 2000 entnehmen wollte. Dass die Kirchen des Orthodoxen
Ostens ihrerseits dieses Rückkehr-Modell eigentlich nie richtig aufgegeben

haben, stellte sich in dem Bericht der Sonderkommission für die

Beteiligung der Orthodoxen Kirchen im ÖRK im Jahr 2002 heraus15.

man Goodall/Walter Müller-Römheld (Hg.), Bericht aus Uppsala 1968.
Offizieller Bericht über die Vierte Vollversammlung des Ökumenischen Rates der
Kirchen, Uppsala 4.-20. Juli 1968, Genf (ÖRK) 1968, 14.

15 Abschlussbericht der Sonderkommission zur orthodoxen Mitarbeit im
Ökumenischen Rat der Kirchen, in: Dagmar Heller/Barbara Rudolph (Hg.), Die
Orthodoxen im Ökumenischen Rat der Kirchen. Dokumente, Hintergründe,
Kommentare und Visionen. Eine Dokumentation zum Abschlussbericht der Sonderkommission

zur orthodoxen Mitarbeit im ÖRK (ÖR.B 74). Frankfurt a.M. (Lembeck)
2004, 9-67. Der Bericht weist auf die Existenz zweier Ausdrucksformen ekklesiologischen

Selbstverständnisses hin, die innerhalb des Ökumenischen Rates der
Kirchen vertreten werden: Es gibt eine Gruppe von Kirchen, die sich selbst mit der

einen, heiligen, katholischen und apostolischen Kirche des Glaubenssymbols
identifizieren, und es gibt eine andere Gruppe, die ihre Kirchen versteht als Teilkirchen
dieser Kirche des Credos (§ 15). Die Orthodoxen Kirchen stellen sich die Frage, ob

und wie es in ihrer Ekklesiologie auch noch andere wahre Kirchen geben kann (§

16), eine ähnliche Frage wie die Römisch-Katholische Kirche sie auf dem 2. Vatikanum

zu beantworten hatte. Die Russische Orthodoxe Kirche hat auf der 2000

zusammengetretenen Bischofssynode mit der Erklärung «Die grundlegenden Prinzipen
der Beziehungen der Russischen Orthodoxen Kirche zu den Nichtorthodoxen» hier
erste, vorsichtige Aussagen gemacht, die eine gewisse Anerkennung der Gnadenrealität

in anderen Glaubensgemeinschaften beinhalten: «Communities which have
fallen away from Orthodoxy have never been viewed as fully deprived of the grace
of God» (1.15); vgl. www.russian-orthodox-church.org.ru/s2000el3.htm und den

17



Anton Houtepen

Es genügt nun meines Erachtens nicht, diese Krise nur mit soziologischen

oder psychologischen Kategorien zu erklären, wie es J.-P. Wil-
laime Paul Griffiths' u.a. versuchten: Die ökumenische Bewegung
sei zu sehr ein Expertenwissen geworden, statt Volksbewegung zu sein,
wie es im Anfang des 20. Jahrhunderts noch bei John Mott der Fall war:
Dialog und Konsens seien für viele Mitglieder der Kirche zu hoch
gegriffen, zumal sie über Generationen in Polemik und Dissidenz ihre
konfessionelle Identität gepredigt bekommen hätten.

Ich vermag auch die Analyse meiner Kollegen Hoedemaker und
Witvliet18 nicht zu teilen, dass die Ökumene zu lange eurozentrisch auf
die Aufhebung der konfessionellen Brüche der Vergangenheit und auf
eine Einheitskirche nach dem Modell des ersten Millenniums hingearbeitet

habe statt sich mit dem aktuellen, auf Mission und Expansion
ausgerichteten Erweckungschristentum amerikanischer Ursprungs zu

verständigen, das nicht auf kirchliche Einheit, sondern auf individuelle
Bekehrung und Rettung und auf eschatologische Hoffnung ziele. Denn

gerade über den Inhalt dieser Hoffnung, das Verständnis des Reiches
Gottes und die Gestalt des Eschatons sind sich diese evangelikalen,
unabhängigen und pfingstlichen Kirchen überhaupt nicht einig.
Andererseits waren die missionarischen und ökumenischen Ansichten und

Bestrebungen der historischen Kirchen Europas sicher nicht weniger
von eschatologischen Motiven bestimmt und auf das Heil von Menschen
und persönlicher Bekehrung ausgerichtet, wenn sie die Einheit der
Kirchen vorantrieben, «damit die Welt glaube» (Joh 17,20-21) und sich
dem Gericht des Menschensohnes und dessen Kriterien des Reiches
Gottes (Mt 25) stelle.

Kommentar von W. van den Bercken. The Disturbed Relations between the Russian

Orthodox and the Roman Catholic Church, in: The Journal of Eastern Christian
Studies 53 (2002) 227-243.

Jean-Paul Willaime (Hg.). Vers de nouveaux recuménismes. Les paradoxes
contemporains de l'œcuménisme: recherches d'unité et quêtes d'identité. Paris

(Cerf) 1989.
17 Paul J. GRIFFITHS. Problems of Religious Diversity. Maiden MA (Blackwell)

2001; ders.. An Apology for Apologetics. A study in the logic of interreligious
dialogue. Maryknoll NY (Orbis) 1991.

18 Libertus Arend Hoedemaker/Theo Witvliet. Christian Unity Reconsidered.

Comments on the Dream of the Ecumenical Century, in: Freek L. Bakker
(Hg.). Rethinking Ecumenism. Strategies for the 21s1 Century. Zoetermeer (Meine-
ma)2004, 105-120.

18



Oikoumenë oder der Weg zu einer neuen Katholizität

Es gilt vielmehr, einen grundlegenden Verlust an theologischer, ja
theozentrischer Würdigung des Einheitsideals zu orten. Denn nicht
kirchliche Einheit im Sinne einer Uniformität der Kirchengestalten,
geschweige denn eine Kirche mit einer alle Lokalkirchen an sich
bindenden ZentralVerwaltung war es, wofür Jesus laut Joh 17 betete, als er
seinen Jüngern sein ökumenisches Ideal der brüderlichen Einheit vor
Augen stellte. Es ging ihm um die Einheit Gottes, die Einheit des Vaters
und des Geistes, woran er teil hatte in einer koinonia der Liebe, die er
auch seinen Jüngern zusprach. Das Ideal der kirchlichen Einheit ist
somit nicht ein Traum, der durch Organisation und Verhandlungen zu
verwirklichen ist, sondern ein von Jesus als Boten Gottes uns zugesprochener

und in ihm gründender Bund, ein vinculum caritatis, das mit der

Liebe Gottes selbst verknüpft ist. Wie der «Groupe des Dombes» in
seiner Schrift Pour la conversion des Eglises schon 1991 herausstellte,
soll das Ideal der kirchlichen Einheit in Beziehung zur Einheit Gottes
des Vaters, der Einheit des Heiligen Geistes und dessen Geistesgaben
und dem einen Hirten der Kirche, Jesus Christus, dem Haupt des Leibes,
gebracht werden (§ 182)19. Natürlich müssen dazu Spaltungen und
Konflikte durch rechtzeitige Reformen und Angebote der Versöhnung
vermieden und geheilt werden.

Aber das Einheitsideal selbst ruht in der Einheit Gottes selbst und
umfasst somit nicht nur die christlichen Kirchen, sondern alle Kinder
Abrahams, die seinem Gott dienen und ihn anbeten wollen. Der JHWH-
Glaube und der JHWH-Bund Israels ist der einzige wirklich ausreichende

Grund der Einheit des Volkes Gottes, woran die Kirche teilhat und

wozu sie berufen ist. Die ökumenische Bewegung umfasst also von
vornherein eine abrahamitische Versöhnung alier Menschen Gottes, die
an dem Bund Gottes mit Abraham teilhaben. Die Einheit der Kirche ist

nur ein partielles, wenn auch notwendiges Teilziel des endgültigen
qehal JHWH, worauf die christliche koinonia zielt.

In unserem postmodernen Geistesklima haben wir das Gespür für die
Einheit Gottes fast verloren. Es ist von der Rückkehr der Götter die
Rede (Samuel Ijsseling). Der weitverbreitete Agnostizismus wirft uns
auf unsere eigenen individuellen Lebensziele zwischen Wiege und Grab
zurück. Die internationale Solidarität lässt nach, weil wir unsere nationalen

Stammgötter zurückhaben möchten, wie die Krise der Europäi-

19
Vgl. Umkehr (wie Anm. 5).

19



Anton Houtepen

sehen Union oder die Schwäche der europäischen Ökumene zeigt. Der

interreligiöse Dialog mit Judentum und Islam ist noch kaum richtig in

Gang gekommen. Religiöse Toleranz und Religionsfreiheit werden zwar
als Menschenrechte prinzipiell anerkannt, aber theologisch kaum als

Konsequenz der Einheit Gottes und des Volkes Gottes gewürdigt. Der
Verlust des Einheitsideals ist also viel gefährlicher, als dass es nur den
ÖRK in Genf träfe oder die Ökumeniker frustrierte, die mehr als 2000
Seiten ökumenische Konvergenz- und Konsenstexte zusammengebastelt
haben. Es bedroht die Glaubwürdigkeit des Evangeliums Gottes und
Christi selbst. Die Einheit seiner Jünger, für die Jesus betete, «damit die
Welt glaube, dass Du mich gesandt hast», ist nicht einfach ein frommer
pädagogischer Wunsch, dass wir uns nicht untereinander streiten, oder
eine Werbeparole für grössere Missionsanstrengungen seiner Apostel,
sondern Voraussetzung seiner Mission in die Welt: Nur als Bote und
Diener des einen Gottes ist Er selbst glaubwürdig. Das ekklesiologische
Merkmal der Einheit der Kirche ist also eine grundlegende christologische

und eschatologische Aussage, die mit Einheitsmodellen wie
«versöhnte Verschiedenheit» oder «legitime Vielfalt» zu kurz gefasst ist.

2. Die Heiligkeit der Kirche: Ich glaube an den Geist des heiligen
Gottes, der alle Menschen zum heiligen Leben gemäss den Kriterien
des Reiches Gottes ruft

Ähnliches gilt für das Merkmal der Heiligkeit der Kirche. Auch diese

ruht im Grunde in der Heiligkeit Gottes, der cfdüsä des Herrn, und in
der Verheissung Christi, «dass die Pforten der Hölle sie (die Kirche)
nicht überwältigen werden» (Mt 16,18). Der Epheserbrief spricht in
seiner Paränese über die Ehe davon, dass «Christus die Kirche geliebt
und sich für sie hingegeben hat, um sie im Wasser und durch das Wort
rein und heilig zu machen. So will er die Kirche herrlich vor sich
erscheinen lassen, ohne Flecken, Falten oder andere Fehler; heilig soll sie

sein und makellos» (Eph 5,25-27). Auch bei diesem Merkmal geht es

nicht um eine statische «Eigenschaft» der Kirche, sondern um eine
Verheissung und eschatologische Berufung. Man kann deshalb nicht gut
sagen, dass die Kirche zwar Sünder in ihrer Mitte hat, aber selbst untadlig

und heilig ist, wie es seinerzeit Charles Journet behauptete und wie
es eine römische Tradition auch im Jahre 2000 bei dem Mea Culpa des

Papstes noch wahrhaben wollte. Die Kirche hat viele Fehler gemacht

20



Oikoumenë oder der Weg zu einer neuen Katholizität

und macht sie noch immer und braucht dafür eine ständige Reinigung
durch Reformen und Bekehrung, durch Taufe" und Busse. Nur so wird
sie den Verheissungen Christi aus Mt 16.18 gerecht. Keine Kirche darf
diese Verheissung der Heiligkeit als eine Garantie, geschweige denn als

ein Monopol verstehen.

Einiges muss hier noch hinzugefügt werden. Die Heiligkeit der Kirche

hat nichts mit dem so genannten Heiligen im Sinn des Sakralen, le

sacré, zu tun, wie es im 19. Jahrhundert von Religionswissenschaftlern
umschrieben und dann, nach Rudolf Otto, auch von Theologen eifrig
rezipiert wurde. Noch weniger entspricht es dem von Mircea Eliade

eingeführten Begriff vom Sakralen neben dem Profanen, denn diesen

Unterschied gibt es nicht bzw. sollte es nicht geben in der christlichen
Theologie. Die Heiligkeit Gottes ruht nicht im Sakralen, nicht in Tempeln

und Opfern, nicht in Priestern und heiligen Texten und Zeichen.
Alle diese Ausdrucksformen der Religion mögen der Anbetung in Geist
und Wahrheit dienlich sein, sind aber nicht als solche schon Gottes
Dienst. Dieser vollzieht sich im Dienst an den Heiligen Gottes und in
dem Bestreben nach einem heiligen Leben. «Ihr sollt heilig sein, denn
ich bin heilig» (1 Petr 1,16, vgl. Lev 11,44; 19,2; 20,7; Ps 89,27).
Emmanuel Lévinas hat dies in seiner Talmud-Lektion Le sacré et le

21
saint (1975) verdeutlicht. Das Sakrale, so meint er, schafft Spezialgebiete

in der Wirklichkeit auf falschem Boden von menschlicher Willkür
und fällt deshalb leicht der Manipulation zum Opfer: Die Zeder vom
Libanon ist dadurch, dass sie beim Tempelbau benutzt wird, nicht heiliger,

als wenn sie am Berghang steht, das Opfertier ist nicht weniger
Geschlachtetes, als wenn es beim Metzger liegt, der Priester ist nicht ein

.Durch die Taufe werden Christen in den

befreienden Tod Christi eingetaucht, wo ihre Sünden begraben werden, wo der <alte

Adam> mit Christus gekreuzigt und die Macht der Sünde gebrochen wird... Die
Getauften werden so von Christus freigesprochen, reingewaschen und geheiligt und

empfangen als Teil ihre Tauferfahrung eine neue ethische Orientierung unter der

Führung des Heiligen Geistes.» Vgl. Taufe, Eucharistie und Amt. Konvergenzerklärung

der Kommission für Glauben und Kirchenverfassung des Ökumenischen Rates
der Kirchen (1982), in: Harding Meyer u.a. (Hg.), Dokumente wachsender
Übereinstimmung [DwÜ]. Sämtliche Berichte und Konsenstexte interkonfessioneller
Gespräche auf Weltebene. Band I, 1931-1982, Paderborn (BonifatiusVFrankfurt
a.M. (Lembeck) 21991. 545-585, 550 und 551.

"' Emmanuel Lévinas. Du sacré au saint. Cinq nouvelles lectures talmudiques,
Paris (Minuit) 1977 (deutsch: Vom Sakralen zum Heiligen. Fünf neue Talmud-
Lesungen, Frankfurt a.M. [Neue Kritik] 1998).

21



Anton Houtepen

höheres Wesen durch die Weihe, er ist nicht heiliger, als wenn er nicht
«Geistlicher» wäre. Die sakrale «Sacerdotalisierung» der kirchlichen
Amtsträger ist eines der grössten Hindernisse auf dem Wege der
Anerkennung der Ämter und vielleicht auch der Grund des Pfarrermangels in
der Römisch-Katholischen Kirche. Ich komme im zweiten Teil meines

Beitrags darauf zurück"".

3. Ich glaube an den alle erfüllenden Geist Gottes, der die Freunde
Gottes sammelt von den vier Ecken der Erde

Die Katholizität der Kirche, wie sie im Glaubenssymbol angesprochen
wird, ist weder ein geografisches Konzept noch mit dem philosophischen

Begriff der Universalität identisch - dafür müsste ein sprachlicher
Zusammenhang mit dem griechischen Ausdruck to pan vorliegen -,
sondern ein qualitatives Konzept, das sich von to holon ableitet. Es geht
um die Fülle der Gnadengaben des Geistes Gottes, die durch Christus
dem Volk Gottes ohne Beschränkung und ohne Grenzen gegeben wird,
ohne Ansehen von Rasse, Klasse, Ethnizität oder Nationalität. Die
Katholizität der Kirche ist somit, genauso wie die anderen so genannten
Merkmale der Kirche, ein eschatologisches Hoffnungskonzept, das für
alle Völker und Menschen gilt.

Für uns, die wir am Anfang des dritten Jahrtausends Zeugen einer
weltweiten Neugeburt der Kirche sind - Leonardo Boff spricht von
einer ecclesiogenesis -, die sich in vielen neuen Kirchenformen zu
erkennen gibt und, veranlasst durch das ökumenische Gespräch und durch
den interkulturellen Austausch von Ideen und Symbolen über die
Massenmedien und interreligiöse Begegnungen als Folge der weltweiten
Migrationsströme aus Asien und Afrika, mit einer theologischen Osmose

der Traditionen einhergeht, - für uns ist die Vorstellung einer qualitativen

Fülle des Geistes, die noch kommen muss, ein sehr trostreicher
Gedanke. Sie rüstet uns gegen Skeptizismus und Relativismus, die
manchmal mit der Erfahrung von Pluralität und der Betonung des Kon-
textuellen einhergehen. Katholizität schliesst nicht die Vielfalt aus,
sondern Zersplitterung und Separatismus. Sie steuert nicht auf Zentralgewalt

und Uniformität einer weltweiten Kirche hin. Sie verweist nicht auf
eine platonische, übergeschichtliche Einheit der Kirche, geschweige

-"Vgl. unten S. 32-41.

22



Oikoumenë oder der Weg zu einer neuen Katholizität

denn auf die Priorität der so genannten universalen Kirche über alle
lokalen so genannten partikularen Kirchen. Die Katholizität der Kirche
gestaltet sich gerade in den vielen lokalen Glaubensgemeinschaften, die
durch Wort und Sakrament, durch Taufe, Umkehr, Eucharistie und Gebet

zur koinonia am Heiligen und mit den Heiligen (communio sanctorum)

gehören.
Durch ihre Anteilhabe an der Verheissung der Katholizität sind alle

Einzelkirchen aber dazu verpflichtet, jede Rivalität oder Jurisdiktionsansprüche

auf ein bestimmtes «kanonisches Territorium» aufzugeben und
einander in der Mission zu unterstützen statt Proselytismus zu treiben
oder die Grenzen für Apostel anderer Glaubengemeinschaften zu
schliessen. In dieser modernen pluralen Gesellschaft muss auch jeder
Form von Regalismus oder Staatskirchentum ein Riegel geschoben werden.

Christen sind Bürger einer himmlischen Stadt, die überall zu Hause
und trotzdem nur Beiwohner und Passanten sind (1 Petr 1,17; 2,11; Phil
3,20; Hebr 11,13-16; Diognet 5,5).

Die westliche lateinische Christenheit und die Kirche Roms im
Besonderen ist durch eine lange und gefestigte kanonische Tradition und
kulturelle Dominanz über Jahrhunderte in die Versuchung geraten, ihre
Zentralgewalt mit der Katholizität zu identifizieren und die
Glaubensaussage der Katholizität der Kirche nur auf sich selbst zu beziehen.
Ecclesia catholica aber ist weder im Nizänum noch im 2. Vatikanum mit
der Ecclesia romana identisch. Der Versuchung einer solchen Identifikation

ist sogar das 1. Vatikanum, trotz Vorschlägen in dieser Richtung,
nicht anheim gefallen.

Solchem Zentralismus hat sich das 2. Vatikanum stark widersetzt,
weil er die Kreativität der lokalen Kirchen blockiert, die Inkulturation
der jungen Kirchen hindert und die Autokephalie der Schwesterkichen
im ökumenischen Gespräch und damit die Idee der konziliaren Gemeinschaft

zunichte macht23.

23 Die Glaubenskongregation erklärt in ihrem viel kritisierten Schreiben «über

einige Aspekte der Kirche als Communio» vom Jahr 1992 (§ 7): «Die Kirche Christi,

die wir im Glaubensbekenntnis als die eine, heilige, katholische und apostolische
bekennen, ist die Gesamtkirche, das heisst die universale Gemeinschaft der Jünger
des Herrn, die gegenwärtig und wirksam wird in der konkreten Besonderheit und
Verschiedenheit der Personen. Gruppen. Zeiten und Orte. Unter diesen vielfältigen
konkreten Ausdrucksformen der Heilsgegenwart der einzigen Kirche Christi finden
sich seit der apostolischen Zeit jene, die in sich selbst Kirchen sind, da in ihnen,
unbeschadet ihrer Besonderheit, die universale Kirche mit allen ihren Wesensele-

23



Anton Houtepen

Das Verhältnis und die Beziehung der lokalen und der universalen E-
bene der Kirche wurde gut zum Ausdruck gebracht im Dokument «The
Church: Local and Universal» der Gemeinsamen Arbeitsgruppe der Rö-
misch-Katholischen Kirche und des Ökumenischen Rates der Kirchen:

menten gegenwärtig wird. Diese sind darum mach dem Bild der Gesamtkirche>

gestaltet und jede von ihnen ist <ein Teil des Gottesvolkes, der dem Bischof in
Zusammenarbeit mit dem Presbyterium zu weiden anvertraut wird»» Vgl. Kongregation

für die Glaubenslehre. Schreiben an die Bischöfe der katholischen Kirche
über einige Aspekte der Kirche als Communio. 28. Mai 1992 (VApS 107). Bonn
1992. 10; AAS 85 (1993) 838-850.

Das Zitat «nach dem Bild der Gesamtkirche» stammt aus der Konstitution über
die Kirche «Lumen Gentium». Art. 23 (« ...Ecclesiis particularibus. ad imaginem
Ecclesiae universalis formatis...»). und dem Dekret über die Missionstätigkeit «Ad
Gentes». Art. 20. In beiden Fällen jedoch wird die Rolle der Bischöfe der partikularen

Kirchen («...in quibus et ex quibus una et unica Ecclesia catholica exsistit» - LG
23) im Blick auf Einheit und Mission betont. In diesem Sinn würde ich sagen: Die
universale Kirche existiert in und besteht aus lokalen, partikularen Kirchen. Die
Einheit und Sendung der Kirche Christi, der eine Leib Christi, besteht aus vielen
Gliedern, die mit Christus, dem Haupt des Leibes, in seiner Sendung, die ihrerseits
die Sendung Gottes ist, zusammenarbeiten. Das 2. Vatikanum hat nicht von einer
ontologischen Priorität der universalen Kirche gesprochen und auch nicht das Bild
eines Mutter-Tochter-Verhältnisses für die Beziehung der partikularen Kirchen mit
der universalen Kirche verwendet, wie es in § 9 des Schreibens der Glaubenskon-
gregation der Fall ist: «Um den wahren Sinn des analogen Gebrauchs des Wortes
Communio zur Bezeichnung der Gesamtheit der Teilkirchen zu verstehen, muss vor
allem klar gesehen werden, dass diese als <Teile der einen Kirche Christb in einer
besonderen Beziehung gegenseitiger Innerlichkeit zum Ganzen, das heisst zur
universalen Kirche, stehen, weil in jeder Teilkirche <die eine, heilige, katholische
und apostolische Kirche Christi wahrhaft gegenwärtig ist und wirkt>. Daher <kann

die Gesamtkirche nicht als die Summe der Teilkirchen aufgefasst werden und
ebensowenig als Zusammenschluss von Tcilkirchem. Sie ist nicht das <Ergebnis> von
deren Gemeinschaft: sie ist vielmehr im Eigentlichen ihres Geheimnisses eine jeder
einzelnen Teilkirche ontologisch und zeitlich voraus liegende Wirklichkeit. In der
Tat geht nach den Vätern der Kirche die eine und einzige Kirche in ihrem
Geheimnischarakter ontologisch der Schöpfung voraus, und sie gebiert die Teilkirchen
gleichsam als Töchter: sie bringt sich in ihnen zum Ausdruck, ist Mutter und nicht
Produkt der Teilkirchen. In der Zeit tritt die Kirche am Pfingsttag öffentlich in
Erscheinung, in der Gemeinschaft der hundertzwanzig, die um Maria und die zwölf
Apostel versammelt waren. Die Apostel waren die Vertreter der einzigen Kirche und
die zukünftigen Gründer der Ortskirchen. Träger einer an die Welt gerichteten
Sendung. Schon damals spricht die Kirche alle Sprachen.»

Die Fussnote (42) zur Aussage, wonach die eine und einzige Kirche in ihrem
Geheimnischarakter ontologisch der Schöpfung vorausgeht, verweist auf die Autorität

der Kirchenväter und erwähnt Herrn, vis. 2,4 und 2 Gem. 14.2. Beide Texte

24



Oikoumenë oder der Weg zu einer neuen Katholizität

«1. Die Kirche ist das Abbild der Dreieinigkeit, und die Dreieinigkeit ist das

innere Prinzip der ekklesialen Gemeinschaft. Von der Auferstehung bis zur Parusie

ist Gemeinschaft vom Vater gewollt, vom Sohn verwirklicht und durch den

Heiligen Geist in einer Gemeinde und durch eine Gemeinde hervorgerufen. Jede

wahrhaft christliche Gemeinde hat an dieser Gemeinschaft teil und ist Teil des in
Christus und dem Heiligen Geist offenbarten Geheimnisses Gottes. Somit ist die

eschatologische Wirklichkeit bereits gegenwärtig, und die kirchliche Gemeinschaft

bringt die Gemeinschaft des Heiligen Geistes> zum Ausdruck. Gleichzeitig

hat die Kirche eine innere Dynamik auf jene Einheit hin, die im Heiligen
Geist ruht. Um es mit den Worten Cyprians zu sagen: <Die Kirche ist ein Volk,
das durch die Einheit des Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes eins
wird>» (Dom. orat. 23).24

jedoch sprechen von einer präexistenten spirituellen (Clemens) oder himmlischen
(Hermas) Kirche, die zusammen mit Christus im Fleische inkarniert ist, d.h. im
Leibe Christi, die Kirche. Diese Analogie übersteigt die ekklesiologische Beziehung
von den lokalen und der universalen Kirchen und hat sicher nichts mit einer
chronologischen oder ontologischen Priorität der universalen Kirche zu tun.

4 Die Kirche: Lokal und universal. Ein von der Gemeinsamen Arbeitsgruppe
der Römisch-Katholischen Kirche und des Ökumenischen Rates der Kirchen in
Auftrag gegebenes und entgegengenommenes Studiendokument, in: Harding Meyer

u.a. (Hg.), Dokumente wachsender Übereinstimmung. Sämtliche Berichte und
Konsenstexte interkonfessioneller Gespräche auf Weltebene. Band II, 1982-1990,
Paderborn (Bonifatius)/Frankfurt a.M. (Lembeck) 1992, 732-750, hier 733 (englisch
1990). Die Arbeitsgruppe unterstreicht den Umstand, dass es in Gottes Heilsplan nur
eine Kirche gibt, aber dass diese eine Kirche «überall in der Welt in den lokalen
Kirchen gegenwärtig und offenbar» ist (§ 2; ebd., 734). «Die lokale Kirche ist keine
administrative oder rechtliche <Unterabteilung>, kein Teilstück der universalen
Kirche... Die lokale Kirche ist der Ort, wo die Kirche Gottes konkret verwirklicht
wird. Sie ist eine Versammlung von Gläubigen, die vom Geist des auferstandenen
Herrn ergriffen wird und durch Teilnehmen am Leben Gottes zur <koinonia> wird»
(§ 14; ebd., 738 f.). Es ist klar, dass die Kirche katholisch in dem Sinn ist, dass diese

koinonia des Heils eine universale eschatologische Grösse ist und als Evangelium
der ganzen bewohnten Erde angeboten wird (Mt 24,12). Aber es ist in lokalen
Gemeinschaften zu verwirklichen, wie das schon in Jerusalem beim Ptingstereignis der
Fall war: «In der konkreten historischen Situation der Gründung der Kirche hatte das

Lokale Priorität und wird sie bis zur Wiederkehr Christi behalten, weil das Evangelium

jedes Mal an einem bestimmten Ort verkündigt wird und die Gläubigen an
einem bestimmten Ort die Taufe empfangen und die Eucharistie feiern, auch wenn
dies immer und notwendigerweise in Gemeinschaft mit all den anderen lokalen
Kirchen der Welt geschieht. Es gibt keine lokale Kirche, die nicht auf das Evangelium

ausgerichtet ist und nicht mit allen anderen Kirchen in Gemeinschaft steht»

(§23; ebd., 741 f.).

25



Anton Houtepen

Die Katholizität der Kirche besteht deshalb in einem gemeinsamen
Rahmenplan des christlichen Glaubens und Lebens (matrix offaith and

life): Ein gemeinsames Bekenntnis, das auf dem Glaubensbekenntnis

(dem Schemac) Israels aufbaut und das sich in der Gemeinschaft von
Jesus und seinen Jüngern gleichsam formiert hat; eine gemeinsame
Sakramentenpraxis mit Taufe und Eucharistie als Brennpunkte der
memoria Jesu; ein liturgisches Zusammenkommen zum feierlichen
Gedächtnis der Schöpfungsgaben Gottes und zum Gebet der Fürbitte und
der Anbetung; eine gemeinsame moralische Praxis des Lebens nach den

Geboten Gottes in der Nachfolge Jesu und ein Amt der episkopë, der

Beauftragung mit dem Dienst des Wortes und der Aufsicht über die
Treue zum Evangelium und der Glaubensregel in Lehre, Leben und

Sendung der Kirche".
Dieser gemeinsame Rahmenplan des Glaubens und des christlichen

Lebens, der uns über die Jahrhunderte hindurch überliefert wurde,
funktioniert faktisch in den verschiedenen Sprachen und Kulturen immer
wieder neu und anders. Es ist weder ein fixiertes depositum fidei noch
ein unveränderliches sittliches Gesetz, sondern gerade der Rahmen der

legitimen Vielfalt, die aus der Interaktion von Tradition und kulturellem
Kontext entsteht. Solange die konkreten Kirchen die Intention haben,
diesen Rahmenplan zu beachten, muss ihre Legitimität und Katholizität

angenommen, präsumiert werden.
Wenn aber eine Kirche oder kirchliche Gemeinschaft, nach ökumenischer

konziliarer Beratung, die Entscheidungen der Mehrheit der
kirchlichen Repräsentanten verwirft, wird sie nach altem konziliaren
Brauch von der katholischen koinonia ausgeschlossen, bis sie sich bessert

und die Vertreter und Glieder der anderen Kirchen wieder in ihre
Gemeinschaft zulässt. Es gehört also zum Glaubensrahmen der Katlioli-

«Alle weltweiten christlichen Gemeinschaften können im allgemeinen der
Definition der lokalen Kirche als einer Gemeinschaft von getauften Glaubenden
zustimmen, in der das Wort Gottes gepredigt wird, der apostolische Glaube bekannt
wird, die Sakramente gefeiert werden, das der Welt geltende Erlösungswerk Christi
bezeugt wird und ein von Bischöfen oder anderen Amtsträgern ausgeübtes Amt der

Episkope der Gemeinschaft dient» (§ 15; ebd.. 739). Der irrtümlicherweise verkürzte

deutsche Text ist korrigiert nach dem englischen Original (Anm. der Red.).

Vgl. auch die entsprechenden Erklärungen der Vollversammlungen des ÖRK
von Neu Delhi (1961). Uppsala (1968), Nairobi (1975), Canberra (1991) sowie die

Aussagen des Dekrets über den Ökumenismus des 2. Vatikanums «Unitatis
redintegratio», Art. 22.

26



Oikoumenë oder der Weg zu einer neuen Katholizität

zität, die Glieder und Leiter anderer Kirchen im Prinzip zu den eigenen
Versammlungen um Wort und Sakrament einzuladen und zuzulassen26.

Dies bedeutet zugleich, dass solche Kirchen, die Mitgliedern anderer
katholischer Kirchen, die den katholischen Rahmenplan des Glaubens
und des Lebens akzeptiert haben und danach handeln, die Zulassung als

Gäste am Tisch des Herrn verweigern, ihre eigene Katholizität aufs

Dieses Kriterium, die konziliare Struktur der Entscheidungsfindung in der
Kirche anzunehmen und sich ihr unterzuordnen - das konziliare Prinzip -, ist in der
ökumenischen Bewegung auf vielerlei Weise in Geltung und höchst bedeutsam für
den heutigen interkulturellen religiösen Pluralismus. In erster Linie dürften sich nur
jene Kirchen - gemäss dem Glaubenssymbol von Nizäa-Konstantinopel (381) -
katholisch nennen, die bereit sind, es als ökumenisches Glaubensbekenntnis
anzunehmen. Alle orthodoxen Kirchen des Ostens, die römisch-katholische Gemeinschaft

von Kirchen, die Kirchen der Anglican Communion, die Kirchen der
Reformation und die altkatholischen Kirchen der Utrechter Union heissen zu Recht katholische

Kirchen. Aber auch die so genannten Nestorianer und Monophysiten, die
Nizäa annehmen, sind infolgedessen katholische Kirchen, welche den katholischen
Rahmenplan des christlichen Glaubens und Lebens gemeinsam haben. Nicht alle
Kirchen genügen freilich diesem Kriterium, auch wenn sie zum Ökumenischen Rat
der Kirchen gehören. Die Ökumene leidet an der Tendenz, die Identität lokaler
Gemeinschaften und Kulturen hochzuschätzen und Separatismus als eine Methode
der Evangelisation zu betreiben. Die klassischen unitarischen Traditionen und viele
neue Formen christlicher Kirchen - so etwa Teile der unabhängigen afrikanischen,
afro-brasilianischen und neupfingstlichen Gemeinschaften sowie verschiedene

evangelikale Bewegungen - möchten nicht an diesem konziliaren Massstab der
Katholizität gemessen werden. Einige würden gar behaupten, man müsse aus Treue

zum Evangelium ganz, anderen Kriterien des christlichen Glaubens und Lebens

genügen als diesem traditionellen Rahmenplan der historischen Kirchen. Sie würden
beanspruchen, sich an ein «volleres Evangelium» zu halten und eine tiefer greifende
Bekehrung anzustreben, deren Früchte in den Gaben des Heiligen Geistes erkannt
werden können. Sie haben natürlich dann Recht, wenn der Rahmenplan der Katholizität

auf eine allzu formale und rationalistische Art interpretiert wird, als
Übereinstimmung mit dogmatischen Formulierungen, rituellen Regeln, einem moralischem
Kodex oder gar als Gehorsam gegenüber dem Lehramt der Kirche bei gleichzeitiger
Vernachlässigung oder Geringschätzung der Früchte des Geistes. Aber wenn das

Kriterium der Fruchtbarkeit oder inneren Erfahrung des Geistes den konziliaren
Rahmenplan des christlichen Glaubens und Lebens ersetzt, statt ihn als Korrektiv zu

ergänzen, dann können solche Kirchen und Bewegungen nicht mehr katholisch

genannt werden. Ähnliches könnte von Kirchen mit geschlossener oder ausgrenzender

Mitgliedschaft gesagt werden, wie etwa nach Rassen getrennte weisse oder
schwarze Kirchen, exklusive schwule oder Frauenkirchen, Kirchen, die nur Reiche
oder gar nur Aktionäre der betreffenden Kirche willkommen heissen.

27



Anton Houtepen

Spiel setzen. Sie würden das Urteil vom Presbyter Johannes über

Diotrephes (3 Joh 5-10) über sich herabrufen:

«Lieber Bruder, du handelst treu in allem, was du an den Brüdern, sogar an
fremden Brüdern tust. Sie haben vor der Gemeinde für deine Liebe Zeugnis
abgelegt. Du wirst gut daran tun. wenn du sie für ihre Reise so ausrüstest, wie es

Gottes würdig ist. Denn für seinen Namen sind sie ausgezogen und haben von
den Heiden nichts angenommen. Darum sind wir verpflichtet, solche Männer
aufzunehmen, damit auch wir zu Mitarbeitern für die Wahrheit werden. Ich habe

der Gemeinde geschrieben. Aber Diotrephes, der unter ihnen der Erste sein will,
erkennt uns nicht an. Deshalb werde ich, wenn ich komme, an sein Tun und
Treiben erinnern. Mit bösen Worten hetzt er gegen uns und gibt sich damit noch
nicht zufrieden; sondern er selbst nimmt die Brüder nicht auf und hindert alle
daran, die es tun wollen, und schliesst diese aus der Gemeinde aus.»27

27 Mit einer ähnlichen Einstellung sollten die historischen Kirchen bereit sein,
sich auf einen Dialog einzulassen und Gemeinschaft anzubieten gegenüber jenen
jungen Kirchen (emerging churches), die unter schwierigen gesellschaftlichen
Bedingungen in Hausgemeinschaften wie etwa in China, in Basisgemeinden wie etwa
in Indien, weltweit in charismatischen Gemeinden oder in Stammesgemeinden in
Afrika entstehen. Wahre Katholizität verwirft schliesslich nicht Vielfalt der Formen
und sollte daher mit Geduld diesen Gemeinden bei ihrem Aufbau Unterstützung
anbieten, sie sollte mit dem guten Willen und der richtigen Glaubensintention
(«intendo fidei», «intendo faciendi quod fach ecclesia») der jungen Kirchen rechnen.
Die Bereitschaft solcher Gemeinschaften, mit den anderen und älteren Kirchen als

Schwesterkirchen in Kontakt zu treten, Mitglieder und Leitungsverantwortliche
anderer Kirchen in ihrer Mitte willkommen zu heissen und mit ihnen synodal über
«den Glauben der Kirche durch die Jahrhunderte» (Lima-Dokument 1982, Vorwort)
zu beraten, wäre ein zuverlässiges Kriterium für eine gegenseitige Annahme in der
einen koinonia des Glaubens und ein Heilmittel gegen die Krankheit separatistischer
Alleingänge. Eine interkulturelle Ekklesiologie impliziert auch den Austausch kon-
textueller Theologien im interkonfessionellen und interreligiösen Dialog, ohne dass

jedoch dabei vergessen werden darf, dass jede wie auch immer kon7ipierte Theologie

an ihrem eigentlichen Zentrum und der grundlegenden Beziehungsgrösse
festhalten muss: dem Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs, dem Vater Jesu und der Quelle
der Leben spendenden Ruach JHWH. an deren Früchte der Gerechtigkeit und des

Friedens wir uns in der Hoffnung auf das Reich Gottes und die endgültige Bewahrung

der Schöpfung erfreuen dürfen.
In dieser Hinsicht bleibt die Katholizität ein eschatologisches ökumenisches

Wesensmerkmal der Kirche, das noch nirgends vollständig verwirklicht, aber uns in

vorläufiger Weise in Wort und Sakrament, dem Modus der Teilhabe an der vollen
koinonia des Lebens des dreieinen Gottes, gegeben ist.

28



Oikoumenë oder der Weg zu einer neuen Katholizität

4. Ich glaube an den Geist des rettenden Gottes, der die Kirche auf
Propheten und Aposteln aufgebaut hat und der das immer wieder tun wird

Das schwierigste Merkmal der Kirche ist vielleicht ihre Apostolizität.
Was heisst hier apostolisch? Das übliche Verständnis war, dass die Kirche

von den Aposteln aufgebaut und nach ihren Satzungen und Lehren
durch die Geschichte hindurch den wahren Glauben und die treue Nachfolge

bewahrt hat. So formuliert es der Limatext (Amt 34):

«Im Glaubensbekenntnis bekennt die Kirche, dass sie apostolisch ist. Die Kirche
lebt in Kontinuität mit den Aposteln und ihrer Verkündigung. Derselbe Herr, der
die Apostel aussandte, ist weiterhin in der Kirche gegenwärtig. Der Geist hält
die Kirche in der apostolischen Tradition bis zur Vollendung der Geschichte im
Reich Gottes. Apostolische Tradition in der Kirche bedeutet Kontinuität in den
bleibenden Merkmalen der Kirche der Apostel: Bezeugung des apostolischen
Glaubens. Verkündigung und neue Interpretation des Evangeliums. Feier der
Taufe und der Eucharistie. Weitergabe der Amtsverantwortung. Gemeinschaft in
Gebet. Liebe. Freude und Leiden, Dienst an den Kranken und Bedürftigen. Einheit

unter den Ortskirchen und gemeinsame Teilhabe an den Gaben, die der Herr
jeder geschenkt hat.»28

Neu an der obigen Formulierung ist erstens, dass die Apostolizität der

Kirche nicht nur auf das kirchliche Amt bezogen wird, sondern auf das

christliche Leben als ganzes; zweitens, dass der Begriff der Tradition
hier als «lebendige Tradition», als Tradition «nach vorne» verstanden
wird und nicht nur rückwärts gewandt wie in der Regel des Vinzenz von
Lerinum: «quod ubique, quod semper, quod ab omnibus creditum est».

Apostolisch meint ja auch missionarisch, auf die Fülle der Zeiten hin
orientiert «bis zur Vollendung der Geschichte im Reich Gottes». Die

ganze Ekklesiologie wird so zur Soteriologie, Kirche und Reich Gottes
werden korreliert, Ekklesiologie und Eschatologie sind keine Gegner
mehr.

Nun entsteht aber auch ein neues Problem. Wo findet man denn diese

Apostolische Tradition? Ist der Glaubensrahmen, den die Formulierung

des Lima-Dokuments als Inhalt der Tradition konstruiert und den

wir gerade auch schon als Inhalt der Katholizität der Kirche formuliert
haben, nicht eine zu platonische Idee der Tradition, die man fast in allen
Kirchen auf irgendeiner Weise anträfe? Bis vor kurzem war es eine feste

°K Taufe, Eucharistie und Amt (wie Anm. 20), 579.

29



Anton Houtepen

Überzeugung in der «Kommission für Glauben und Kirchenverfassung»,

dass dieser Glaubensrahmen eine vom Geist Gottes durch die
Jahrhunderte hindurch getragene Heilsrealität sei, die sich trotz der
Kirchenspaltungen in allen katholischen Kirchen durchgehalten hat. Eben
dies meinte die im Vorwort des Lima-Dokuments eingeführte Wendung
«Glaube der Kirche durch die Jahrhunderte».

Aus den Antworten der Kirchen zum Lima-Text stellte sich aber

heraus, dass eine solche, die getrennten konfessionellen Traditionen
übergreifende und nicht verloren gegangene Apostolizität nicht von allen
Kirche anerkannt wird. Solange man diese Apostolizität nur für sich
selbst und gegen andere Kirchen beansprucht, wird sich wohl auch

schwerlich ein gemeinsames Bewusstsein des Wirkens des Heiligen
Geistes in anderen Kirchen einstellen.

Innerhalb der «Kommission für Glauben und Kirchenverfassung» hat

es auch eine kleine Auseinandersetzung zwischen der damaligen
Vorsitzenden Mary Tanner und dem damaligen Direktor Günther Gassmann
über den Traditionsbegriff gegeben, in welcher die Wendung «Glaube
der Kirche durch die Jahrhunderte» problematisiert bzw. angegriffen
wurde. Gibt es in Wirklichkeit etwas anderes als die unterschiedlichen
konkreten kirchlichen Traditionen? Ist die Idee einer schon vorhandenen,

alle Differenzen übersteigenden Einheit, wie sie von Mary Tanner,
Jean-Marie R. Tillard, Max Thurian und den anderen Mitgliedern des

Lima-Redaktionsausschusses verteidigt wurde, nur eine «Abstraktion»,
wie Günther Gassmann zu meinen schien, eine «platonische Illusion»
oder die romantische Vorstellung einer «ungeteilten Kirche des ersten

Millenniums», wie sie von Tanner in Stavanger 1985 noch als

wesensnotwendige Idee für die zukünftige Einheit der Kirche verteidigt worden
war29? Wenn die Differenzen als solche Träger und Ausdruck der einen

Über diese Auseinandersetzung siehe Gerard Kelly. Recognition.
Advancing Ecumenical Thinking (AmUSt.TR 186), New York (Lang) 1996, 196-200.
Die Position von Mary Tanner findet sich in: Thomas F. Best (Hg.). Faith and
Renewal. Reports and Documents of the Commission on Faith and Order. Stavanger
1985, Norway, 13-25 August (FOP 131), Geneva (WCC) 1986, 77-83, bes. 79-80.
Die Position von Günther Gassmann ist nachzulesen, in: Minutes of the Meeting of
the Standing Commission held at the Hoffbauer-Stiftung, Potsdam GDR, 13-20 July
1986 (FOP 134), Geneva (WCC) 1986. 15: "Certainly the responses clearly reveal
that one's own doctrinal tradition and ecclesiastical practices are among the essential
criteria for evaluation and judgement. That is not only understandable, but also

legitimate since there is no faith of the church through the ages> (Preface to BEM)

30



Oikoumenë oder der Weg zu einer neuen Katholizität

Tradition sind und nicht mehr einem normativen Verständnis einer allen

gemeinsamen Tradition unterliegen, wird das Hören der Kirchen aufeinander

tatsächlich eine Frage des Respekts, der Neugier nach dem Fremden,

der kommunikativen Verständigung und der guten Beziehungen.
Nicht das dies alles unwichtig wäre, im Gegenteil, aber es reicht nicht

aus, um die kirchlichen Spaltungen und Schismen zu überwinden
Deshalb waren M. Tanner und später Nicholas Apostola davon
überzeugt, im Rahmen der Diskussionen über die Zukunft der ökumenischen

Bewegung warnend betonen zu müssen, dass man hier mit psychologischen

Kategorien allein nicht auskomme31. Der Grundgedanke einer

«lebendigen Tradition», wie er von George Florovsky geprägt wurde
ist somit ein valables ökumenisches Konzept, das in Montreal und auf
dem 2. Vatikanischen Konzil angesprochen wurde: Die gegebene kirchliche

Einheit, die vom Geist Gottes gewirkten Gaben des Heils in Wort
und Sakrament übersteigen die konfessionellen Grenzen und Differenzen

und bilden einen Grundkonsens, worauf die christliche koinonia
ruht. Gerade das ist mit der Apostolizität der Kirche gemeint, dass sie

eben nicht unsere Erfindung, nicht unser Konstrukt und deshalb auch

nicht der Besitz irgendeiner konfessionellen Tradition sein kann. Ein

eng konfessionelles, auf Differenzen gebautes Traditionsverständnis
verwechselt tatsächlich die Träger der Tradition mit deren Inhalt und
den Inhalt mit deren Formulierungen und Formen. Ich für mich würde
mich am scholastischen Axiom eines Albertus Magnus orientieren, das

von Thomas von Aquin übernommen und von Edward Schillebeeckx in
seiner Hermeneutik verfeinert wurde - ein Axiom, das mir für den

Begriff einer lebendigen Tradition und einer neuen Katholizität ungeheuer

in abstraction from the confessional and ecclesial traditions through which this faith
comes to expression" (Hervorhebung A.H.).

30
Vgl. Olav F. Tveit, Mutual Accountability as Ecumenical Attitude. A Study

in Ecumenical Ecclesiology Based on Faith and Order Texts 1948-1998, Oslo
(Norwegian Lutheran School of Theology) 2001 (Diss, theol. Oslo. 2002).

31
Vgl. NICHOLAS K. APOSTOLA, Mutual Accountability and the Quest for Unity,

ER 50 (1998) 301-306.
32

Vgl. etwa Georges Florovsky, Apostolic Tradition and Ecumenism, in:
ders.. Ecumenism I. A Doctrinal Approach. Collected Works 13, Vaduz
(Büchervertriebsanstalt) 1989. 151-159 (EV 1963); ders., The Function of Tradition in the

Ancient Church, in: ders., Bible, Church, Tradition: An Eastern Orthodox View.
Collected Works 1, Belmont MA (Nordland) 1972, 73-92 (EV 1963).

31



Anton Houtepen

wichtig zu sein scheint: «fides non est ad enuntiabile sed ad rem».11 Wir
sind die Erben Israels und in Christus wiedergeborene Kinder Gottes,
die dem Gottesbund nur ihm und nicht uns selber, geschweige denn

unseren Konfessionen verdanken. Die Kirche als apostolische Kirche ist
nicht eine Sammlung von konfessionellen Heüsinstrumenten, die uns
bei unserer Gottesbeziehung und Sinngebung oder bei unserem religiösem

Wohlbefinden dienlich sind, sondern die durch einen gemeinsamen
Glaubensrahmen kohärente Gestalt des Heils, der lebendige Leib des

Gekreuzigten und Auferstandenen, in dem Gott unter uns gewohnt hat
und der mit uns bleibt bis an das Ende der Welt.

Unitatis redintegratio - der Beitrag der Altkatholischen
Kirchengemeinschaft zu einer ökumenischen Ekklesiologie

In den vor den Bischöfen der altkatholischen Utrechter Union vorgetragenen

Überlegungen zu einer neuen Katholizität der Kirche wurde die
Ansicht ausgesprochen, dass die ökumenische Bedeutung der altkatholischen

Kirchengemeinschaft primär «in ihrem ekklesiologischen Dienst
an einer kommenden neu-katholischen Kirche, die sich als Communion

of Communions verstehen wird», begründet ist, und es wurde die Erwartung

ausgesprochen, dass die altkatholische Kirche «in ihrem ökumenischen

Rahmenplan, den sie vorbereitet, die Prolegomena zu einer jeden
künftigen Ekklesiologie, die als ökumenisch wird auftreten können»,
angeben werde34.

Unitatis redintegratio: Aufhebung des Schismas oder Aufhebung der
Konfessionen

Das 2. Vatikanische Konzil hat in seinem Dekret «Unitatis redintegratio»

(UR) die Kriterien der Teilnahme der Römisch-Katholischen Kir-

Thomas von Aquin. Summa Theologiae 11,11 q.l a.2 ad 2: «...quod in symbolo
tanguntur ea de quibus est fides inquantum ad ea terminatur actus credentis: ut ex
ispo modo loquendi apparet. Actus autem credentis non terminatur ad enuntiabile.
sed ad rem: non enim formamus enuntiabilia nisi ut per ea de rebus Cognitionen!
habeamus, sicut in scientia, ita et in fide.»

34
Vgl. oben S. 13. Hier folgt der zweite, kürzere Teil der Ausführungen, die der

Autor auf der Sitzung der Internationalen Altkatholischen Bischofskonferenz (IBK)
am 22. Juni 2005 in Doorn/Driebergen NL vorgetragen hat.

32



Oikoumenë oder der Weg zu einer neuen Katholizität

che an der ökumenischen Bewegung herausgestellt. Obwohl sie ihre
eigene Schuld an den Kirchenspaltungen der Vergangenheit anerkennt
und aufruft zu Reformen, innerlicher Bekehrung, wechselseitigem
Verständnis, ökumenischer Erziehung und theologischen Neuformulierungen,

die im Dialog mit den anderen Kirchen und Kirchengemeinschaften
gefunden werden müssen, wird nirgends klar und deutlich, wie und
inwieweit die existierenden Konfessionen, die aus den Kirchenspaltungen

entstanden sind, in der verlangten Einheit der Kirche bewahrt werden

könnten. Es wird (in UR 19-24, bes. 22) zwar sehr respektvoll von
den anderen Konfessionen des Abendlandes gesprochen; eigens erwähnt
wird auch die Anglikanische Kirchengemeinschaft (13). Hervorgehoben
wird die spezielle Bedeutung der Orthodoxen Kirchen des Ostens und
der Orientalisch-Orthodoxen Kirchen (14-18). Dem vielfach von den
Orthodoxen Kirchen inkriminierten Unionsmodell - dem Uniatismus -
wird abgeschworen. In § 14 wird die Vielfalt der apostolischen
Überlieferungen und der kulturellen Unterschiede zwischen Ost und West
gewürdigt und die Autokephalie der Ostkirchen rezipiert. Ihre Sakramente
und Ämter, ihre Spiritualität und Klostertraditionen sowie ihre eigene
Kirchenordnung, Disziplin, Liturgie und Theologie werden als Teil der
vollen Katholizität und Apostolizität der Kirche anerkannt (16-17). Die
Bewahrung dieses Erbes der östlichen Kirchen wird als wesensnotwendig

für die Bewahrung der ganzen kirchlichen Tradition und für die

Verwirklichung einer erhofften Versöhnung proklamiert (14-15). Die
schon mit Rom unierten Kirchen haben eine wichtige Vermittlungsrolle,
wie auch die orthodoxen Migrationskirchen im Westen. Apg 15,28 wird
zitiert als ökumenisches Prinzip der Versöhnung: einander weiter keine
Last auflegen als nur das Notwendige.

In Bezug auf die Kirchen aus der Reformation und den Erweckungs-
bewegungen des 19. Jahrhunderts zeigt UR grössere Bedenken. Zwar
wird die Anglikanische Gemeinschaft eigens erwähnt (13), aber nicht
eigens beschrieben. Die Kirchen der Utrechter Union werden anscheinend

pauschal zu den von der Kirche Roms getrennten Kirchen und
kirchlichen Gemeinschaften des Westens gerechnet35. Ihr christozentri-
sches Bekenntnis, ihr Leben aus der Heiligen Schrift, ihr geistliches

35 Sie werden nur in den Anmerkungen zu den emendationes erwähnt: Acta Concilii
Vaticani Secundi, Schema Decreti de Oecumenismo, Modi, III, caput III De Eccle-

siis et de Communitatibus Ecclesialibus a Sede Apostolica Romana Seiunctis, Typis
Polyglottis Vaticanis, 1964, Modi 14 (zu UR 13), 1 (zu UR 19) und 8 (zu UR 22).

33



Anton Houtepen

Leben und vor allem ihre sakramentale Praxis und Lehre der Taufe und
des Abendmahls werden positiv gewürdigt, wenn auch auf all diesen
Gebieten ein vertiefter Dialog notwendig sei. Vor allem die
Glaubensgemeinschaft in Taufe und Abendmahl zielt auf vollere Kirchengemeinschaft

hin. Als problematisch wird in erster Linie das Amtsverständnis
der Reformationskirchen und die Form oder sogar das Fehlen der
Ordination betrachtet.

Ökumenische Binnenmärkte

Nun hat sich seit dem Anfang der ökumenischen Bewegung und auch
nach dem 2. Vatikanum in der konfessionellen Landschaft viel verändert.

Die grobe Zweiteilung der nicht mit Rom verbundenen Kirchen,
wie sie in UR vorliegt, ist sicher überholt. Es haben sich vielmehr
unterschiedliche ökumenische «Binnenmärkte» gebildet, die eigene ökumenische

Vereinbarungen über Kirchengemeinschaft erreicht haben.
Eine erste Gruppe von Kirchen, die zueinander gefunden haben, sind

die Kirchen der lutherischen und der calvinischen Tradition. Die Leuenberger

Kirchengemeinschaft (jetzt «Gemeinschaft Evangelischer
Kirchen in Europa» genannt), die 1973 auf der Basis der Konkordie von
Leuenberg gegründet wurde, umfasst heute 104 Kirchen, die sich über
den Lutherischen Weltbund und den Weltbund Reformierter Kirchen als

eine Communion of Communions zu verstehen angefangen haben.
Die zweite Gruppe besteht aus den britischen und irischen anglikanischen

Kirchen einerseits und verschiedenen evangelischen Kirchen in
den nordischen und baltischen Ländern, in Deutschland und in Frankreich

andererseits, wofür die Stichworte Porvoo, Meissen und Reuilly
stehen. Mittels der danach genannten Vereinbarungen, denen noch das

Konkordatsdokument «Called to Common Mission» der Evangelisch-
Lutherischen Kirche in Amerika und der amerikanischen Episkopalkirche

an die Seite zu stellen ist, haben diese Kirchen wechselseitig eine
volle oder eine weitgehende Kirchengemeinschaft ausgesprochen, die
nicht nur Kanzel- und Abendmahlsgemeinschaft, sondern auch
Teilnahme an konziliaren oder synodalen Prozessen und an Ordinationsli-
turgien umfasst36. Die Altkatholische Kirche ist durch ihre Bonner Ver-

Die erwähnten Erklärungen von Kirchengemeinschaft finden sich in deutscher
Übersetzung in: Harding Meyer u.a. (Hg.) Dokumente wachsender Übereinstimmung

[DwÜ]. Sämtliche Berichte und Konsenstexte interkonfessioneller Gespräche

34



Oikoumenë oder der Weg zu einer neuen Katholizität

einbarung von 1931 mit der Anglikanischen Kirchengemeinschaft von
diesen ökumenischen «Marktbewegungen» mitbetroffen.

Ein dritter Kreis hat sich unter den Kirchen des Ostens formiert, wo
die altorientalischen Kirchen der Syrer und Kopten und der Assyrer sich
sowohl mit Rom wie mit dem Ökumenischen Patriarchat über die

Interpretation des Konzils von Chalzedon, das sie nicht rezipiert haben, im
Lichte des Konzils von Nizäa, das sie wohl vollends rezipiert haben, im
Prinzip verständigen konnten. Volle Kirchengemeinschaft gibt es hier
noch nicht, aber freundliche Beziehungen sind schon entstanden.

Auch die Gruppe der evangelikalen, charismatischen, unabhängigen
und pentekostalen Kirchen kennt verschiedene ökumenische Bündnisse,
wie die Weltweite Evangelische Gemeinschaft, die Weltkonferenz von
Pfingstkirchen und die Organisation von Afrikanischen Unabhängigen
Kirchen.

Die zweite hier genannte Gruppe scheint mir für einen spezifisch
ökumenischen Beitrag der Kirchen der Utrechter Union die geeignetsten
Partner zu liefern. Alle diese Kirchen verstehen sich als katholische
Kirchen in dem oben erwähnten Sinne einer qualitativen Beziehung
zur apostolischen Tradition und Mission, und sie haben Formen von
episkopë bewahrt, die in vielen Fällen auch den historischen Episkopat
beinhalten oder auf die Wiederherstellung der successio apostolica
durch die Verbindung mit bischöflichen Kirchen hinstreben. Die
Altkatholische Kirchengemeinschaft dürfte in der Lage sein, diese Tendenz
zu verstärken. Sie würde damit ihre eigene historische Identität nicht
verleugnen und würde so zur Brückenkirche zwischen den nicht

auf Weltebene. Band 3: 1990-2001, Paderborn (BonifatiusVFrankfurt a.M. (Lembeck)

2003, 723-835
37 Ich würde dies in Anlehnung an meinen auf der Versammlung der Soeietas

Oecumenica in Sibiu vom Jahre 2004 gehaltenen Vortrag so umschreiben: «Diese
Kirchen akzeptieren das konziliare Prinzip: Sie rezipieren konziliare Strukturen der

Entscheidungsfindung und unterziehen sich ihnen. Sie nehmen das Nizänische
Glaubenssymbol als ökumenisches Glaubenssymbol der Kirchen an. Sie anerkennen
den Wert der apostolischen Tradition und innerhalb ihrer die bischöfliche Sukzession

als ein Zeichen - nicht als eine Garantie - der Treue zum Evangelium Jesu

Christi und der Einheit der Kirche. Sie haben ein gemeinsames sakramentales Leben
in Taufe, Busse, Konfirmation. Ordination und Eucharistie und versuchen, auf der
Basis von regelmässigen synodalen Beratungen und Entscheidungen und mit
üblicherweise grossem Respekt für das persönliche Gewissen der Mitglieder gemeinsamen

moralischen Grundsätzen eines christlichem Lebens zu folgen. Sie veranstalten

gemeinsame Missions- und Evangelisationsprojekte.»

35



Anton Houtepen

bischöflichen und den bischöflichen Kirchen aus der Zeit der Reformation

einerseits und den katholischen Kirchen der altkirchlichen Pentarchie

andererseits.

Die ökumenischen Beziehungen zur Römisch-Katholischen Kirche

Keine wahrhaft katholische Kirche darf sich mit den entstandenen
Konflikten und Spaltungen zwischen ehemaligen Schwesterkirchen einfach
abfinden. Gerade die Kirchen, die nicht im Streit über Glaubenswahrheiten,

sondern über Kirchenstrukturen auseinander gegangen sind, sollten
bereit sein, einander die Hand zur koinonia zu reichen und ihre
schwesterlichen Beziehungen wiederherzustellen.

Die Beziehungen der genannten, von der alten Pentarchie unabhängigen

katholischen Kirchen zu den katholischen Kirchen, die in der
Gemeinschaft mit der Kirche von Rom stehen, sind durch bilaterale
Dialoge über Amt und Sakramente, über Kirche und Rechtfertigung und
über Lehramt und Disziplin vertieft worden. Die Anglikanische
Gemeinschaft hat über ihre Dialogkommission mit Rom (ARCIC) sogar
einen Vorschlag für ein gemeinsames Verständnis und eine gemeinsame
Gestalt eines verbindlichen Lehramtes und Petrusdienstes erarbeitet38,

worin viele altkatholische ekklesiologische Vorstellungen, aber auch
kritische Anfragen an der römisch-katholischen Lehramtsgestaltung
aufgenommen worden sind. Der gerade begonnene internationale rö-
misch-katholische-altkatholische Dialog könnte bei diesen Ergebnissen
anknüpfen.

In den Niederlanden hat eine Gruppe von Theologen einen
Vorschlag zur tieferen Verständigung und wachsenden kirchlichen Gemeinschaft

erarbeitet unter dem Titel «Das gemeinsame Erbe in Freude
miteinander teilen» - einem Zitat aus UR 439.

Der Text besagt, dass es zwischen den beiden katholischen Kirchen
in den Niederlanden keine Glaubensunterschiede im Verständnis der
Kirche, im Dienst am Wort und den sieben Sakramenten und im
Verhältnis von Schrift und Tradition gibt. Beide Kirchen anerkennen die
Gültigkeit der Beschlüsse der ökumenischen Konzile der ersten acht

38 The Gift of Authority. Authority in the Church III. An Agreed Statement by
the Anglican - Roman Catholic International Commission ARCIC, London (CTS) /
New York (CPI) 1999; deutsch, in: DwÜ III (wie Anm. 4), 262-289.

39
Vgl. die deutsche Übersetzung des Textes, in: IKZ 94 (2004) 249-276.

36



Oikoumenë oder der Weg zu einer neuen Katholizität

Jahrhunderte wie auch die Dekrete der mittelalterlichen Reformkonzilien

und des Trienter Konzils, soweit diese nicht mit früheren Beschlüssen

ökumenischer Konzile im Widerspruch stehen. Beide Kirchen
betrachten regelmässige konziliare Beratungen über die Ausrichtung des

Evangeliums in neuen Kontexten als sehr wertvoll und möchten dabei

die Glaubensregel des Vinzenz von Lerinum zum Leitfaden nehmen.

Diese Regel schliesst Veränderungen nicht einfach aus, sondern fordert
dazu auf, diese in gemeinsamer Beschlussfassung mit den anderen
Kirchen und unter ständiger Orientierung an den Quellen der Tradition
vorzunehmen. Lehraussagen oder Entscheidungen, die jede Kirche für
sich, ohne Beteiligung der anderen Kirche, gemacht oder getroffen hat,

binden die Mitglieder der anderen Kirche nicht, aber beide Kirchen sind

zum Gespräch darüber bereit.
Keine Meinungsverschiedenheit besteht zwischen ihnen über die

Notwendigkeit und die Bedeutung der apostolischen Aufsicht oder der

apostolischen Sukzession im Bischofsamt, das zusammen mit dem Amt
von Presbytern und Diakonen seit den ersten Jahrhunderten als wesentlich

für den Aufbau der Kirche Christi betrachtet wird. Für beide
Kirchen wurzelt eine autoritative Leitung der Kirche im Blick auf die Treue

zur apostolischen Tradition und die Bewahrung der kirchlichen koinonia
im apostolischen Sendungsauftrag. Die Ordination zum kirchlichen Amt
sehen sie als ein sakramentales Zeichen, wobei unter Handauflegung
und Gebet um den Heiligen Geist durch die Kirche dafür ausgewählte
und darauf vorbereitete Personen zu Zeugen und Boten Christi geweiht
werden.

Meinungsverschiedenheiten begegnen in erster Linie bei den im Laufe

der Jahrhunderte getroffenen - stets auch mit bestimmten
Glaubensüberzeugungen verbundenen - Entscheidungen, die sich auf
Kirchenstrukturen beziehen: das Verhältnis zwischen lokaler Kirche und dem
weiteren Kirchenverband, die Autorität und die Arbeitsweise von Synoden

und Konzilen, die Stellung des Bischofs von Rom, die Rolle der
Laien bei kirchlichen Entscheidungen und beim autoritativen Lehren der

Kirche, das Verfahren der Bischofswahl und die Zulassungsbedingungen

zu den kirchlichen Ämtern.

Die entscheidende Bruchstelle liegt gerade hier: bei der Lehre und
Praxis der Bischofsernennung und beim Jurisdiktionsprimat und dem
Lehramt des römischen Bischofs, wie es das 1. Vatikanische Konzil
festgelegt hat. Hier hat die Altkatholische Kirche der Niederlande sich

37



Anton Houtepen

immer auf den Standpunkt gesetzt, dass die lokale Kirche in der Wahl
ihres Bischofs völlig frei sein sollte und dass nur ein allgemeines Konzil
die ganze Kirche bindende Lehraussagen verabschieden kann, sodass

die Beschlüsse des 1. Vatikanums als ungültig betrachtet werden müssen.

Weil über beide Punkte in bilateralen Dialogen neue Einsichten
gereift sind, ist die Altkatholische Kirche der Niederlande bereit, diese
auch im Gespräch mit der Römisch-Katholischen Kirche einzubringen.
Es wird darauf hingewiesen, dass auch in der Römisch-Katholischen
Kirche hinsichtlich Bischofswahl zwei Traditionen gültig sind (CIC
1983 can. 377 § 1), dass die lateinische Kirche die Wahl seit dem
Tridentiner Konzil immer stärker direkt dem römischen Bischof anvertraute,

die griechische (katholische) Kirche aber diese bis heute der eigenen
Diözesansynode überlässt und Rom die Wahl konfirmiert. Ein offenes
Gespräch über Vor- und Nachteile beider Formen wäre im Lichte
ökumenischer Entwicklungen und innerkirchlicher Strömungen in der
Römisch-Katholischen Kirche nicht ausgeschlossen. Die Verschiedenheit
der Modelle sollte aber zur Wiederherstellung der Kirchengemeinschaft
zwischen den beiden Kirchen kein entscheidendes Hindernis sein.

Auch über einen möglichen Petrusdienst des Bischofs von Rom wäre
ein ökumenisches und multilaterales Gespräch erwünscht, zumal Papst
Johannes Paul IL in seiner Enzyklika «Ut unum sint» die Leiter der
anderen Kirchen zur Beratung darüber eingeladen hat.

Am Schluss des gemeinsamen Textes werden Vorschläge für eine

praktische pastorale Zusammenarbeit und wechselseitige Vertretung bei
den beiden Bischofskonferenzen vorgeschlagen, wie auch die Erarbeitung

von Regeln zur Zulassung von Altkatholiken zur Eucharistie in

Analogie zu den Bestimmungen des Ökumenischen Direktoriums 1993,
welche die Zulassung von Mitgliedern der Orthodoxen Kirchen zur
Eucharistie in der Römisch-Katholischen Kirche regeln.

Zur Teilnahme an Ordinationen in Kirchen, mit der die Altkatholiken
noch nicht in voller Kirchengemeinschaft stehen

Seit der Bonner Vereinbarung von 1931 haben altkatholische Bischöfe
an Ordinationen ihrer anglikanischen Kollegen teilgenommen und
umgekehrt. Vor drei Jahren hat Robert Wright aus Anlass von Anfragen
über die Kirchengemeinschaft zwischen der Episkopalkirche und der

Evangelisch-Lutherischen Kirche in Amerika, die im Jahr 2000 verein-

38



Oikoumenë oder der Weg zu einer neuen Katholizität

bart wurde, in einem Vortrag auf einer Theologentagung in Utrecht
dafür plädiert, nicht zu schüchtern zu sein, wenn es um Beteiligung an

der Ordination von Amtsträgern in Kirchen geht, deren apostolische
Sukzession oder historischer Episkopat zweifelhaft ist oder schlicht
fehlt. Er meinte m.E. zu Recht, dass in der Dynamik einer wachsenden

Kirchengemeinschaft unter katholischen Kirchen, die auf einer Ordination

der Amtsträger unter Handauflegung und Gebet um den Heiligen
Geist bestehen, das alte Zeichen der koinonia mit den Schwester- bzw.

Nachbarkirchen, wie es schon das Konzil von Nizäa vorgeschrieben hat,

möglichst kreativ eingesetzt werden sollte. Und das nicht, um die alte

Pipe-line-Theorie wiederzubeleben, sondern um die wesentliche Einheit
des apostolischen Sendungsauftrages und der episkopë zum Ausdruck
zu bringen.

Persönlich bin ich der Meinung dass die prophetische Zeichenhandlung

der Ordination durch Handauflegung und Epiklese vor allem die
Kontinuität mit dem apostolischen Sendungsauftrag bedeutet, wie sie in
der neutestamentlichen Gemeinde von Antiochien vielleicht schon an

Paulus und Barnabas geschah (Apg 13,1-3). Es wird in der Ordination
nicht eine rechtliche Befugnis oder Vollmacht verliehen, keine potestas
consecrandi weitergegeben, sondern ein getaufter und gesalbter Christ
als Zeuge und Bote Christi ausgesandt zum Aufbau der Gemeinde, zur
Predigt des Wortes und zur treuen Ausspendung der Sakramente im
Namen Jesu Christi4

Thesen zur eucharistischen Gastfreundschaft

Wie gesagt, zwischen katholischen Kirchen darf es keine Verweigerung
der Gastfreundschaft geben, zumal wenn es um die Teilnahme am Gastmahl

des Herrn geht. Natürlich ist solche Teilnahme nicht unverbindlich,
wie es Paulus in 1 Kor 10 und 11 klar gemacht hat. Auch ist die Bemerkung

begründet, dass Eucharistie und kirchliche Einheit nicht von einander

losgelöst werden können: Wer sich am Herrenmahl beteiligt, wird
Tischgenosse, Schicksalsgenosse des Gekreuzigten, in der die Einheit der

Kirche ruht, und verpflichtet sich somit, diese Einheit zu bewahren, zu

fördern und sich nicht länger als Schismatiker zu verhalten.

40
Vgl. das Lima-Dokument, Amt, 13, in: DwÜ I (wie Anm. 20), 570.

39



Anton Houtepen

Die Eucharistie ist somit nicht ein Besitz der kirchlichen Konfessionen,

sondern Quelle der Gemeinde und Quelle der koinonia der
Kirchen. Aufgrund Jahrhunderte langer moraltheologischer Debatten über
den Begriff der communicatio in sacris hat das 2. Vatikanum in UR 8

die Zulassung zur Eucharistie nur aus der Perspektive der individuellen
Abendmahlsgäste betrachtet und nicht aus der Perspektive der
gastgebenden Kirche. In sieben gemeinsamen Thesen haben drei ökumenische
Institute vor zwei Jahren eine solche Perspektive erarbeitet, die ich
Ihnen mit deren Erläuterungen gerne zum weiteren Nachdenken ans Herz
lege. Zwei davon will ich zum Abschluss eigens zitieren41:

«These 4: Die Taufe ist das Tor zur Gemeinschaft der Kirche, dem Leib Christi,
der im Abendmahl je neu konstituiert wird.

Erläuterung: Die Taufe auf den Namen des dreieinigen Gottes verbindet die
Getauften mit Christus und gliedert sie in den Leib Christi ein. Im Abendmahl wird
der Leib Christi «für euch gegeben»; durch die Teilhabe an ihm sind die Vielen
ein Leib (1 Kor 10,17). Darum ist es angemessen, die Taufe als Voraussetzung
für den Zugang zum Abendmahl zu verstehen. In der Taufe wie im Abendmahl
geht es um den Leib Christi, wenn auch in verschiedener Weise: in der Taufe um
das einmalige Eingefügtwerden in den Leib Christi, im Abendmahl darum, dass
der auferstandene Gekreuzigte durch seine Selbstgabe im Heiligen Geist den
Leib Christi immer wieder neu schafft, erhält und wachsen lässt.

These 5: Jesus Christus lädt zum Abendmahl ein. Er ist Geber und Gabe. Allein
in seinem Namen und Auftrag spricht die Kirche die Einladung aus. Dies kann
nicht unterschiedslos geschehen, sondern muss dem Willen Jesu Christi entsprechen.

Erläuterung: Die Kirchen stimmen darin überein, dass Jesus Christus selbst als
Geber und Gabe zum Abendmahl/zur Eucharistie einlädt. In seinem Geiste
versammeln wir uns. Alles kirchliche Handeln, wie die Glaubensgemeinschaft die
Feier des Herrenmahles gestaltet, wer ihr in Christi Auftrag vorsteht, wie seine
Botschaft verkündigt und verständlich gemacht wird, hat seinen Sinn und seine

Berechtigung darin, der Selbstvergegenwärtigung Jesu Christi zu dienen. Die
Kirche steht nicht über dem eucharistischen Gastmahl, sondern in seinem
Dienst. Sie «verfügt» nicht über das Herrenmahl. Vielmehr ist sie und bleibt sie
stets Empfangende, auch wenn sie es ist, die die Einladung zum Tisch des Herrn
in seinem Namen ausspricht. Damit trägt sie aber gleichzeitig auch Verantwor-

41
Vgl. Centre d'Études Œcuméniques (Strassbourg)/Institut für Ökumenische

Forschung (TübingenVKonfessionskundliches Institut (Bensheim),
Abendmahlsgemeinschaft ist möglich. Thesen zur Eucharistischen Gastfreundschaft.
Frankfurt a.M. (Lembeck) 2003. 35 und 40.

40



Oikoumenë oder der Weg zu einer neuen Katholizität

tung dafür, dass das eucharistische Gedächtnis seiner Einsetzung gemäss gefeiert

wird. Indem wir tun, was uns aufgetragen ist, werden wir je neu zur Kirche
zusammengerufen und zur Antwort herausgerufen. Unsere Antwort ist Danksagung:

Eucharistie.

Darum ist die Teilnahme an der Kommuniongemeinschaft keineswegs beliebig
oder folgenlos, sondern erfordert Glauben und die Bereitschaft, sich auch
gemeinsam mit der versammelten Gemeinde zu Jesus Christus zu bekennen und
ihr entsprechend zu leben. Dies hat schon die urchristlichen Gemeinden dazu

veranlasst, die Gemeindeglieder vor einer «unwürdigen Kommunion» zu warnen
(vgl. 1 Kor 11,26-34). Die Warnung verstand sich freilich nicht als Exkommunikation,

sondern als ernste Mahnung, «sich selbst zu prüfen», ehe man «von
dem Brot isst und aus dem Kelch trinkt». Weil es um die Gemeinschaft des Leibes

Christi geht, wurde die Taufe zur selbstverständlichen Voraussetzung für die
Teilnahme am Abendmahl. Ebenso wurde es üblich, sich mit anderen (Orts-)
Kirchen der Gemeinsamkeit in Glaube und Praxis zu vergewissern.

Anton W.J. Houtepen (geb. 1940 in Breda NL). Prof. em. Dr. theol.

Er studierte Theologie in Nijmegen und Heidelberg und promovierte 1973
bei Edward Schillebeeckx mit einer Arbeit über die Unfehlbarkeitsdebatte
auf dem 1. Vatikanischen Konzil. 1979-1992 Hauptdozent, 1992-2005
Professorfür ökumenische Theologie an der Universität Utrecht und (seit 1986)
Direktor des dortigen Zentrums für Interkulturelle Theologie, Interreligiösen

Dialog, Missiologie und Ökumenik (Centrum IIMO). 1984-1994 zusätzlich

Professor für römisch-katholische Fundamentaltheologie an der
Philosophischen Fakultät der Erasmus-Universität Rotterdam.

Adresse: Louis Saalbornlaan 5, NL-3584 GA Utrecht, Niederlande

English Summary

The alleged crisis of the ecumenical movement seems to be a deep ecclesiological
crisis, caused by cultural and contextual developments in the church-idea and the

church-form in many parts of the world (independent churches, evangelical and

Pentecostal movements), a philosophical emphasis on diversity and difference as

fundamental human values and certain hesitations and backdrops in ecumenical
zeal for unity among the historical Christian traditions of Orthodoxy, Roman
Catholicism and the Reformation. This article wants, in a first part, to explore a

new «matrix of catholicity» for the variety of church-forms that Christianity
shows up today. It therefore reflects on a contextual interpretation of the classi-

41



Anion Houtepen

cal notae ecclesiae in a more theocentric, christological and pneumatological
sense as future-oriented guidelines for the church and its living tradition of the

gospel. In a second part it looks at some ecumenical «inner markets» comprising

the growing communion within both episcopal and non-episcopal strands of
the Christian community and on a possible specific contribution of the churches
of the Union of Utrecht to an ecumenical ecclesiology of churches standing in
the episcopal tradition. The author pleads for a missionary and eucharistie basis

for such an ecumenical ecclesiology, implying a more open and inviting attitude
with regard to sharing in the eucharist and the laying on of hands with churches

not yet in full communion.

42


	Oikumenē oder der Weg zu einer neuen Katholizität

