Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 96 (2006)

Heft: 1

Artikel: Oikumen oder der Weg zu einer neuen Katholizitat
Autor: Houtepen, Anton

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404998

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404998
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Oikoumené oder der Weg zu einer neuen Katholizitit

Anton Houtepen

«Wir hoffen, dass es den Bemiihungen der Theologen gelin-
gen wird, unter Festhaltung an dem Glauben der ungeteilthen
Kirche, eine Verstiandigung iiber die seit den Kirchenspal-
tungen entstandenen Differenzen zu erzielen.»

(Utrechter Erkldrung vom 24, September 1889, Art. 7)

Einleitung

Mit einem gewissen Bedenken habe ich die Einladung von Erzbischof
Vercammen angenommen, heute fiir IThre Konferenz der altkatholischen
Bischofe meine Gedanken zur heutigen Lage und zur Zukunft der oku-
menischen Bewegung vorzutragen und dabei den speziellen Beitrag der
altkatholischen Kirchengemeinschaft eigens zu berﬁcksichtigen'. Wenn
nicht Artikel 7 der «Utrechter Erkldrung» den Theologen fiir den ¢ku-
menischen Lernprozess eine besondere Aufgabe zugeschrieben hitte,
hiitte ich wohl nicht den Mut gehabt, so viele verantwortliche Leiter der
Kirche mit meinen theologischen Uberlegungen zu beraten, umso mehr
als Theologen heutzutage in nur noch sehr wenigen Kirchen bei ihren
Bischéfen und Kiirchenprisidenten ein hérendes Ohr zu finden vermd-
gen. Von einem magisterium doctorum als Kritischer Instanz gegeniiber
dem Magisterium der Bischofe war seit dem Pontifikat von Pius IX. in
der Romisch-Katholischen Kirche sowieso nicht mehr die Rede, wie es
Ignaz von Déllinger im Gefolge des Theologenkongresses in Miinchen
1863 schon peinlich deutlich wurde und wie es spiter auf dem 1. Vati-
kanum auch die Theologen der Minoritit und sogar die des Tiers Parti
bisweilen heftig zu spiiren bekamen. «La tradizione sono io», schnauzte
Pius IX. den Dominikanergeneral Guidi an, als dieser sich mit theologi-
schen Argumenten aus der Tradition gegen die beabsichtigten Lehraus-

' Leicht bearbeitete Fassung des zweiteiligen Vortrags, gehalten auf der Sitzung
der Internationalen Altkatholischen Bischofskonferenz (IBK) vom 19. bis 24. Juni
2005 in Doorn/Driebergen NL, zum Schwerpunktthema «Altkatholisches Kirchen-
profil als Grundlage fiir eine universelle Ekklesiologie mit dem Ziel einer konzilia-
ren Gemeinschaft autonomer katholischer Kirchen».

IKZ 96 (2006) Seiten 9-42 9



Anton Houtepen

sagen lber die personliche Lehrautoritit des Papstes gewandt hatte”.
Das 2. Vatikanum hat zwar der Theologengemeinschaft zeitweilig eine
starke Stimme verliehen und in «Lumen Gentium» (Art. 12) auch der
Glaubensgemeinschaft als solcher einen sensus fidei zugeschrieben.
Dadurch aber, dass in «Lumen Gentium» (Art. 25) dem Lehramt der
Bischofe mit dem Papst die letzte Autoritdt zugesprochen wurde, sind
sie bald wieder zum Schweigen gebracht worden.

Viele Konzilstheologen, die das 2. Vatikanum gerne weitergedacht
hitten und dem Glauben der Kirche in den unterschiedlichen kulturellen
Kontexten zu einem richtigen Sitz im Leben verhelfen wollten, haben
dies peinlich erfahren miissen: Hans Kiing, Carlo Curran, Edward Schil-
lebeeckx, Leonardo Boff, Eugen Drewermann, André Guindon, Tissa
Balasurya, Marciano Vidal, Jacques Dupuis, Reinhard Messner, Antho-
ny de Mello, neuerdings Roger Haight. Sie und viele andere Theologen
bekamen zu horen: Bis hierher und nicht weiter! In der «Instruktion iiber
die kirchliche Berufung des Theologen» von 1990 heisst es (§ 34):
«Gewiss ist es eine der Aufgaben des Theologen, die Texte des Lehram-
tes korrekt zu interpretieren, und es stehen ithm dafiir hermeneutische
Regeln zur Verfiigung. Dabei gilt der Grundsatz, dass die Unterweisung
des Lehramtes — dank des gottlichen Beistandes — auch abgesehen von
der Argumentation gilt, die zuweilen von einer besonderen Theologie
iibernommen ist, deren sie sich bedient. Der theologische Pluralismus ist
nur in dem Masse berechtigt, wie er die Einheit des Glaubens in seiner
objektiven Bedeutung wahrt.»” Es folgt hieraus, dass das bischofliche

* Laut dem Tagebuch von Tizzani hat Pius IX. sogar noch hinzu gefiigt: «Die Kir-
che, das bin ich!» Vgl. KLAUS SCHATZ, Vaticanum 1 1869-1870, Band 3 (KonGe.D),
Paderborn (Schéningh) 1994, 312-322, und meinen Beitrag: ANTON HOUTEPEN, Een
orakel aan de Tiber? Het debat omtrent het leergezag van de bisschop van Rome in
de negentiende eeuw, in: Frits G.M. Broeyer/Eugeéne M.V.M. Honée (Hg.), Profetie
en godsspraak in de geschiedenis van het Christendom. Studies over de historische
ontwikkeling van en opvallend verschiinsel. Zoetermeer (Boekencentrum) 1997,
195-213.

? Vgl. KONGREGATION FUR DIE GLAUBENSLEHRE, Instruktion iiber die kirchliche
Berufung des Theologen, 24. Mai 1990 (VApPS 98), Bonn, 1990, 19. Diese Aussage
gilt fiir alle Glaubensentscheidungen des bischoflichen oder pipstlichen Magiste-
riums: «23. Wenn das Lehramt der Kirche unfehlbar und feierlich ausspricht, eine
Lehre sei in der Offenbarung enthalten, ist die Zustimmung mit theologalem Glau-
ben gefordert. Diese Zustimmung erstreckt sich auch auf die Unterweisung des
ordentlichen und universalen Lehramtes, wenn es eine Glaubenslehre als von Gott
geoffenbart zu glauben vorlegt. Wenn es «definitiv> Wahrheiten iiber Glauben und

10



Oikoumené oder der Weg zu einer neuen Katholizitit

Magisterium auch das Recht hat, theologische Auffassungen zu korri-
gieren und Theologen zu disziplinieren (§ 37).

Aus der «Notifikation» an den Innsbrucker Liturgiewissenschaftler
Reinhard Messner” wird klar, um was es hier geht. Historische und sys-
tematische Argumente eines Theologen gelten nur, solange sie den iiber-
lieferten Denkschemata der konfessionellen, in diesem Falle der romi-
schen Tradition entsprechen. Diese Tradition darf der Sache nach nicht
hinterfragt, sondern nur mit anderen Formulierungen verdeutlicht wer-
den. So meinte Messner, dass die uns als Messe vertraute Form der Eu-
charistiefeier erst im zweiten Jahrhundert aus fritheren Gestalten des
Herrenmahls und dass das dreifache Amt mit bischoflicher Spitze eben-
falls aus verschiedenartigen Formen des kirchlichen Leitungsamtes
entstanden seien. Obwohl diese theologische und historische Einschit-
zung der Entwicklung von Sakrament und Amt in der frithen Kirche
unter Theologen geldufig und auch im Okumenischen Gesprich fast
vollig rezipiert wurde, wird Messners These in der «Notifikation» der
Glaubenskongregation als Fortsetzung der Ideen Adolf von Harnacks

Sitten vorlegt, die wenn auch nicht von Gott geoffenbart, jedoch eng und zuinnerst
mit der Offenbarung verbunden sind, miissen diese fest angenommen und beibehal-
ten werden. Wenn das Lehramt — auch ohne die Absicht, einen «definitiven> Akt zu
setzen — eine Lehre vorlegt, sei es, um zu einem tieferen Verstindnis der Offenba-
rung beizutragen oder ihren Inhalt zu verdeutlichen, sei es, um die Ubereinstimmung
einer Lehre mii den Glaubenswahrheiten zu betonen, sei es andercrseits, um ver mit
diesen Wahrheiten unvereinbaren Auffassungen zu warnen, ist eine religiose Zu-
stimmung des Willens und des Verstandes gefordert. Diese darf nicht rein dusserlich
und disziplindr bleiben, sondern muss sich in die Logik des Glaubensgehorsams
einfligen und von ihm bestimmen lassen» (ebd., 14 f.).

«37. Kraft des gottlichen Auftrags, der ihm in der Kirche gegeben ist, besteht die
Sendung des Lehramtes in der Unterweisung des Evangeliums, im Wachen tber
seine Integritdt und dadurch im Schutz des Glaubens des Volkes Gottes. Es kann
sich zuweilen veranlasst sehen, dies durch Ergreifen beschwerlicher Massnahmen zu
tun, wenn es z.B. einem Theologen, der sich von der Lehre des Glaubens entfernt,
die ihm anvertraute <missio canonica> oder den Lehrauftrag entzieht, oder auch von
Schriften erkliirt, sie stiinden mit dieser Lehre nicht in Ubereinstimmung. Wenn es
so vorgeht, handelt es in Treue zu seiner Sendung, denn es schiitzt die Rechte des
Volkes Gottes auf den Empfang der Botschaft der Kirche in ihrer Reinheit und
Unverkiirztheit, damit es also nicht von einer gefihrlichen Sondermeinung verwirrt
wird» (ebd., 21).

* KONGREGATION FUR DIE GLAUBENSLEHRE, Notifikation beziiglich einiger Ver-
offentlichungen von Prof. Dr. Reinhard Messner, 30. November 2000, in: AAS 93
(2001) 385—403; OR vom 6.12.2000, 4 f.

11



Anton Houtepen

tiber die Existenz eines verwerflichen Friihkatholizismus und daher als
protestantische Theologie inkriminiert. Sie kann und dart einfach nicht
wahr sein, weil «die Kirche», d. h. die Romisch-Katholische Kirche in
ihrer Tradition immer anders gelehrt habe, nimlich dass Jesus selbst alle
sieben Sakramente und auch das dreifache ordinationsgebundene Amt
eingesetzt habe.

In diesem Beitrag mochte ich die These erldutern, dass die heutige
Krise der okumenischen Bewegung zutiefst eine ekklesiologische Krise
ist, eine Krise im Kirchenverstdndnis der einen, heiligen, katholischen
und apostolischen Kirche des Nizidnischen Glaubenssymbols. Diese
ekklesiologische Krise, so meine These, ist begriindet in einem falsch
verstandenen Traditionsbegriff, der die Triger der Tradition mit deren
Inhalt verwechselt und den Inhalt mit bestimmten Formulierungen und
Formen. Heilmittel in dieser Krise kann nur eine neue, qualitative Auf-
fassung von Einheit und Heiligkeit des Gottesvolkes sein’, eine neue
Wiirdigung der apostolischen Tradition als lebendige und prasentische
Heilsgabe Gottes, die auf Katholizitit als Fiille der koinonia des Heils
zielt, diese aber nirgends schon vollig realisiert. Die katholische Kirche
«subsistit» zwar, nach eigener konfessioneller Uberzeugung, in der ei-
genen Romisch-Katholischen Kirche («Lumen Gentium» Art. 8) und
teilweise auch in den getrennten Konfessionen, z.B in der Anglikani-
schen Gemeinschaft («Unitatis redintegratio» Art. 14), darf aber mit
keiner Konfession identifiziert werden. Darin besteht letzten Endes auch
der Missionsauftrag der Kirche Christi, auch schon in der Form von
getrennten Konfessionen, in der ganzen oikoumene: die «neue Katholizi-
tit» zu ermoglichen. Davon spricht Robert Schreiter im Kontext der
globalisierenden, pluralistischen und polyzentrischen Kultur, die wir in
der Postmoderne erleben: «A new catholicity, then, is marked by a whole-
ness of inclusion and fullness of faith in a pattern of intercultural ex-
change and communication»’. Dieser Sendungsauftrag fordert aber
zugleich alle Konfessionen auf, auf die volle katholische koinonia hin-
zustreben, denn die gemeinsame Sendung vertrigt keinen Separatismus,
keine Rivalitit, keine Religionskonflikte.

® Vgl. GRUPPE VON DOMBES, Fiir die Umkehr der Kirchen. Identitit und Wandel
im Vollzug der Kirchengemeinschaft, Frankfurt a.M. (Lembeck/Knecht) 1994 [fran-
zosisch 1991].

® ROBERT SCHREITER, The New Catholicity. Theology between the Global and
the Local, Maryknoll NY (Orbis) 1997, 132.

12



Oikoumeng oder der Weg zu einer neuen Katholizitit

Soweit der altkatholische Begriff von Tradition, Katholizitit und
Koinonia diesem Ziel einer «neuen Katholizitit» entspricht, ist die alt-
katholische Kirchengemeinschaft Keim und Kern der einen dkumeni-
schen Bewegung, wie diese im 20. Jahrhundert durch den Okumeni-
schen Rat der Kirchen (ORK), das 2. Vatikanum und die bilateralen
Dialoge der Weltweiten Christlichen Gemeinschaften (WCG) gestaltet
wurde. Nicht in ihrer Sonderstellung und Unabhingigkeit anderen Kir-
chen gegeniiber, nicht in ihrem Kampf gegen den Primat des romischen
Bischofs und die kirchliche Zentralverwaltung Roms, nicht in ithrem
nationalkirchlichen Streben nach kultureller Autonomie der Lokalkir-
chen liegt somit ihre dkumenische Bedeutung — so sehr dies alles auch
im Verstdndnis der eigenen historisch-konfessionellen Identitit berech-
tigt sein mag —, sondern in ihrem ekklesiologischen Dienst an einer
kommenden neu-katholischen Kirche, die sich als Communion of Com-
munions verstehen wird. Die altkatholische Kirchengemeinschaft hat
deshalb m.E. in ihrem 6kumenischen Rahmenplan, den sie vorbereitet,
die Prolegomena zu einer jeden kiinftigen Ekklesiologie, die als 6kume-
nisch wird auftreten konnen, anzugeben’.

Die Krise der 6kumenischen Bewegung und das Problem
der Tradition

Seit einigen Jahrzehnten — spitestens seit der Vollversammlung des
ORK in Canberra 1991 — ist von einer Krise der 6kumenische Bewe-
gung die Rede®. Man weist dabei auf den stagnierenden Prozess der
theologischen Konsensfindung hin, auf neue Spaltungen in der Chris-

7 Vierzig Jahre nach dem Dekret iiber den Okumenismus «Unitatis redintegratio»
des 2. Vatikanums, das auch fiir die altkatholische Kirchengemeinschaft bisher weg-
weisend war bei ihren Beziehungen zu den anderen Kirchen in Ost und West, wiire ein
solcher Rahmenplan zeitgemiss. In den vergangenen vierzig Jahren sind sehr viele
bilaterale und multilaterale Dialoge iiber Kirche, Sakramente und Amt zustande ge-
kommen, welche die Grundlinien fiir eine 6kumenische Ekklesiologie gezogen haben.
Es wiire ein richtiger 6kumenischer Dienst an allen Schwesterkirchen, wenn die Kir-
chen der Utrechter Union auf der Basis dieser ekklesiologischen Grundlinien ihre
okumenische Vision neu formulieren wiirden. Vgl. dazu unten S. 32-41.

® Vgl. den Text des Strassburger Instituts fiir Okumenische Forschung des Lu-
therischen Weltbundes: Crisis and Challenge of the Ecumenical Movement: Inte-
grity and Indivisibility, Geneva (WCC) 1994.

13



Anton Houtepen

tenheit als Folge von einseitigen Beschliissen einiger Kirchen hinsicht-
lich Frauenordination, gleichgeschlechtlicher Ehen, Humangenetik,
Sterbebegleitung und dergleichen, auf den Zuwachs von unabhingigen
evangelikalen und Pfingstkirchen sowie auf neue Bewegungen in den
historischen Kirchen selbst, die dem bisherigen Okumeneideal nicht
zustimmen und stattdessen in threr Mission nur ihre eigene Identitiit mit
thren Wahrheitsanspriichen — zum Teil mit Methoden, die des Prosely-
tismus verdichtig sind — zum Einsatz bringen. Dazu kommt der von den
Kirchen des Ostens nach der befreienden politischen Wende von 1989
erfahrene kulturelle Gegensatz zwischen den schon lange an Pluralitét
und Sikularisation gewohnten Kirchen des Westens und ihrer eigenen
traditionellen byzantinischen und slawischen Spiritualitét, die sie durch
siebzig Jahre Verfolgung im Sowjetkommunismus treu bewahrt haben
und die sie jetzt in voller Freiheit zur Basis ihrer eigenen Evangelisation
machen wollen. Der Vorwurf von Proselytismus an die westlichen, zu-
mal die evangelikalen und charismatischen Kirchen klingt hier lautstark
und wurde mit zum offiziellen Anlass fiir die Kirchen von Georgien und
Bulgarien, aus dem ORK auszutreten.

Aber auch in der sidkularisierten Kultur des Westens hat die okume-
nische Begeisterung in den letzten fiinfundzwanzig Jahren rasch nachge-
lassen. Ein allgemeiner postmoderner Skeptizismus macht das christli-
che Einheitsideal sowieso als einen «grand récit» (Jean-Frangois Lyo-
tard) verdidchtig. Statt des Universalen wird das Kontextuelle und Loka-
le betont. An die Stelle des Allgemeinen und Vertrauten tritt das Beson-
dere und Fremde. Statt Konsensus und Konziliaritit sind Differenz und
Alteritdt gefragt. Das Ziel einer konziliaren Gemeinschaft der christli-
chen Kirchen, das nach Vatikanum II und der Vollversammlung von
Uppsala, und vor allem seit der Sitzung der Kommission fiir «Glauben
und Kirchenverfassung» in Lowen 1971, zum wichtigsten Schliisselbe-
griff der 6kumenischen Bewegung wurde, hat seine Attraktivitdt auch
dadurch verloren, dass die Kirchen die vielen neuen Fragen der
Menschheit, wie die der Humangenetik, der industriellen Kriegsfiihrung
und nuklearen Drohungen, der Umweltproblematik, der weltweiten
Armut und neuer Epidemien wie Aids, der Massenkommunikation und
der Anderungen in den sexuellen Bezichungen, nicht einmal im «Konzi-
liaren Prozess fiir Gerechtigkeit, Frieden und Bewahrung der Schop-
fung» gemeinsam aufgreifen konnten, sondern immer noch fiir sich zu
beantworten versuchen.

14



Oikoumené oder der Weg zu einer neuen Katholizitiit

Auch innertheologische Entwicklungen spielten eine entscheidende
Rolle: Der Aufweis des urchristlichen Pluralismus der Kirchenstruktu-
ren’ schien die Existenz der konfessionellen Traditionen zu legitimieren.
Der exegetische Methodenwechsel von historisch-kritischen Studien zu
mehr literarisch-kritischen, interkulturellen und kontextuellen, beson-
ders feministischen und befreiungstheologischen Lesearten verlegte den
Akzent von dem objektiven Texr der Bibel als Urkunde der christlichen
Einheit auf den Leser des Textes, der ja immer wieder seinen eigenen
Text schafft. Die klassische griechische Metaphysik, die als Grundlage
der systematischen Theologie das ganze dogmatische Denkmuster be-
zliglich Trinitdt, Inkarnation und Auferstechung der Toten mitgepragt
hatte durch ihre Ontologie von Sein und Seiendem, von Substanz und
Akzidens, von Wesen und Form, von Person und Gemeinschaft, wurde
als inaddquat auf die Seite gestellt. Das philosophisch-theologische
Einheitsdenken machte Platz fiir das Denken der Differenz und des Plu-
ralismus der Wahrheitsbeziige. In diesem Denkklima ist die Kirche bzw.
jede konfessionelle Tradition nicht mehr die Hiiterin der Wahrheit, son-
dern vielmehr eine spezifische hermeneutische Gemeinschaft, die den
Gliedern dieser Gemeinschaft, die sich darin zu Hause fiihlen, das Su-
chen nach dem Sinn des Lebens erleichtert.

Wie gesagt, die Krise der 6kumenischen Bewegung ist zutiefst und
vor allem eine ekklesiologische Krise: «Glaube ja, Kirche nein» (nach
dem Titel eines Buches von H. H%iring)lo sagen heutzutage viele, und
daran schliesst sich die Parole «Glaube ja, Okumene nein» nahtios an.
Die Kette der Tradition, die uns iiber die Kirche mit den Heilstaten Got-
tes in der Geschichte Israels und im Leben Jesu verbunden hat, ist zer-
brochen (Th. Witvliet)”, weil viele sie als eine Fessel erfahren haben.
Was wir brauchen ist eine relecture der grundlegenden Merkmale der
Kirche, wie wir sie im Nizdnischen Glaubenssymbol als Gaben des
Geistes Gottes bekennen. Denn der dritte Artikel dieses Credo hat es als

? Vgl. etwa den auf der 4. Weltkonferenz fiir Glauben und Kirchenverfassung in
Montreal 1963 gehaltenen Vortrag von ERNST KASEMANN: Einheit und Vielfalt in
der neutestamentlichen Lehre von der Kirche, in: DERS., Exegetische Versuche und
Besinnungen, Zweiter Band, Gottingen (V&R) 1964, 262-267.

' HERMANN HAERING, Glaube ja, Kirche nein? Die Zukunft christlicher Konfes-
sionen, Darmstadt (Primus) 2002.

"' THEO WITVLIET, Gebroken traditie. Christelijke religie in het spanningsveld
van pluraliteit en identiteit, Baarn (Ten Have) 1999.

15



Anton Houtepen

ganzer mit dem Heiligem Geist zu tun'®: Er iiberschattet die Kirche
durch das Wort der Propheten, er ist die Quelle der apostolischen Sen-
dung der Kirche; durch die Taufe ist er die Quelle der Einheit des Got-
tesvolkes, durch die Vergebung der Siinden die Quelle seiner Heiligkeit
und durch die kommende Auferstehung der Toten ins ewige Leben die
tiefste Quelle der Katholizitit der Kirche.

Versuch einer relecture der notae ecclesiae

1. Die Einheit der Kirche: Ich glaube an den Geist des einen Gottes, der
alle Menschen zum einen Gottesvolk sammelt

Der Ruf zu «versohnter Verschiedenheit» und zu «legitimer Vielfalt»
hat seit der Vollversammlung des ORK in Nairobi 1975 das urspriingli-
che Ideal einer organischen Einheit aller Kirchen am Ort und der welt-
weiten Communio der Lokalkirchen miteinander («All in each place»
Neu Delhi 1961"; «All in all places everywhere») (Uppsala 1968'")

"2 S0 die jetzt geldufige These von PAUL NAUTIN, Je crois 4 I'Esprit Saint dans la
Sainte Eglise pour la résurrection de la chair. Etude sur I'histoire et la théologie du
symbole (UnSa 17), Paris (Cerf) 1947.

13 Vgl. den berithmten § 2 des Berichts der Sektion «Einheit»: «Wir glauben,
dass die Einheit, die zugleich Gottes Wille und seine Gabe an seine Kirche ist, sicht-
bar gemacht wird, in dem alle an jedem Ort, die in Jesus Christus getauft sind und
ihn als Herrn und Heiland bekennen, durch den Heiligen Geist in eine vollig ver-
pflichtete Gemeinschaft gefiihrt werden, die sich zu dem einen apostolischen Glau-
ben bekennt, das eine Evangelium verkiindet, das eine Brot bricht, sich im gemein-
samen Gebet vereint und ein gemeinsames Leben fiihrt, das sich in Zeugnis und
Dienst an alle wendet. Sie sind zugleich vereint mit der gesamten Christenheit an
allen Orten und zu allen Zeiten in der Weise, dass Amt und Glieder von allen aner-
kannt werden und dass alle gemeinsam so handeln und sprechen kénnen, wie es die
gegebene Lage im Hinblick auf die Aufgaben erfordert, zu denen Gott sein Volk
ruft.» Vgl. WILLEM A. VISSER'T HOOFT (Hg.), Neu-Delhi 1961. Dokumentarbericht
iiber die Dritte Vollversammlung des Okumenischen Rates der Kirchen, Stuttgart
(Ev. Missionsverlag)/Basel (Basileia) 1962, 130.

'“ Vgl. den § 18 des Berichts der Sektion I «Der Heilige Geist und die Katholizi-
tat der Kirche»: «So mochten wir der Betonung von <allen an jedem Ort> hier ein
neues Verstindnis der Einheit aller Christen an allen Orten hinzufiigen. Das fordert
die Kirchen an allen Orten zur Einsicht auf, dass sie zusammengehoren und aufgeru-
fen sind, gemeinsam zu handeln. In einer Zeit, in der die Menschen so offensichtlich
voneinander abhéngig sind, ist es umso dringlicher, die Bande sichtbar zu machen,
die die Christen in einer universalen Gemeinschaft zusammenfiihren.» Vgl. NOR-

16



Oikoumené oder der Weg zu einer neuen Katholizitit

tberlagert. Der Pluralismus der konfessionellen Traditionen, die sich
gerade innerhalb der okumenischen Bewegung zu neuer Identitétsfin-
dung genotigt sahen, wurde durch den Pluralismus der kirchlichen Er-
weckungs- und Programmbewegungen noch verschirft, zumal die meis-
ten dieser Bewegungen sich vom Okumene-Ideal nicht angesprochen
fiihlten. Dazu kommen noch der kulturelle und religidse Pluralismus in
vielen Lindern der Welt und ein fortschreitender Agnostizismus in der
westlichen Kultur.

Dieser Hang nach Vielfalt und Profilierung eigener konfessioneller
Identititsmerkmale wurde vor allem in den Reformationskirchen noch
dadurch verstirkt, dass die Romisch-Katholische Kirche die ékumeni-
sche Begeisterung des 2. Vatikanums allméhlich zur verlieren und wie-
der dem alten Modell einer Riickkehr-Okumene verfallen zu sein schien,
was man der Erkldrung der Glaubenskongregation «Dominus Jesus» aus
dem Jahr 2000 entnehmen wollte. Dass die Kirchen des Orthodoxen
Ostens ihrerseits dieses Riickkehr-Modell eigentlich nie richtig aufgege-
ben haben, stellte sich in dem Bericht der Sonderkommission fiir die
Beteiligung der Orthodoxen Kirchen im ORK im Jahr 2002 heraus'”.

MAN GOODALL/WALTER MULLER-ROMHELD (Hg.), Bericht aus Uppsala 1968. Offi-
zieller Bericht iiber die Vierte Vollversammlung des Okumenischen Rates der Kir-
chen, Uppsala 4.-20. Juli 1968, Genf (ORK) 1968, 14.

"> Abschlussbericht der Sonderkommission zur orthodoxen Mitarbeit im Oku-
menischen Rat der Kirchen, in: DAGMAR HELLER/BARBARA RUDOLPH (Hg.), Die
Orthodoxen im Okumenischen Rat der Kirchen. Dokumente, Hintergriinde, Kom-
mentare und Visionen. Eine Dokumentation zum Abschlussbericht der Sonderkom-
mission zur orthodoxen Mitarbeit im ORK (OR.B 74), Frankfurt a.M. (Lembeck)
2004, 9-67. Der Bericht weist auf die Existenz zweier Ausdrucksformen ekklesiolo-
gischen Selbstverstindnisses hin, die innerhalb des Okumenischen Rates der Kir-
chen vertreten werden: Es gibt eine Gruppe von Kirchen, die sich selbst mit der
einen, heiligen, katholischen und apostolischen Kirche des Glaubenssymbols identi-
fizieren, und es gibt eine andere Gruppe, die ihre Kirchen versteht als Teilkirchen
dieser Kirche des Credos (§ 15). Die Orthodoxen Kirchen stellen sich die Frage, ob
und wie es in ihrer Ekklesiologie auch noch andere wahre Kirchen geben kann (§
16), eine dhnliche Frage wie die Romisch-Katholische Kirche sie auf dem 2. Vatika-
num zu beantworten hatte. Die Russische Orthodoxe Kirche hat auf der 2000 zu-
sammengetretenen Bischofssynode mit der Erkldrung «Die grundlegenden Prinzipen
der Beziehungen der Russischen Orthodoxen Kirche zu den Nichtorthodoxen» hier
erste, vorsichtige Aussagen gemacht, die eine gewisse Anerkennung der Gnadenrea-
litat in anderen Glaubensgemeinschaften beinhalten: «Communities which have
fallen away from Orthodoxy have never been viewed as fully deprived of the grace
of God» (1.15); vgl. www.russian-orthodox-church.org.ru/s2000e13.htm und den

17



Anton Houtepen

Es geniigt nun meines Erachtens nicht, diese Krise nur mit soziologi-
schen oder psychologischen Kategorien zu erkldren, wie es J.-P. Wil-
laime'®, Paul Griffiths'” u.a. versuchten: Die Skumenische Bewegung
sei zu sehr ein Expertenwissen geworden, statt Volksbewegung zu sein,
wie es im Anfang des 20. Jahrhunderts noch bei John Mott der Fall war;
Dialog und Konsens seien fiir viele Mitglieder der Kirche zu hoch ge-
griffen, zumal sie iiber Generationen in Polemik und Dissidenz ihre
konfessionelle Identitidt gepredigt bekommen hiitten.

Ich vermag auch die Analyse meiner Kollegen Hoedemaker und
Witvliet'® nicht zu teilen, dass die Okumene zu lange eurozentrisch auf
die Aufthebung der konfessionellen Briiche der Vergangenheit und auf
eine Einheitskirche nach dem Modell des ersten Millenniums hingear-
beitet habe statt sich mit dem aktuellen, auf Mission und Expansion
ausgerichteten Erweckungschristentum amerikanischer Ursprungs zu
verstiandigen, das nicht auf kirchliche Einheit, sondern auf individuelle
Bekehrung und Rettung und auf eschatologische Hoffnung ziele. Denn
gerade iiber den Inhalt dieser Hoffnung, das Verstindnis des Reiches
Gottes und die Gestalt des Eschatons sind sich diese evangelikalen,
unabhingigen und pfingstlichen Kirchen liberhaupt nicht einig. Ande-
rerseits waren die missionarischen und 0kumenischen Ansichten und
Bestrebungen der historischen Kirchen Europas sicher nicht weniger
von eschatologischen Motiven bestimmt und auf das Heil von Menschen
und personlicher Bekehrung ausgerichtet, wenn sie die Einheit der Kir-
chen vorantrieben, «damit die Welt glaube» (Joh 17,20-21) und sich
dem Gericht des Menschensohnes und dessen Kriterien des Reiches
Gottes (Mt 25) stelle.

Kommentar von W. VAN DEN BERCKEN, The Disturbed Relations between the Russ-
ian Orthodox and the Roman Catholic Church, in: The Journal of Eastern Christian
Studies 53 (2002) 227-243.

' JEAN-PAUL WILLAIME (Hg.). Vers de nouveaux cecuménismes. Les paradoxes
contemporains de |’cecuménisme: recherches d’unité et quétes d’identité, Paris
(Cert) 1989.

"7 PAUL J. GRIFFITHS, Problems of Religious Diversity, Malden MA (Blackwell)
2001; DERS., An Apology for Apologetics. A study in the logic of interreligious
dialogue, Maryknoll NY (Orbis) 1991.

'® LIBERTUS AREND HOEDEMAKER/THEO WITVLIET, Christian Unity Reconsid-
ered. Comments on the Dream of the Ecumenical Century, in: Freek L. Bakker
(Hg.), Rethinking Ecumenism. Strategies for the 21* Century, Zoetermeer (Meine-
ma) 2004, 105-120.

18



Oikoumené oder der Weg zu einer neuen Katholizitét

Es gilt vielmehr, einen grundlegenden Verlust an theologischer, ja
theozentrischer Wiirdigung des Einheitsideals zu orten. Denn nicht
kirchliche Einheit im Sinne einer Uniformitidt der Kirchengestalten,
geschweige denn eine Kirche mit einer alle Lokalkirchen an sich bin-
denden Zentralverwaltung war es, wofiir Jesus laut Joh 17 betete, als er
seinen Jiingern sein Okumenisches Ideal der briiderlichen Einheit vor
Augen stellte. Es ging ihm um die Einheit Gottes, die Einheit des Vaters
und des Geistes, woran er teil hatte in einer koinénia der Liebe, die er
auch seinen Jiingern zusprach. Das Ideal der kirchlichen Einheit ist so-
mit nicht ein Traum, der durch Organisation und Verhandlungen zu
verwirklichen ist, sondern ein von Jesus als Boten Gottes uns zugespro-
chener und in ihm griindender Bund, ein vinculum caritatis, das mit der
Liebe Gottes selbst verkniipft ist. Wie der «Groupe des Dombes» in
seiner Schrift Pour la conversion des Eglises schon 1991 herausstellte,
soll das Ideal der kirchlichen Einheit in Beziehung zur Einheit Gottes
des Vaters, der Einheit des Heiligen Geistes und dessen Geistesgaben
und dem einen Hirten der Kirche, Jesus Christus, dem Haupt des Leibes,
gebracht werden (§ 182)". Natiirlich miissen dazu Spaltungen und Kon-
flikte durch rechtzeitige Reformen und Angebote der Versohnung ver-
mieden und geheilt werden.

Aber das Einheitsideal selbst ruht in der Einheit Gottes selbst und
umfasst somit nicht nur die christlichen Kirchen, sondern alle Kinder
Abrahams, die seinem Gott dienen und ihn anbeten wollen. Der JHWH-
Glaube und der JHWH-Bund Israels ist der einzige wirklich ausreichen-
de Grund der Einheit des Volkes Gottes, woran die Kirche teilhat und
wozu sie berufen ist. Die Okumenische Bewegung umfasst also von
vornherein eine abrahamitische Versohnung aller Menschen Gottes, die
an dem Bund Gottes mit Abraham teilhaben. Die Einheit der Kirche ist
nur ein partielles, wenn auch notwendiges Teilziel des endgiiltigen
qgehal JHWH, worauf die christliche koinonia zielt.

In unserem postmodernen Geistesklima haben wir das Gespiir fiir die
Einheit Gottes fast verloren. Es ist von der Riickkehr der Gétter die
Rede (Samuel Ijsseling). Der weitverbreitete Agnostizismus wirft uns
auf unsere eigenen individuellen Lebensziele zwischen Wiege und Grab
zuriick. Die internationale Solidaritédt ldsst nach, weil wir unsere natio-
nalen Stammgotter zuriickhaben mdéchten, wie die Krise der Europii-

" Vgl. Umkehr (wie Anm. 5).

19



Anton Houtepen

schen Union oder die Schwiiche der europiischen Okumene zeigt. Der
interreligise Dialog mit Judentum und Islam ist noch kaum richtig in
Gang gekommen. Religitse Toleranz und Religionsfreiheit werden zwar
als Menschenrechte prinzipiell anerkannt, aber theologisch kaum als
Konsequenz der Einheit Gottes und des Volkes Gottes gewiirdigt. Der
Verlust des Einheitsideals ist also viel gefihrlicher, als dass es nur den
ORK in Genf trife oder die Okumeniker frustrierte, die mehr als 2000
Seiten 6kumenische Konvergenz- und Konsenstexte zusammengebastelt
haben. Es bedroht die Glaubwiirdigkeit des Evangeliums Gottes und
Christi selbst. Die Einheit seiner Jiinger, fiir die Jesus betete, «damit die
Welt glaube, dass Du mich gesandt hast», ist nicht einfach ein frommer
paddagogischer Wunsch, dass wir uns nicht untereinander streiten, oder
eine Werbeparole fiir grossere Missionsanstrengungen seiner Apostel,
sondern Voraussetzung seiner Mission in die Welt: Nur als Bote und
Diener des einen Gottes ist Er selbst glaubwiirdig. Das ekklesiologische
Merkmal der Einheit der Kirche ist also eine grundlegende christologi-
sche und eschatologische Aussage, die mit Einheitsmodellen wie «ver-
sohnte Verschiedenheit» oder «legitime Vielfalt» zu kurz gefasst ist.

2. Die Heiligkeit der Kirche: Ich glaube an den Geist des heiligen
Gottes, der alle Menschen zum heiligen Leben gemdiss den Kriterien
des Reiches Gottes ruft

Ahnliches gilt fiir das Merkmal der Heiligkeit der Kirche. Auch diese
ruht im Grunde in der Heiligkeit Gottes, der g°disa des Herrn, und in
der Verheissung Christi, «dass die Pforten der Holle sie (die Kirche)
nicht iiberwiltigen werden» (Mt 16,18). Der Epheserbrief spricht in
seiner Parinese iiber die Ehe davon, dass «Christus die Kirche geliebt
und sich fiir sie hingegeben hat, um sie im Wasser und durch das Wort
rein und heilig zu machen. So will er die Kirche herrlich vor sich er-
scheinen lassen, ohne Flecken, Falten oder andere Fehler; heilig soll sie
sein und makellos» (Eph 5,25-27). Auch bei diesem Merkmal geht es
nicht um eine statische «Eigenschaft» der Kirche, sondern um eine Ver-
heissung und eschatologische Berufung. Man kann deshalb nicht gut
sagen, dass die Kirche zwar Siinder in ihrer Mitte hat, aber selbst untad-
lig und heilig ist, wie es seinerzeit Charles Journet behauptete und wie
es eine romische Tradition auch im Jahre 2000 bei dem Mea Culpa des
Papstes noch wahrhaben wollte. Die Kirche hat viele Fehler gemacht

20



Oikoumené oder der Weg zu einer neuen Katholizitét

und macht sie noch immer und braucht dafiir eine stindige Reinigung
durch Reformen und Bekehrung, durch Taufe™ und Busse. Nur so wird
sie den Verheissungen Christi aus Mt 16,18 gerecht. Keine Kirche darf
diese Verheissung der Heiligkeit als eine Garantie, geschweige denn als
ein Monopol verstehen.

Einiges muss hier noch hinzugefiigt werden. Die Heiligkeit der Kir-
che hat nichts mit dem so genannten Heiligen im Sinn des Sakralen, le
sacré, zu tun, wie es im 19. Jahrhundert von Religionswissenschaftlern
umschrieben und dann, nach Rudolf Otto, auch von Theologen eifrig
rezipiert wurde. Noch weniger entspricht es dem von Mircea Eliade
eingefiihrten Begriff vom Sakralen neben dem Profanen, denn diesen
Unterschied gibt es nicht bzw. sollte es nicht geben in der christlichen
Theologie. Die Heiligkeit Gottes ruht nicht im Sakralen, nicht in Tem-
peln und Opfern, nicht in Priestern und heiligen Texten und Zeichen.
Alle diese Ausdrucksformen der Religion mbgen der Anbetung in Geist
und Wabhrheit dienlich sein, sind aber nicht als solche schon Gottes
Dienst. Dieser vollzieht sich im Dienst an den Heiligen Gottes und in
dem Bestreben nach einem heiligen Leben. «lhr sollt heilig sein, denn
ich bin heilig» (1 Petr 1,16, vgl. Lev 11,44; 19,2; 20,7; Ps 89,27). Em-
manuel Levinas hat dies in seiner Talmud-Lektion Le sacré et le
saimﬂ(1975) verdeutlicht. Das Sakrale, so meint er, schafft Spezialge-
biete in der Wirklichkeit auf falschem Boden von menschlicher Willkiir
und fillt deshalb leicht der Manipulation zum Opfer: Die Zeder vom
Libanon ist dadurch, dass sie beim Tempelbau benutzt wird, nicht heili-
ger, als wenn sie am Berghang steht, das Opfertier ist nicht weniger
Geschlachtetes, als wenn es beim Metzger liegt, der Priester ist nicht ein

* Vgl. den Lima-Text, Taufe 3 f.: «...Durch die Taufe werden Christen in den
befreienden Tod Christi eingetaucht, wo ihre Siinden begraben werden, wo der <alte
Adam> mit Christus gekreuzigt und die Macht der Siinde gebrochen wird... Die
Getauften werden so von Christus freigesprochen, reingewaschen und geheiligt und
empfangen als Teil ihre Tauferfahrung eine neue ethische Orientierung unter der
Fiihrung des Heiligen Geistes.» Vgl. Taufe, Eucharistie und Amt. Konvergenzerkli-
rung der Kommission fiir Glauben und Kirchenverfassung des Okumenischen Rates
der Kirchen (1982), in: HARDING MEYER u.a. (Hg.), Dokumente wachsender Uber-
einstimmung [DwU]. Simtliche Berichte und Konsenstexte interkonfessioneller
Gespriche auf Weltebene. Band I, 1931-1982, Paderborn (Bonifatius)/Frankfurt
a.M. (Lembeck) 21991, 545-585, 550 und 551.

! EMMANUEL LEVINAS, Du sacré au saint. Cing nouvelles lectures talmudiques,
Paris (Minuit) 1977 (deutsch: Vom Sakralen zum Heiligen. Fiinf neue Talmud-
Lesungen, Frankfurt a.M. [Neue Kritik] 1998).

21



Anton Houtepen

hoheres Wesen durch die Weihe, er ist nicht heiliger, als wenn er nicht
«Geistlicher» wire. Die sakrale «Sacerdotalisierung» der kirchlichen
Amtstriger ist eines der grossten Hindernisse auf dem Wege der Aner-
kennung der Amter und vielleicht auch der Grund des Pfarrermangels in
der Romisch-Katholischen Kirche. Ich komme im zweiten Teil meines
Beitrags darauf zuriick*”,

3. Ich glaube an den alle erfiillenden Geist Gottes, der die Freunde
Gottes sammelt von den vier Ecken der Erde

Die Katholizitit der Kirche, wie sie im Glaubenssymbol angesprochen
wird, ist weder ein geografisches Konzept noch mit dem philosophi-
schen Begriff der Universalitit identisch — dafiir miisste ein sprachlicher
Zusammenhang mit dem griechischen Ausdruck to pan vorliegen —,
sondern ein qualitatives Konzept, das sich von to holon ableitet. Es geht
um die Fiille der Gnadengaben des Geistes Gottes, die durch Christus
dem Volk Gottes ohne Beschrinkung und ohne Grenzen gegeben wird,
ohne Ansehen von Rasse, Klasse, Ethnizitdt oder Nationalitdt. Die Ka-
tholizitdt der Kirche ist somit, genauso wie die anderen so genannten
Merkmale der Kirche, ein eschatologisches Hoffnungskonzept, das fiir
alle Volker und Menschen gilt.

Fir uns, die wir am Anfang des dritten Jahrtausends Zeugen einer
weltweiten Neugeburt der Kirche sind — Leonardo Boff spricht von
einer ecclesiogenesis —, die sich in vielen neuen Kirchenformen zu er-
kennen gibt und, veranlasst durch das 6kumenische Gesprich und durch
den interkulturellen Austausch von Ideen und Symbolen iiber die Mas-
senmedien und interreligiose Begegnungen als Folge der weliweiten
Migrationsstrome aus Asien und Afrika, mit einer theologischen Osmo-
se der Traditionen einhergeht, — fiir uns ist die Vorstellung einer qualita-
tiven Fiille des Geistes, die noch kommen muss, ein sehr trostreicher
Gedanke. Sie riistet uns gegen Skeptizismus und Relativismus, die
manchmal mit der Erfahrung von Pluralitét und der Betonung des Kon-
textuellen einhergehen. Katholizitit schliesst nicht die Vielfalt aus, son-
dern Zersplitterung und Separatismus. Sie steuert nicht auf Zentralge-
walt und Uniformitét einer weltweiten Kirche hin. Sie verweist nicht auf
eine platonische, iibergeschichtliche Einheit der Kirche, geschweige

* Vgl. unten S. 32-41.

22



Oikoumené oder der Weg zu einer neuen Katholizitit

denn auf die Prioritit der so genannten universalen Kirche iiber alle
lokalen so genannten partikularen Kirchen. Die Katholizitdt der Kirche
gestaltet sich gerade in den vielen lokalen Glaubensgemeinschaften, die
durch Wort und Sakrament, durch Taufe, Umkehr, Eucharistie und Ge-
bet zur koinonia am Heiligen und mit den Heiligen (communio sancto-
rum) gehoren.

Durch ihre Anteilhabe an der Verheissung der Katholizitdt sind alle
Einzelkirchen aber dazu verpflichtet, jede Rivalitdt oder Jurisdiktionsan-
spriiche auf ein bestimmtes «kanonisches Territorium» aufzugeben und
einander in der Mission zu unterstiitzen statt Proselytismus zu treiben
oder die Grenzen fiir Apostel anderer Glaubengemeinschaften zu
schliessen. In dieser modernen pluralen Gesellschaft muss auch jeder
Form von Regalismus oder Staatskirchentum ein Riegel geschoben wer-
den. Christen sind Biirger einer himmlischen Stadt, die iiberall zu Hause
und trotzdem nur Beiwohner und Passanten sind (1 Petr 1,17; 2,11; Phil
3,20; Hebr 11,13-16; Diognet 5,5).

Die westliche lateinische Christenheit und die Kirche Roms im Be-
sonderen ist durch eine lange und gefestigte kanonische Tradition und
kulturelle Dominanz iiber Jahrhunderte in die Versuchung geraten, ihre
Zentralgewalt mit der Katholizitit zu identifizieren und die Glau-
bensaussage der Katholizitdt der Kirche nur auf sich selbst zu beziehen.
Ecclesia catholica aber ist weder im Nizdnum noch im 2. Vatikanum mit
der Ecclesia romana identisch. Der Versuchung einer solchen Identifika-
tion 1ist sogar das 1. Vatikanum, trotz Vorschldgen in dieser Richtung,
nicht anheim gefallen.

Solchem Zentralismus hat sich das 2. Vatikanum stark widersetzt,
weil er die Kreativitdat der lokalen Kirchen blockiert, die Inkulturation
der jungen Kirchen hindert und die Autokephalie der Schwesterkichen
im 6kumenischen Gesprich und damit die Idee der konziliaren Gemein-
schaft zunichte macht™.

> Die Glaubenskongregation erklért in ihrem viel kritisierten Schreiben «iiber
einige Aspekte der Kirche als Communio» vom Jahr 1992 (§ 7): «Die Kirche Chris-
t1, die wir im Glaubensbekenntnis als die eine, heilige, katholische und apostolische
bekennen, ist die Gesamtkirche, das heisst die universale Gemeinschaft der Jiinger
des Herrn, die gegenwirtig und wirksam wird in der konkreten Besonderheit und
Verschiedenheit der Personen, Gruppen, Zeiten und Orte. Unter diesen vielfiltigen
konkreten Ausdrucksformen der Heilsgegenwart der einzigen Kirche Christi finden
sich seit der apostolischen Zeit jene, die in sich selbst Kirchen sind, da in ihnen,
unbeschadet ihrer Besonderheit, die universale Kirche mit allen ihren Wesensele-

23



Anton Houtepen

Das Verhiltnis und die Beziehung der lokalen und der universalen E-
bene der Kirche wurde gut zum Ausdruck gebracht im Dokument «The
Church: Local and Universal» der Gemeinsamen Arbeitsgruppe der Ro-
misch-Katholischen Kirche und des Okumenischen Rates der Kirchen:

menten gegenwirtig wird. Diese sind darum <nach dem Bild der Gesamtkirche»
gestaltet und jede von ihnen ist <«ein Teil des Gottesvolkes, der dem Bischof in Zu-
sammenarbeit mit dem Presbyterium zu weiden anvertraut wird.>» Vgl. KONGREGA-
TION FUR DIE GLAUBENSLEHRE, Schreiben an die Bischofe der katholischen Kirche
tiber einige Aspekte der Kirche als Communio, 28. Mai 1992 (VApS 107), Bonn
1992, 10; AAS 85 (1993) 838-850.

Das Zitat «nach dem Bild der Gesamtkirche» stammt aus der Konstitution iiber
die Kirche «Lumen Gentium», Art. 23 (« ...Ecclesiis particularibus, ad imaginem
Ecclesiae universalis formatis...»), und dem Dekret liber die Missionstitigkeit «Ad
Gentes», Art. 20. In beiden Fillen jedoch wird die Rolle der Bischofe der partikula-
ren Kirchen («...in quibus et ex quibus una et unica Ecclesia catholica exsistit» — LG
23) im Blick auf Einheit und Mission betont. In diesem Sinn wiirde ich sagen: Die
universale Kirche existiert in und besteht aus lokalen, partikularen Kirchen. Die
Einheit und Sendung der Kirche Christi, der eine Leib Christi, besteht aus vielen
Gliedern, die mit Christus, dem Haupt des Leibes, in seiner Sendung, die ihrerseits
die Sendung Gottes ist, zusammenarbeiten. Das 2. Vatikanum hat nicht von einer
ontologischen Prioritidt der universalen Kirche gesprochen und auch nicht das Bild
eines Mutter-Tochter-Verhiltnisses fiir die Beziehung der partikularen Kirchen mit
der universalen Kirche verwendet, wie es in § 9 des Schreibens der Glaubenskon-
gregation der Fall ist: «Um den wahren Sinn des analogen Gebrauchs des Wortes
Communio zur Bezeichnung der Gesamtheit der Teilkirchen zu verstehen, muss vor
allem klar gesehen werden, dass diese als <Teile der einen Kirche Christi> in einer
besonderen Beziehung <gegenseitiger Innerlichkeit> zum Ganzen, das heisst zur
universalen Kirche, stehen, weil in jeder Teilkirche «die eine, heilige, katholische
und apostolische Kirche Christi wahrhaft gegenwirtig ist und wirkt>. Daher <kann
die Gesamtkirche nicht als die Summe der Teilkirchen aufgefasst werden und eben-
sowenig als Zusammenschluss von Teilkirchen>. Sie ist nicht das <Ergebnis> von
deren Gemeinschalft; sie ist vielmehr im Eigentlichen ihres Geheimnisses eine jeder
einzelnen Teilkirche ontologisch und zeitlich voraus liegende Wirklichkeit. In der
Tat geht nach den Viitern der Kirche die eine und einzige Kirche in ihrem Geheim-
nischarakter ontologisch der Schopfung voraus, und sie gebiert die Teilkirchen
gleichsam als Tochter; sie bringt sich in thnen zum Ausdruck, ist Mutter und nicht
Produkt der Teilkirchen. In der Zeit tritt die Kirche am Ptingsttag offentlich in Er-
scheinung, in der Gemeinschaft der hundertzwanzig, die um Maria und die zwolf
Apostel versammelt waren. Die Apostel waren die Vertreter der einzigen Kirche und
die zukiinftigen Griinder der Ortskirchen, Triger einer an die Welt gerichteten Sen-
dung. Schon damals spricht die Kirche alle Sprachen.»

Die Fussnote (42) zur Aussage, wonach die eine und einzige Kirche in ihrem
Geheimnischarakter ontologisch der Schopfung vorausgeht, verweist auf die Autori-
tit der Kirchenviter und erwdhnt Herm. vis. 2,4 und 2 Clem. 14,2. Beide Texte

24



Oikoumene oder der Weg zu einer neuen Katholizitat

«1. Die Kirche ist das Abbild der Dreieinigkeit, und die Dreieinigkeit ist das in-
nere Prinzip der ekklesialen Gemeinschaft. Von der Auferstehung bis zur Paru-
sie ist Gemeinschaft vom Vater gewollt, vom Sohn verwirklicht und durch den
Heiligen Geist in einer Gemeinde und durch eine Gemeinde hervorgerufen. Jede
wahrhaft christliche Gemeinde hat an dieser Gemeinschaft teil und ist Teil des in
Christus und dem Heiligen Geist offenbarten Geheimnisses Gottes. Somit ist die
eschatologische Wirklichkeit bereits gegenwiirtig, und die kirchliche Gemein-
schaft bringt die «<Gemeinschaft des Heiligen Geistes> zum Ausdruck. Gleichzei-
tig hat die Kirche eine innere Dynamik auf jene Einheit hin, die im Heiligen
Geist ruht. Um es mit den Worten Cyprians zu sagen: <Die Kirche ist ein Volk,
das durch die Einheit des Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes eins
wird>» (Dom. orat. 23).24

jedoch sprechen von einer pridexistenten spirituellen (Clemens) oder himmlischen
(Hermas) Kirche, die zusammen mit Christus im Fleische inkarniert ist, d.h. im
Leibe Christi, die Kirche. Diese Analogie iibersteigt die ekklesiologische Beziehung
von den lokalen und der universalen Kirchen und hat sicher nichts mit einer chrono-
logischen oder ontologischen Prioritit der universalen Kirche zu tun.

* Die Kirche: Lokal und universal. Ein von der Gemeinsamen Arbeitsgruppe
der Romisch-Katholischen Kirche und des Okumenischen Rates der Kirchen in
Auftrag gegebenes und entgegengenommenes Studiendokument, in: HARDING MEY-
ER u.a. (Hg.), Dokumente wachsender Ubereinstimmung. Sidmtliche Berichte und
Konsenstexte interkonfessioneller Gespriche auf Weltebene. Band II, 1982-1990,
Paderborn (Bonifatius)/Frankfurt a.M. (Lembeck) 1992, 732-750, hier 733 (englisch
1990). Die Arbeitsgruppe unterstreicht den Umstand, dass es in Gottes Heilsplan nur
eine Kirche gibt, aber dass diese eine Kirche «iiberall in der Welt in den lokalen
Kirchen gegenwirtig und offenbar» ist (§ 2; ebd., 734). «Die lokale Kirche ist keine
administrative oder rechtliche <Unterabteilung>, kein Teilstiick der universalen
Kirche... Die lokale Kirche ist der Ort, wo die Kirche Gottes konkret verwirklicht
wird. Sie ist eine Versammlung von Gldubigen, die vom Geist des auferstandenen
Herrn ergriffen wird und durch Teilnehmen am Leben Gottes zur <koinonia> wird»
(§ 14; ebd., 738 f.). Es ist klar, dass die Kirche katholisch in dem Sinn ist, dass diese
koinonia des Heils eine universale eschatologische Grosse ist und als Evangelium
der ganzen bewohnten Erde angeboten wird (Mt 24,12). Aber es ist in lokalen Ge-
meinschaften zu verwirklichen, wie das schon in Jerusalem beim Pfingstereignis der
Fall war: «In der konkreten historischen Situation der Griindung der Kirche hatte das
Lokale Prioritit und wird sie bis zur Wiederkehr Christi behalten, weil das Evange-
lium jedes Mal an einem bestimmten Ort verkiindigt wird und die Gldubigen an
einem bestimmten Ort die Taufe emptangen und die Eucharistie feiern, auch wenn
dies immer und notwendigerweise in Gemeinschaft mit all den anderen lokalen
Kirchen der Welt geschieht. Es gibt keine lokale Kirche, die nicht auf das Evangeli-
um ausgerichtet ist und nicht mit allen anderen Kirchen in Gemeinschaft steht»
(§ 23; ebd., 741 f.).

25



Anton Houtepen

Die Katholizitiit der Kirche besteht deshalb in einem gemeinsamen
Rahmenplan des christlichen Glaubens und Lebens (matrix of faith and
life): Ein gemeinsames Bekenntnis, das auf dem Glaubensbekenntnis
(dem Sch’ma‘) Israels aufbaut und das sich in der Gemeinschaft von
Jesus und seinen Jiingern gleichsam formiert hat; eine gemeinsame
Sakramentenpraxis mit Taufe und Eucharistie als Brennpunkte der me-
moria Jesu; ein liturgisches Zusammenkommen zum feierlichen Ge-
ddchtnis der Schopfungsgaben Gottes und zum Gebet der Fiirbitte und
der Anbetung; eine gemeinsame moralische Praxis des Lebens nach den
Geboten Gottes in der Nachfolge Jesu und ein Amt der episkope, der
Beauftragung mit dem Dienst des Wortes und der Aufsicht iiber die
Treue zum Evangelium und der Glaubensregel in Lehre, Leben und
Sendung der Kirche®.

Dieser gemeinsame Rahmenplan des Glaubens und des christlichen
Lebens, der uns iiber die Jahrhunderte hindurch iiberliefert wurde, funk-
tioniert faktisch in den verschiedenen Sprachen und Kulturen immer
wieder neu und anders. Es ist weder ein fixiertes depositum fidei noch
ein unverdnderliches sittliches Gesetz, sondern gerade der Rahmen der
legitimen Vielfalt, die aus der Interaktion von Tradition und kulturellem
Kontext entsteht. Solange die konkreten Kirchen die Intention haben,
diesen Rahmenplan zu beachten, muss ihre Legitimitdt und Katholizitét
angenommen, prasumiert werden.

Wenn aber eine Kirche oder kirchliche Gemeinschaft, nach okume-
nischer konziliarer Beratung, die Entscheidungen der Mehrheit der
kirchlichen Reprisentanten verwirft, wird sie nach altem konziliaren
Brauch von der katholischen koindnia ausgeschlossen, bis sie sich bes-
sert und die Vertreter und Glieder der anderen Kirchen wieder in ihre
Gemeinschaft zuldsst. Es gehort also zum Glaubensrahmen der Katholi-

2 «Alle weltweiten christlichen Gemeinschaften konnen im allgemeinen der De-
finition der lokalen Kirche als einer Gemeinschaft von getauften Glaubenden zu-
stimmen, in der das Wort Gottes gepredigt wird, der apostolische Glaube bekannt
wird, die Sakramente gefeiert werden, das der Welt geltende Erlosungswerk Christi
bezeugt wird und ein von Bischofen oder anderen Amtstrigern ausgeiibtes Amt der
Episkopé der Gemeinschaft dient» (§ 15; ebd., 739). Der irrtiimlicherweise verkiirz-
te deutsche Text ist korrigiert nach dem englischen Onginal (Anm. der Red.).

Vgl. auch die entsprechenden Erklirungen der Vollversammlungen des ORK
von Neu Delhi (1961), Uppsala (1968), Nairobi (1975), Canberra (1991) sowie die
Aussagen des Dekrets iiber den Okumenismus des 2. Vatikanums «Unitatis redin-
tegratio», Art. 22.

26



Oikoumeneé oder der Weg zu einer neuen Katholizitit

zitit, die Glieder und Leiter anderer Kirchen im Prinzip zu den eigenen
Versammlungen um Wort und Sakrament einzuladen und zuzulassen™.
Dies bedeutet zugleich, dass solche Kirchen, die Mitgliedern anderer
katholischer Kirchen, die den katholischen Rahmenplan des Glaubens
und des Lebens akzeptiert haben und danach handeln, die Zulassung als

Gaste am Tisch des Herrn verweigern, ihre eigene Katholizitit aufs

*® Dieses Kriterium, die konziliare Struktur der Entscheidungsfindung in der
Kirche anzunehmen und sich ihr unterzuordnen — das konziliare Prinzip —, ist in der
okumenischen Bewegung auf vielerlei Weise in Geltung und hochst bedeutsam fiir
den heutigen interkulturellen religiosen Pluralismus. In erster Linie diirften sich nur
jene Kirchen — gemidss dem Glaubenssymbol von Nizda-Konstantinopel (381) —
katholisch nennen, die bereit sind, es als okumenisches Glaubensbekenntnis anzu-
nehmen. Alle orthodoxen Kirchen des Ostens, die romisch-katholische Gemein-
schaft von Kirchen, die Kirchen der Anglican Communion, die Kirchen der Refor-
mation und die altkatholischen Kirchen der Utrechter Union heissen zu Recht katho-
lische Kirchen. Aber auch die so genannten Nestorianer und Monophysiten, die
Nizda annehmen, sind infolgedessen katholische Kirchen, welche den katholischen
Rahmenplan des christlichen Glaubens und Lebens gemeinsam haben. Nicht alle
Kirchen geniigen freilich diesem Kriterium, auch wenn sie zum Okumenischen Rat
der Kirchen gehoren. Die Okumene leidet an der Tendenz, die Identitit lokaler
Gemeinschaften und Kulturen hochzuschitzen und Separatismus als eine Methode
der Evangelisation zu betreiben. Die klassischen unitarischen Traditionen und viele
neue Formen christlicher Kirchen — so etwa Teile der unabhingigen afrikanischen,
afro-brasilianischen und neupfingstlichcn Gemeinschaften sowie verschiedene
evangelikale Bewegungen — mochten nicht an diesem konziliaren Massstab der
Katholizitiat gemessen werden. Einige wiirden gar behaupten, man miisse aus Treue
zum Evangelium ganz anderen Kriterien des christlichen Glaubens und Lebens
geniigen als diesem traditionellen Rahmenplan der historischen Kirchen. Sie wiirden
beanspruchen, sich an ein «volleres Evangelium» zu halten und eine tiefer greifende
Bekehrung anzustreben, deren Friichte in den Gaben des Heiligen Geistes erkannt
werden konnen. Sie haben natiirlich dann Recht, wenn der Rahmenplan der Katholi-
zitiit auf eine allzu formale und rationalistische Art interpretiert wird, als Uberein-
stimmung mit dogmatischen Formulierungen, rituellen Regeln, einem moralischem
Kodex oder gar als Gehorsam gegeniiber dem Lehramt der Kirche bei gleichzeitiger
Vernachlassigung oder Geringschidtzung der Friichte des Geistes. Aber wenn das
Kriterium der Fruchtbarkeit oder inneren Erfahrung des Geistes den konziliaren
Rahmenplan des christlichen Glaubens und Lebens ersetzt, statt ihn als Korrektiv zu
ergianzen, dann konnen solche Kirchen und Bewegungen nicht mehr katholisch
genannt werden. Ahnliches konnte von Kirchen mit geschlossener oder ausgrenzen-
der Mitgliedschaft gesagt werden, wie etwa nach Rassen getrennte weisse oder
schwarze Kirchen, exklusive schwule oder Frauenkirchen, Kirchen, die nur Reiche
oder gar nur Aktionire der betreffenden Kirche willkommen heissen.

A



Anton Houtepen

Spiel setzen. Sie wiirden das Urteil vom Presbyter Johannes iiber
Diotrephes (3 Joh 5-10) iiber sich herabrufen:

«Lieber Bruder, du handelst treu in allem, was du an den Briidern, sogar an
fremden Briidern tust. Sie haben vor der Gemeinde fiir deine Liebe Zeugnis ab-
gelegt. Du wirst gut daran tun, wenn du sie fiir ihre Reise so ausriistest, wie es
Gottes wiirdig ist. Denn fiir seinen Namen sind sie ausgezogen und haben von
den Heiden nichts angenommen. Darum sind wir verpflichtet, solche Minner
aufzunehmen, damit auch wir zu Mitarbeitern fiir die Wahrheit werden. Ich habe
der Gemeinde geschrieben. Aber Diotrephes, der unter ihnen der Erste sein will,
erkennt uns nicht an. Deshalb werde ich, wenn ich komme, an sein Tun und
Treiben erinnern. Mit bosen Worten hetzt er gegen uns und gibt sich damit noch
nicht zufrieden; sondern er selbst nimmt die Briider nicht auf und hindert alle
daran, die es tun wollen, und schliesst diese aus der Gemeinde aus.»>’

*7 Mit einer éhnlichen Einstellung sollten die historischen Kirchen bereit sein,
sich auf einen Dialog einzulassen und Gemeinschaft anzubieten gegeniiber jenen
jungen Kirchen (emerging churches), die unter schwierigen gesellschaftlichen Be-
dingungen in Hausgemeinschaften wie etwa in China, in Basisgemeinden wie etwa
in Indien, weltweit in charismatischen Gemeinden oder in Stammesgemeinden in
Afrika entstehen. Wahre Katholizitit verwirft schliesslich nicht Vielfalt der Formen
und sollte daher mit Geduld diesen Gemeinden bei ihrem Aufbau Unterstiitzung
anbieten, sie sollte mit dem guten Willen und der richtigen Glaubensintention («in-
tentio fidei», «intentio faciendi quod facit ecclesia») der jungen Kirchen rechnen.
Die Bereitschaft solcher Gemeinschaften, mit den anderen und dlteren Kirchen als
Schwesterkirchen in Kontakt zu treten, Mitglieder und Leitungsverantwortliche
anderer Kirchen in ihrer Mitte willkommen zu heissen und mit ihnen synodal tiber
«den Glauben der Kirche durch die Jahrhunderte» (Lima-Dokument 1982, Vorwort)
zu beraten, wire ein zuverldssiges Kriterium fiir eine gegenseitige Annahme in der
einen koinonia des Glaubens und ein Heilmittel gegen die Krankheit separatistischer
Alleingéinge. Eine interkulturelle Ekklesiologie impliziert auch den Austausch kon-
textueller Theologien im interkonfessionellen und interreligiosen Dialog, ohne dass
jedoch dabei vergessen werden darf, dass jede wie auch immer konzipierte Theolo-
gie an ihrem eigentlichen Zentrum und der grundlegenden Beziehungsgrosse fest-
halten muss: dem Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs, dem Vater Jesu und der Quelle
der Leben spendenden Ruach JHWH, an deren Friichte der Gerechtigkeit und des
Friedens wir uns in der Hoffnung auf das Reich Gottes und die endgiiltige Bewah-
rung der Schopfung erfreuen diirfen.

In dieser Hinsicht bleibt die Katholizitidt ein eschatologisches okumenisches
Wesensmerkmal der Kirche, das noch nirgends vollstindig verwirklicht, aber uns in
vorldufiger Weise in Wort und Sakrament, dem Modus der Teilhabe an der vollen
koinonia des Lebens des dreieinen Gottes, gegeben ist.

28



Oikoumené oder der Weg zu einer neuen Katholizitiit

4. Ich glaube an den Geist des rettenden Gottes, der die Kirche auf Pro-
pheten und Aposteln aufgebaut hat und der das immer wieder tun wird

Das schwierigste Merkmal der Kirche ist vielleicht ihre Apostolizitit.
Was heisst hier apostolisch? Das tibliche Verstindnis war, dass die Kir-
che von den Aposteln aufgebaut und nach ihren Satzungen und Lehren
durch die Geschichte hindurch den wahren Glauben und die treue Nach-
folge bewahrt hat. So formuliert es der Limatext (Amt 34):

«Im Glaubensbekenntnis bekennt die Kirche, dass sie apostolisch ist. Die Kirche
lebt in Kontinuitdt mit den Aposteln und ihrer Verkiindigung. Derselbe Herr, der
die Apostel aussandte, ist weiterhin in der Kirche gegenwirtig. Der Geist halt
die Kirche in der apostolischen Tradition bis zur Vollendung der Geschichte im
Reich Gottes. Apostolische Tradition in der Kirche bedeutet Kontinuitit in den
bleibenden Merkmalen der Kirche der Apostel: Bezeugung des apostolischen
Glaubens, Verkiindigung und neue Interpretation des Evangeliums, Feier der
Taufe und der Eucharistie, Weitergabe der Amtsverantwortung, Gemeinschaft in
Gebet, Liebe, Freude und Leiden, Dienst an den Kranken und Bediirftigen, Ein-
heit unter den Ortskirchen und gemeinsame Teilhabe an den Gaben, die der Herr
jeder geschenkt hat.»®

Neu an der obigen Formulierung ist erstens, dass die Apostolizitidt der
Kirche nicht nur auf das kirchliche Amt bezogen wird, sondern auf das
christliche Leben als ganzes; zweitens, dass der Begriff der Tradition
hier als «lebendige Tradition», als Tradition «nach vorne» verstanden
wird und nicht nur riickwirts gewandt wie in der Regel des Vinzenz von
Lerinum: «quod ubique, quod semper, quod ab omnibus creditum est».
Apostolisch meint ja auch missionarisch, auf die Fiille der Zeiten hin
orientiert «bis zur Vollendung der Geschichte im Reich Gottes». Die
ganze Ekklesiologie wird so zur Soteriologie, Kirche und Reich Gottes
werden korreliert, Ekklesiologie und Eschatologie sind keine Gegner
mehr.

Nun entsteht aber auch ein neues Problem. Wo findet man denn die-
se Apostolische Tradition? Ist der Glaubensrahmen, den die Formulie-
rung des Lima-Dokuments als Inhalt der Tradition konstruiert und den
wir gerade auch schon als Inhalt der Katholizitit der Kirche formuliert
haben, nicht eine zu platonische Idee der Tradition, die man fast in allen
Kirchen auf irgendeiner Weise antriife? Bis vor kurzem war es eine feste

2% Taufe, Eucharistie und Amt (wie Anm. 20), 579.

29



Anton Houtepen

Uberzeugung in der «Kommission fiir Glauben und Kirchenverfas-
sung», dass dieser Glaubensrahmen eine vom Geist Gottes durch die
Jahrhunderte hindurch getragene Heilsrealitit sei, die sich trotz der Kir-
chenspaltungen in allen katholischen Kirchen durchgehalten hat. Eben
dies meinte die im Vorwort des Lima-Dokuments eingefiihrte Wendung
«Glaube der Kirche durch die Jahrhunderte».

Aus den Antworten der Kirchen zum Lima-Text stellte sich aber he-
raus, dass eine solche, die getrennten konfessionellen Traditionen iiber-
greifende und nicht verloren gegangene Apostolizitit nicht von allen
Kirche anerkannt wird. Solange man diese Apostolizitdt nur fiir sich
selbst und gegen andere Kirchen beansprucht, wird sich wohl auch
schwerlich ein gemeinsames Bewusstsein des Wirkens des Heiligen
Geistes in anderen Kirchen einstellen.

Innerhalb der «Kommission fiir Glauben und Kirchenverfassung» hat
es auch eine kleine Auseinandersetzung zwischen der damaligen Vorsit-
zenden Mary Tanner und dem damaligen Direktor Giinther Gassmann
iber den Traditionsbegriff gegeben, in welcher die Wendung «Glaube
der Kirche durch die Jahrhunderte» problematisiert bzw. angegriffen
wurde. Gibt es in Wirklichkeit etwas anderes als die unterschiedlichen
konkreten kirchlichen Traditionen? Ist die Idee einer schon vorhande-
nen, alle Differenzen iibersteigenden Einheit, wie sie von Mary Tanner,
Jean-Marie R. Tillard, Max Thurian und den anderen Mitgliedern des
Lima-Redaktionsausschusses verteidigt wurde, nur eine «Abstraktion»,
wie Giinther Gassmann zu meinen schien, eine «platonische Illusion»
oder die romantische Vorstellung einer «ungeteilten Kirche des ersten
Millenniums», wie sie von Tanner in Stavanger 1985 noch als wesens-
notwendige Idee fiir die zukiinftige Einheit der Kirche verteidigt worden
war™ ? Wenn die Differenzen als solche Tridger und Ausdruck der einen

* Uber diese Auseinandersetzung siche GERARD KELLY, Recognition. Ad-
vancing Ecumenical Thinking (AmUSt. TR 186), New York (Lang) 1996, 196-200.
Die Position von Mary Tanner findet sich in: Thomas F. Best (Hg.), Faith and Re-
newal. Reports and Documents of the Commission on Faith and Order, Stavanger
1985, Norway, 13-25 August (FOP 131), Geneva (WCC) 1986, 77-83, bes. 79-80.
Die Position von Giinther Gassmann ist nachzulesen, in: Minutes of the Meeting of
the Standing Commission held at the Hoffbauer-Stiftung, Potsdam GDR, 13-20 July
1986 (FOP 134), Geneva (WCC) 1986, 15: “Certainly the responses clearly reveal
that one’s own doctrinal tradition and ecclesiastical practices are among the essential
criteria for evaluation and judgement. That is not only understandable, but also
legitimate since there is no <faith of the church through the ages> (Preface to BEM)

30



Oikoumené oder der Weg zu einer neuen Katholizitit

Tradition sind und nicht mehr einem normativen Verstdndnis einer allen
gemeinsamen Tradition unterliegen, wird das Horen der Kirchen aufein-
ander tatsdchlich eine Frage des Respekts, der Neugier nach dem Frem-
den, der kommunikativen Verstindigung und der guten Beziehungen.
Nicht das dies alles unwichtig wire, im Gegenteil, aber es reicht nicht
aus, um die kirchlichen Spaltungen und Schismen zu iiberwinden™.
Deshalb waren M. Tanner und spiter Nicholas Apostola davon liber-
zeugt, im Rahmen der Diskussionen iiber die Zukunft der 6kumenischen
Bewegung warnend betonen zu miissen, dass man hier mit psychologi-
schen Kategorien allein nicht auskomme’'. Der Grundgedanke einer
«lebendigen Tradition», wie er von George Florovsky geprigt wurde’,
ist somit ein valables 6kumenisches Konzept, das in Montreal und auf
dem 2. Vatikanischen Konzil angesprochen wurde: Die gegebene kirch-
liche Einheit, die vom Geist Gottes gewirkten Gaben des Heils in Wort
und Sakrament iibersteigen die konfessionellen Grenzen und Differen-
zen und bilden einen Grundkonsens, worauf die christliche koinoénia
ruht. Gerade das ist mit der Apostolizitdt der Kirche gemeint, dass sie
eben nicht unsere Erfindung, nicht unser Konstrukt und deshalb auch
nicht der Besitz irgendeiner konfessionellen Tradition sein kann. Ein
eng konfessionelles, auf Differenzen gebautes Traditionsverstindnis
verwechselt tatsdchlich die Triger der Tradition mit deren Inhalt und
den Inhalt mit deren Formulierungen und Formen. Ich fiir mich wiirde
mich am scholastischen Axiom eines Albertus Magnus orientieren, das
von Thomas von Aquin iibernommen und von Edward Schillebeeckx in
seiner Hermeneutik verfeinert wurde — ein Axiom, das mir fiir den Be-
griff einer lebendigen Tradition und einer neuen Katholizitdt ungeheuer

in abstraction from the confessional and ecclesial traditions through which this faith
comes to expression” (Hervorhebung A H.).

* Vgl. OLAV F. TVEIT, Mutual Accountability as Ecumenical Attitude. A Study
in Ecumenical Ecclesiology Based on Faith and Order Texts 1948-1998, Oslo (Nor-
wegian Lutheran School of Theology) 2001 (Diss. theol. Oslo, 2002).

1 Vgl. NICHOLAS K. APOSTOLA, Mutual Accountability and the Quest for Unity,
ER 50 (1998) 301-306.

2 Vgl. etwa GEORGES FLOROVSKY, Apostolic Tradition and Ecumenism, in:
ders., Ecumenism I. A Doctrinal Approach. Collected Works 13, Vaduz (Biicher-
vertriebsanstalt) 1989, 151-159 (EV 1963); ders., The Function of Tradition in the
Ancient Church, in: ders., Bible, Church, Tradition: An Eastern Orthodox View.
Collected Works 1, Belmont MA (Nordland) 1972, 73-92 (EV 1963).

31



Anton Houtepen

wichtig zu sein scheint: «fides non est ad enuntiabile sed ad rem».” Wir
sind die Erben Israels und in Christus wiedergeborene Kinder Gottes,
die dem Gottesbund nur thm und nicht uns selber, geschweige denn
unseren Konfessionen verdanken. Die Kirche als apostolische Kirche ist
nicht eine Sammlung von konfessionellen Heilsinstrumenten, die uns
bei unserer Gottesbeziehung und Sinngebung oder bei unserem religio-
sem Wohlbefinden dienlich sind, sondern die durch einen gemeinsamen
Glaubensrahmen kohirente Gestalt des Heils, der lebendige Leib des
Gekreuzigten und Auferstandenen, in dem Gott unter uns gewohnt hat
und der mit uns bleibt bis an das Ende der Welt.

Unitatis redintegratio — der Beitrag der Altkatholischen Kirchen-
gemeinschaft zu einer okumenischen Ekklesiologie

In den vor den Bischofen der altkatholischen Utrechter Union vorgetra-
genen Uberlegungen zu einer neuen Katholizitiit der Kirche wurde die
Ansicht ausgesprochen, dass die 6kumenische Bedeutung der altkatholi-
schen Kirchengemeinschaft primir «in ihrem ekklesiologischen Dienst
an einer kommenden neu-katholischen Kirche, die sich als Communion
of Communions verstehen wird», begriindet ist, und es wurde die Erwar-
tung ausgesprochen, dass die altkatholische Kirche «in threm dkumeni-
schen Rahmenplan, den sie vorbereitet, die Prolegomena zu einer jeden
kiinftigen Ekklesiologie, die als 0kumenisch wird auftreten konnen»,
angeben werde™.

Unitatis redintegratio: Aufhebung des Schismas oder Aufhebung der
Konfessionen

Das 2. Vatikanische Konzil hat in seinem Dekret «Unitatis redintegra-
tio» (UR) die Kriterien der Teilnahme der Romisch-Katholischen Kir-

3 Thomas von Aquin, Summa Theologiae ILII q.1 a.2 ad 2: «...quod in symbolo
tanguntur ea de quibus est fides inquantum ad ea terminatur actus credentis; ut ex
ispo modo loquendi apparet. Actus autem credentis non terminatur ad enuntiabile,
sed ad rem: non enim formamus enuntiabilia nisi ut per ea de rebus cognitionem
habeamus, sicut in scientia, ita et in fide.»

* Vgl. oben S. 13. Hier folgt der zweite, kiirzere Teil der Ausfiihrungen, die der
Autor auf der Sitzung der Internationalen Altkatholischen Bischofskonferenz (IBK)
am 22. Juni 2005 in Doorn/Driebergen NL vorgetragen hat.

22



Oikoumen€ oder der Weg zu einer neuen Katholizitit

che an der Okumenischen Bewegung herausgestellt. Obwohl sie ihre
eigene Schuld an den Kirchenspaltungen der Vergangenheit anerkennt
und aufruft zu Reformen, innerlicher Bekehrung, wechselseitigem Ver-
standnis, okumenischer Erziehung und theologischen Neuformulierun-
gen, die im Dialog mit den anderen Kirchen und Kirchengemeinschaften
gefunden werden miissen, wird nirgends klar und deutlich, wie und
inwieweit die existierenden Konfessionen, die aus den Kirchenspaltun-
gen entstanden sind, in der verlangten Einheit der Kirche bewahrt wer-
den konnten. Es wird (in UR 19-24, bes. 22) zwar sehr respektvoll von
den anderen Konfessionen des Abendlandes gesprochen; eigens erwéhnt
wird auch die Anglikanische Kirchengemeinschaft (13). Hervorgehoben
wird die spezielle Bedeutung der Orthodoxen Kirchen des Ostens und
der Orientalisch-Orthodoxen Kirchen (14—18). Dem vielfach von den
Orthodoxen Kirchen inkriminierten Unionsmodell — dem Uniatismus —
wird abgeschworen. In § 14 wird die Vielfalt der apostolischen Uberlie-
ferungen und der kulturellen Unterschiede zwischen Ost und West ge-
wiirdigt und die Autokephalie der Ostkirchen rezipiert. Ihre Sakramente
und Amter, ihre Spiritualitit und Klostertraditionen sowie ihre eigene
Kirchenordnung, Disziplin, Liturgie und Theologie werden als Teil der
vollen Katholizitdt und Apostolizitit der Kirche anerkannt (16—17). Die
Bewahrung dieses Erbes der dstlichen Kirchen wird als wesensnotwen-
dig fiir die Bewahrung der ganzen kirchlichen Tradition und fiir die
Verwirklichung einer erhofften Versohnung proklamiert (14—15). Die
schon mit Rom unierten Kirchen haben eine wichtige Vermittlungsrolle,
wie auch die orthodoxen Migrationskirchen im Westen. Apg 15,28 wird
zitiert als okumenisches Prinzip der Versohnung: einander weiter keine
Last auflegen als nur das Notwendige.

In Bezug auf die Kirchen aus der Reformation und den Erweckungs-
bewegungen des 19. Jahrhunderts zeigt UR grossere Bedenken. Zwar
wird die Anglikanische Gemeinschaft eigens erwzhnt (13), aber nicht
eigens beschrieben. Die Kirchen der Utrechter Union werden anschei-
nend pauschal zu den von der Kirche Roms getrennten Kirchen und
kirchlichen Gemeinschaften des Westens gerechnet35. Ihr christozentri-
sches Bekenntnis, ihr Leben aus der Heiligen Schrift, ihr geistliches

% Sie werden nur in den Anmerkungen zu den emendationes erwihnt: Acta Conci-
lii Vaticani Secundi, Schema Decreti de Oecumenismo, Modi, III, caput III De Eccle-
siis et de Communitatibus Ecclesialibus a Sede Apostolica Romana Seiunctis, Typis
Polyglottis Vaticanis, 1964, Modi 14 (zu UR 13), 1 (zu UR 19) und 8 (zu UR 22).

33



Anton Houtepen

Leben und vor allem ihre sakramentale Praxis und Lehre der Taufe und
des Abendmahls werden positiv gewiirdigt, wenn auch auf all diesen
Gebieten ein vertiefter Dialog notwendig sei. Vor allem die Glaubens-
gemeinschaft in Taufe und Abendmahl zielt auf vollere Kirchengemein-
schaft hin. Als problematisch wird in erster Linie das Amtsverstidndnis
der Reformationskirchen und die Form oder sogar das Fehlen der Ordi-
nation betrachtet.

Okumenische Binnenmdirkte

Nun hat sich seit dem Anfang der 6kumenischen Bewegung und auch
nach dem 2. Vatikanum in der konfessionellen Landschaft viel verin-
dert. Die grobe Zweiteilung der nicht mit Rom verbundenen Kirchen,
wie sie in UR vorliegt, ist sicher iiberholt. Es haben sich vielmehr unter-
schiedliche 6kumenische «Binnenmairkte» gebildet, die eigene 6kumeni-
sche Vereinbarungen iiber Kirchengemeinschaft erreicht haben.

Eine erste Gruppe von Kirchen, die zueinander gefunden haben, sind
die Kirchen der lutherischen und der calvinischen Tradition. Die Leuen-
berger Kirchengemeinschaft (jetzt «Gemeinschaft Evangelischer Kir-
chen in Europa» genannt), die 1973 auf der Basis der Konkordie von
Leuenberg gegriindet wurde, umfasst heute 104 Kirchen, die sich iiber
den Lutherischen Weltbund und den Weltbund Reformierter Kirchen als
eine Communion of Communions zu verstehen angefangen haben.

Die zweite Gruppe besteht aus den britischen und irischen anglikani-
schen Kirchen einerseits und verschiedenen evangelischen Kirchen in
den nordischen und baltischen Lindern, in Deutschland und in Frank-
reich andererseits, wofiir die Stichworte Porvoo, Meissen und Reuilly
stehen. Mittels der danach genannten Vereinbarungen, denen noch das
Konkordatsdokument «Called to Common Mission» der Evangelisch-
Lutherischen Kirche in Amerika und der amerikanischen Episkopalkir-
che an die Seite zu stellen ist, haben diese Kirchen wechselseitig eine
volle oder eine weitgehende Kirchengemeinschaft ausgesprochen, die
nicht nur Kanzel- und Abendmahlsgemeinschaft, sondern auch Teil-
nahme an konziliaren oder synodalen Prozessen und an Ordinationsli-
turgien umfasst’®. Die Altkatholische Kirche ist durch ihre Bonner Ver-

* Die erwihnten Erklirungen von Kirchengemeinschaft finden sich in deutscher
Ubersetzung in: HARDING MEYER u.a. (Hg.) Dokumente wachsender Ubereinstim-
mung [DwU]. Sdmtliche Berichte und Konsenstexte interkonfessioneller Gespriche

34



Oikoumené oder der Weg zu einer neuen Katholizitét

einbarung von 1931 mit der Anglikanischen Kirchengemeinschaft von
diesen 6kumenischen «Marktbewegungen» mitbetroffen.

Ein dritter Kreis hat sich unter den Kirchen des Ostens formiert, wo
die altorientalischen Kirchen der Syrer und Kopten und der Assyrer sich
sowohl mit Rom wie mit dem Okumenischen Patriarchat iiber die Inter-
pretation des Konzils von Chalzedon, das sie nicht rezipiert haben, im
Lichte des Konzils von Nizia, das sie wohl vollends rezipiert haben, im
Prinzip verstindigen konnten. Volle Kirchengemeinschaft gibt es hier
noch nicht, aber freundliche Beziehungen sind schon entstanden.

Auch die Gruppe der evangelikalen, charismatischen, unabhingigen
und pentekostalen Kirchen kennt verschiedene 6kumenische Biindnisse,
wie die Weltweite Evangelische Gemeinschaft, die Weltkonferenz von
Pfingstkirchen und die Organisation von Afrikanischen Unabhingigen
Kirchen.

Die zweite hier genannte Gruppe scheint mir fiir einen spezifisch
okumenischen Beitrag der Kirchen der Utrechter Union die geeignetsten
Partner zu liefern. Alle diese Kirchen verstehen sich als katholische
Kirchen’’ in dem oben erwihnten Sinne einer qualitativen Beziehung
zur apostolischen Tradition und Mission, und sie haben Formen von
episkope bewahrt, die in vielen Fillen auch den historischen Episkopat
beinhalten oder auf die Wiederherstellung der successio apostolica
durch die Verbindung mit bischoflichen Kirchen hinstreben. Die Alt-
katholische Kirchengemeinschaft diirfte in der Lage sein, diese Tendenz
zu verstdrken. Sie wiirde damit ihre eigene historische Identitdt nicht
verleugnen und wiirde so zur Briickenkirche zwischen den nicht

auf Weltebene. Band 3: 1990-2001, Paderborn (Bonifatius)/Frankfurt a.M. (Lem-
beck) 2003, 723-835

7 Ich wiirde dies in Anlehnung an meinen auf der Versammlung der Societas
Oecumenica in Sibiu vom Jahre 2004 gehaltenen Vortrag so umschreiben: «Diese
Kirchen akzeptieren das konziliare Prinzip: Sie rezipieren konziliare Strukturen der
Entscheidungsfindung und unterziehen sich ihnen. Sie nehmen das Nizinische
Glaubenssymbol als kumenisches Glaubenssymbol der Kirchen an. Sie anerkennen
den Wert der apostolischen Tradition und innerhalb ihrer die bischofliche Sukzes-
sion als ein Zeichen — nicht als eine Garantie — der Treue zum Evangelium Jesu
Christi und der Einheit der Kirche. Sie haben ein gemeinsames sakramentales Leben
in Taufe, Busse, Konfirmation, Ordination und Eucharistie und versuchen, auf der
Basis von regelmissigen synodalen Beratungen und Entscheidungen und mit iibli-
cherweise grossem Respekt fiir das personliche Gewissen der Mitglieder gemeinsa-
men moralischen Grundsitzen eines christlichern Lebens zu folgen. Sie veranstalten
gemeinsame Missions- und Evangelisationsprojekte.»

35



Anton Houtepen

bischoflichen und den bischoflichen Kirchen aus der Zeit der Reforma-
tion einerseits und den katholischen Kirchen der altkirchlichen Pentar-
chie andererseits.

Die okumenischen Beziehungen zur Romisch-Katholischen Kirche

Keine wahrhaft katholische Kirche darf sich mit den entstandenen Kon-
flikten und Spaltungen zwischen ehemaligen Schwesterkirchen einfach
abfinden. Gerade die Kirchen, die nicht im Streit iiber Glaubenswahrhei-
ten, sondern iiber Kirchenstrukturen auseinander gegangen sind, sollten
bereit sein, einander die Hand zur koinénia zu reichen und ihre schwes-
terlichen Beziehungen wiederherzustellen.

Die Beziehungen der genannten, von der alten Pentarchie unabhén-
gigen katholischen Kirchen zu den katholischen Kirchen, die in der
Gemeinschaft mit der Kirche von Rom stehen, sind durch bilaterale
Dialoge iiber Amt und Sakramente, iiber Kirche und Rechtfertigung und
tiber Lehramt und Disziplin vertieft worden. Die Anglikanische Ge-
meinschaft hat iiber ihre Dialogkommission mit Rom (ARCIC) sogar
einen Vorschlag fiir ein gemeinsames Verstdndnis und eine gemeinsame
Gestalt eines verbindlichen Lehramtes und Petrusdienstes erarbeitet™,
worin viele altkatholische ekklesiologische Vorstellungen, aber auch
kritische Anfragen an der romisch-katholischen Lehramtsgestaltung
aufgenommen worden sind. Der gerade begonnene internationale ro-
misch-katholische—altkatholische Dialog koénnte bei diesen Ergebnissen
ankniipfen.

In den Niederlanden hat eine Gruppe von Theologen einen Vor-
schlag zur tieferen Verstindigung und wachsenden kirchlichen Gemein-
schaft erarbeitet unter dem Titel «Das gemeinsame Erbe in Freude mit-
einander teilen» — einem Zitat aus UR 4°.

Der Text besagt, dass es zwischen den beiden katholischen Kirchen
in den Niederlanden keine Glaubensunterschiede im Verstidndnis der
Kirche, im Dienst am Wort und den sieben Sakramenten und im Ver-
héltnis von Schrift und Tradition gibt. Beide Kirchen anerkennen die
Giiltigkeit der Beschliisse der okumenischen Konzile der ersten acht

* The Gift of Authority. Authority in the Church III. An Agreed Statement by
the Anglican — Roman Catholic International Commission ARCIC, London (CTS) /
New York (CPI) 1999; deutsch, in: DwU III (wie Anm. 4), 262-289.

¥ Vgl. die deutsche Ubersetzung des Textes, in: IKZ 94 (2004) 249-276.

36



Oikoumené oder der Weg zu einer neuen Katholizitit

Jahrhunderte wie auch die Dekrete der mittelalterlichen Reformkonzi-
lien und des Trienter Konzils, soweit diese nicht mit fritheren Beschliis-
sen okumenischer Konzile im Widerspruch stehen. Beide Kirchen be-
trachten regelmissige konziliare Beratungen iiber die Ausrichtung des
Evangeliums in neuen Kontexten als sehr wertvoll und mochten dabei
die Glaubensregel des Vinzenz von Lerinum zum Leitfaden nehmen.
Diese Regel schliesst Verdnderungen nicht einfach aus, sondern fordert
dazu auf, diese in gemeinsamer Beschlussfassung mit den anderen Kir-
chen und unter stindiger Orientierung an den Quellen der Tradition
vorzunehmen. Lehraussagen oder Entscheidungen, die jede Kirche fiir
sich, ohne Beteiligung der anderen Kirche, gemacht oder getroffen hat,
binden die Mitglieder der anderen Kirche nicht, aber beide Kirchen sind
zum Gesprich dariiber bereit.

Keine Meinungsverschiedenheit besteht zwischen ihnen iiber die
Notwendigkeit und die Bedeutung der apostolischen Aufsicht oder der
apostolischen Sukzession im Bischofsamt, das zusammen mit dem Amt
von Presbytern und Diakonen seit den ersten Jahrhunderten als wesent-
lich fiir den Aufbau der Kirche Christi betrachtet wird. Fiir beide Kir-
chen wurzelt eine autoritative Leitung der Kirche im Blick auf die Treue
zur apostolischen Tradition und die Bewahrung der kirchlichen koinonia
im apostolischen Sendungsauftrag. Die Ordination zum kirchlichen Amt
sehen sie als ein sakramentales Zeichen, wobei unter Handauflegung
und Gebet um den Heiligen Geist durch die Kirche dafiir ausgewihlte
und darauf vorbereitete Personen zu Zeugen und Boten Christi geweiht
werden.

Meinungsverschiedenheiten begegnen in erster Linie bei den im Lau-
te der Jahrhunderte getroffenen — stets auch mit bestimmten Glaubens-
iiberzeugungen verbundenen — Entscheidungen, die sich auf Kirchen-
strukturen beziehen: das Verhiltnis zwischen lokaler Kirche und dem
weiteren Kirchenverband, die Autoritdt und die Arbeitsweise von Syno-
den und Konzilen, die Stellung des Bischofs von Rom, die Rolle der
Laien bei kirchlichen Entscheidungen und beim autoritativen Lehren der
Kirche, das Verfahren der Bischofswahl und die Zulassungsbedingun-
gen zu den kirchlichen Amtern.

Die entscheidende Bruchstelle liegt gerade hier: bei der Lehre und
Praxis der Bischofsernennung und beim Jurisdiktionsprimat und dem
Lehramt des romischen Bischofs, wie es das 1. Vatikanische Konzil
festgelegt hat. Hier hat die Altkatholische Kirche der Niederlande sich

37



Anton Houtepen

immer auf den Standpunkt gesetzt, dass die lokale Kirche in der Wahl
ithres Bischofs vollig frei sein sollte und dass nur ein allgemeines Konzil
die ganze Kirche bindende Lehraussagen verabschieden kann, sodass
die Beschliisse des 1. Vatikanums als ungiiltig betrachtet werden miis-
sen. Weil iiber beide Punkte in bilateralen Dialogen neue Einsichten
gereift sind, ist die Altkatholische Kirche der Niederlande bereit, diese
auch 1m Gesprich mit der Romisch-Katholischen Kirche einzubringen.
Es wird darauf hingewiesen, dass auch in der Romisch-Katholischen
Kirche hinsichtlich Bischofswahl zwei Traditionen giiltig sind (CIC
1983 can. 377 § 1), dass die lateinische Kirche die Wahl seit dem Tri-
dentiner Konzil immer stérker direkt dem romischen Bischof anvertrau-
te, die griechische (katholische) Kirche aber diese bis heute der eigenen
Diozesansynode iiberldsst und Rom die Wahl konfirmiert. Ein offenes
Gesprich liber Vor- und Nachteile beider Formen wire im Lichte oku-
menischer Entwicklungen und innerkirchlicher Stromungen in der Ro-
misch-Katholischen Kirche nicht ausgeschlossen. Die Verschiedenheit
der Modelle sollte aber zur Wiederherstellung der Kirchengemeinschaft
zwischen den beiden Kirchen kein entscheidendes Hindernis sein.

Auch iiber einen moglichen Petrusdienst des Bischofs von Rom wiire
ein okumenisches und multilaterales Gespriach erwiinscht, zumal Papst
Johannes Paul II. in seiner Enzyklika «Ut unum sint» die Leiter der
anderen Kirchen zur Beratung dariiber eingeladen hat.

Am Schluss des gemeinsamen Textes werden Vorschlige fiir eine
praktische pastorale Zusammenarbeit und wechselseitige Vertretung bei
den beiden Bischofskonferenzen vorgeschlagen, wie auch die Erarbei-
tung von Regeln zur Zulassung von Altkatholiken zur Eucharistie in
Analogie zu den Bestimmungen des Okumenischen Direktoriums 1993,
welche die Zulassung von Mitgliedern der Orthodoxen Kirchen zur
Eucharistie in der Romisch-Katholischen Kirche regeln.

Zur Teilnahme an Ordinaiionen in Kirchen, mii der die Altkainoiiken
noch nicht in voller Kirchengemeinschaft stehen

Seit der Bonner Vereinbarung von 1931 haben altkatholische Bischofe
an Ordinationen ihrer anglikanischen Kollegen teilgenommen und um-
gekehrt. Vor drei Jahren hat Robert Wright aus Anlass von Anfragen
iber die Kirchengemeinschaft zwischen der Episkopalkirche und der
Evangelisch-Lutherischen Kirche in Amerika, die im Jahr 2000 verein-

38



Oikoumené oder der Weg zu einer neuen Katholizitit

bart wurde, in einem Vortrag auf einer Theologentagung in Utrecht
dafiir plddiert, nicht zu schiichtern zu sein, wenn es um Beteiligung an
der Ordination von Amtstrigern in Kirchen geht, deren apostolische
Sukzession oder historischer Episkopat zweifelhaft ist oder schlicht
fehlt. Er meinte m.E. zu Recht, dass in der Dynamik einer wachsenden
Kirchengemeinschaft unter katholischen Kirchen, die auf einer Ordina-
tion der Amtstrager unter Handauflegung und Gebet um den Heiligen
Geist bestehen, das alte Zeichen der koindnia mit den Schwester- bzw.
Nachbarkirchen, wie es schon das Konzil von Nizéda vorgeschrieben hat,
moglichst kreativ eingesetzt werden sollte. Und das nicht, um die alte
Pipe-line-Theorie wiederzubeleben, sondern um die wesentliche Einheit
des apostolischen Sendungsauftrages und der episkopé zum Ausdruck
zu bringen.

Personlich bin ich der Meinung dass die prophetische Zeichenhand-
lung der Ordination durch Handauflegung und Epiklese vor allem die
Kontinuitdt mit dem apostolischen Sendungsauftrag bedeutet, wie sie in
der neutestamentlichen Gemeinde von Antiochien vielleicht schon an
Paulus und Barnabas geschah (Apg 13,1-3). Es wird in der Ordination
nicht eine rechtliche Befugnis oder Vollmacht verliehen, keine potestas
consecrandi weitergegeben, sondern ein getaufter und gesalbter Christ
als Zeuge und Bote Christi ausgesandt zum Aufbau der Gemeinde, zur
Predigt des Wortes und zur treuen Ausspendung der Sakramente im
Namen Jesu Christi*’.

Thesen zur eucharistischen Gastfreundschaft

Wie gesagt, zwischen katholischen Kirchen darf es keine Verweigerung
der Gastfreundschaft geben, zumal wenn es um die Teilnahme am Gast-
mahl des Herrn geht. Natiirlich ist solche Teilnahme nicht unverbindlich,
wie es Paulus in 1 Kor 10 und 11 klar gemacht hat. Auch ist die Bemer-
kung begriindet, dass Eucharistie und kirchliche Einheit nicht von einan-
der losgelost werden konnen: Wer sich am Herrenmahl beteiligt, wird
Tischgenosse, Schicksalsgenosse des Gekreuzigten, in der die Einheit der
Kirche ruht, und verpflichtet sich somit, diese Einheit zu bewahren, zu
fordern und sich nicht ldnger als Schismatiker zu verhalten.

40 Vgl. das Lima-Dokument, Amt, 13, in: DwU I (wie Anm. 20), 570.

39



Anton Houtepen

Die Eucharistie ist somit nicht ein Besitz der kirchlichen Konfes-

sionen, sondern Quelle der Gemeinde und Quelle der koinonia der Kir-
chen. Aufgrund Jahrhunderte langer moraltheologischer Debatten tiber
den Begriff der communicatio in sacris hat das 2. Vatikanum in UR 8
die Zulassung zur Eucharistie nur aus der Perspektive der individuellen
Abendmahlsgéste betrachtet und nicht aus der Perspektive der gastge-
benden Kirche. In sieben gemeinsamen Thesen haben drei 6kumenische
Institute vor zwei Jahren eine solche Perspektive erarbeitet, die ich Ih-
nen mit deren Erlduterungen gerne zum weiteren Nachdenken ans Herz
lege. Zwei davon will ich zum Abschluss eigens zitieren*':

«These 4: Die Taufe ist das Tor zur Gemeinschaft der Kirche, dem Leib Christi,
der im Abendmabhl je neu konstituiert wird.

Erlduterung: Die Taufe auf den Namen des dreieinigen Gottes verbindet die Ge-
tauften mit Christus und gliedert sie in den Leib Christi ein. Im Abendmahl wird
der Leib Christi «fiir euch gegeben»; durch die Teilhabe an ihm sind die Vielen
ein Leib (1 Kor 10,17). Darum ist es angemessen, die Taufe als Voraussetzung
fiir den Zugang zum Abendmahl zu verstehen. In der Taufe wie im Abendmahl
geht es um den Leib Christi, wenn auch in verschiedener Weise: in der Taufe um
das einmalige Eingefiigtwerden in den Leib Christi, im Abendmahl darum, dass
der auferstandene Gekreuzigte durch seine Selbstgabe im Heiligen Geist den
Leib Christi immer wieder neu schafft, erhélt und wachsen ldsst.

These 5: Jesus Christus ladt zum Abendmahl ein. Er ist Geber und Gabe. Allein
in seinem Namen und Auftrag spricht die Kirche die Einladung aus. Dies kann
nicht unterschiedslos geschehen, sondern muss dem Willen Jesu Christi entspre-
chen.

Erliuterung: Die Kirchen stimmen darin tiberein, dass Jesus Christus selbst als
Geber und Gabe zum Abendmahl/zur Eucharistie einlddt. In seinem Geiste ver-
sammeln wir uns. Alles kirchliche Handeln, wie die Glaubensgemeinschaft die
Feier des Herrenmahles gestaltet, wer ihr in Christi Auftrag vorsteht, wie seine
Botschaft verkiindigt und verstdndlich gemacht wird, hat seinen Sinn und seine
Berechtigung darin, der Selbstvergegenwirtigung Jesu Christi zu dienen. Die
Kirche steht nicht iiber dem eucharistischen Gastmahi, sondern in seinem
Dienst. Sie «verfiigt» nicht iiber das Herrenmahl. Vielmehr ist sie und bleibt sie
stets Empfangende, auch wenn sie es ist, die die Einladung zum Tisch des Herrn
in seinem Namen ausspricht. Damit triigt sie aber gleichzeitig auch Verantwor-

4 Vgl. CENTRE D’ ETUDES (ECUMENIQUES (STRASSBOURG)/INSTITUT FUR OKUME-

NISCHE FORSCHUNG (TUBINGEN)/KONFESSIONSKUNDLICHES INSTITUT (BENSHEIM),
Abendmahlsgemeinschaft ist méglich. Thesen zur Eucharistischen Gastfreundschaft,
Frankfurt a.M. (Lembeck) 2003, 35 und 40.

40



Oikoumené oder der Weg zu einer neuen Katholizitét

tung dafiir, dass das eucharistische Gedichtnis seiner Einsetzung gemiss gefei-
ert wird. Indem wir tun, was uns aufgetragen ist, werden wir je neu zur Kirche
zusammengerufen und zur Antwort herausgerufen. Unsere Antwort ist Danksa-
gung: Eucharistie.

Darum ist die Teilnahme an der Kommuniongemeinschaft keineswegs beliebig
oder folgenlos, sondern erfordert Glauben und die Bereitschaft, sich auch ge-
meinsam mit der versammelten Gemeinde zu Jesus Christus zu bekennen und
ihr entsprechend zu leben. Dies hat schon die urchristlichen Gemeinden dazu
veranlasst, die Gemeindeglieder vor einer «unwiirdigen Kommunion» zu warnen
(vgl. 1 Kor 11,26-34). Die Warnung verstand sich freilich nicht als Exkommu-
nikation, sondern als ernste Mahnung, «sich selbst zu priifen», ehe man «von
dem Brot isst und aus dem Kelch trinkt». Weil es um die Gemeinschaft des Lei-
bes Christi geht, wurde die Taufe zur selbstverstiandlichen Voraussetzung fiir die
Teilnahme am Abendmahl. Ebenso wurde es iiblich, sich mit anderen (Orts-)
Kirchen der Gemeinsamkeit in Glaube und Praxis zu vergewissern.

Anton W.J. Houtepen (geb. 1940 in Breda NL). Prof. em. Dr. theol.

Er studierte Theologie in Nijmegen und Heidelberg und promovierte 1973
bei Edward Schillebeeckx mit einer Arbeit iiber die Unfehlbarkeitsdebatte
auf dem 1. Vatikanischen Konzil. 1979-1992 Hauptdozent, 1992-2005 Pro-
fessor fiir okumenische Theologie an der Universitdt Utrecht und (seit 1986)
Direktor des dortigen Zentrums fiir Interkulturelle Theologie, Interreligio-
sen Dialog, Missiologie und Okumenik (Centrum IIMO). 1984—1994 zusiitz-
lich Professor fiir romisch-katholische Fundamentaltheologie an der Philo-
sophischen Fakultéit der Erasmus-Universitét Rotterdam.

Adresse: Louis Saalbornlaan 5, NL-3584 GA Utrecht, Niederlande

English Summary

The alleged crisis of the ecumenical movement seems to be a deep ecclesiological
crisis, caused by cultural and contextual developments in the church-idea and the
church-form in many parts of the world (independent churches, evangelical and
Pentecostal movements), a philosophical emphasis on diversity and difference as
fundamental human values and certain hesitations and backdrops in ecumenical
zeal for unity among the historical Christian traditions of Orthodoxy, Roman
Catholicism and the Reformation. This article wants, in a first part, to explore a
new «matrix of catholicity» for the variety of church-forms that Christianity
shows up today. It therefore reflects on a contextual interpretation of the classi-

41



Anton Houtepen

cal notae ecclesiae in a more theocentric, christological and pneumatological
sense as future-oriented guidelines for the church and its living tradition of the
gospel. In a second part it looks at some ecumenical «inner markets» compris-
ing the growing communion within both episcopal and non-episcopal strands of
the Christian community and on a possible specific contribution of the churches
of the Union of Utrecht to an ecumenical ecclesiology of churches standing in
the episcopal tradition. The author pleads for a missionary and eucharistic basis
for such an ecumenical ecclesiology, implying a more open and inviting attitude
with regard to sharing in the eucharist and the laying on of hands with churches
not yet in full communion.

42



	Oikumenē oder der Weg zu einer neuen Katholizität

