
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 96 (2006)

Heft: 1

Artikel: Erfolgreicher Dialog ohne Folgen : zur Rezeptionsproblematik im
Hinblick auf die altkatholisch-orthodoxe Gemeinschaft

Autor: Kallis, Anastasios

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404997

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404997
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Erfolgreicher Dialog ohne Folgen.
Zur Rezeptionsproblematik im Hinblick auf die
altkatholisch-orthodoxe Gemeinschaft

Anastasios Kallis

Es liegt die Vermutung nahe, der Grund für die Wahl des Themas meines

kurzen Vortrages läge in seinem Anlass; doch das wäre vordergründig,
denn dieser bildet für mich eine willkommene Gelegenheit, im angemessenen

Rahmen etwas vorzutragen, das ich schon lange in meiner Seele

und in meinem theologischen Denken trage1. Daran dürfen Sie allerdings
nicht die Erwartung knüpfen, dass ich in der Lage wäre, Ihnen einen Deus

ex machina zu präsentieren, der die orthodoxe und die altkatholische Kirche

aus ihrer Sackgasse herausführen könnte, in die sie auf dem Weg zur
gemeinsamen Lobpreisung Gottes geraten sind. Vielmehr geht es um ein

persönliches Bedürfnis: meinen Unmut über meine Hilflosigkeit in Anbetracht

einer Lethargie zu artikulieren, in die beide Kirchen verfallen sind,
nachdem ihre Gemischte Theologische Kommission 1987 an einem

symbolträchtigen Ort, in der süd-östlich vom antiken Philippi liegenden Stadt

Kavala, mit der Verabschiedung des Dokuments «Kirchengemeinschaft:
Voraussetzungen und Folgen» ihre Arbeit erfolgreich abgeschlossen hat.

Daher möchte ich dem Kuratorium der «Stiftung AJt-Katho!isches
Seminar» und seiner Jury für wissenschaftliche Preise nicht nur für die
freundliche Würdigung meines ökumenischen Einsatzes, zumal auf einem
Bereich, auf dem ich verglichen mit anderen Gebieten meines Wirkens
relativ wenig eingebracht habe, sehr herzlich danken, sondern auch dafür
Dank sagen, dass ich die Möglichkeit habe, in einem so würdigen Rahmen

über meine Ratlosigkeit zu sprechen - in der Hoffnung, dass sie

vielleicht doch zu Taten anregen könnte.
Der Titel «Koinonia auf altkirchlicher Basis», den mein lieber Freund

Urs von Arx für die «Deutsche Gesamtausgabe der gemeinsamen Texte
des orthodox-altkatholischen Dialogs 1975-1987 mit französischer und

1

Vortrag, gehalten anlässlich der Verleihung des Blaise-Pascal-Preises durch
die «Stiftung Alt-Katholisches Seminar» in Utrecht am 10. Dezember 2005. Vgl.
unten S. 51-52.

IKZ 96 (2006) Seiten 1-8



Anastasios Kallis

englischer Übersetzung»2 gewählt hat, widerspiegelt die gemeinsame
ekklesiologische Verankerung beider Kirchen, obschon ihre Vorgehensweise

und die mühevolle Zusammenstellung der verabschiedeten Texte,
die «nach Auffassung der Gemischten Orthodox-Altkatholischen Theologischen

Kommission die Lehre der Orthodoxen und der Altkatholischen
Kirche wieder(geben)», nicht dem Denken und der Handlungsweise der
alten Kirche entsprechen, denn diese hatte nicht das Bedürfnis, ihren
Glauben in einer Art Handbuch der Dogmatik festzulegen.

Bei der Treue zur alten Kirche darf zudem nicht ausser Acht gelassen
werden, dass ihr kultureller Kontext, der die einheitliche Formulierung
des Glaubens durch Ökumenische Konzilien - wenn auch mit gewissen
Einschränkungen - ermöglichte, seither eine derart komplexe Vielfalt
angenommen hat, dass Entwürfe von Weltdogmatiken und -katechismen
sowohl der orthodoxen wie auch der altkatholischen Ekklesiologie
widersprechen.

Doch obwohl ich darüber hinaus der festen Überzeugung bin, dass für
die Abfassung der 26 gemeinsam verabschiedeten Texte, die in wenigen
Bücherregalen und in den Kirchenarchiven ruhen, keine theologisch-
dogmatische Notwendigkeit bestand und auch nicht besteht, halte ich die

zwölfjährige Arbeit der Gemischten Kommission durchaus nicht für eine
Fehlinvestition. Zum einen leistete sie eine psychologisch-pastoral
notwendige Aufräumungsarbeit, bei der sie den Skeptikern verbindlich die

Glaubensübereinstimmung zwischen beiden Kirchen erklärte, und zum
anderen liess sie ein Vertrauen wachsen, das mir im Hinblick auf das Ziel
des Dialogs ebenso wichtig erscheint wie die verabschiedeten Dokumente.

Die Rezeptionsproblematik bestätigt aber meine grundsätzliche Skepsis,

denn die Verabschiedung der Dokumente hat es nicht vermocht, die
Kirchen dazu zu bewegen, die ekklesiologischen Konsequenzen der

gewonnenen theologischen Erkenntnis zu ziehen bzw. nachzudenken über
die Modalitäten einer in ihrem Alltag gelebten Gemeinschaft. Die unter
den meisten Kommissionsmitgliedern gewachsene Vertrautheit ist den

Gliedern ihrer Kirchen, unter denen analoge Begegnungen ausgeblieben
sind, fremd geblieben.

Ohne das Problem der in altkatholischen Bistümern eingeführten
Frauenordination verharmlosen zu wollen, die neben der erneut ins Feld

geführten altkatholischen Interkommunionsvereinbarung mit den
Anglikanern von 1931 als die entscheidenden Hindernisse für die Realisierung

2 Beiheft zu IKZ 79, 1989. 4. Heft, 229 S.



Erfolgreicher Dialog ohne Folgen

der Gemeinschaft angeführt werden, zeigt doch die schon frühere
allgemeine Zurückhaltung der orthodoxen Kirchen, die ihre Unsicherheit
hinsichtlich der «Standhaftigkeit» der altkatholischen Kirche im Glauben der
alten Kirche nicht überwunden haben, dass die Frauenordination einen
willkommenen Anlass bietet, um ihre Unentschlossenheit zu rechtfertigen.

Denn schon bevor die Bistumssynode der altkatholischen Kirche
Deutschlands am 10. Mai 1994 die Einführung der Frauenordination
beschloss. bemerkte die «III. Vorkonziliare Panorthodoxe Konferenz» vom
November 1986 pauschal, die altkatholische Kirche habe Schwierigkeiten,

«die Theologie der von beiden Seiten unterzeichneten theologischen
Texte in ihr Leben einzuführen und zu entfalten»'.

Doch bedauerlicher als das Faktum, dass es die Konferenz nicht für
nötig hielt, ihre Kritik zu präzisieren, erscheint mir die Selbstgenügsamkeit,

die sie an den Tag legt, indem sie ausser Acht lässt, dass keine orthodoxe

Kirche einen analogen Versuch unternommen hat. Dieses Denken

provoziert die Vermutung, dass im Bewusstsein der orthodoxen Kirchen
die Vorstellung vorherrscht, die Sinnbestimmung der gemeinsamen Texte
liege in der Glaubensabsicherung der anfälligen altkatholischen Kirche.
Insofern erfüllen sie eine alte Forderung, die schon der Ökumenische
Patriarch Ioakeim III. stellte, als er 1904 in seinem Schreiben an die
Vorsteher der autokephalen orthodoxen Kirchen im Hinblick auf die
orthodox-altkatholische Kirchengemeinschaft es als «zweckmässig» erachtete,

von den Altkatholiken «Rechenschaft über ihre Hoffnung zu verlangen,
d.h. ein eindeutiges, genaues und offizielles Glaubensbekenntnis, das von
ihren Bischöfen und Hirten in einer Synode proklamiert und unterschrieben

wird, um dadurch eine Diskussion, Erläuterung und Verständigung zu

ermöglichen und mit Gottes Hilfe den gemeinsamen Wunsch zu erfüllen».
Die Erfahrung im vorigen Jahrhundert hat aber gezeigt, dass dieses

Denksystem nicht zum gewünschten Ziel führt.
Die eigentliche Crux, die der Gemeinschaft im Wege steht, ist kein

theologisches, sondern ein kulturell-gesellschaftlich bedingtes
Verständigungsproblem. Insofern ist wahrer bzw. rezipierbarer theologischer Konsens

ohne das Bekenntnis zur Legitimität des in der alten Kirche geltenden

Prinzips der Inkulturation bei der Gestaltannahme des christlichen
Glaubens nicht möglich. Eine proklamierte «Koinonia auf altkirchlicher
Basis» durch einen statischen Rückgriff auf die Überlieferung der alten

Die Beschlüsse der III. Vorkonziliaren Panorthodoxen Konferenz, in: US 42

(1987)4-28. hier 9 f.



Anastasios Kallis

Kirche kann aufgrund ihrer introvertierten Orientierung keine Dynamik
entwickeln, die eine lebensnahe Gemeinschaftsperspektive ermöglicht4.
Der in unterschiedlichen Denk- und Lebensweisen erfahrene gemeinsame
Glaube lässt sich nicht bezeugen, indem man in einer katenenartigen
Arbeitsweise der ost-westlichen theologischen Vielfalt durch die
Gegenüberstellung von Zitaten griechischer und lateinischer Kirchenväter
gerecht zu werden versucht. Wären die grossen Kirchenväter, die als Zeugen
des authentischen Glaubens zitiert werden, nach diesem Denksystem

vorgegangen, hätten sie nicht das leisten können, weswegen sie als
Autoritäten gelten.

Damit zusammen hängt schliesslich die im Dialog gespürte, aber

verdrängte Frage der Hermeneutik, die als unterschwellige Begleitkomponente

die Rezeption erschwert, indem altkirchliche Belege unterschiedlich
ausgelegt werden. Das lässt sich am Beispiel des Problems der Frauenordination

verdeutlichen. In ihrem 1987 in Kavala verabschiedeten Dokument

über «Die Ordination» bemerkt die Gemischte Orthodox-
Altkatholische Theologische Kommission lapidar: «Die ungeteilte Kirche
hat, abgesehen von der nicht geklärten Einrichtung der Diakoninnen, die
Ordination von Frauen nicht zugelassen.»3 Während nun die einen unter
Hinweis auf die Praxis der alten Kirche die Frauenordination als eine

dogmatische Abweichung vom Glauben der ungeteilten Kirche betrachten
bzw. in der Entscheidung altkatholischer Bistümer. Frauen zu Priesterinnen

zu weihen, einen Verstoss gegen das Ordinationsdokument reklamieren,

gehen die anderen davon aus, dass es sich hier um eine Frage des

Kirchenrechts handelt, das nicht uniform sein muss. Doch unabhängig
davon, dass die alte Kirche keine monolithische Grösse war und dass es

hier m.E. weder um eine dogmatische noch um eine kanonische, sondern

um eine pastorale Frage geht, bei deren Beantwortung primär nicht
theologische Faktoren betrachtet werden dürften, ist es müssig, darüber zu
diskutieren, wer die Tradition richtig interpretiert bzw. ihre Kontinuität in
der Gegenwart darstellt. Es dürfte hinlänglich bekannt sein, dass gemeinsame

Formulierung nicht unbedingt Übereinstimmung übei den Inhalt des

Formulierten bedeutet. Eine gemeinsame Sprache entsteht nicht durch
eine patristische Absicherung der rational gewonnenen Erkenntnis,
sondern aus einer gemeinschaftlichen Lebenserfahrung, die zu existenzieller

4
Vgl. dazu auch schon Herwig Aldenhoven. Chancen. Bedeutung und Ziel der

Dialogtexte, in: Koinonia (wie Anm. 1), 27-44 (Anm. der Red).
3

Vgl. Koinonia (wie Anm. 1), 94-96. hier 95.



Erfolgreicher Dialog ohne Folgen

Erkenntnis führt. Nicht nur einem orthodoxen Christen oder einer
orthodoxen Christin, sondern auch vielen Theologen in Minsk, Jassy oder
Thessaloniki fällt es schwer, die Glaubenswelt der altkatholischen Kirche
als eine andere Ausdrucksweise des eigenen Glaubens zu verstehen, wenn
sie überhaupt damit konfrontiert werden, genauso wie Altkatholiken und
Altkatholikinnen wie auch Theologen in Utrecht, Bonn oder Warschau
die «Fremdheit» der Orthodoxie überrascht.

Doch inzwischen hat die geografische Ferne an Schärfe verloren. Die

Globalisierung und das Zusammenrücken der Völker Europas zum einen
und die Niederlassung von Orthodoxen in westeuropäischen Ländern zum
anderen haben auch eine heilsökonomische Dimension, denn sie bieten
eine Chance der Begegnung, die aber m.E. nicht wahrgenommen wird.
Dem Katholischen Bistum der fünfundzwanzigtausend Altkatholiken in
Deutschland z.B. stehen als mögliche Begegnungspartner neun in der
«Kommission der Orthodoxen Kirche in Deutschland/Verband der Diözesen»

zusammengeschlossene Bistümer gegenüber, die mit ihren Gemeinden

bzw. anderthalb Millionen Gläubigen die drittstärkste Kirche des

Landes bilden.
Zu diesem Prozess gehört schliesslich auch die Begegnung mit der

orthodoxen Theologie, die sich in Ländern entwickelt hat, in denen die
orthodoxe Kirche eine Minderheit bildet. In diesen multikonfessionellen
Regionen lässt sich eher eine gemeinsame Wellenlänge finden als mit
Kirchen in Ländern homogener orthodoxer Tradition.

Sowohl in panorthodoxer wie auch gesamt-altkatholischer Verantwortung

lässt sich nach meiner Einschätzung zurzeit kaum etwas bewegen.
Beide Kirchen sind zudem aufgrund augenblicklicher interner Konstellationen

dazu nicht in der Lage. Damit setzen sie ihre ekklesiologische
Glaubwürdigkeit aufs Spiel, indem sie durch ihre organisatorischen
Unzulänglichkeiten das Gemeinschaftsprinzip der Synodalität als ein uneffektives

bzw. unerreichbares Ideal erscheinen lassen. Es hätte daher keinen
Sinn, sich darum zu bemühen, das Ökumenische Patriarchat dazu zu

bewegen, in der Angelegenheit der Rezeption der Ergebnisse des Dialogs
die Initiative zu ergreifen. Das Stichwort Frauenordination würde ausreichen,

um die Angelegenheit ad calendas graecas zu vertagen. Dagegen
erblicke ich einen sinnvollen Einsatz in der Pflege bilateraler Kontakte

vor Ort. Darauf muss hingearbeitet werden, damit die Bedeutung einer

perspektivischen Zusammenarbeit erkannt wird, denn das ist die Ebene,
auf der unter pastoralen Gesichtspunkten die Erkenntnisse des Dialogs in
einem Rezeptionsprozess im Leben der Kirchen umgesetzt werden könn-



Anastasios Kallis

ten. Darauf kommt es schliesslich bei der Herstellung der Gemeinschaft
zwischen Schwesterkirchen an. die ihre Einmütigkeit im Glauben nicht als

Doktrin, sondern als Lebensweise verstehen. Der vielfältigen
Kommunikationsschwierigkeiten bin ich mir wohl bewusst. doch es müsste möglich
sein, dass Orthodoxe und Altkatholiken auf verschiedenen Ebenen sich

begegnen und Gemeinschaft erfahren. Andernfalls müsste man die Frage
nach dem Sinn einer auf höchster Ebene beschlossenen und proklamierten
Gemeinschaft zwischen ihren Kirchen stellen. Es wäre doch illusorisch,
zu erwarten, dass ein solcher Akt z.B. auf einer gemeinsamen Synode
automatisch erlebbare Gemeinschaft stiften würde. Das kann nicht durch

Anordnung erfolgen, sondern es wächst aus Begegnung und gemeinsamer
Erfahrung. Sowohl in der altkatholischen wie auch in der orthodoxen
Kirche werden Entscheidungen nicht ex sese, sondern ex consensu ecclesiae

getroffen.
Eine Jurisdiktionelle Gemeinschaft im Sinne einer uniformen Kirchenstruktur

kann ohnehin nicht das angestrebte Ziel der Einheitsbemühungen
sein, denn beide Kirchen gehören unterschiedlichen Traditionen an. die vor
der ost-westlichen Kirchentrennung als legitim betrachtet wurden. Die
innerorthodoxen Ausdrucksformen der Einheit, zu denen über den gemeinsamen

Glauben hinaus die liturgische und kanonische Übereinstimmung
gehören, können doch nicht als sichtbare Kriterien der von Orthodoxen
und Altkatholiken gemeinsam erkannten Glaubensgemeinschaft gelten.
Selbst in der katholischen Kirche haben die katholischen Ostkirchen ein
eigenes Kirchenrecht und eine eigene liturgische Tradition. Entsprechend
dem Inkulturationsprinzip galt in der ungeteilten Kirche die liturgische
Vielfalt als eine Selbstverständlichkeit, denn sie entsprach der kulturellen
Tradition der jeweiligen Ortskirche. Bei Kirchen, die nicht der Universal-
ekklesiologie die Priorität geben, kann es auch keine uniforme Theologie
geben. Selbst das, was ich in deutscher Sprache schreibe, würde ich
griechischsprachigen Lesern nicht in der Form einer wörtlichen Wiedergabe
anbieten. Diese Vielfalt ist eine Selbstverständlichkeit selbst unter den
orthodoxen Kirchen unterschiedlicher soziokultureller Identität, obwohl sie

kulturell die eine griechisch-orthodoxe Kirche verkörpern. Allerdings habe

ich den Eindruck, dass die orthodoxen Kirchen, wie auch manche anderen,
im Hinblick auf die angestrebte Gemeinschaft mit anderen Kirchen bisweilen

mehr Bedingungen stellen, als sie unter sich einhalten.
Schon seit dem Frühmittelalter hat die orthodoxe Kirche der

römischen Monarchie das System der Pentarchie entgegengestellt, der Univer-
salekklesiologie die Theologie der Ortskirche, die Einheit in der Vielfalt



Erfolgreicher Dialog ohne Folgen

und Vielfalt in der Einheit bedeutet. Als Ikone der göttlichen Dreieinigkeit,

deren gemeinsame Wesensidentität sich in drei perichoretisch
existierenden unterschiedlichen Personen offenbart, verwirklicht die Kirche
ihre Katholizität in unterschiedlichen Ausdrucksformen, die es ermöglichen,

den apostolischen Glauben in der jeweiligen Zeit und sozio-
kulturellen Landschaft zu erfahren.

Die im orthodox-altkatholischen Dialog festgestellte Glaubensübereinstimmung

zwischen beiden Kirchen bedeutet, dass die in der Geschichte
unterschiedlich entwickelten Formen und Erfahrungsweisen des einen
Glaubens der alten, ungeteilten Kirche ihre Legitimität haben. Plakativ
formuliert heisst das: Die altkatholische Kirche ist die orthodoxe Kirche
westlicher Tradition wie die orthodoxe Kirche die altkatholische Kirche
östlicher Prägung. Diese Dimension, die für die bilateralen theologischen
Dialoge der orthodoxen Kirche mit anderen Kirchen des Westens

richtungweisend sein könnte, ist leider unter den Orthodoxen nicht bewusst.
Ich kann mich des Eindrucks nicht verwehren, dass der Grund für diese

Myopie in der arithmetischen Schwäche der altkatholischen Kirche liegt.
Dies erinnert mich an die - allerdings ironisch gemeinte - Frage Stalins
nach der Divisionsstärke der päpstlichen Schweizergarde. Hier unterliegt
aber nicht nur die orthodoxe Kirche der Versuchung des Machtdenkens,
sondern auch die altkatholische, die in ihrer Orientierung nach einer «starken»

Gefährtin Gefahr läuft, ihre Identität zu trüben. Dabei gerät das Wort
Jesu an seine Jünger in Vergessenheit: «Fürchte dich nicht, du kleine
Herde» (Lk 12,32).

Hinsichtlich innerkirchlicher Schwierigkeiten sind beide Kirchen
Kummer gewöhnt. Und wenn nun in der einen Kirche die Befürchtung
aufkommt, ihre Schwesterkirche ginge vom gemeinsamen Weg ab, wäre
dies doch kein Grund, stillschweigend den in mühsamer und konstruktiver
Arbeit gewonnenen Schatz zu begraben und die Gefahr zu riskieren, dass

spätere Generationen den Weg zur Gemeinschaft von neuem suchen
mussten. Unsere Verantwortung vor Gott und der Geschichte ist gross.
Daher gilt das Wort des Apostels Paulus an die Galater: «Einer trage des

anderen Last; so werdet ihr das Gesetz Christi erfüllen» (Gal 6,2).

Anastasios Kallis (geb. 1934 in Naoussa. Griechenland). Prof. em. Dr. phil. et

theol.

TheologieStudium in Thessaloniki, später in Münster, dort auch zwei Promotionen

(1964 und 1974) und Habilitation (1978). Von 1979-1999 Professor
für Orthodoxe Theologie an der Westfälischen Wilhelms-Universität Münster,



Anastasios Kallis

von 1994-1999 Gastprofessor an der Christkatholisch-theologischen Fakultät
der Universität Bern für Ökumenische Theologie. Vielfältiges Engagement in
ökumenischen Arbeitsgemeinschaften. Seit 1991 Vorsitzender der im selben

Jahr gegründeten «Kommission der Orthodoxen Kirche in Deutschland»
(KOKiD). Prägende Mitarbeit an den staatlichen Lehrplänen für das Fach
Orthodoxer Religionsunterricht in mehreren Bundesländern Deutschlands.

Adresse: Pastorsesch 12, D-48159 Münster i. W., Deutschland

English Summary

TTie official Orthodox - Old Catholic theological dialogue, though successfully
concluded in 1988, did not bring the two churches into a closer communion. This
is not surprising, as the formulation of a common doctrine on the basis of the
Fathers does not correspond the pluralistic context in which the two churches have

to witness the faith today. To refer in a static and repetitive way to the Fathers,
who in expressing their insights into the mysteries of the life giving Triune God

were interacting with their socio-cultural context, is to do the contrary of what

they did and for what they are deemed authorities.

Although the Orthodox - somewhat self-righteously and in a spirit of suspiciousness

- bring forward the Old Catholic practice of ordaining women to the priesthood

and their on-going ecclesial communion with the Anglicans as the main
obstacles to the realization of the goal of the dialogue, the real problem is a

cultural one. How can members of the one church recognize the presence of same
faith in the life of the other church if they live in different cultural situations, due

to different historical experiences through the centuries? This problem can at

present not be tackled by any pan-Orthodox or pan-Old Catholic action, since both
communions seem for different reasons to suffer from a certain immovability.
What is possible, however, is to begin to earnestly seek ways of bringing together
members of Old Catholic and Orthodox communities in the West in order to get to

know each other and to share in a common heritage in various cultural expressions.

This is in harmony with the ecclesiological approach of both churches,
which does not start from a universal conception of the church leading to a monolithic

body of doctrines, laws and rites, but rather admits the principle of incultura-
tion for liturgy, discipline and theology. If this holds good, the corollary of the

common basis found in the bilateral dialogue should be formulated as follows: the
Old Catholic church is the Orthodox church in a Western expression, and vice

versa. This opens up a dynamic way of mutual encounters on a local or regional
basis. Should this fail, the ecclesial credibility of both churches is at stake.


	Erfolgreicher Dialog ohne Folgen : zur Rezeptionsproblematik im Hinblick auf die altkatholisch-orthodoxe Gemeinschaft

