Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 96 (2006)

Heft: 1

Artikel: Erfolgreicher Dialog ohne Folgen : zur Rezeptionsproblematik im
Hinblick auf die altkatholisch-orthodoxe Gemeinschaft

Autor: Kallis, Anastasios

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404997

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404997
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Erfolgreicher Dialog ohne Folgen.
Zur Rezeptionsproblematik im Hinblick auf die
altkatholisch-orthodoxe Gemeinschaft

Anastasios Kallis

Es liegt die Vermutung nahe, der Grund fiir die Wahl des Themas meines
kurzen Vortrages ldge in seinem Anlass; doch das wire vordergriindig,
denn dieser bildet fiir mich eine willkommene Gelegenheit, im angemes-
senen Rahmen etwas vorzutragen, das ich schon lange in meiner Seele
und in meinem theologischen Denken trage'. Daran diirfen Sie allerdings
nicht die Erwartung kniipfen, dass ich in der Lage wire, Ihnen einen Deus
ex machina zu prasentieren, der die orthodoxe und die altkatholische Kir-
che aus ihrer Sackgasse herausfiihren konnte, in die sie auf dem Weg zur
gemeinsamen Lobpreisung Gottes geraten sind. Vielmehr geht es um ein
personliches Bediirfnis: meinen Unmut iiber meine Hilflosigkeit in Anbe-
tracht einer Lethargie zu artikulieren, in die beide Kirchen vertallen sind,
nachdem ihre Gemischte Theologische Kommission 1987 an einem sym-
boltrichtigen Ort, in der siid-Ostlich vom antiken Philippi liegenden Stadt
Kavala, mit der Verabschiedung des Dokuments «Kirchengemeinschaft:
Voraussetzungen und Folgen» ihre Arbeit erfolgreich abgeschlossen hat.

Daher méchte ich dem Kuratorium der «Stiftung Alt-Katholisches
Seminar» und seiner Jury fiir wissenschaftliche Preise nicht nur fiir die
freundliche Wiirdigung meines 6kumenischen Einsatzes, zumal auf einem
Bereich, auf dem ich verglichen mit anderen Gebieten meines Wirkens
relativ wenig eingebracht habe, sehr herzlich danken, sondern auch dafiir
Dank sagen, dass ich die Moglichkeit habe, in einem so wiirdigen Rah-
men iiber meine Ratlosigkeit zu sprechen — in der Hoffnung, dass sie
vielleicht doch zu Taten anregen konnte.

Der Titel «Koinonia auf altkirchlicher Basis», den mein lieber Freund
Urs von Arx fiir die «Deutsche Gesamtausgabe der gemeinsamen Texte
des orthodox-altkatholischen Dialogs 1975-1987 mit franzosischer und

' Vortrag, gehalten anldsslich der Verleihung des Blaise-Pascal-Preises durch
die «Stiftung Alt-Katholisches Seminar» in Utrecht am 10. Dezember 2005. Vgl.
unten S. 51-52.

IKZ 96 (2006) Seiten 1-8 |



Anastasios Kallis

englischer Ubersetzung»® gewiihlt hat, widerspiegelt die gemeinsame
ekklesiologische Verankerung beider Kirchen, obschon ihre Vorgehens-
weise und die miihevolle Zusammenstellung der verabschiedeten Texte,
die «nach Auffassung der Gemischten Orthodox-Altkatholischen Theolo-
gischen Kommission die Lehre der Orthodoxen und der Altkatholischen
Kirche wieder(geben)», nicht dem Denken und der Handlungsweise der
alten Kirche entsprechen, denn diese hatte nicht das Bediirfnis, ihren
Glauben in einer Art Handbuch der Dogmatik festzulegen.

Bei der Treue zur alten Kirche darf zudem nicht ausser Acht gelassen
werden, dass ihr kultureller Kontext, der die einheitliche Formulierung
des Glaubens durch Okumenische Konzilien — wenn auch mit gewissen
Einschrinkungen — ermdglichte, seither eine derart komplexe Vielfalt
angenommen hat, dass Entwiirfe von Weltdogmatiken und -katechismen
sowohl der orthodoxen wie auch der altkatholischen Ekklesiologie wider-
sprechen.

Doch obwohl ich dariiber hinaus der festen Uberzeugung bin, dass fiir
die Abfassung der 26 gemeinsam verabschiedeten Texte, die in wenigen
Biicherregalen und in den Kirchenarchiven ruhen, keine theologisch-
dogmatische Notwendigkeit bestand und auch nicht besteht, halte ich die
zwolfjdhrige Arbeit der Gemischten Kommission durchaus nicht fiir eine
Fehlinvestition. Zum einen leistete sie eine psychologisch-pastoral not-
wendige Aufriumungsarbeit, bei der sie den Skeptikern verbindlich die
Glaubensiibereinstimmung zwischen beiden Kirchen erklirte, und zum
anderen liess sie ein Vertrauen wachsen, das mir im Hinblick auf das Ziel
des Dialogs ebenso wichtig erscheint wie die verabschiedeten Dokumente.

Die Rezeptionsproblematik bestitigt aber meine grundsitzliche Skep-
sis, denn die Verabschiedung der Dokumente hat es nicht vermocht, die
Kirchen dazu zu bewegen, die ekklesiologischen Konsequenzen der ge-
wonnenen theologischen Erkenntnis zu ziehen bzw. nachzudenken iiber
die Modalititen einer in ihrem Alltag gelebten Gemeinschaft. Die unter
den meisten Kommissionsmitgliedern gewachsene Vertrautheit ist den

liedern ihrer Kirchen, unter denen analoge Begegnungen ausgeblieben
sind, fremd geblieben.

Ohne das Problem der in altkatholischen Bistiimern eingefiihrten
Frauenordination verharmlosen zu wollen, die neben der erneut ins Feld
gefiihrten altkatholischen Interkommunionsvereinbarung mit den Angli-
kanern von 1931 als die entscheidenden Hindernisse fiir die Realisierung

* Beiheft zu IKZ 79, 1989, 4. Heft, 229 S.



Erfolgreicher Dialog ohne Folgen

der Gemeinschaft angefiihrt werden, zeigt doch die schon friihere allge-
meine Zurilickhaltung der orthodoxen Kirchen, die ihre Unsicherheit hin-
sichtlich der «Standhaftigkeit» der altkatholischen Kirche im Glauben der
alten Kirche nicht tiberwunden haben, dass die Frauenordination einen
willkommenen Anlass bietet, um ihre Unentschlossenheit zu rechtferti-
gen. Denn schon bevor die Bistumssynode der altkatholischen Kirche
Deutschlands am 10. Mai 1994 die Einfiihrung der Frauenordination be-
schloss, bemerkte die «III. Vorkonziliare Panorthodoxe Konferenz» vom
November 1986 pauschal, die altkatholische Kirche habe Schwierigkei-
ten, «die Theologie der von beiden Seiten unterzeichneten theologischen
Texte in ihr Leben einzufiihren und zu entfalten»’.

Doch bedauerlicher als das Faktum, dass es die Konferenz nicht fir
notig hielt, ihre Kritik zu prizisieren, erscheint mir die Selbstgeniigsam-
keit, die sie an den Tag legt, indem sie ausser Acht lasst, dass keine ortho-
doxe Kirche einen analogen Versuch unternommen hat. Dieses Denken
provoziert die Vermutung, dass im Bewusstsein der orthodoxen Kirchen
die Vorstellung vorherrscht, die Sinnbestimmung der gemeinsamen Texte
liege in der Glaubensabsicherung der anfilligen altkatholischen Kirche.
Insofern erfiillen sie eine alte Forderung, die schon der Okumenische
Patriarch loakeim III. stellte, als er 1904 in seinem Schreiben an die Vor-
steher der autokephalen orthodoxen Kirchen im Hinblick auf die ortho-
dox-altkatholische Kirchengemeinschaft es als «zweckmissig» erachtete,
von den Altkatholiken «Rechenschaft iiber ihre Hoffnung zu verlangen,
d.h. ein eindeutiges, genaues und offizielles Glaubensbekenntnis, das von
ithren Bischofen und Hirten in einer Synode proklamiert und unterschrie-
ben wird, um dadurch eine Diskussion, Erlduterung und Verstindigung zu
ermoglichen und mit Gottes Hilfe den gemeinsamen Wunsch zu erfiillen».
Die Erfahrung im vorigen Jahrhundert hat aber gezeigt, dass dieses Denk-
system nicht zum gewiinschten Ziel fiihrt.

Die eigentliche Crux, die der Gemeinschaft im Wege steht, ist kein
theologisches, sondern ein kulturell-gesellschaftlich bedingtes Verstindi-
gungsproblem. Insofern ist wahrer bzw. rezipierbarer theologischer Kon-
sens ohne das Bekenntnis zur Legitimitét des in der alten Kirche gelten-
den Prinzips der Inkulturation bei der Gestaltannahme des christlichen
Glaubens nicht moglich. Eine proklamierte «Koinonia auf altkirchlicher
Basis» durch einen statischen Riickgriff auf die Uberlieferung der alten

¥ Die Beschliisse der 11I. Vorkonziliaren Panorthodoxen Konferenz, in: US 42
(1987) 4-28, hier 9 f.



Anastasios Kallis

Kirche kann aufgrund ihrer introvertierten Orientierung keine Dynamik
entwickeln, die eine lebensnahe Gemeinschaftsperspektive ermoglicht’.
Der in unterschiedlichen Denk- und Lebensweisen erfahrene gemeinsame
Glaube lisst sich nicht bezeugen, indem man in einer katenenartigen Ar-
beitsweise der ost-westlichen theologischen Vielfalt durch die Gegen-
tiberstellung von Zitaten griechischer und lateinischer Kirchenviter ge-
recht zu werden versucht. Wiiren die grossen Kirchenviter, die als Zeugen
des authentischen Glaubens zitiert werden, nach diesem Denksystem
vorgegangen, hitten sie nicht das leisten kdnnen, weswegen sie als Auto-
ritidten gelten.

Damit zusammen hingt schliesslich die 1im Dialog gespiirte, aber ver-
dringte Frage der Hermeneutik, die als unterschwellige Begleitkompo-
nente die Rezeption erschwert, indem altkirchliche Belege unterschiedlich
ausgelegt werden. Das lédsst sich am Beispiel des Problems der Frauenor-
dination verdeutlichen. In threm 1987 in Kavala verabschiedeten Doku-
ment Uber «Die Ordination» bemerkt die Gemischte Orthodox-
Altkatholische Theologische Kommission lapidar: «Die ungeteilte Kirche
hat, abgesehen von der nicht geklirten Einrichtung der Diakoninnen, die
Ordination von Frauen nicht zugelassen.»’ Wihrend nun die einen unter
Hinweis auf die Praxis der alten Kirche die Frauenordination als eine
dogmatische Abweichung vom Glauben der ungeteilten Kirche betrachten
bzw. in der Entscheidung altkatholischer Bistiimer, Frauen zu Priesterin-
nen zu weihen, einen Verstoss gegen das Ordinationsdokument reklamie-
ren, gehen die anderen davon aus, dass es sich hier um eine Frage des
Kirchenrechts handelt, das nicht uniform sein muss. Doch unabhéngig
davon, dass die alte Kirche keine monolithische Grosse war und dass es
hier m.E. weder um eine dogmatische noch um eine kanonische, sondern
um eine pastorale Frage geht, bei deren Beantwortung primér nicht theo-
logische Faktoren betrachtet werden diirften, ist es miissig, dariiber zu
diskutieren, wer die Tradition richtig interpretiert bzw. ihre Kontinuitit in
der Gegenwart darstellt. Es diirfte hinldnglich bekannt sein, dass gemein-
same Formulierung nicht unbedingi Ubereinstimmung iiber den Inhalt des
Formulierten bedeutet. Eine gemeinsame Sprache entsteht nicht durch
eine patristische Absicherung der rational gewonnenen Erkenntnis, son-
dern aus einer gemeinschaftlichen Lebenserfahrung, die zu existenzieller

* Vgl. dazu auch schon HERWIG ALDENHOVEN, Chancen, Bedeutung und Ziel der
Dial_ogtexte. in: Koinonia (wie Anm. 1), 27-44 (Anm. der Red. ).
* Vgl. Koinonia (wie Anm. 1), 94-96, hier 95.



Erfolgreicher Dialog ohne Folgen

Erkenntnis fiihrt. Nicht nur einem orthodoxen Christen oder einer ortho-
doxen Christin, sondern auch vielen Theologen in Minsk, Jassy oder
Thessaloniki fillt es schwer, die Glaubenswelt der altkatholischen Kirche
als eine andere Ausdrucksweise des eigenen Glaubens zu verstehen, wenn
sie liberhaupt damit konfrontiert werden, genauso wie Altkatholiken und
Altkatholikinnen wie auch Theologen in Utrecht, Bonn oder Warschau
die «Fremdheit» der Orthodoxie iiberrascht.

Doch inzwischen hat die geografische Ferne an Schirfe verloren. Die
Globalisierung und das Zusammenriicken der Volker Europas zum einen
und die Niederlassung von Orthodoxen in westeuropdischen Lindern zum
anderen haben auch eine heilskonomische Dimension, denn sie bieten
eine Chance der Begegnung, die aber m.E. nicht wahrgenommen wird.
Dem Katholischen Bistum der fiinfundzwanzigtausend Altkatholiken in
Deutschland z.B. stehen als mogliche Begegnungspartner neun in der
«Kommission der Orthodoxen Kirche in Deutschland/Verband der Didze-
sen» zusammengeschlossene Bistiimer gegeniiber, die mit ihren Gemein-
den bzw. anderthalb Millionen Gldubigen die drittstirkste Kirche des
Landes bilden.

Zu diesem Prozess gehort schliesslich auch die Begegnung mit der or-
thodoxen Theologie, die sich in Lindern entwickelt hat, in denen die or-
thodoxe Kirche eine Minderheit bildet. In diesen multikonfessionellen
Regionen lédsst sich eher eine gemeinsame Wellenlidnge finden als mit
Kirchen in Landern homogener orthodoxer Tradition.

Sowohl in panorthodoxer wie auch gesamt-altkatholischer Verantwor-
tung ldsst sich nach meiner Einschidtzung zurzeit kaum etwas bewegen.
Beide Kirchen sind zudem aufgrund augenblicklicher interner Konstella-
tionen dazu nicht in der Lage. Damit setzen sie ihre ekklesiologische
Glaubwiirdigkeit aufs Spiel, indem sie durch ihre organisatorischen Unzu-
linglichkeiten das Gemeinschaftsprinzip der Synodalitiit als ein uneffekti-
ves bzw. unerreichbares Ideal erscheinen lassen. Es hitte daher keinen
Sinn, sich darum zu bemiihen, das Okumenische Patriarchat dazu zu be-
wegen, in der Angelegenheit der Rezeption der Ergebnisse des Dialogs
die Initiative zu ergreifen. Das Stichwort Frauenordination wiirde ausrei-
chen, um die Angelegenheit ad calendas graecas zu vertagen. Dagegen
erblicke ich einen sinnvollen Einsatz in der Pflege bilateraler Kontakte
vor Ort. Darauf muss hingearbeitet werden, damit die Bedeutung einer
perspektivischen Zusammenarbeit erkannt wird, denn das ist die Ebene,
auf der unter pastoralen Gesichtspunkten die Erkenntnisse des Dialogs in
einem Rezeptionsprozess im Leben der Kirchen umgesetzt werden konn-



Anastasios Kallis

ten. Darauf kommt es schliesslich bei der Herstellung der Gemeinschaft
zwischen Schwesterkirchen an, die ihre Einmiitigkeit im Glauben nicht als
Doktrin, sondern als Lebensweise verstehen. Der vielfiltigen Kommuni-
kationsschwierigkeiten bin ich mir wohl bewusst, doch es miisste moglich
sein, dass Orthodoxe und Altkatholiken auf verschiedenen Ebenen sich
begegnen und Gemeinschaft erfahren. Andernfalls miisste man die Frage
nach dem Sinn einer auf hochster Ebene beschlossenen und proklamierten
Gemeinschaft zwischen ihren Kirchen stellen. Es wire doch illusorisch,
zu erwarten, dass ein solcher Akt z.B. auf einer gemeinsamen Synode
automatisch erlebbare Gemeinschaft stiften wiirde. Das kann nicht durch
Anordnung erfolgen, sondern es wichst aus Begegnung und gemeinsamer
Erfahrung. Sowohl in der altkatholischen wie auch in der orthodoxen
Kirche werden Entscheidungen nicht ex sese, sondern ex consensu eccle-
siae getroffen.

Eine jurisdiktionelle Gemeinschaft im Sinne einer uniformen Kirchen-
struktur kann ohnehin nicht das angestrebte Ziel der Einheitsbemiihungen
sein, denn beide Kirchen gehdren unterschiedlichen Traditionen an, die vor
der ost-westlichen Kirchentrennung als legitim betrachtet wurden. Die
innerorthodoxen Ausdrucksformen der Einheit, zu denen iiber den gemein-
samen Glauben hinaus die liturgische und kanonische Ubereinstimmung
gehoren, konnen doch nicht als sichtbare Kriterien der von Orthodoxen
und Altkatholiken gemeinsam erkannten Glaubensgemeinschaft gelten.
Selbst in der katholischen Kirche haben die katholischen Ostkirchen ein
eigenes Kirchenrecht und eine eigene liturgische Tradition. Entsprechend
dem Inkulturationsprinzip galt in der ungeteilten Kirche die liturgische
Vielfalt als eine Selbstverstdandlichkeit, denn sie entsprach der kulturellen
Tradition der jeweiligen Ortskirche. Bei Kirchen, die nicht der Universal-
ekklesiologie die Prioritdt geben, kann es auch keine uniforme Theologie
geben. Selbst das, was ich in deutscher Sprache schreibe, wiirde ich grie-
chischsprachigen Lesern nicht in der Form einer wortlichen Wiedergabe
anbieten. Diese Vielfalt ist eine Selbstverstindlichkeit selbst unter den
orthodoxen Kirchen unterschiedlicher soziokultureller Identitit, obwohl sie
kulturell die eine griechisch-orthodoxe Kirche verkdrpern. Allerdings habe
ich den Eindruck, dass die orthodoxen Kirchen, wie auch manche anderen,
im Hinblick auf die angestrebte Gemeinschaft mit anderen Kirchen biswei-
len mehr Bedingungen stellen, als sie unter sich einhalten.

Schon seit dem Friihmittelalter hat die orthodoxe Kirche der romi-
schen Monarchie das System der Pentarchie entgegengestellt, der Univer-
salekklesiologie die Theologie der Ortskirche, die Einheit in der Vielfalt



Erfolgreicher Dialog ohne Folgen

und Vielfalt in der Einheit bedeutet. Als Ikone der gottlichen Dreieinig-
keit, deren gemeinsame Wesensidentitdt sich in drei perichoretisch exis-
tierenden unterschiedlichen Personen offenbart, verwirklicht die Kirche
ithre Katholizitidt in unterschiedlichen Ausdrucksformen, die es ermogli-
chen, den apostolischen Glauben in der jeweiligen Zeit und sozio-
kulturellen Landschaft zu erfahren.

Die im orthodox-altkatholischen Dialog festgestellte Glaubensiiberein-
stimmung zwischen beiden Kirchen bedeutet, dass die in der Geschichte
unterschiedlich entwickelten Formen und Erfahrungsweisen des einen
Glaubens der alten, ungeteilten Kirche ihre Legitimitit haben. Plakativ
formuliert heisst das: Die altkatholische Kirche ist die orthodoxe Kirche
westlicher Tradition wie die orthodoxe Kirche die altkatholische Kirche
Ostlicher Pragung. Diese Dimension, die fiir die bilateralen theologischen
Dialoge der orthodoxen Kirche mit anderen Kirchen des Westens rich-
tungweisend sein konnte, ist leider unter den Orthodoxen nicht bewusst.
Ich kann mich des Eindrucks nicht verwehren, dass der Grund fiir diese
Myopie in der arithmetischen Schwiiche der altkatholischen Kirche liegt.
Dies erinnert mich an die — allerdings ironisch gemeinte — Frage Stalins
nach der Divisionsstirke der papstlichen Schweizergarde. Hier unterliegt
aber nicht nur die orthodoxe Kirche der Versuchung des Machtdenkens,
sondern auch die altkatholische, die in ihrer Orientierung nach einer «star-
ken» Gefihrtin Gefahr lduft, ihre Identitédt zu triiben. Dabei geridt das Wort
Jesu an seine Jiinger in Vergessenheit: «Fiirchte dich nicht, du kleine
Herde» (Lk 12,32).

Hinsichtlich innerkirchlicher Schwierigkeiten sind beide Kirchen
Kummer gewohnt. Und wenn nun in der einen Kirche die Befiirchtung
aufkommt, ihre Schwesterkirche ginge vom gemeinsamen Weg ab, wire
dies doch kein Grund, stillschweigend den in miihsamer und konstruktiver
Arbeit gewonnenen Schatz zu begraben und die Gefahr zu riskieren, dass
spatere Generationen den Weg zur Gemeinschaft von neuem suchen
miissten. Unsere Verantwortung vor Gott und der Geschichte ist gross.
Daher gilt das Wort des Apostels Paulus an die Galater: «Einer trage des
anderen Last; so werdet ihr das Gesetz Christi erfiillen» (Gal 6,2).

Anastasios Kallis (geb. 1934 in Naoussa, Griechenland). Prof. em. Dr. phil. et
theol.

Theologiestudium in Thessaloniki, spéiter in Miinster, dort auch zwei Promo-
tionen (1964 und 1974) und Habilitation (1978). Von 1979-1999 Professor
fiir Orthodoxe Theologie an der Westfilischen Wilhelms-Universitit Miinster,



Anastasios Kallis

von 1994—1999 Gastprofessor an der Christkatholisch-theologischen Fakultéit
der Universitit Bern fiir Okumenische Theologie. Vielfiltiges Engagement in
okumenischen Arbeitsgemeinschaften. Seit 1991 Vorsitzender der im selben
Jahr gegriindeten «Kommission der Orthodoxen Kirche in Deutschland»
(KOKID). Priigende Mitarbeit an den staatlichen Lehrplinen fiir das Fach
Orthodoxer Religionsunterricht in mehreren Bundeslindern Deutschlands.

Adresse: Pastorsesch 12, D-48159 Miinster i. W., Deutschland

English Summary

The official Orthodox — Old Catholic theological dialogue, though successfully
concluded in 1988, did not bring the two churches into a closer communion. This
is not surprising, as the formulation of a common doctrine on the basis of the
Fathers does not correspond the pluralistic context in which the two churches have
to witness the faith today. To refer in a static and repetitive way to the Fathers,
who in expressing their insights into the mysteries of the life giving Triune God
were interacting with their socio-cultural context, is to do the contrary of what
they did and for what they are deemed authorities.

Although the Orthodox — somewhat self-righteously and in a spirit of suspicious-
ness — bring forward the Old Catholic practice of ordaining women to the priest-
hood and their on-going ecclesial communion with the Anglicans as the main
obstacles to the realization of the goal of the dialogue, the real problem is a cul-
tural one. How can members of the one church recognize the presence of same
faith in the life of the other church if they live in different cultural situations, due
to different historical experiences through the centuries? This problem can at
present not be tackled by any pan-Orthodox or pan-Old Catholic action, since both
communions seem for different reasons to suffer from a certain immovability.
What 1s possible, however, is to begin to earnestly seek ways of bringing together
members of Old Catholic and Orthodox communities in the West in order to get to
know each other and to share in a common heritage in various cultural expres-
sions. This is in harmony with the ecclesiological approach of both churches,
which does not start from a universal conception of the church leading to a mono-
lithic body of doctrines, laws and rites, but rather admits the principle of incultura-
tion for liturgy, discipline and theology. If this holds good, the corollary of the
common basis found in the bilateral dialogue should be formulated as follows: the
Old Catholic church is the Orthodox church in a Western expression, and vice
versa. This opens up a dynamic way of mutual encounters on a local or regional
basis. Should this fail, the ecclesial credibility of both churches is at stake.



	Erfolgreicher Dialog ohne Folgen : zur Rezeptionsproblematik im Hinblick auf die altkatholisch-orthodoxe Gemeinschaft

