
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 95 (2005)

Heft: 4

Artikel: Die liturgische Verortung des Diakonats und seine Stellung innerhalb
des sakramentalen Ordo : ein Beitrag aus römisch-katholischer Sicht

Autor: Hoping, Helmut

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404995

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404995
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die liturgische Verortung des Diakonats und seine
Stellung innerhalb des sakramentalen Ordo
Ein Beitrag aus römisch-katholischer Sicht

Helmut Hoping

Im Lukasevangelium findet sich ein Text (Lk 22,24-30), in dem Jesus

über sich sagt: «Ich bin unter euch wie der, der dient (oiç ô ôlcckovcôv)».

Der Titel ôukovoç (Diener) zählt nicht zu den prominenten christologischen

Titeln, obschon uns Jesus mit der Zeichenhandlung der Fusswaschung,

die in den Kontext des letzten Abendmahls gehört, gleichsam
ein «Sakrament» der Diakonie hinterlassen hat. Im letzten Mahl Jesu mit
seinen Jüngern stiftete Jesus die Liturgie der Kirche, in der Fusswaschung

ihre Diakonie. Wie die Anfänge des Diakonats zeigen, wurden

Liturgie und Diakonie nicht als Gegensätze betrachtet. Ein besonderes

Augenmerk wird in diesem Beitrag auf die liturgische Verortung des

Diakonats gelegt. Daneben erörtert der Beitrag die Stellung des Diakonats

innerhalb des sakramentalen Ordo.

1. Ein kurzer Blick in die Geschichte des Diakonats

Im Neuen Testament ist ôiaKoina (diakonia - Dienst) zunächst eine

Sendung der ganzen Gemeinde. Diakonia bildet ein Kennzeichen der
christlichen Existenz und wird daher als christliche Grundhaltung
betrachtet (Phil 2,5; Mk 10,43; Lk 22,26; Joh 13,15f). Das Neue Testament

kennt aber auch Ämter, die nach einem besonderen Gemeindedienst

bezeichnet werden. Erwähnt wird ein «Dienst am Wort»
(Apg 6,4), ein «Dienst der Versöhnung» (2 Kor 5,18), der Dienst der

Leitung (1 Thess 5,12), verschiedene Gemeindedienste mit leitenden

Aufgaben (Phil 1,1; 1 Tim 3,8-13; Phil 1,1; Röm 16,1; 1 Tim 3,11) und
der Dienst am Nächsten (Apg 6,2). Die Unterschiede zwischen diesen
Ämtern waren anfänglich noch eher fliessend. Dies zeigen die in der

Apostelgeschichte erwähnten «Sieben» (Apg 6,1-7). Sie wurden für den

Tischdienst bei der Feier des Herrenmahls ausgewählt und von den

248 IKZ 95 (2005) Seiten 248-265



Die liturgische Verortung des Diakonats

Aposteln durch Handauflegung und Gebet ordiniert Zugleich waren sie

aber mit Aufgaben der Verkündigung betraut (vgl. Apg 6.1-7 mit

Apg 6,8-8,40). Dies trifft besonders für Stephanus zu. Einen vom Geist

erfüllten Zeugen des Evangeliums nennt ihn die Apostelgeschichte
(Apg 6,5f; 7,1-53). Schon Irenäus sah in den «Sieben» das Vorbild für
die späteren Diakone. Er begründete damit eine Tradition, die im erneuerten

Weihegebet der Diakonenenweihe aufgenommen wird.
Wenn heute von Diakonie die Rede ist, wird darunter zunächst der

«[berufsmässige] Dienst an Hilfsbedürftigen (Krankenpflege, Fürsorge,
usw.)» verstanden Dieser Diakoniebegriff ist recht jungen Datums. Er
hat seine Wurzeln in den diakonischen Aufbrüchen der evangelischen
Kirchen im 19. Jahrhundert". Die neutestamentliche Verwendung des

Diakoniebegriffs ist weiter als sein moderner Gebrauch. Seiner
Grundbedeutung nach bezeichnet diakonia in der Antike eine vermittelnde

Tätigkeit wie die Übermittlung einer Botschaft4. So kann der Apostel
Paulus seinen Verkündigungsdienst als diakonia bezeichnen (Röm
11,13; vgl. 2 Kor 3,7-9 u.ö.). Der Diakonat wird in der Alten Kirche
von seiner Zuordnung zum episkopalen Amt und seiner Hinordnung zur
Gemeinde her verstanden. Die Diakone werden als «Auge» des Bischofs
bezeichnet. Ihnen obliegt die Aufgabe der diakonalen Seelsorge an

Kranken, Armen und Notleidenden". Deshalb war ihnen anfänglich auch

die Verwaltung des Kirchenvermögens anvertraut. Von Beginn an
übernahmen Diakone neben Verkündigungsaufgaben6 aber auch Aufgaben
im Gottesdienst Schon bald konnte ein Diakon mit der Aufgabe zu

leiten (diaconus regens plebem) auch taufen8. In Todesgefahr besass ein

Diakon neben den Presbytern die Vollmacht zur Rekonziliation

1

Die Praxis einer «Ordination» durch Handauflegung und Gebet geht also auf
die apostolische Zeit zurück. Vgl. auch Apg 13,1-3; 1 Tim 1,18; 4,14.

So die Definition des Dudens von 1996.
3

Vgl. John N. Collins, Diakonia. Re-interpreting the Ancient Sources, New
York (OUP) 1990, 8-11; Hermann J. Weber, Diakon - Diakonat - Diakonia. Zur
Wesensbestimmung des Diakonenamtes, in: LebZeug 50 (1995) 63-65.

4
Vgl. Collins (wie Anm. 3), 335.

3
Hippolyt von Rom, trad. ap. 24; 34.

6
Ignatius von Antiochien, Phil. 11.

7 Justin der Märtyrer, 1 apol. 65; 67; Hippolyt von Rom, trad. ap. 4; 21; 22.
8

Vgl. Synode von Elvira (ca. 300), can 77 (DH, 121).
9

Vgl. Cyprian von Karthago, Ep. 18, 1.

249



Helmut Hoping

Die doppelte Zuordnung des Diakonats zur Diakonie und zur Liturgie

zeigte sich auch an den Aufgaben der Diakoninnen, auch wenn sich
ihr Dienst signifikant von dem der Diakone unterscheidet. Der Dienst
der Diakoninnen umfasste zum einen die Salbung der Körper weiblicher
Täuflinge, während die Taufe und die Salbung des Hauptes dem Bischof
bzw. Presbyter und Diakon vorbehalten waren. Zu den Aufgaben der
Diakoninnen gehörten ebenso die Katechese von Frauen und Kindern, in
Ausnahmefällen auch die Spendung der Krankenkommunion an Frauen
und Kindern, allerdings ex theca, non ex mensa altaris. Die Ordination
der Diakonin bevollmächtigte nicht zur Altarassistenz bei der Eucharistiefeier

(ministrare ad altare), ebenso wenig zur öffentlichen und amtlichen

Wortverkündigung (Evangelium, Homilie) oder zur Taufe und
Rekonziliation. Beim altkirchlichen Amt der Diakonin handelte es sich

um ein Amt von Frauen für Frauen10.

Durch die Ausdehnung der vom Bischof geleiteten Stadtgemeinde
und der damit verbundenen Entstehung des priesterlichen Gemeindeleitungsdienstes

wurde eine Entwicklung eingeleitet, an deren Ende der
männliche Diakonat nur noch als Durchgangsstufe zum Priesteramt
existierte. Schon im vierten Jahrhundert war man bestrebt, die Diakone
direkt den Presbytern zu unterstellen (Pseudo-Ambrosius; Hieronymus).
Diakone wurden nun verstärkt als ministri der Presbyter betrachtet. Das

Aufgabenfeld der Diakone wurde auf die liturgische Assistenz und
einzelne Aufgaben der Verkündigung eingegrenzt. Doch gab es bis ins
Mittelalter hinein vereinzelt Ausnahmen wie etwa den Diakonat des

hl. Franziskus. Franz von Assisi hat das Amt des Diakons nicht
angestrebt und sich zeitlebens gegen eine Klerikalisierung des durch ihn

Auf die schwierige Frage nach dem Verhältnis der Ordination des Diakons
und der Diakonin kann hier nicht näher eingegangen werden. Zur Stellung der
Diakonin in der Alten Kirche vgl. die unterschiedlichen Positionen von Maria Barbara

von Stritzky, Der Dienst der Frau in der Alten Kirche, in: LJ 28 (1978;
136-154; Aimé Georges Martimort, Les diaconesses. Essai historique
(BEL.S 24), Roma (C.L.V. - Ed. Liturgiche) 1982; Dirk ANSORGE, Diakonat der
Frau. Zum gegenwärtigen Forschungsstand, in: Teresa Berger/Albert Gerhards

(Hg.), Liturgie und Frauenfrage. Ein Beitrag zur Frauenforschung aus
liturgiewissenschaftlicher Sicht (PiLi 7), St. Ottilien (Eos) 1990, 31-65; A.-Andreas Thier-
meyer, Der Diakonat der Frau, in: ThQ 173 (1993) 226-236; PETER HÜNERMANN

(Hg.), Der Diakonat. Ein Amt für Frauen in der Kirche - ein frauengerechtes Amt?
Ostfildern (Schwabenverlag) 1997; Manfred Hauke. Die Diskussion um den
Diakonat der Frau. Eine kritische Bilanz, in: Leo Cardinal Scheffczyk (Hg.), Diakonat
und Diakonissen, St. Ottilien (Eos) 2002, 26-35.

250



Die liturgische Verortung des Diakonats

gegründeten Ordens der Minderbrüder zur Wehr gesetzt. Mit seinem
Diakonat der Armen erinnerte er aber mehr an den altkirchlichen
Diakonat, als dass er den Diakonat seiner Zeit repräsentierte". Insgesamt
aber verlor die Diakonie, die eine unverzichtbare Dimension kirchlicher
Leitungsverantwortung ist, ihre sichtbare Verankerung im ordinations-
gebundenen Amt.

2. Die Lebensdiakonie Christi als Grund des Diakonats

In den Evangelien (Mk 9,33-37; 10,45; Mt 20,28; Lk 22,27) steht der

Begriff diakonia in engem Zusammenhang mit der Sendung Jesu, die
ihre äusserste Bewährung in der Hingabe seines Lebens als Lösegeld für
die vielen gefunden hat. Wenn Jesus seine Jünger gemäss seiner eigenen
Lebensdiakonie zur diakonia auffordert, ist von den Jüngern die
Übernahme seiner Haltung der «Proexistenz» gefordert. Die Sendung der

Jünger besteht in einer Art Subordination unter den Dienst und die
Sendung Jesu12. Aus dieser Sendung erwächst die Diakonie im engeren
Sinne, der Dienst an denen, die arm, krank und hungrig sind. Die Einheit

der Diakonie mit der Liturgie ist nicht zufällig. Sie ist im letzten
Mahl Jesu mit seinen Jüngern begründet, in dem Jesus sein Sterben, in
dem er seine Lebensdiakonie ratifiziert, zeichenhaft vorweggenommen
hat. Im Letzten Abendmahl mit dem Gedächtnisbefehl (Lk 22,19; 1 Kor
12,24 f.) ist testamentarisch die Liturgie der Kirche begründet, im man-
datum novum der Fusswaschung (Joh 13,1-20) ihre Diakonie «Ich
habe euch ein Beispiel gegeben, damit ihr so handelt, wie ich an euch

gehandelt habe» (Joh 13,15).
Da es in der Mitte des christlichen Kultes um das Geschenk der

Lebensdiakonie des erhöhten Herrn geht, drängt der «liturgische Gottesdienst»

zum «Gottesdienst unseres Lebens», den man auch als «Liturgie
nach der Liturgie» oder als die «Liturgie unseres Alltags» bezeichnet

«Zum besonderen Dienst bestellt». Die Sicht des

Priesteramtes bei Franz von Assisi und die Spuren seines Diakonats in den «Opuscu-
la», Werl (Dietrich-Coelde) 1992.

12
Vgl. Collins (wie Anm. 3), 246 f.

'" Dieter Emeis. Liturgie und Diakonie. Die gemeinsame Herkunft, in: Benedikt
Kranemann u.a. (Hg.). Gott feiern in nachchristlicher Gesellschaft. Die missionarische

Dimension der Liturgie, Stuttgart (KBW) 2000, 84-92, hier 84f.

251



Helmut Hoping

hat. Die Liturgie verweist von innen her auf die Bewährung im Alltag.
Denn in der Liturgie vollziehen wir unseren Glauben, unsere Liebe und

unsere Hoffnung. «Ohne diese enge Verbindung von Gottesdienst und
Leben läuft der Gottesdienst Gefahr, leeres Wortgeklingel zu werden,
das vom Leben nicht gedeckt ist.» Ausgehend vom abgeleiteten
Verständnis von diakonia als «zu Tisch dienen» unterscheidet der russisch-
orthodoxe Theologe Vladimir Federow einen dreifachen Tischdienst. Er
spricht vom eucharistischen Tisch (verbunden mit dem Tisch des Wortes),

vom Tisch der leiblichen Nahrung und vom Tisch der geistigen
Nahrung Theologisch transparenter dürfte es sein, mit Blick auf die
drei Grundvollzüge der Kirche (martyria, leitourgia, diakonia) vom
«Tischdienst» des Wortes, der Liturgie und der Diakonie zu sprechen.
Dieser dreifache Dienst bildet den einen Tischdienst, von dem der
Diakonat wie die Diakonie der Gemeinde geprägt sein muss. Der
Lebensdiakonie Christi bleiben die christlichen Gemeinden dadurch treu, dass

sie sich auf den dreifachen Tischdienst einlassen.
Zentral für das Verhältnis von leitourgia, martyria, diakonia ist der

innere Zusammenhang von actio und contemplano. Beide, Tat der
Nächstenliebe (actio) und Gebet (contemplano), sind untrennbar aufeinander

bezogen. Treffend wird dies durch die Formel «in actione con-
templativus» des hl. Ignatius von Loyola ausgedrückt. Nach Hans Urs
von Balthasar wird der Mensch, der «Gottes Antlitz nicht aus der
Kontemplation kennt, es in der Aktion nicht wieder erkennen, selbst dann
nicht, wenn es ihm aus dem Antlitz der Erniedrigten und Beleidigten
entgegenleuchtet.»17 Christliche Praxis ist Handeln aus der Begegnung
mit Gott, seinem Messias und dem Geist seiner Lebensdiakonie in Ver-

Manfred Probst, Gottesdienst und Leben. Thesen zu einem spannungsreichen

Verhältnis, in: Heribert Niederschlag (Hg.), Lebensraum Kirche. Impulse zur
Erneuerung (GWW 11), Limburg (Lahn; 1987, 55-72, hier 64.

13 Vladimir Federow. Aspekte der neusten Entwicklung der
russischorthodoxen Diakonie, in: Heinrich Pompey (Hg.), Caritas - das menschliche Gesicht
des Glaubens. Ökumenische und internationale Anstösse einer Diakonietheologie
(Studien zur Theologie und Praxis der Caritas und sozialen Pastoral 10). Würzburg
(Echter) 1997, 184-190, hier 189.

16 Zum Verhältnis von Aktion und Kontemplation vgl. auch Hans Urs von
Balthasar, Aktion und Kontemplation, in: ders., Verbum Caro. Skizzen zur Theologie

I, Einsiedeln (Johannes) 1960, 245-259.
17

Vgl. Hans Urs von Balthasar, Glaubhaft ist nur Liebe (ChHe 5/1), Einsiedeln

(Johannes) 1963,73.

252



Die liturgische Verortung des Diakonats

kündigung, Liturgie und persönlichem Gebet. Aus der Erfahrung der

unbedingt für den Menschen entschiedenen Liebe Gottes, die uns in
Wort und Sakrament in zeichenhafter Verdichtung geschenkt wird,
erwächst die Diakonie. Contemplano und actio sind so miteinander
verwoben, dass die Nächstenliebe zu einer Gottesbegegnung wird, da im
Armen, Kranken und Not leidenden Christus selbst uns begegnet.

Das Tun der Kirche erschöpft sich zwar nicht in der Liturgie, zur
Sendung der Kirche gehören auch die opera caritatis (SC 9). Die Liturgie

ist aber der «Höhepunkt, dem das Tun der Kirche zustrebt, und
1 Q

zugleich die Quelle, aus der all ihre Kraft strömt» Die Diakonie der
Kirche verliert auf Dauer ihr Gesicht, wenn sie nicht immer wieder neu
durch die Liturgie mit den Wurzeln des Glaubens verbunden wird19. Die
berechtigte Forderung nach einer stärkeren Diakonisierung der Kirche
wird dort problematisch, wo die Diakonie der Kirche nicht mehr um ihre
Herkunft aus dem letzten Mahl Jesu mit seinen Jüngern und damit um
ihre enge Verbindung mit der Liturgie weiss Will die christliche
Diakonie nicht ihre Identität und spirituelle Dynamik einbüssen, bedarf sie

der Rückbindung an die Liturgie, sei es die institutionalisierte Diakonie
der «Caritas», die gesellschaftliche Diakonie, die Alltagsdiakonie oder
die gemeindliche Diakonie. Nur so kann die christliche Diakonie ihr

2 I

spezifisches Profil in der Spur der Lebensdiakonie Christi bewahren
«Denn weder wäre das Leben Gottesdienst, wenn es nur als Mitmenschlichkeit

und Weltsorge gelebt würde, noch wird Gott wirklich als er
selber anerkannt ohne Gebet und Liturgie.»22

18
Vgl. Sacrosanctum Concüium - Konstitution über die heilige Liturgie vom

4. Dezember 1963 SC), 10.
19 Benedikt Kranemann, Feier des Glaubens und soziales Handeln. Überlegungen

zu einer vernachlässigten Dimension christlicher Liturgie, in: LJ 48 (1998)
203-221; ders., Liturgiefeier und Dienst am Nächsten. Anregungen aus einer
theologischen Studienwoche in Freising, in: Gottesdienst 32 (1998) 81-83.

20 Dies betont auch die evangelische Theologie, wenn sie auch zum Teil von
einem anderen Gottesdienstverständnis ausgeht. Vgl. Hans-Christoph Schmidt-
Lauber, Liturgie und Diakonie, in: BiLi 69 (1996) 60-75. hier 62.

21
Vgl. Caritas als Lebensvollzug der Kirche und als verbandliches Engagement

in Kirche und Gesellschaft, hg. vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz,
Bonn 1999.

22 Hans Bernhard Meyer, Politik im Gottesdienst? Kritische Erwägungen zur
Politisierung des Gottesdienstes, Innsbruck (Tyrolia) 1971, 122.

253



Helmut Hoping

3. Liturgie der Diakonenweihe, Messliturgie, Mandatum Novum

In der Hippolyt von Rom zugeschriebenen «Traditio Apostolica» heisst

es, dass die Diakone «zum Dienst beim Bischof ordiniert» werden23. Da
es sich beim Diakonat der römisch-katholischen Kirche um «ein und
denselben Ordo» handelt, soll kein «Unterschied bei der Erteilung der
Diakonenweihe aufgrund der verschiedenen Lebensform der Kandidaten»"

gemacht werden. Die Diakonenweihe findet innerhalb einer
bischöflichen Messliturgie statt, und zwar nach der Homilie." «Durch die

Handauflegung des Bischofs und das Weihegebet wird den Weihekandidaten

die Gabe des Heiligen Geistes für das Diakonenamt übertragen.
Wesentlich und zur Gültigkeit der Weihe unabdingbar sind im Weihegebet

die Worte: <Sende auf sie herab, o Herr, den Heiligen Geist. Seine

siebenfältige Gnade mögen sie stärken, ihren Dienst getreu zu
erfüllen.>»2 Der Diakon empfängt eine besondere Gabe des Heiligen Geistes,

um «als Helfer dem Bischof und seinem Presbyterium zur Seite»27

zu stehen. An Aufgaben werden verschiedene Dienste im Bereich der

Liturgie, der Verkündigung und die Diakonie genannt. Das leuchtende

Beispiel der Diakone in ihrem Dienst soll Jesus Christus sein, der «unter
seinen Jüngern» war «wie der, der dient»"

Die Diakone werden vom Bischof durch das Auflegen der Hände
und die Gabe des Heiligen Geistes «zum Dienst in der Kirche» geweiht.
Ihr Dienst gehört zu dem einen kirchlichen Dienstamt (ministerium
ecclesiasticum), das durch Handauflegung und Gebet übertragen wird.
Beim Versprechen erklären die Kandidaten für das Amt des Diakons,
dass sie bereit sind, den Bischof und die Priester «im Dienst des
Diakons zum Wohl des christlichen Volkes» zu unterstützen, «den Glauben

gemäss dem Evangelium und der Überlieferung der Kirche in Wort und
Tat zu verkünden», «Männer des Gebets zu werden» sowie das eigene
Leben nach dem Beispiel Christi, dessen Leib und Blut ihnen zur
Ausspendung anvertraut wird, zu gestalten, das heisst im Sinne einer eucha-

23 Trad. ap. 8.
24 Die Weihe des Bischofs, der Priester und der Diakone (Pontifikale I,

Studienausgabe), hg. von den Liturgischen Instituten Salzburg, Trier und Zürich, Freiburg
i.Br. (Herder) 1994, 122.

25
Vgl. ebd.

26
Vgl. ebd., 123.

27 Ebd., 127.
28 Ebd.

254



Die liturgische Verortung des Diakonats

ristischen Spiritualität. Zudem erklären sie sich bereit, «den Armen und
Kranken beizustehen und den Heimatlosen und Not Leidenden zu
helfen»29. Jene Diakone, die Kandidaten für das Priesteramt sind, bekräftigen

dies erneut bei ihrer Priesterweihe. So werden sie an ihre
Diakonatsweihe erinnert, durch die sie in ihrer Existenz ebenso bleibend
bestimmt sind (character indelebilis) wie durch die Priesterweihe.

Im Weihegebet der Diakonenweihe, das wie die Weihegebete der
Bischofs- und der Priesterweihe einen anamnetisch-epikletischen Charakter

hat, wird das dreifache, von Gott gestiftete Dienstamt erwähnt, das

durch das Priestertum des Alten Bundes vorgebildet ist - für das

Diakonenamt durch das Amt der Söhne des Levi, die zum Dienst am ersten

heiligen Zelt erwählt wurden. In der Ordination der «Sieben» durch die

Apostel sieht das Weihegebet das Amt der Diakone grundgelegt. Durch
Handauflegung und Gebet wurde den «Sieben» der «Dienst an den
Tischen übertragen». Darunter versteht das Weihegebet auch und vor
allem den Dienst am eucharistischen Altar. Wenig später folgt daher die
Bitte: «Nimm sie als Diakone in den Dienst an deinem Altar.» Das
Leben der Diakone soll durch das Evangelium Christi durchdrungen und

von selbstloser Liebe sowie unermüdlicher Sorge für die Kranken und
die Armen bestimmt sein, ebenso von Bescheidenheit und Treue im
geistlichen Dienst. Durch ihr Leben und ihren Glauben sollen die
Diakone bezeugen, dass sie «fest in Christus verwurzelt» sind"

Nach dem Anlegen der diakonalen Stola und der Dalmatik wird das

Evangeliar überreicht mit eindringlichen Worten, die nur die Liturgie
der Diakonenweihe kennt: «Empfange das Evangelium Christi: Zu seiner

Verkündigung bist du bestellt. Was du liest, ergreife im Glauben;
was du glaubst, das verkünde, und was du verkündest, erfülle im
Leben.» Bei der Bischofsweihe heisst es: «Empfange das Evangelium und
verkünde das Wort Gottes in aller Geduld und Weisheit.»" Bei der

Liturgie der Priesterweihe, die keine Überreichung des Evangeliars
vorsieht, erklären die Kandidaten für die Priesterweihe vor der Weihe ihre
Bereitschaft, «in der Verkündigung des Evangeliums und in der Darlegung

des katholischen Glaubens den Dienst am Wort Gottes treu und

gewissenhaft zu erfüllen»32. Die feierliche Überreichung des Evange-

29 Vgl. ebd.. 131
30

Vgl. ebd.
31

Vgl. ebd., 148
32 Vgl. ebd., 101

255



Helmut Hoping

liars innerhalb der Liturgie der Diakonenweihe entspricht der alten
Tradition der Kirche, dass der Diakon in der Liturgie das Evangelium
vorträgt. Da es vor allem der Diakon ist, der Christus repräsentiert, während
die Alte Kirche im Bischof ein Bild des Vaters und im Presbyterium ein

Bild des Apostelkollegiums sieht, ist es eine genuine Aufgabe des
Diakons, in der Messe das Evangelium vorzutragen.

Nirgendwo erfahren wir den Geist der Lebensdiakonie Christi intensiver

als in der Feier der Eucharistie. Wenn der Priester das Dankgebet
(beräkäh, eucharistia) über die Gaben von Brot und Wein spricht, werden

diese zu Leib und Blut Christi. Verbürgt wird dies durch die Anamnese,

den auf die Opfergaben herab gerufenen Geist (Epiklese) und die

vom Priester in der Person Christi gesprochenen Verba Testamenti.
Durch sie werden Brot und Wein in den Leib und Blut Christi konsekriert.

Wenn wir in der Messliturgie den Leib und das Blut Christi
empfangen, empfangen wir damit zugleich den Alltag, den Christus auf sich

genommen hat33. Christus ist es aber, durch den wir am Ende der
Messliturgie durch den Ruf des Diakons Ite, missa est in unseren Alltag
gesendet werden. Dass Christus uns auch im Alltag begegnet, kommt am
Ende der Messliturgie auch dadurch zum Ausdruck, dass der Priester,
bevor er vor dem Entlassungsruf des Diakons auf die Gemeinde den
Geist herabruft, zum letzten Mal spricht: «Der Herr sei mit euch.»
Christi Gegenwart in seinem Geist, vor allem der Geist seiner
Lebensdiakonie, soll uns auch im Alltag begleiten mit der Benediktion, die wir
empfangen und die uns herausfordert, im Alltag unseres Lebens,
Menschen Gutes zu sagen (benedicere) und Gutes zu tun (bonum facere)'

Der Alltag unseres Lebens ist nicht etwas, was mit dem Geschehen
in der Messe nichts zu tun hätte. «Vielmehr werden wir durch die innere

Dynamik, durch die innere Kraft und Tendenz dessen selbst, was hier
gefeiert und was hier empfangen wurde, hineingeschickt in diesen All-
tag»' in den Gottesdienst unseres Lebens. Der Alltag unseres Lebens
wird ebenso in den Fürbitten thematisch, deren Vortrag zu den Aufga-

Vgl. Karl Rahner, Eucharistie und alltägliches Leben (1962). in: ders.,
Schriften zur Theologie VII, Einsiedeln (Benziger) 1966, 204-220.

,4 Vgl. Kurt Koch, Liturgie als Feier der Kommunikation Gottes mit uns
Menschen. Theologische Reflexionen zu aktuellen Herausforderungen des Gottesdienstes

(II). in: AnzSS 109 (2000) 435-444.
35

Vgl. Rahner (wie Anm. 33), 212.

256



Die liturgische Verortung des Diakonats

ben des Diakons gehört Zu erwähnen ist auch die symbolische Bedeutung

des eucharistischen Tischdienstes, den der Diakon in der Bereitung
des Altares, der Assistenz am Kelch und der Austeilung der Kommunion

ausübt. Wohl nirgendwo erschliesst sich die Einheit von Diakonie
und Liturgie deutlicher als im Rahmen des österlichen Triduum sacrum,
an dem wir des Kreuzestodes und der Auferstehung Christi gedenken,
jener rettenden Tat Gottes, durch die wir ermächtigt werden zur Weitergabe

des empfangenen neuen Lebens37. Die Einheit von Liturgie und
Diakonie kommt in den Grossen Fürbitten am Karfreitag, an denen der
Diakon beteiligt werden kann, und der Liturgie der Osternacht zum
Ausdruck, vor allem aber im «Gastmahl der Liebe» am Gründonnerstag
mit der Zeichenhandlung der Fusswaschung, die gleichsam das «Sakrament»

der Diakonie darstellt.

4. Das ungeklärte Verhältnis von ministerium und sacerdotium
innerhalb des Ordo

Um den Unterschied zwischen Diakonat und Presbyterat zu markieren,
wird sei dem 2. Vatikanischen Konzil immer wieder auf eine Formulierung

der «Statuta Ecclesiae Antiqua» (5. Jh.) zurückgegriffen. Danach
werden den Diakonen die Hände «non ad sacerdotium, sed ad ministe-

"IQ

rium»" aufgelegt. Für sich genommen ist dieser Satz wenig aussagekräftig"

Die darin getroffene Gegenüberstellung von ministerium und
sacerdotium bietet kein eindeutiges Unterscheidungsmerkmal zwischen

36
Vgl. Messbuch. Für die Bistümer des deutschen Sprachgebietes. Authentische

Ausgabe für den liturgischen Gebrauch, Band I, Einsiedeln u.a. (Benziger u.a.),
1975, 44* (Nr. 132).

37 Marianne Heimbach-Steins / Georg Steins, Die Einheit von Liturgie und
Diakonie in der Feier der österlichen Tage, in: BiLi 73 (2000) 60-68; dies., Sehnsucht

nach dem umfassenden Heil. Liturgie und Diakonie im österlichen Triduum,
in: Gottesdienst 34 (2000) 33-35; dies., Liturgie und Diakonie. Impulse aus der
Feier des österlichen Triduums, in: Heinz-Günter Bongartz/Georg Steins (Hg.),
Österliche Lichtspuren. Alttestamentliche Wege in die Osternacht. Ein Lese- und
Arbeitsbuch, München (Bernward) 2001, 115-125.

>8

Vgl. Lumen gentium - Dogmatische Konstitution über die Kirche vom
21. November 1964 LG), 29.

39 Emil J. Lengeling, Die Theologie des Weihesakraments nach dem Zeugnis
des neuen Ritus, in: LJ 19 (1969) 142-166, hier 163, spricht gar von einem
«missverständlichen Satz».

257



Helmut Hoping

Presbyterat und Diakonat. Denn nach römisch-katholischem Verständnis
bilden Episkopat, Presbyterat und Diakonat zusammen das eine kirchliche

Dienstamt («ministerium ecclesiasticum»); hinzu kommt, dass das

Priestertum der geweihten Amtsträger vom Konzil als «sacerdotium
ministeriale» bezeichnet wird (LG 28; 10).

Im historischen Kontext der «Statuta Ecclesiae Antiqua»40 meint die

Gegenüberstellung von ministerium und sacerdotium, dass der Diakon
nicht wie der Priester zum sazerdotalen Dienst geweiht wird, das
eucharistische Opfer darzubringen41. Die Gegenüberstellung besagt nicht, dass

der Diakon keinerlei Anteil am sacerdotium hat. Seit der Alten Kirche
(Tertullian, Leo der Grosse u.a.) wurde der Diakonat zum umfassenden
und in sich differenzierten ordo sacerdotalis gerechnet ". Zwar wird
nach heutigem Verständnis die Bezeichnung sacerdos nicht mehr für
den Diakon verwendet, sondern nur für Bischöfe und Priester43. Das
2. Vatikanische Konzil erklärt aber, dass die Diakone aufgrund ihrer
Weihe an der «Sendung und Gnade des Hohenpriesters Christus in eigener

Weise» (LG 41) Anteil haben. Da hier nicht das gemeinsame
Priestertum aller Gläubigen gemeint sein kann (denn dieses ist in der christlichen

Initiation begründet), muss dem Diakon wohl ein gewisser Anteil
am «ministerium sacerdotale» zukommen, das sich vom gemeinsamen
Priestertum dem Wesen und nicht nur dem Grad nach unterscheidet

(LG 10)44.

Man könnte den Anteil des Diakonats am «ministerium sacerdotale»
als sein «diakonales Priestertum» bezeichnen. Dieser Begriff ist im Ein-

40
Vgl. CHARLES Munier. Les Statuta Ecclesiae Antiqua. Thèse, Paris (PUF)

1960, 182 f.
41 Auch die Konzilkommission verstand die «Statuta Ecclesiae Antiqua» in

diesem Sinn (Acta synodalia III/8, 101). Vgl. Manfred Hauke, Das spezifische Profil
des Diakonats, in: FoKath 17 (2001) 81-127, hier 88-90.

42
Vgl. Gerhard Ludwig MUller (Hg.), Der Diakonat - Entwicklung und

Perspektiven. Studien der Internationalen Theologischen Kommission zum sakramentalen

Diakonat, Würzburg (Echter) 2004. 85: 100.
43

Vgl. Katechismus der Katholischen Kirche KKK), Nr. 1554.
44

Vgl. Herbert Vorgrimler, Kommentar, in: LThK.E I, 258 (allerdings äussert

sich Vorgrimler einige Jahr später dazu ganz anders: Gutachten über die
Diakonatsweihe von Frauen, in: Synode 7 [1973] 50). - Auch das Dokument der Internationalen

Theologischen Kommission zum Diakonat aus dem Jahre 2000 hebt die

Bedeutung von LG 41 für die Frage nach dem Verhältnis von ministerium und
sacerdotium hervor, bleibt aber zurückhaltend, was die Verwendung des Begriffs
sacerdotium für den Diakonat betrifft; vgl. Müller (wie Anm. 42), 64f.

258



Die liturgische Verortung des Diakonats

zelnen sicherlich erläuterungsbedürftig. Doch wäre es nicht im Sinne
des 2. Vatikanischen Konzils, wollte man im Diakonat eine amtliche
Gestalt des gemeinsamen Priestertums sehen und damit den Diakonat
aus dem sakramentalen Ordo ausgliedern45. Für die Konzilsväter ist der
Diakonat ein Teil des einen sakramentalen Ordo. Vom Sakrament des

Ordo aber gilt, dass es den Empfänger dieses Sakraments «durch eine
besondere Gnade des Heiligen Geistes» Christus angleicht, «damit er als

Werkzeug Christi seiner Kirche diene. Die Weihe ermächtigt ihn, als

Vertreter Christi, des Hauptes, in dessen dreifacher Funktion als Priester,

Prophet und König zu handeln.»46 In diesem Sinne erklärte Johannes

Paul IL in einer Ansprache, der Diakon empfange durch seine Weihe

«eine besondere Gleichförmigkeit mit Christus, dem Haupt und
Herrn der Kirche, der sich aus Liebe zum Vater zum Letzten und Diener
aller gemacht hat»47. Der Papst bezieht sich damit auf die Feststellung
des CIC/1983, dass auch der Diakon in amtlichen Vollzügen in persona
Christi handelt, allerdings eingeschränkt, nämlich entsprechend seiner
Weihestufe («pro suo quisque gradu»)4 Da der Diakon aber durch
seine sakramentale Ordination keinen Anteil am priesterlichen Dienst
erhält, der Feier der Eucharistie vorzustehen und das eucharistische

Opfer darzubringen, nach heutigem Sprachgebrauch aber die Diakone
nicht mehr zu den sacerdotes gerechnet werden, unterscheidet der
Katechismus der Katholischen Kirche zur Erläuterung der Stellung des
Diakonats innerhalb des sakramentalen Ordo zwei Stufen des Priesteramtes

(Episkopat, Presbyterat) und eine Stufe des Dienstamtes (Diakonat)49.

Schon früh hatte Rahner darauf hingewiesen, dass der Diakonat nach der Lehre

des Konzils keine amtliche Gestalt des gemeinsamen Priestertums darstellt,
sondern zum sakramentalen Ordo gehört; vgl. Karl Rahner, Die Lehre des Zweiten
Vatikanischen Konzils über den Diakonat, in: ders., Schriften zur Theologie VIII.
Einsiedeln (Benziger) 1967, 541-552, hier 543. Dies betonen auch der Katechismus
der Katholischen Kirche (KKK, Nr. 1554, 1570, 1588, 1591) und die Internationale
Theologische Kommission; vgl. Müller (wie Anm. 42), 85.

46 Vgl. KKK, Nr. 1581.
47 Johannes Paul IL, Ansprache am 30. November 1995 vor der Kleruskongregation,

in: L'Osservatore Romano (dt.), 5. Januar 1996/Nr. 1, S. 9 (=AAS 88 [1996]
707).

48 Vgl. CIC/1983. can. 1008-1009.
49

Vgl. KKK, Nr. 1554.

259



Helmut Hoping

5. Ganzheitliche diakonale Seelsorge als Aufgabe des sakramentalen
Diakonats

In der römisch-katholischen Theologie des Diakonats werden derzeit
drei Modelle vertreten, um die Stellung des Diakonats innerhalb des

sakramentalen Ordo zu bestimmen:
1. Der Diakonat als allgemeines Dienstamt.
2. Der Diakonat als komplementäres Amt.
3. Der Diakonat als amtliche Repräsentanz Christi, des Diakons, und

der dienenden Kirche.
Das erste Modell ist noch stark an der Theologie der priesterlichen

Weihestufen orientiert und belässt es bei einer den Priester unterstützenden

allgemeinen Assistenz, bestimmt den Diakon also ganz vom Dienst
des Priesters her. Das zweite Modell geht von einer Komplementarität
von Presbyterat und Diakonat aus. Danach kommt es dem Priester zu,
durch Verkündigung und Leitung die Gemeinde «konzentrierend» auf
ihre Mitte, die Eucharistie, hin zu versammeln, während der Diakon die

Aufgabe hat, die Gemeinde «dezentrierend» auf den Dienst in der Welt
zu sammeln. Das dritte Modell weist dem Diakon (im Unterschied zum
Priester, der Christus als Haupt und Herrn zu repräsentieren hat) die

Aufgabe zu, in amtlich-sakramentaler Vollmacht den «Christos diakonos»

zu repräsentieren.
Das erste Modell ist kaum geeignet, das Proprium des Diakonats

innerhalb des sakramentalen Ordo angemessen zur Geltung zu bringen.
Das zweite Modell, das an das evangelische Modell des «Zwillingsamtes»

erinnert, verkennt die Tatsache, dass in der Alten Kirche die
Notwendigkeit einer sakramentalen Ordination des Diakons mit der Nähe
seines liturgischen Dienstes zur Feier der göttlichen Geheimnisse
begründet wurde und nicht mit der Diakonie5 Das dritte Modell ist
sicherlich am ehesten geeignet, die Stellung des Diakonats innerhalb des

sakramentalen Ordo zu bestimmen. Allerdings sind hier einige Präzisierungen

erforderlich. Da nach katholischem Verständnis das Weiheamt in

ganzer Fülle den Bischöfen als den rechtmässigen Nachfolgern der

Apostel zukommt (LG 20f), muss der Diakonat vom apostolischen Amt
der Bischöfe her bestimmt werden. Vorrangige Aufgaben der Bischöfe

50
Vgl. Hippolyt von Rom, trad. ap. 8; 10.

260



Die liturgische Verortung des Diakonats

sind die Verkündigung5 und die Leitung (LG 24). Zugleich sollen sich
die Bischöfe «mit besonderer Sorge der Armen und Schwachen annehmen»

(CD 13). Neben der martyria und leitourgia gehört also auch die
diakonia zu den genuinen Aufgaben des bischöflichen Leitungsamtes.
Die Alte Kirche nannte deshalb den Bischof «pater pauperum», den

Vater der Armen.
Die Priester haben einen umfassenden Anteil an der Sendung der

Bischöfe. «Das Ordosakrament macht die Presbyter Christus dem Priester

gleichförmig. Denn sie sind Diener des Hauptes (ministri Capitis) zur
vollkommenen Auferbauung seines Leibes, der Kirche.»52 Als Mitarbeiter,

Helfer und Organe des Bischofs (LG 28; PO 2; CD 30) machen sie

den Bischof vor Ort «gewissermassen gegenwärtig» (LG 28; vgl. PO 5).
So vertreten sie den Bischof in der Verkündigung, der Leitung, beim
Vorsitz in der Eucharistiefeier und der Feier der Sakramente. Auch die
Diakone sind Helfer und Mitarbeiter des Bischofs. In einer für den
Diakonat spezifischen Weise besitzen die Diakone die «munera docendi,
sanctificandi et regendi» ". Das «munus docendi» umfasst die öffentliche

und amtliche Wortverkündigung, das «munus sanctificandi» die
Altarassistenz, die Feier der Taufe, Assistenz und Segnung bei der

Trauung, Feier der Sakramentalien, einschliesslich der Begräbnisliturgie,
das «munus regendi» schliesslich umfasst Leitung der gemeindlichen

Diakonie und andere damit verbundene Leitungsaufgaben.
Der Hinweis darauf, dass es Bischöfen und Priestern zukomme,

Christus als Haupt und Herrn der Kirche zu repräsentieren, die Diakone
demgegenüber dazu da seien, Christus den Diener und die dienende
Kirche zu repräsentieren, ist zwar nicht einfach falsch, doch für sich
allein genommen nicht hinreichend, die Stellung des Diakonats innerhalb

des sakramentalen Ordo zu bestimmen. Denn auch Episkopat und

Presbyterat haben den Charakter eines Dienstamtes (LG 24; 27; PO 3).
Die besondere Funktion des eigenständigen Diakonats besteht darin, die
Einheit der Diakonie mit der Liturgie und der Verkündigung zu verdeutlichen.

In der Feier der Eucharistie schenkt sich der erhöhte Herr in

51 Christus Dominus - Dekret über die Hirtenaufgabe der Bischöfe in der Kirche
vom 28. Oktober 1965 CD), 12.

" Vgl. Presbyterorum Ordinis - Dekret über Dienst und Leben der Priester vom
7. Dezember 1965 PO), 12.

53 Vgl. Kongregation für den Klerus, Direktorium für den Dienst und das

Leben der Ständigen Diakone (VdAS 132), Bonn 1998, Nr. 22.

261



Helmut Hoping

seiner Lebensdiakonie bis in den Tod und schenkt sich uns mit seinem

dahingegebenen Leib und seinem für uns und die vielen vergossenen
Blut. Deshalb lassen sich Verkündigung und Liturgie auch nicht einfach
einer Diakonie nachfolgend als Aufgaben des Diakons begründen.
Vielmehr muss die christliche Diakonie von der Verkündigung und von
der Liturgie her verstanden werden.

So ist auch die Reihenfolge der Dienste der Liturgie, des Wortes und
der Diakonie, wie sie in den Lehrdokumenten der römisch-katholischen
Kirche (LG 29) begegnet, keineswegs zufällig, sondern theologisch
signifikant. Der Diakonat lässt sich auch nur dann als ordinationsgebun-
denes Amt begründen, wenn es ebenso Aufgabe des Diakonats ist,
Christus im Gegenüber zur Gemeinde, das heisst als Haupt der Kirche,
zu repräsentieren - wie dies bei der Diakonie der Liturgie («ministrare
ad altare», Feier der Sakramente und Sakramentalien), der Diakonie des

Wortes (Evangelium, Homilie) und der Leitung der Diakonie der
Nächstenliebe auch tatsächlich der Fall ist. Während die Priester den Bischof
vor allem in der Leitung und der Feier der Eucharistie vertreten, haben
die Diakone die Aufgabe der diakonalen Seelsorge. Darunter ist ein
umfassender, ganzheitlicher Dienst am Menschen zu verstehen, der
nicht auf den Innenraum der Kirche eingeschränkt ist, sondern neben
den Bereich der Sozialdiakonie auch die Diakonie in der Welt der
Arbeit, des Wissens, der Wirtschaft, Politik und Kultur umfasst. Deshalb
ist es wünschenswert, dass der Diakonat von Männern nicht nur im
Hauptberuf, sondern auch mit Zivilberuf ausgeübt wird54.

6. Die Bedeutung des Diakonats für die diakonische Sendung der
Kirche

Es war Yves Congar. der schon früh erkannte, dass für die Kirche und
ihre diakonische Sendung «der Verknüpfung von Diakonie und Diakonat
äusserste Signifikanz zukommt»35. Denn die Diakonie Christi braucht
neben den vielen Menschen, die Christus in seinem Dienst an den
Menschen nachfolgen, auch bevollmächtigte Zeugen und Repräsentanten, die

54
Vgl. ebd.. Nr. 7-21.

55 Vgl. Yves Congar, Jalons pour une théologie du laicat (UnSa 23), Paris

(Cerf) 31964. Zitiert nach Alberto Altana, Die Wiederentdeckung des Diakonats
und seine Entwicklung bis heute, in: Diaconia Christi 24 (1989) Heft 3/4. 49.

262



Die liturgische Verortung des Diakonats

Menschen in amtlicher Vollmacht die Diakonie Christi zusprechen können,

damit deutlich wird, dass die Diakonie eine genuine und besondere

Aufgabe des ordinationsgebundenen Leitungsamtes ist. Darin liegt die

theologische Begründung für ein eigenständiges Amt diakonaler Seelsorge

neben dem Presbyterat. Die Bedeutung des Diakonats für die diakonische

Sendung der Kirche besteht darin, die Lebensdiakonie Christi, die

uns in Gottesdienst und Verkündigung zugesagt wird, nach innen wie
nach aussen sichtbar und erfahrbar zu machen, so dass die Gemeinden zu
diakonischen Gemeinden werden können. Die Diakonie darf auch nicht
einfach an institutionelle Formen organisierter Diakonie delegiert werden.

Vielmehr ist eine stärkere Verbindung von gemeindlicher und institutioneller

Diakonie notwendig. Man könnte hier für den Diakonat von einer

Leitungsdiakonie des Amtes sprechen. Zwar schliesst schon die

Leitungsverantwortung des Bischofs (CD 13) wie des Priesters (PO 6) die Diakonie

mit ein, doch sind es die Diakone, die für die diakonische Sendung der
Gemeinden in besonderer Weise verantwortlich sind.

Gegenüber Episkopat und Presbyterat ist die zentrale Bedeutung des

Diakonats also darin zu sehen, in amtlicher Vollmacht die Diakonie
Christi zuzusprechen. Beim Diakonat geht es um die personale
Repräsentation der Diakonie im kirchlichen Amt. Die Einheit des Ordosakra-
ments findet im Diakonat darin ihren Ausdruck, dass der Diakon jeweils
in allen drei Grunddiensten tätig ist, in der Diakonie der Liturgie, der

Verkündigung und der christlichen Bruderliebe. Aufgrund seines Ordo
hat der Diakon eine amtlich-sakramentale Hinordnung und Beziehung
zum eucharistischen Tischdienst, als der Quelle seines Diakonats, und
aufs Engste damit verbunden zum Verkündigungsdienst (zum Tisch des

Wortes). Denn die diakonia Christi als Verwirklichung der Hinneigung
Gottes zum Menschen ist der Hauptinhalt der Verkündigung. So sind

Verkündigung der diakonia Christi und ihr tätiger Vollzug aus der Kraft
der Eucharistie im diakonalen Amt zu einer inneren Einheit zusammengebunden.

Wenn die Aufgabe des Diakonats darin besteht, in amtlicher
Vollmacht den Geist der Diakonie Christi erfahrbar zu machen, dann

darf sich dies nicht in der Diakonie der Liturgie und des Wortes
erschöpfen; zu ihr gehört wesentlich die diakonale Seelsorge. Deshalb
konnte Ignatius von Antiochien sagen, dass Diakone durch Handauflegung

und Gebet «mit der Diakonie Jesu Christi betraut»5 werden. Diese

'

Ignatius von Antiochien, Magn. 6.

263



Helmut Hoping

Repräsentation geschieht zunächst in und gegenüber der christlichen
Gemeinde. Da aber die Kirche Sakrament des Heils für die Welt ist

(LG 1), hat die Repräsentation der Diakonie Christi auch in und gegenüber

der Welt zu erfolgen. Der Diakon vollzieht seinen Dienst in der
Mitte der Gemeinde, aber auch dort, wo die Gemeinde noch nicht oder
nicht mehr ist. Er trägt dafür Sorge, dass der Geist der diakonia Christi
im Leben der Gemeinde geweckt und wach gehalten wird.

Da es Kirche nicht ohne das konkrete Glaubenszeugnis gibt, nicht
ohne Verkündigung und gottesdienstliche Feiern, nicht ohne Taufe und
Eucharistie und die personale Zuwendung zu den Armen, Not Leidenden

und Kranken, hat der Diakon die Aufgabe, die in Verkündigung und

Liturgie zugesagte Diakonie Christi den Menschen in konkreter, personaler

Zuwendung zuzusprechen. Dabei geht es um die Einheit von
sakramentaler, kerygmatischer und diakonaler Christusbegegnung. Diese
erfordert bevollmächtigte Zeugen, die im Namen Christi und der Kirche
handeln können, und zwar nicht nur sozial-diakonisch, sondern diakonal
im umfassenden Sinne, nämlich sakramental, kerygmatisch und diakonisch.

Auch wenn die Gemeinde- bzw. Pfarreileitung, die den Vorsitz in
der Eucharistiefeier einschliesst, auch in Zukunft die Priesterweihe
voraussetzt, braucht es neben dem priesterlichen Gemeindeleitungsamt ein
eigenes ordinationsgebundenes Amt diakonaler Seelsorge. Die Bedeutung

des Diakonats für die Gemeinden besteht neben der Wahrnehmung
der in der bischöflichen Leitungsverantwortung liegenden Diakonie
auch in der kollegialen Ausübung kirchlicher Leitung, die der Vielfalt
heutige pastoraler Leitungsaufgaben entspricht. Die dreifache Gestalt
des apostolischen Amtes (Episkopat, Presbyterat, Diakonat) erweist sich
für eine kollegiale Leitung in hohem Masse besonders geeignet, da der
Diakonat ein flexibles Amt ist, das in der gemeindlichen wie kategoria-
len Seelsorge unterschiedliche Akzentsetzungen zulässt.

Helmut Hoping (geb. 1956 in Meppen, Deutschland), Prof. Dr. theol. habil.
Studium der Theologie, Philosophie und Pädagogik in Münster und Tübingen,

1989 Promotion an der Katholisch-Theologischen Fakultät der Universität

Tübingen, ebendort 1995 Habilitation, verheiratet, zwei Kinder, 1995

Diakonen weihe, 1996—2000 Professor für Dogmatik an der Universität Lu-
zern/Schweiz, seit 2000 Professorfür Dogmatik und Liturgiewissenschaft an
der Universität Freiburg, Spring Semester 2004 Visiting Professor am
Theology Department/Boston College, USA. Mitglied zahlreicher
Geisteswissenschaftlicher und Theologischer Gesellschaften sowie des Übersetzergre-

264



Die liturgische Verortung des Diakonats

miums der Bischöflichen Kommission «Ecclesia Célébrons» zur Revision
der deutschen Übersetzung des Römischen Messbuchs. Derzeit Dekan der

Theologischen Fakultät der Universität Freiburg.

Adresse: Universität Freiburg, Theologische Fakultät, Werthmannplatz 3,

D-79095 Freiburg i.Br., Deutschland

English Summary

After having briefly retraced the development of the diaconate to a transitory

liturgical function for candidates to the priesthood and the appearance
of the modem understanding of diakonia as caring for the needy, the author
sets out to show how the diaconal existence of Christ offering himself for
the life of others (Lebensdiakonie and Proexistenz of Jesus) is the source of
the diakonia as one of the foundational aspects of the Church's mission,
together with martyria and leitourgia. The liturgy of the ordination of deacons

(in the context of the eucharistie celebration) manifests the diaconal ministry
in terms of proclamation of the Word, liturgical assistance and carrying
Christ's life-giving presence into the world.
The author then addresses the still unresolved problem of the relationship of
ministerium and sacerdotium within the one sacramental ordo. The status of
the diaconate should not be defined along the lines of this distinction, as if
the diaconate were an extension of the common priesthood of all believers.

Rather, due to its participation in the ministerial priesthood (witness the

deacon's liturgical assistance in the eucharist) it should be considered as one

degree of the ordained priesthood, the other being episcopacy and presbyterate.

The author introduces the term "diaconal priesthood". Among the

three models that are being discussed in contemporary Roman Catholic
theology in order to determine the proper place of the diaconate within the
sacramental ordo, he prefers the model of the deacon being a representation of
Christ and the servant church, but in such a way as to highlight the unity of
diakonia with leitourgia and martyria. While the presbyters take the place
of and represent the bishop in his role of being the president of the eucharistie

action, the deacons take the place of and represent the bishop in the
pastoral work. In this, they share a particular responsibility for the diaconal
mission of the community.

265


	Die liturgische Verortung des Diakonats und seine Stellung innerhalb des sakramentalen Ordo : ein Beitrag aus römisch-katholischer Sicht

