Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 95 (2005)

Heft: 4

Artikel: Der Diakonat in der orthodoxen Kirchen
Autor: Plank, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404994

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404994
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Diakonat in den orthodoxen Kirchen

Peter Plank

Die orthodoxen Kirchen kennen keine «stidndigen» Diakone. Der Ter-
minus «diaconus stabilis» ist vielmehr eine sprachliche Neukreation in
der romisch-katholischen Kirche nach dem Vaticanum II (1962-1965).
Nicht im theologischen Sprachschatz, jedoch faktisch gibt es in der
orthodoxen Kirche so etwas wie einen «presbyter stabilis». Der Grund
fiir beides liegt auf der Hand: Er besteht in der jeweiligen Ehegesetzge-
bung fiir den Klerus. Wihrend die romisch-katholische Kirche Verheira-
tete nur zur Diakonenweihe zuldsst, verwehrt die orthodoxe ihnen ledig-
lich das Bischofsamt.

Man mag die Dinge drehen und sie betrachten von welcher Seite
auch immer: Zum Versuch, das Diakonenamt neu zu beleben, ist es in
der romisch-katholischen Kirche nur deshalb gekommen, weil dies als
eine Moglichkeit erschien, den stindig sich verschirfenden Mangel an
Priestern zu lindern. Dass dies eine irrige Idee sei, haben manche von
Anfang an erkannt. Denn es gibt keine eigentlich priesterlichen Aufga-
ben, die Diakonen iibertragen werden konnten, Laien aber prinzipiell
unzuginglich blieben. Vom Standpunkt alter Uberlieferung aus gesehen,
bleibt etwa eine Nottaufe eine Nottaufe, gleichgiiltig, ob sie von einem
Diakon oder von einem Laien gespendet wird', sind Bestattungen keine
«Aussegnungen», wenn ein Diakon oder ein Laie das Gebet dabei leitet,
bleiben Trauungen reine kirchliche Rechtsakte, gleichgiiltig, ob ein
Diakon oder ein Laie dabei als bevollméchtigter Kirchennotar fungiert,
und sind jedenfalls kein Sakrament im orthodoxen Sinn, weil ihnen der
priesterliche Segen fehlt”. Mit anderen Worten: Ein Diakon ist kein
Ersatzpriester. In allen kirchlichen Aufgaben und Tétigkeitsfeldern aus-
serhalb des Gottesdienstes ist ein prinzipieller Unterschied zwischen
Diakonen und Laien ohnehin nicht festzustellen.

Nun macht sich seit nicht wenigen Jahren ein weiteres Phanomen
breit, das den Diakonat im romisch-katholischen Bereich betrifft: das

' GHEORGHE SAVA-POPA, Le baptéme dans la tradition orthodoxe et ses implica-
tions cecuméniques (OBFZPhTh 25), Fribourg (Editions Universitaires) 1994, 219-
222,

2 Vgl. Const. App. VIII, 28, 4 (SC 336, 220 — M. Metzger): «Der Diakon spricht
und gibt keinen Segen.»

234 IKZ 95 (2005) Seiten 234247



Der Diakonat in den orthodoxen Kirchen

Bestreben, Frauen zur Diakonenweihe zuzulassen. Mehr oder weniger
unverhohlen wird jedoch hinter diesem Dridngen der Gedanke deutlich,
dass es sich dabei nur um einen ersten Schritt handeln soll auf dem
Weg, Frauen das gesamte Weiheamt zuginglich zu machen. Dass dies
keinesfalls moglich sein wird, hat jedoch Papst Johannes Paul II. zur
unwiderruflichen Norm («definitive tenendam ... declaramus») erklirt
durch das Apostolische Schreiben «Ordinatio sacerdotalis» vom 22. Mai
1994°. Dass dies in manchen Kreisen innerhalb und ausserhalb des ro-
mischen Katholizismus schlicht und einfach ignoriert wird, ist mit Stau-
nen zu konstatieren. Jedenfalls geht es auch in dieser Hinsicht wiederum
nicht um den Diakonat an sich, sondern um thn als ein Mittel, um ande-
res zu erreichen.

Grundsitzlicher mag sich die Frage nach Wesen und Aufgabe des
Diakonates in einer Kirche wie der altkatholischen stellen, die sich bei
der Frage nach seiner Erneuerung nicht von sachfremden Uberlegungen
und Riicksichten leiten und am Ende irrefiihren lassen muss. Ein Blick
auf Gegenwart und Geschichte der orthodoxen Kirche, die ihre Katholi-
zitdt und Apostolizitit stindig im Gottesdienst bekennt und bis heute
niemals vollig auf Diakone unter ihren Geistlichen verzichtet hat®, ist
unter solchen Umstédnden keinesfalls ohne Sinn und vielleicht auch nicht
ohne Ertrag.

1. Der Diakonat - ein apostolisches Erbe

Tragendes Fundament aller christlichen Uberlieferung ist und bleibt die
Heilige Schrift. Begegnet einem im Neuen Testament das Wort «diako-
nos», so meint es allenthalben einen, der dient. Wem oder welcher Sa-
che, ist dem Zusammenhang zu entnehmen. Als kirchliche Amtstriger
sind «diakonoi» in Phil 1,1 und 1 Tim 3,8 zu verstehen; sie sind offen-
kundig den «episkopoi» untergeordnet (Phil 1,1; 1 Tim 3,2). Aufs Ganze
hin scheint die Problematik des kirchlichen Amtes im NT eher ein ter-
minologisch-semantisches als ein sachliches zu sein. Das mag eine kur-

* AAS 86 (1994) 545-548; vgl. GISBERT GRESHAKE, Art. «Ordinatio sacerdota-
lis», in: LThK® 7, 1998, 1110 f.

* IRENAEUS DOENS, Der Diakonat in den griechischen und slawischen Kirchen,
in: Karl Rahner/Herbert Vorgrimler (Hg.), Diaconia in Christo. Uber die Erneuerung
des Diakonates (QD 15/16), Freiburg i.Br. (Herder) 1962, 136-177.

235



Peter Plank

ze Analyse von Apg 8,9-24 erlautern, einer Stelle, die kaum herangezo-
gen wird, wenn Uberlegungen zu den Amtern der Kirche in apostoli-
scher Zeit angestellt werden. Es geht um die Taufe der Samaritaner
durch Philippus, einen der Sieben, von deren Bestellung durch die Wahl
des Volkes und die Handauflegung unter Gebet seitens der Zwolf
(Apg 6,1-6) zuvor berichtet wird. Zwar wird diese Taufe unter «grossen
Zeichen und Wundern» vollzogen. Doch kommt der Heilige Geist auf
keinen der Getauften herab. Dazu bedarf es der anschliessenden Hand-
auflegung durch Petrus und Johannes, die dazu eigens nach Samaria
kommen. Wie immer jemand den Dienst der Sieben interpretieren mag,
es wird hier iiberdeutlich, dass es in der Kirche unterschiedliche Dienste
und Amter mit verschiedenen Vollmachten gibt. Doch damit nicht ge-
nug! Die Erzdhlung von der Taufe und vom Geistempfang der Samari-
taner ist eingebettet in den Bericht von Simon dem Magier, an den man
sich iiblicherweise immer dann erinnert, wenn es um Amterkauf bzw. -
verkauf in der Kirche geht. In der Tat besteht sein Vergehen darin, geist-
liche Vollmacht durch Geld erwerben zu wollen. Die schroffe Abfuhr,
die er von Petrus empfingt, enthilt aber indirekt auch die Bestédtigung,
dass das, was Simon zu erhalten wiinscht, eine «Gabe Gottes» sei, die zu
erbitten bzw. zu vermitteln an sich keineswegs unstatthaft, ja fiir den
Geistempfang der Gldubigen eine Notwendigkeit ist. Es gibt einen «An-
teil» an dieser Gabe, eventuell sogar ein «Recht», wenn auch nicht fiir
Simon, weil seine innere Einstellung und seine Absicht offenkundig
nicht die richtige ist. Nichstdestoweniger ist Simon ein Getaufter und
vom Gottesgeist Geheiligter und bleibt es auch, da er sich bekehrt, und
Philippus ist ein zum Dienst Bestellter, ein durch Wahl, Handauflegung
und Gebet Geweihter. Doch besteht sein Dienst nicht in der Herabru-
fung des Heiligen Geistes. Auch er hat «keinen Anteil und kein Recht»
an der «Gabe Gottes», wie die Zwolf sie besitzen, ist nicht deren Teil-
haber oder Nachfolger. Bei alledem (Apg 6 und 8) begegnen einem im
Ubrigen kein einziges Mal die Worter «diakonos», «presbyteros» oder
«episkopos». Doch wer wollte bestreiten, dass es dennoch um kirchli-
ches Amt und geistliche Vollmacht geht?

Unbestritten ist, dass die Amtertrias von Bischof, Presbyterium und
Diakonen in aller Deutlichkeit in den Briefen des hl. Ignatios von Antio-
cheia (gest. um 115) vorausgesetzt ist, und bei allem Streit um deren
Datierung scheint es mir ebenso unbestreitbar, dass die darin zum Aus-
druck kommende organisch-hierarchische Ordnung der Kirche tief im

236



Der Diakonat in den orthodoxen Kirchen

Neuen Testament wurzelt. Wenn es auch dabei im Einzelfall schwierig
sein mag, Presbyterat und Episkopat voneinander zu unterscheiden (vgl.
Apg 20,28), so konnen wir doch ohne weiteres davon ausgehen, dass es
von Anfang an «diakonoi» gegeben hat, erwihlte und geweihte Helfer,
die den Vorstehern zur Seite standen. Wir werden also nicht fehlgehen
in der Annahme, dass der Diakonat ein Stiick genuinen apostolischen
Erbes ist, das als solches nicht zur Disposition steht. Zur Diskussion und
in der Verfligungsgewalt der Kirche steht allenfalls seine konkrete Aus-
gestaltung und Formung innerhalb eines seit éltesten Zeiten abgesteck-
ten prinzipiellen Rahmens.

2. Minister calicis et lucis

Den ersten konkreten Hinweis auf eine spezifische gottesdienstliche
Aufgabe der Diakone enthilt die erste Apologie Iustins des Martyrers
(gest. um 165) fir Rom zur Mitte des 2. Jahrhunderts. Nachdem der
Vorsteher die Gaben von Brot, Wein und Wasser entgegengenommen
und dariiber die grosse Danksagung verrichtet und das ganze Volk ihr
mit seinem «Amen» zugestimmt hat, ist es Sache jener, «die bei uns
Diakone genannt werden», jedem Anwesenden von den Gaben mitzutei-
len und sie auch den Abwesenden zu bringen5 . Die Austeilung von Leib
und Blut Christi erscheint bei Iustin als Aufgabe der Diakone schlecht-
hin. Auf diesem Hintergrund wird der Sinn der Tatsache offenbar, dass
die Diakonenweihe nach allen uns bekannten Euchologien der orthodo-
xen Kirche vom 8. Jahrhundert an® bis heute ausnahmslos vor der Aus-
teilung der hl. Kommunion zu erfolgen hat, in der eucharistischen Voll-
Liturgie nach Abschluss der Anaphora und in der Liturgie der Vorge-
weihten Gaben — einer Vesper mit Austeilung von in einer anderen Eu-
charistiefeier konsekrierten Gaben — nach deren Ubertragung auf den
Altartisch. Wie die beiden anderen sakramentalen Weihen, ndmlich die
Ordinationen zum Bischof und zum Presbyter, erfolgt sie so, dass der
soeben Geweihte die fiir ihn typische und spezifische Aufgabe sofort im

® Tustin, 1 apol. 65 und 67; vgl. CHARLES MUNIER (Hg.), Saint Justin, Apologie
pour les chrétiens. Edition et traduction (Par. 39), Fribourg (Editions Universitaires)
1995, 120 und 122.

® STEFANO PARENTI/ELENA VELKOVSKA (Hg.), L'Eucologio Barberini gr. 336
(BEL.S 80), Roma (C.L.V. — Ed. Liturgiche) 1995, 181-185.

237



Peter Plank

Ablauf des gottesdienstlichen Geschehens wahrnehmen kann. Der Bi-
schof wird vor Beginn der biblischen Lesungen, also zum urspriingli-
chen Beginn des eucharistischen Gottesdienstes, geweiht, damit er der
Versammlung den Friedensgruss entbieten und sie insgesamt leiten
kann, der Presbyter aber vor Beginn der Anaphora, damit er zusammen
mit dem Bischof und den Mitpresbytern die Arme iiber den hl. Gaben
ausbreiten kann.

Angesichts dieser uralten Uberlieferung’ ist es zu bedauern, dass die
Austeilung der hl. Gaben als Aufgabe der Diakone in den orthodoxen
Kirchen im Laufe der Zeit immer mehr in den Hintergrund geraten ist.
Reicht der Diakon wohl noch bis an die Wende vom 1. zum 2. Jahrtau-
send und z. T. dariiber hinaus den Kommunikanten immer noch den
Kelch, nachdem diese vom Bischof bzw. dem ihn vertretenden Presbyter
den Leib Christi empfangen haben, so ist es heute zwar prinzipiell im-
mer noch moglich, aber faktisch eine seltene Ausnahme, dass Diakone
sich aktiv an der Spendung der hl. Kommunion beteiligen. Dies liegt
zum einen am starken Riickgang der Héufigkeit des Kommunionemp-
fangs der Laien seit dem Mittelalter, der nur in der russischen Kirche
seit Beginn des 20. Jahrhunderts und z. T. in der griechischen korrigiert
worden ist. Zum andern liegt es an der Art und Weise, wie Laien — im
Gegensatz zum Klerus — kommunizieren: Thnen werden die hl. Gaben
von Leib und Blut Christi zusammen mit einem Loffel gereicht, sodass
ein eigener «minister calicis» nicht mehr gebraucht wird. Dass der Dia-
kon grundsitzlich bis heute als solcher zu betrachten ist, kommt an an-
deren Stellen der eucharistischen Feier zum Vorschein: Es ist seine Sa-
che, im Rahmen der sog. Proskomidie, d.h. der Gabenbereitung vor
Beginn des offentlichen eucharistischen Gottesdienstes, Wein und Was-
ser in den Kelch zu giessen, ebenso unmittelbar vor der Austeilung der
hl. Gaben das Zeon, d.h. heisses Wasser, zuzusetzen®. Doch belehrt uns
die Liturgiegeschichte, dass auch in dieser Hinsicht eine nicht unbe-
trichtliche Reduktion diakonaler Aufgaben stattgefunden hat: Die Berei-
tung der Gaben’ insgesamt wie auch deren Ubertragung vom Ort der

7 Nach Cyprian von Carthago (248/49-258), De lapsis (verf. Frithjahr 251) 25
(CSEL 3/1, 255 — W. Hartel); vgl. JOSEPH ANDREAS JUNGMANN, Missarum Sollem-
nia. Eine genetische Erklirung der romischen Messe, Bd. II, Wien (Herder) *1962,
479 f.

8 ROBERT TAFT, Water into Wine, in: Muséon 100 (1987) 323-342.

? PETER PLANK, Art. «Proskomedie», in: LThK® 8, 1999, 644,

238



Der Diakonat in den orthodoxen Kirchen

Zubereitung zum Altar, wo sie von Bischof und Presbyterium entgegen-
genommen und niedergelegt wurden, war ihnen vorbehalten, wobei sie
ihre Prozession'® selbst kommentierten und erklirten mit dem Gesang:
«Die Cherubim stellen wir geheimnishaft im Bilde dar..., um den Konig
tiber alles zu empfangen, unsichtbar geleitet von Engelscharen...» Heute
beteiligen sich auch die Priester an der Gabenprozession, und den Ge-
sang iibernimmt der Chor.

Als weiteres — und hier abschliessendes — Beispiel des liturgie-
geschichtlichen Prozesses der Ubernahme spezifischer gottesdienstlicher
Funktionen der Diakone durch Priester sei der abendliche Lichtritus
angefiihrt. Er hat sich in den orthodoxen Kirchen nur in der sog. Liturgie
der Vorgeweihten Gaben erhalten, die heute nur noch an bestimmten
Wochentagen der vorosterlichen Fastenzeit und der Karwoche zelebriert
wird. Der vorstehende Priester zeigt den Gldubigen eine auf einem
Handleuchter entziindete Kerze und ruft aus: «Das Licht Christi leuchtet
allen.» Dass diese Zeremonie in der erhaltenen handschriftlichen Uber-
lieferung bis ins Spétmittelalter dem Diakon zugewiesen wird'', kann
niemanden iiberraschen, der das Lucernarium mit seinem Ausruf «Lu-
men Christi» kennt, das der romische Gottesdienst nur zu Beginn der
Osternacht bewahrt hat'* und samt dem folgenden «Exsultet» als diako-
nales Specificum'® kennzeichnet. Dass wir es hier mit iltestem liturgi-
schem Gut zu tun haben, erweist die «Traditio Apostolica», in deren
Rahmen die abendliche Danksagung fiir das Licht — allerdings nur in
seiner altithiopischen Ubersetzung (Geez) — erhalten geblieben ist™,

' ROBERT TAFT, A History of the Liturgy of St. John Chrysostom, vol. II: The
Great Entrance. A History of the Transfer of Gifts and other Pre-anaphoral Rites
(OCA 200), Roma (Pontificium Institutum Studiorum Orientalium) 1975, 203-206.

" NikoLas D. UsPENSKY, Evening Worship in the Orthodox Church, Crestwood
NY (SVSP) 1985, 135-138.

2 Missale Romanum ex Decreto Sacrosancti (Ecumenici Concilii Vaticani II in-
stauratum auctoritate Pauli PP. VI promulgatum. Editio typica, Vatikanstadt 1970,
269.

"* Guipo FucHS/HANS MARTIN WEIKMANN, Das Exsultet. Geschichte, Theologie
und Gestaltung der osterlichen Lichtdanksagung, Regensburg (Pustet) 1992, 48 f.
und 106 f.

'* HuGo DUENSING (Hg.), Der aethiopische Text der Kirchenordnung des Hippo-
lyt (AAWG.PH 3/32), Gottingen (V&R) 1946, 74-77.

239



Peter Plank

3. Verkiindigung und Gebet

Orthodoxen Diakonen ist es von jeher — im Gegensatz zu den seit 1968
geweihten romisch-katholischen (vgl. «Lumen Gentium» 29) — nicht ges-
tattet, die feierliche Taufe zu spenden, Ehen zu schliessen und sie zu seg-
nen, den Bestattungsritus zu leiten oder Sakramentalien zu spenden, z. B.
Wasser zu weihen. Hitte man etwa den hl. loannes Chrysostomos (gest.
407) danach gefragt, er hitte all das erschrocken zuriickgewiesen. Doch
hitte er, der selbst fiinf Jahre lang Diakon der Kirche von Antiocheia war
(381-386), moglicherweise wihrend dieser Zeit sogar die liturgische
Lesung des Evangeliums abgelehnt und mit Sicherheit die anschliessende
Predigt. Noch heute verlesen Diakone in der nichtchalkedonischen syri-
schen Kirche nur nichtevangelische Schrifttexte, und der «Goldmund»
selbst hat seine erste Predigt 386 unmittelbar nach seiner Priesterweihe als
Dankansprache seinem Ordinator, Bischof Flavian, gewidmetls. Dies
muss nicht verwundern zu einer Zeit, als es zu Hippo Regius in Nordafri-
ka noch Aufsehen erregte, dass Bischof Valerius einen seiner Presbyter,
Augustinus, predigen liess und man sich zufliisterte, Valerius sei eben
griechischer Herkunft und tite sich schwer mit der lateinischen Sprachem.
Was aber die gottesdienstliche Lesung des Evangeliums anbelangt, so ist
daran zu erinnern, dass sie auch in den orthodoxen Kirchen chalkedoni-
schen Bekenntnisses nur in der eucharistischen Liturgie durch den Diakon
erfolgt und auch dann nur nach vorheriger jedesmaliger ausdriicklicher
Beauftragung und Segnung durch den Priester, ansonsten aber, etwa beim
Orthros (Morgengottesdienst) der Sonn- und Feiertage, dem Bischof oder
dem rangiltesten Priester vorbehalten ist.

Wer nun mit den Gebriduchen der Orthodoxie nicht vertraut ist, mag
sich fragen, wozu denn dann Diakone dort iiberhaupt gebraucht werden.
Wer sie indes kennt, wird wissen, dass der Gottesdienst, auch der eucha-
ristische, wenn Diakone zur Verfiigung stehen, fast ausschliesslich vom
bischoflichen oder presbyteralen Hauptzelebranten gemeinsam mit ih-
nen'’ bestritten wird, sodass die «Funktion» von priesterlichen Konze-

'* Toannes Chrysostomos, ordin. (SC 272, 365419 — A.-M. Malingrey).

'® FREDERIK VAN DER MEER, Augustinus der Seelsorger. Leben und Wirken eines
Kirchenvaters, Koln (Bachem) 1958, 23-26.

17 SEVERIEN SALAVILLE/G. NOWACK, Le role du diacre dans la liturgie orientale.
Etude d’histoire et de liturgie (AOC 3), Paris (Institut francais d’études byzantines)
1962.

240



Der Diakonat in den orthodoxen Kirchen

lebranten sich dann ihrerseits grosstenteils darauf beschrinkt, «ihre
eigenen Plitze innezuhaben», wie es der Erste Clemensbrief cap. 40 von
den Priestern (seien es nun jiidische oder christliche, die er tatsidchlich
im Blick hat) aussagt'®.

Am meisten bringen orthodoxe Diakone sich ins Bewusstsein durch
den Vortrag der Fiirbittreihen, die nahezu alle Gottesdienste, auch die
der Tagzeiten, wie ein roter Faden durchziehen. Hier bietet sich ihnen
die Gelegenheit, ihre stimmlichen Qualititen unter Beweis zu stellen,
fiir welche vor allem russische Diakone beriihmt sind. Allerdings er-
weist sich bei ndherem Zusehen diese Seite ihres Dienstes zwar als auf-
fallendster Zug seines Profils, nicht aber als Bestandteil seiner Essenz.
Denn der Text dieser Bitten ist, wenigstens zum Teil, dem anaphori-
schen Fiirbittgebet entnommen, das Sache des Bischofs bzw. des Pries-
ters ist. Wiirde es noch heute laut vorgetragen, wie es im Altertum der
Fall war' und in den westlichen Kirchen nach tausendjdhriger Stille
heute gliicklicherweise wieder ist, so kdnnte man auf die besagten Fiir-
bittrethen grossenteils getrost verzichten. Schon Kaiser Justinian I.
(525-67) hat das lautlose Lesen der Anaphora und anderer Gebete in
seinem Gesetzeswerk als Missstand angeprangertm. Jedenfalls miisste
eine allfillige Reform des orthodoxen Gottesdienstes diesen Ausfall
unbedingt beheben. Doch scheint auch hier die stete Kraft des Fakti-
schen eine vom griinen Tisch aus ergehende Verfiigung iiberfliissig zu
machen. Denn erfreulicherweise sind in immer zahlreicheren orthodo-
xen Kirchen zumindest Teile der Anaphora klar und deutlich zu ver-
nehmen, und das, etwa bei den Serben, vorzugsweise in modernem,
lebendigem und allen verstiandlichem Idiom, nicht etwa in einer veralte-
ten Kultsprache, in welcher jedoch nach wie vor paradoxerweise die
Sdnger dem Zelebranten antworten. Hier scheint die liturgische Erneue-
rung der lateinischen Katholiken die eigenen Grenzen iiberschreitende
Friichte zu tragen.

'® Vgl. JosePH A. FisCHER (Hg.), Schriften des Urchristentums I: Die Apostoli-
schen Viter, Darmstadt (WB) *1986, 76.

' PANAGIOTIS TREMBELAS, L audition de I’anaphore eucharistique par le peuple,
in: 1054-1954. L’Eglise et les Eglises. Neuf siecles de douloureuse séparation entre
I’Orient et ’Occident. FS Lambert Beauduin. Bd. II, Chevetogne (Ed. de Cheveto-
gne) 1955, 207-220.

% Nov. LXXXVIL5; vgl. RUDOLF SCHOELL (Hg.), Corpus Iuris Civilis vol. 3:
Novellae, Dublin (Weidmann) '°1972, 699.

241



Peter Plank

4. «Dienende Betreuung»

Die zutreffendste Antwort auf die Frage, worin das Wesen des liturgi-
schen Dienstes des Diakons, einmal abgesehen von der Kommunion-
spendung, bestehe, hat wohl Heinzgerd Brakmann gegeben, wenn er
schreibt, es sei «nicht in der Leitung der Feiern, sondern in ihrer dienen-
den Betreuung» zu suchen®'. Dies trifft auf Liturgien des Ostens ebenso
zu wie auf solche des Westens. Schon Sulpicius Severus (ca. 363—ca.
420) erinnert daran, wie der Archidiakon des hl. Martinus von Tours
(gest. 397) fiir gewohnlich den Bischof in einem Nebenraum der Kirche
aufgesucht habe, um ihm zu sagen, dass es nun Zeit sei, mit dem Got-
tesdienst zu beginnenzz. Zwar ist das im Zeitalter der Turm- und Arm-
banduhren an sich nicht mehr notig, weswegen denn auch westliche
Liturgien darauf verzichten. Doch wird auch heute noch ein entspre-
chender Dialog zwischen Diakon und Priester jeder slavischen Basilei-
os- und Chrysostomos-Liturgie vorangestellt, wenn ein Diakon anwe-
send ist”. Ebenso gehort es seit dltesten Zeiten zu den Aufgaben des
Diakons, den Gottesdienst mit den Worten «Ite, missa est» fiir beendet
zu erkldren und auf die Gottesdienste der kommenden Tage aufmerksam
zu machen™*. Doch ist der Ruf «Lasst uns gehen in Frieden» in der Or-
thodoxie merkwiirdigerweise lingst an den Priester iibergegangen™,
wihrend er im Westen durch alle Verdnderungen die Jahrhunderte hin-
durch beim Diakon verblieben ist. Wihrend der Feier ist es Sache des
Diakons, als Zeremoniar dafiir zu sorgen, dass alles in geordneter und
wiirdiger Weise vonstatten geht und die Disziplin im Volk gewahrt
bleibt. So erklirt es sich, dass die Kirchen des Ostens das Amt eines

' HEINZGERD BRAKMANN, Zum Dienst des Diakons in der liturgischen Ver-
sammlung, in: Josef G. Ploger/Hermann J. Weber (Hg.), Der Diakon. Wiederentde-
ckung und Erneuerung seines Dienstes. FS Augustinus Frotz, Freiburg 1.Br. (Herder)
1980, 147-163, hier 147; vgl. dazu PETER PLANK, Der Diakon. Gedanken und An-
merkungen zur Festschrift fiir Weihbischof Augustinus Frotz, in: LJ 32 (1982) 231-
248.

*2 Sulpicius Severus, Dial. II, I (CSEL 1,181 — C. Halm)

* Siehe das — heute nicht mehr gebriuchliche — griechische Original dieses Dia-
logs bei PLACIDE DE MEESTER, Die gottliche Liturgie unseres Hl. Vaters Johannes
Chrysostomus. Griechischer Text mit Einfiihrung, Ubersetzung und Anmerkungen,
Miinchen (Salesianische Offizin) 1932, 24-26.

** Vel. Egeria, Itinerarium 30,2 (FC 20, 256/258 — G. Réwekamp).

* Laut Cod. Barb. gr. 336 (8.Jh.) ist er Sache des Diakons, vgl. PARENTY/
VELKOVSKA (wie Anm. 6), 23.

242



Der Diakonat in den orthodoxen Kirchen

eigenen Zeremoniars, der die Liturgen auf Schritt und Tritt begleitet,
oder eines Kommentators («Nun legt der Bischof den Kandidaten die
Hinde auf») niemals benotigt und gekannt haben. So erklidren sich die
typischen diakonalen Ordnungsrufe «Haben wir acht!», «Weisheit! Ste-
het aufrecht!», «Lasst uns geziemend stehen! Lasst uns stehen in Ehr-
furcht!», «Lasst uns das heilige Evangelium horen!», «Beugt euer Haupt
dem Herrn!», «Tretet herzu!» usf. Da und dort ldsst die Dringlichkeit
und Hiufung solcher Ordnungsrufe ahnen, mit welchen Disziplin-
schwierigkeiten die Diakone in alter Zeit und vielleicht da und dort noch
heute zu kimpfen hatten und haben.

Auch die Entgegennahme der Gaben der Gldubigen, die Auswahl der
eucharistischen Elemente aus ihnen sowie deren Zurichtung und Uber-
tragung auf den Altar lisst sich gut als Wahrnehmung einer «dienenden
Betreuung» der gottesdienstlichen Feier verstehen. Ebenso erweist sich
das Entziinden und Hereintragen des Lampenlichts am Abend samt er-
klirendem Ausruf («Das Licht Christi») als dienender Akt der Zuriis-
tung und Pridsentation, der von der jiidischen Hausfrau als Helferin ihres
Mannes auf den Diakon der christlichen Jiinger- und Gemeinde-
chaburah rings um ihren Meister iibergegangen st

5. Ministerium episcopi

Wie die jiidische Hausfrau Helferin ihres Mannes mit spezifischen ri-
tuellen Aufgaben ist, so ist auch der Diakon Helfer und Gefihrte («syn-
kellos») des Bischofs. Die Hippolyt von Rom zugeschriebene «Traditio
Apostolica» stellt dementsprechend den Diakon als Helfer des Bischofs
(«diakonos episkopou») in allem sowie gegebenenfalls als Stiitze seines
Alters und als mdglichen Nachfolger vor” .

Ungliicklicherweise ist diese Charakterisierung in verstiimmelter
Form in die Bemerkungen iiber die Diakonenweihe in den spitantiken
«Statuta ecclesiae antiqua» eingegangen, wo es heisst, der Bischof lege
als Einziger den Kandidaten die Hand auf, weil sie nicht zum Priester-
tum, sondern zum Dienst («non ad sacerdotium, sed ad ministerium»)28

% PETER PLANK, ®G¢ LAapév. Christushymnus und Lichtdanksagung der friihen
Christenheit (Hereditas 20), Bonn (Borengisser) 2001, 41-54.

* Trad. ap. 8 (FC 1, 232 — W. Geerlings).

8 CHARLES MUNIER, Les Statuta ecclesiae antigua. These, Paris (PUF) 1960, 96.

243



Peter Plank

geweiht wiirden. In dieser Form taucht die besagte Bemerkung als Rub-
rik in allen lateinischen Weiheformularen des Mittelalters und der Neu-
zeit auf”, bis sie 1950 von der romischen Ritenkongregation gestrichen
wird®’. Doch war die entfernte Formulierung offenbar so stark im Be-
wusstsein der meisten Konzilsviter verankert, dass sie 1963 unverindert
in die Beschreibung des Diakonats im Rahmen der Kirchenkonstitution
«Lumen Gentium» 29" eingehen konnte. Vielleicht sollte durch die
schon bei der Zitation in den «Statuta ecclesiae antiqua» Ende des
5. Jahrhunderts vorgenommene Unterdriickung des Genitivs «episcopi»
der neu aufgeflammten Frage, ob die Diakone nur dem Bischof oder
auch den Presbytern dienen sollten, ein Ende gesetzt werden. Doch
wurde so vielmehr der Meinung Vorschub geleistet, der Dienst des Dia-
kons sei allgemeiner, am ehesten karitativer Art, jedenfalls nicht zuerst
gottesdienstlicher Natur.>

Demgegeniiber ist die orthodoxe Theologie bis heute eher dem
Nordafrikaner Optatus von Mileve (gest. vor 400) gefolgt, der den Dia-
konat als «tertium sacerdotium»™ bezeichnet hat, was jedoch nicht
meint, der Diakon sei ein reiner Kultdiener. Er ist es ebenso wenig wie
der Bischof, welcher der Alten Kirche als Vater der Armen gilt und
diese Aufgabe mit dem Presbyterium und seinen Helfern teilt, was auch
fiir sein Lehramt und die Verwaltung der Kirche und ihres Vermogens
gilt. So finden sich unter den Diakonen der alten Ostlichen Kirchen
Okonomen, Archivare und Generalvikare ebenso wie theologische Leh-
rer und Schriftsteller sowie Armenpfleger. Thre kirchliche Tatigkeit ist
und bleibt engstens riickgebunden an den Bischof. Sie sind seine unmit-
telbaren Helfer, seine Augen und Ohren™. Auch die Presbyter definieren

* WALTER CROCE, Aus der Geschichte des Diakonates, in: Rahner/Vorgrimler
(wie Anm. 4), 92-128, hier 96 f.

* BRUNO KLEINHEYER, Der Diakonat im Lichte der romischen Weiheliturgie, in:
ebd., 79-91, hier 80.

*' Vgl. «Lumen gentium» — Dogmatische Konstitution iiber die Kirche vom
21. November 1964 (= LG), 29, in: LThK>.E I, 1966, 137-347, hier 256.

% Zur iiberspitzten Kernthese geworden bei RICHARD ZIEGERT, Der neue Diako-
nat. Das freie Amt fiir eine missionarische Kirche. Bilanz einer franzosischen Be-
wegung 1959-1977 (FSOTh 41), Gottingen (V&R) 1980; dazu meine Rezension in:
ThRv 79 (1983) 240-242.

3 Optatus von Mileve, Contra Parmenianum Deonatistam 1,13 (CSEL 26,15 —
C. Ziswa).

* Const. Ap. 11, 44 (SC 320, 284 — M. Metzger).

244



Der Diakonat in den orthodoxen Kirchen

thr Amt, wenn auch in anderer Weise, vom Bischof her. Sie bilden den
Senat der Ortskirche, dessen Haupt der Bischof selbst ist, und amtieren
fallweise oder stindig als seine Stellvertreter im Gottesdienst wie im
Allgemeinen. Ein besonderer Schwerpunkt in der Aufgabenverteilung
ist dabei jedoch weder bei den Presbytern noch bei den Diakonen zu
erkennen™.

6. Hypodiakone und Lektoren

Hypodiakone (Subdiakone) kennt bereits die «Traditio Aposto]ica»36.
Jeder Bischof, Presbyter und Diakon ist friiher Hypodiakon gewesen, sei
es ldnger oder kiirzer, im Extremfall nur die 1-2 Stunden, die zwischen
der Bestellung zum Hypodiakon vor Beginn der Liturgie und der Weihe
zum Diakon nach Abschluss der Anaphora vergehen. Manche verblei-
ben aber auch ihr Leben lang in diesem Stand. Meist sind es Minner, die
dem Bischof direkt zu Diensten stehen und die Einzelheiten des Gottes-
dienstes aus ihrer langjihrigen Erfahrung heraus hiufig besser kennen
als so mancher jiingere Bischof. Alle Hypodiakone und solche, die es
gewesen sind, erinnern sich an jene halbe Stunde in ihrem Leben unmit-
telbar nach der Bestellung in ihr Amt, in der sie, mit einer Metallschale
sowie einem schweren Gefédss voll Wasser in Handen und einem Hand-
tuch iiber dem Kopf, nur ein kleines Stiick Fussboden vor Augen, vor
der Ikonostase standen und auf den Moment warteten, in welchem sie
dem Bischof Wasser iiber die Hinde giessen und so ihren neu iibertra-
genen Dienst erstmals ausiiben sollten. Dem Bischof Wasser zu bringen
und beim Waschen der Hinde behilflich zu sein, hat einst zu den gottes-
dienstlichen Aufgaben der Diakone gehort. Dariiber belehrt uns die
fiinfte mystagogische Katechese des Jerusalemer Bischofs Kyrillos
(348-386/87) bzw. seines Nachfolgers loannes II. (387-417)’". Die
kennzeichnende Tétigkeit der Hypodiakone erweist sich so als Ausglie-
derung aus dem Aufgabenbereich der Diakone. Anders gesagt: Es ist
Sache der Hypodiakone, den Diakonen bei ihren Verrichtungen zur

» Vgl. PETER PLANK, Art. «Diakon, Diakonat. I Patristische Zeit und Byzantini-
scher Osten», in: LexMA 3, 1986, 940 f.

% Trad. ap., 13 (FC 1, 242 - W. Geerlings).

37 Kyrill von Jerusalem, catech. 23 [= 5. Mystagogische Katechese], 5,2 (FC 7, 146 —
G. Rowekamp).

245



Peter Plank

Hand zu sein. Sie bekleiden den Bischof mit seinen liturgischen Gewiin-
dern, reichen ihm Stab sowie Dikirion und Trikirion®, 6ffnen und
schliessen die Tiiren usf.

Frither noch als der Dienst des Hypodiakons ist jener des Lektors
nachzuweisen. Er begegnet bereits Mitte des 2. Jahrhunderts bei Iustin
(Apologie, cap. 67) und 1st vermutlich der Kirche als synagogales Erbe
tiberkommen. Da die Wortverkiindigung von jeher zu den wesentlichen
Aufgaben der Kirche gehdrt und unverzichtbarer Bestandteil ihres Got-
tesdienstes ist, haben die Kirchen des Ostens nie auf eigene Lektoren in
threm Klerus verzichtet. Da im Westen hingegen die Priester schon
frithzeitig dazu ilibergingen, alle Texte der Messe von Anfang bis Ende
unterschiedslos selber zu «lesen», verkam das Amt des Lektors ebenso
wie das des Diakons und des Subdiakons zu einer an sich bedeutungs-
und funktionslosen, aber dennoch fiir notwendig gehaltenen Durch-
gangsstufe auf dem Weg hin zum Presbyterat. Im Zuge der liturgischen
Erneuerung im Gefolge des Vaticanum II zeigte sich bald, dass kaum
einer der ererbten, aber verfallenen Dienste derartige Aktualitdt gewann
wie der des Lektors. Es war zu erwarten, dass er bald als eigenes Amt in
der Kirche wieder entdeckt und wiederhergestellt wiirde. In der Tat
entsprach Papst Paul VI. mit dem Schreiben «Ministeria quaedam» vom
15. August 1972* dieser Erwartung. Doch zeitigte dieser Schritt nicht
die gewiinschten Friichte. Da Frauen von der Bestellung zum Lektor
ausgeschlossen blieben, aber sich ldngst ihren Platz als Leserinnen in
der Kirche erobert und gesichert hatten, blieb es dabei, dass lediglich
Kandidaten fiir den Diakonat und den Presbyterat — zeitweise gar nur die
Letzteren — das Ritual der Bestellung zum Lektor wie eh und je iiber
sich ergehen liessen.

Diese Aporie freilich teilt der romische Katholizismus mit den or-
thodoxen Kirchen. Vor allem bei den Russen sind Frauen seit langer
Zeit und heute mehr denn je in aller Selbstverstindlichkeit als Leserin-
nen und Singerinnen im Gottesdienst titig. Und wer mochte oder konn-
te sie missen? Doch geschieht dies auch hier ohne eine Weihe bzw.
offizielle Beauftragung. Ob das fiir immer so bleiben muss, dass die
theoretische Ordnung der Dienste und die kirchliche Realitat derart
auseinander klaffen? Schliesslich gab es in der Orthodoxie lange Zeit

** Ein zwei- und ein dreiarmiger Leuchter, mit denen der Bischof das Volk seg-
net, indem er sie miteinander kreuzt.
* AAS 64 (1972) 529-534.

246



Der Diakonat in den orthodoxen Kirchen

vom Bischof durch Handauflegung und Gebet geweihte Diakonissen.
Die meisten orthodoxen Theologen betrachten sie nicht als weibliche
Diakone. Doch es stellt sich die Frage, ob nicht gerade Leserinnen und
Séangerinnen, die ihren hochwichtigen Dienst ebenso wie ihre ménnli-
chen Kollegen tatsichlich und allseits wohlgelitten versehen, vom Bi-
schof dafiir geweiht bzw. gesegnet werden konnten und sollten, und das
im Westen ebenso wie im Osten.

Peter Plank (geb. 1951 in Neustadt a. d. Donau, Deutschland), Dr. theol.
habil.

1980 Promotion in Wiirzburg, 1986 Habilitation ebenda. 1981-1992 Le-
hrtdtigkeit in Miinster, Wiirzburg, Frankfurt a.M., Heidelberg und Eichstdtt.
Seit 1992 (ehrenamtlicher) russisch-orthodoxer Gemeindepfarrer in Wiirz-
burg und wissenschaftlicher Mitarbeiter am Institut fiir Slavistik der Bay-
erischen Julius-Maximilians Universitdt Wiirzburg.

Adresse: Schiesshausstrasse 11, D-97072 Wiirzburg, Deutschland

English Summary

The diaconate can be shown to be an element of the Church’s ministry from
the beginning and is thus an apostolic heritage, the outline of which, however,
has undergone considerable modifications. The earliest sources concerning the
liturgical function of deacons give the clear evidence that they administer the
eucharistic gifts to the members of the community. This and other specific
tasks of theirs in the context of the eucharist and in the evening service have
gradually disappeared and priests have taken over in their place.

In contrast to modern Roman Catholic practice, Orthodox deacons do not
baptize or bless marriages, etc.; their conspicuous role is the recurrent inter-
cessory prayer they recite in the various services of the Church. But this
does not constitute the nature of their liturgical ministry, which could rather
be described as a caring for the proper course of the service and the conduct
of the community. As such deacons are helpers of the bishop, they see and
hear what he has to know to perform his ministry, and thus participate in his
priestly ministry as do the presbyters in a different way.

Other liturgical tasks are fulfilled by hypodeacons (subdeacons) on the one
hand, and readers on the other; the former are liturgically installed, but not
the latter, among whom are many women:; this is a problem for both the Or-
thodox and the Roman Catholic Church.

247



	Der Diakonat in der orthodoxen Kirchen

