
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 95 (2005)

Heft: 4

Artikel: Der Diakonat in der orthodoxen Kirchen

Autor: Plank, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404994

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404994
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Diakonat in den orthodoxen Kirchen

Peter Plank

Die orthodoxen Kirchen kennen keine «ständigen» Diakone. Der
Terminus «diaconus stabilis» ist vielmehr eine sprachliche Neukreation in
der römisch-katholischen Kirche nach dem Vaticanum II (1962-1965).
Nicht im theologischen Sprachschatz, jedoch faktisch gibt es in der
orthodoxen Kirche so etwas wie einen «presbyter stabilis». Der Grund
fiir beides liegt auf der Hand: Er besteht in der jeweiligen Ehegesetzgebung

für den Klerus. Während die römisch-katholische Kirche Verheiratete

nur zur Diakonenweihe zulässt, verwehrt die orthodoxe ihnen lediglich

das Bischofsamt.
Man mag die Dinge drehen und sie betrachten von welcher Seite

auch immer: Zum Versuch, das Diakonenamt neu zu beleben, ist es in
der römisch-katholischen Kirche nur deshalb gekommen, weil dies als

eine Möglichkeit erschien, den ständig sich verschärfenden Mangel an
Priestern zu lindern. Dass dies eine irrige Idee sei, haben manche von
Anfang an erkannt. Denn es gibt keine eigentlich priesterlichen Aufgaben,

die Diakonen übertragen werden könnten, Laien aber prinzipiell
unzugänglich blieben. Vom Standpunkt alter Überlieferung aus gesehen,
bleibt etwa eine Nottaufe eine Nottaufe, gleichgültig, ob sie von einem
Diakon oder von einem Laien gespendet wird1, sind Bestattungen keine

«Aussegnungen», wenn ein Diakon oder ein Laie das Gebet dabei leitet,
bleiben Trauungen reine kirchliche Rechtsakte, gleichgültig, ob ein
Diakon oder ein Laie dabei als bevollmächtigter Kirchennotar fungiert,
und sind jedenfalls kein Sakrament im orthodoxen Sinn, weil ihnen der

priesterliche Segen fehlt". Mit anderen Worten: Ein Diakon ist kein
Ersatzpriester. In allen kirchlichen Aufgaben und Tätigkeitsfeldern
ausserhalb des Gottesdienstes ist ein prinzipieller Unterschied zwischen
Diakonen und Laien ohnehin nicht festzustellen.

Nun macht sich seit nicht wenigen Jahren ein weiteres Phänomen
breit, das den Diakonat im römisch-katholischen Bereich betrifft: das

' Gheorghe Sava-Popa, Le baptême dans la tradition orthodoxe et ses implications

œcuméniques (ÖBFZPhTh 25), Fribourg (Editions Universitaires) 1994, 219-
222.

2
Vgl. Const. App. VIII, 28, 4 (SC 336, 220 - M. Metzger): «Der Diakon spricht

und gibt keinen Segen.»

234 IKZ 95 (2005) Seiten 234-247



Der Diakonat in den orthodoxen Kirchen

Bestreben, Frauen zur Diakonenweihe zuzulassen. Mehr oder weniger
unverhohlen wird jedoch hinter diesem Drängen der Gedanke deutlich,
dass es sich dabei nur um einen ersten Schritt handeln soll auf dem

Weg, Frauen das gesamte Weiheamt zugänglich zu machen. Dass dies

keinesfalls möglich sein wird, hat jedoch Papst Johannes Paul IL zur
unwiderruflichen Norm («definitive tenendam declaramus») erklärt
durch das Apostolische Schreiben «Ordinatio sacerdotalis» vom 22. Mai
1994'. Dass dies in manchen Kreisen innerhalb und ausserhalb des

römischen Katholizismus schlicht und einfach ignoriert wird, ist mit Staunen

zu konstatieren. Jedenfalls geht es auch in dieser Hinsicht wiederum
nicht um den Diakonat an sich, sondern um ihn als ein Mittel, um anderes

zu erreichen.
Grundsätzlicher mag sich die Frage nach Wesen und Aufgabe des

Diakonates in einer Kirche wie der altkatholischen stellen, die sich bei
der Frage nach seiner Erneuerung nicht von sachfremden Überlegungen
und Rücksichten leiten und am Ende irreführen lassen muss. Ein Blick
auf Gegenwart und Geschichte der orthodoxen Kirche, die ihre Katholizität

und Apostolizität ständig im Gottesdienst bekennt und bis heute
niemals völlig auf Diakone unter ihren Geistlichen verzichtet hat4, ist
unter solchen Umständen keinesfalls ohne Sinn und vielleicht auch nicht
ohne Ertrag.

1. Der Diakonat - ein apostolisches Erbe

Tragendes Fundament aller christlichen Überlieferung ist und bleibt die

Heilige Schrift. Begegnet einem im Neuen Testament das Wort «diakonos»,

so meint es allenthalben einen, der dient. Wem oder welcher
Sache, ist dem Zusammenhang zu entnehmen. Als kirchliche Amtsträger
sind «diakonoi» in Phil 1,1 und 1 Tim 3,8 zu verstehen; sie sind
offenkundig den «episkopoi» untergeordnet (Phil 1,1; 1 Tim 3,2). Aufs Ganze
hin scheint die Problematik des kirchlichen Amtes im NT eher ein

terminologisch-semantisches als ein sachliches zu sein. Das mag eine kur-

3 AAS 86 (1994) 545-548; vgl. Gisbert Greshake. Art. «Ordinatio sacerdotalis»,

in: LThK3 7, 1998, 1110 f.
4 Irenaeus Doens. Der Diakonat in den griechischen und slawischen Kirchen,

in: Karl Rahner/Herbert Vorgrimler (Hg.). Diaconia in Christo. Über die Erneuerung
des Diakonates (QD 15/16), Freiburg i.Br. (Herder) 1962, 136-177.

235



Peter Plank

ze Analyse von Apg 8,9-24 erläutern, einer Stelle, die kaum herangezogen

wird, wenn Überlegungen zu den Ämtern der Kirche in apostolischer

Zeit angestellt werden. Es geht um die Taufe der Samaritaner
durch Philippus, einen der Sieben, von deren Bestellung durch die Wahl
des Volkes und die Handauflegung unter Gebet seitens der Zwölf
(Apg 6,1-6) zuvor berichtet wird. Zwar wird diese Taufe unter «grossen
Zeichen und Wundern» vollzogen. Doch kommt der Heilige Geist auf
keinen der Getauften herab. Dazu bedarf es der anschliessenden
Handauflegung durch Petrus und Johannes, die dazu eigens nach Samaria
kommen. Wie immer jemand den Dienst der Sieben interpretieren mag,
es wird hier überdeutlich, dass es in der Kirche unterschiedliche Dienste
und Ämter mit verschiedenen Vollmachten gibt. Doch damit nicht
genug! Die Erzählung von der Taufe und vom Geistempfang der Samaritaner

ist eingebettet in den Bericht von Simon dem Magier, an den man
sich üblicherweise immer dann erinnert, wenn es um Ämterkauf bzw. -

verkauf in der Kirche geht. In der Tat besteht sein Vergehen darin, geistliche

Vollmacht durch Geld erwerben zu wollen. Die schroffe Abfuhr,
die er von Petrus empfängt, enthält aber indirekt auch die Bestätigung,
dass das, was Simon zu erhalten wünscht, eine «Gabe Gottes» sei, die zu
erbitten bzw. zu vermitteln an sich keineswegs unstatthaft, ja für den

Geistempfang der Gläubigen eine Notwendigkeit ist. Es gibt einen «Anteil»

an dieser Gabe, eventuell sogar ein «Recht», wenn auch nicht für
Simon, weil seine innere Einstellung und seine Absicht offenkundig
nicht die richtige ist. Nichstdestoweniger ist Simon ein Getaufter und

vom Gottesgeist Geheiligter und bleibt es auch, da er sich bekehrt, und

Philippus ist ein zum Dienst Bestellter, ein durch Wahl, Handauflegung
und Gebet Geweihter. Doch besteht sein Dienst nicht in der Herabrufung

des Heiligen Geistes. Auch er hat «keinen Anteil und kein Recht»

an der «Gabe Gottes», wie die Zwölf sie besitzen, ist nicht deren
Teilhaber oder Nachfolger. Bei alledem (Apg 6 und 8) begegnen einem im
Übrigen kein einziges Mal die Wörter «diakonos», «presbyteros» oder

«episkopos». Doch wer wollte bestreiten, dass es dennoch um kirchliches

Amt und geistliche Vollmacht geht?
Unbestritten ist, dass die Ämtertrias von Bischof, Presbyterium und

Diakonen in aller Deutlichkeit in den Briefen des hl. Ignatios von Antio-
cheia (gest. um 115) vorausgesetzt ist, und bei allem Streit um deren

Datierung scheint es mir ebenso unbestreitbar, dass die darin zum
Ausdruck kommende organisch-hierarchische Ordnung der Kirche tief im

236



Der Diakonat in den orthodoxen Kirchen

Neuen Testament wurzelt. Wenn es auch dabei im Einzelfall schwierig
sein mag, Presbyterat und Episkopat voneinander zu unterscheiden (vgl.
Apg 20,28), so können wir doch ohne weiteres davon ausgehen, dass es

von Anfang an «diakonoi» gegeben hat, erwählte und geweihte Helfer,
die den Vorstehern zur Seite standen. Wir werden also nicht fehlgehen
in der Annahme, dass der Diakonat ein Stück genuinen apostolischen
Erbes ist, das als solches nicht zur Disposition steht. Zur Diskussion und

in der Verfügungsgewalt der Kirche steht allenfalls seine konkrete
Ausgestaltung und Formung innerhalb eines seit ältesten Zeiten abgesteckten

prinzipiellen Rahmens.

2. Minister calicis et lucis

Den ersten konkreten Hinweis auf eine spezifische gottesdienstliche
Aufgabe der Diakone enthält die erste Apologie Iustins des Märtyrers
(gest. um 165) für Rom zur Mitte des 2. Jahrhunderts. Nachdem der

Vorsteher die Gaben von Brot, Wein und Wasser entgegengenommen
und darüber die grosse Danksagung verrichtet und das ganze Volk ihr
mit seinem «Amen» zugestimmt hat, ist es Sache jener, «die bei uns
Diakone genannt werden», jedem Anwesenden von den Gaben mitzuteilen

und sie auch den Abwesenden zu bringen'. Die Austeilung von Leib
und Blut Christi erscheint bei lustin als Aufgabe der Diakone schlechthin.

Auf diesem Hintergrund wird der Sinn der Tatsache offenbar, dass

die Diakonenweihe nach allen uns bekannten Euchologien der orthodoxen

Kirche vom 8. Jahrhundert an6 bis heute ausnahmslos vor der

Austeilung der hl. Kommunion zu erfolgen hat, in der eucharistischen Voll-
Liturgie nach Abschluss der Anaphora und in der Liturgie der
Vorgeweihten Gaben - einer Vesper mit Austeilung von in einer anderen
Eucharistiefeier konsekrierten Gaben - nach deren Übertragung auf den

Altartisch. Wie die beiden anderen sakramentalen Weihen, nämlich die
Ordinationen zum Bischof und zum Presbyter, erfolgt sie so, dass der

soeben Geweihte die für ihn typische und spezifische Aufgabe sofort im

5
lustin, 1 apol. 65 und 67; vgl. Charles Munier (Hg.). Saint Justin, Apologie

pour les chrétiens. Edition et traduction (Par. 39). Fribourg (Editions Universitaires)
1995, 120 und 122.

6 Stefano Parenti/Elena Velkovska (Hg.). L'Eucologio Barberini gr. 336

(BEL.S 80). Roma (C.L.V. - Ed. Liturgiche) 1995, 181-185.

237



Peter Plank

Ablauf des gottesdienstlichen Geschehens wahrnehmen kann. Der
Bischof wird vor Beginn der biblischen Lesungen, also zum ursprünglichen

Beginn des eucharistischen Gottesdienstes, geweiht, damit er der

Versammlung den Friedensgruss entbieten und sie insgesamt leiten
kann, der Presbyter aber vor Beginn der Anaphora, damit er zusammen
mit dem Bischof und den Mitpresbytern die Arme über den hl. Gaben
ausbreiten kann.

Angesichts dieser uralten Überlieferung7 ist es zu bedauern, dass die

Austeilung der hl. Gaben als Aufgabe der Diakone in den orthodoxen
Kirchen im Laufe der Zeit immer mehr in den Hintergrund geraten ist.
Reicht der Diakon wohl noch bis an die Wende vom 1. zum 2. Jahrtausend

und z. T. darüber hinaus den Kommunikanten immer noch den

Kelch, nachdem diese vom Bischof bzw. dem ihn vertretenden Presbyter
den Leib Christi empfangen haben, so ist es heute zwar prinzipiell
immer noch möglich, aber faktisch eine seltene Ausnahme, dass Diakone
sich aktiv an der Spendung der hl. Kommunion beteiligen. Dies liegt
zum einen am starken Rückgang der Häufigkeit des Kommunionempfangs

der Laien seit dem Mittelalter, der nur in der russischen Kirche
seit Beginn des 20. Jahrhunderts und z. T. in der griechischen korrigiert
worden ist. Zum andern liegt es an der Art und Weise, wie Laien - im
Gegensatz zum Klerus - kommunizieren: Ihnen werden die hl. Gaben

von Leib und Blut Christi zusammen mit einem Löffel gereicht, sodass

ein eigener «minister calicis» nicht mehr gebraucht wird. Dass der Diakon

grundsätzlich bis heute als solcher zu betrachten ist, kommt an
anderen Stellen der eucharistischen Feier zum Vorschein: Es ist seine
Sache, im Rahmen der sog. Proskomidie, d.h. der Gabenbereitung vor
Beginn des öffentlichen eucharistischen Gottesdienstes, Wein und Wasser

in den Kelch zu giessen, ebenso unmittelbar vor der Austeilung der
hl. Gaben das Zeon, d.h. heisses Wasser, zuzusetzen8. Doch belehrt uns
die Liturgiegeschichte, dass auch in dieser Hinsicht eine nicht
unbeträchtliche Reduktion diakonaler Aufgaben stattgefunden hat: Die Bereitung

der Gaben9 insgesamt wie auch deren Übertragung vom Ort der

7 Nach Cyprian von Carthago (248/49-258), De lapsis (verf. Frühjahr 251) 25

(CSEL 3/1, 255 - W. Härtel); vgl. Joseph Andreas Jungmann, Missarum Sollem-
nia. Eine genetische Erklärung der römischen Messe, Bd. II, Wien (Herder) 51962,

479 f.
8 ROBERT Taft, Water into Wine, in: Muséon 100 (1987) 323-342.
9 Peter Pi.ANK. Art. «Proskomedie», in: LTbK3 8, 1999. 644.

238



Der Diakonat in den orthodoxen Kirchen

Zubereitung zum Altar, wo sie von Bischof und Presbyterium
entgegengenommen und niedergelegt wurden, war ihnen vorbehalten, wobei sie

ihre Prozession10 selbst kommentierten und erklärten mit dem Gesang:
«Die Cherubim stellen wir geheimnishaft im Bilde dar..., um den König
über alles zu empfangen, unsichtbar geleitet von Engelscharen...» Heute

beteiligen sich auch die Priester an der Gabenprozession, und den

Gesang übernimmt der Chor.
Als weiteres - und hier abschliessendes - Beispiel des

liturgiegeschichtlichen Prozesses der Übernahme spezifischer gottesdienstlicher
Funktionen der Diakone durch Priester sei der abendliche Lichtritus
angeführt. Er hat sich in den orthodoxen Kirchen nur in der sog. Liturgie
der Vorgeweihten Gaben erhalten, die heute nur noch an bestimmten

Wochentagen der vorösterlichen Fastenzeit und der Karwoche zelebriert
wird. Der vorstehende Priester zeigt den Gläubigen eine auf einem
Handleuchter entzündete Kerze und ruft aus: «Das Licht Christi leuchtet
allen.» Dass diese Zeremonie in der erhaltenen handschriftlichen
Überlieferung bis ins Spätmittelalter dem Diakon zugewiesen wird kann
niemanden überraschen, der das Lucernarium mit seinem Ausruf «Lumen

Christi» kennt, das der römische Gottesdienst nur zu Beginn der
Osternacht bewahrt hat12 und samt dem folgenden «Exsultet» als diako-
nales Specificum1 kennzeichnet. Dass wir es hier mit ältestem liturgischem

Gut zu tun haben, erweist die «Traditio Apostolica», in deren
Rahmen die abendliche Danksagung für das Licht - allerdings nur in
seiner altäthiopischen Übersetzung (Geez) - erhalten geblieben ist

10 Robert Taft, A History of the Liturgy of St. John Chrysostom, vol. II: The
Great Entrance. A History of the Transfer of Gifts and other Pre-anaphoral Rites

(OCA 200), Roma (Pontificium Institutum Studiorum Orientalium) 1975, 203-206.
" Nikolaj D. Uspensky, Evening Worship in the Orthodox Church, Crestwood

NY (SVSP) 1985, 135-138.
12 Missale Romanum ex Decreto Sacrosancti (Ecumenici Concilii Vaticani II in-

stauratum auctoritate Pauli PP. VI promulgatum. Editio typica, Vatikanstadt 1970,
269.

13 Guido Fuchs/Hans Martin Weikmann, Das Exsultet. Geschichte, Theologie
und Gestaltung der österlichen Lichtdanksagung, Regensburg (Pustet) 1992, 48 f.
und 106 f.

14 Hugo Duensing (Hg.). Der aethiopische Text der Kirchenordnung des Hippolyt

(AAWG.PH 3/32), Göttingen (V&R) 1946, 74-77.

239



Peter Plank

3. Verkündigung und Gebet

Orthodoxen Diakonen ist es von jeher - im Gegensatz zu den seit 1968

geweihten römisch-katholischen (vgl. «Lumen Gentium» 29) - nicht
gestattet, die feierliche Taufe zu spenden, Ehen zu schliessen und sie zu
segnen, den Bestattungsritus zu leiten oder Sakramentalien zu spenden, z. B.
Wasser zu weihen. Hätte man etwa den hl. Ioannes Chrysostomos (gest.

407) danach gefragt, er hätte all das erschrocken zurückgewiesen. Doch
hätte er, der selbst fünf Jahre lang Diakon der Kirche von Antiocheia war
(381-386), möglicherweise während dieser Zeit sogar die liturgische
Lesung des Evangeliums abgelehnt und mit Sicherheit die anschliessende

Predigt. Noch heute verlesen Diakone in der nichtchalkedonischen
syrischen Kirche nur nichtevangelische Schrifttexte, und der «Goldmund»
selbst hat seine erste Predigt 386 unmittelbar nach seiner Priesterweihe als

Dankansprache seinem Ordinator, Bischof Flavian, gewidmet15. Dies

muss nicht verwundern zu einer Zeit, als es zu Hippo Regius in Nordafrika

noch Aufsehen erregte, dass Bischof Valerius einen seiner Presbyter,
Augustinus, predigen liess und man sich zuflüsterte, Valerius sei eben

griechischer Herkunft und täte sich schwer mit der lateinischen Sprache
Was aber die gottesdienstliche Lesung des Evangeliums anbelangt, so ist
daran zu erinnern, dass sie auch in den orthodoxen Kirchen chalkedoni-
schen Bekenntnisses nur in der eucharistischen Liturgie durch den Diakon
erfolgt und auch dann nur nach vorheriger jedesmaliger ausdrücklicher
Beauftragung und Segnung durch den Priester, ansonsten aber, etwa beim
Orthros (Morgengottesdienst) der Sonn- und Feiertage, dem Bischof oder
dem rangältesten Priester vorbehalten ist.

Wer nun mit den Gebräuchen der Orthodoxie nicht vertraut ist, mag
sich fragen, wozu denn dann Diakone dort überhaupt gebraucht werden.
Wer sie indes kennt, wird wissen, dass der Gottesdienst, auch der
eucharistische, wenn Diakone zur Verfügung stehen, fast ausschliesslich vom
bischöflichen oder presbyteralen Hauptzelebranten gemeinsam mit
ihnen17 bestritten wird, sodass die «Funktion» von priesterlichen Konze-

" Ioannes Chrysostomos, ordin. (SC 272, 365^-19 - A.-M. Malingrey).
16 FREDERIK van DER Meer, Augustinus der Seelsorger. Leben und Wirken eines

Kirchenvaters, Köln (Bachern) 1958, 23-26.
17

SÉVÉRIEN Salaville/G. Nowack, Le rôle du diacre dans la liturgie orientale.
Etude d'histoire et de liturgie (AOC 3), Paris (Institut français d'études byzantines)
1962.

240



Der Diakonat in den orthodoxen Kirchen

lebranten sich dann ihrerseits grösstenteils darauf beschränkt, «ihre

eigenen Plätze innezuhaben», wie es der Erste Clemensbrief cap. 40 von
den Priestern (seien es nun jüdische oder christliche, die er tatsächlich
im Blick hat) aussagt

Am meisten bringen orthodoxe Diakone sich ins Bewusstsein durch
den Vortrag der Fürbittreihen, die nahezu alle Gottesdienste, auch die
der Tagzeiten, wie ein roter Faden durchziehen. Hier bietet sich ihnen
die Gelegenheit, ihre stimmlichen Qualitäten unter Beweis zu stellen,
für welche vor allem russische Diakone berühmt sind. Allerdings
erweist sich bei näherem Zusehen diese Seite ihres Dienstes zwar als

auffallendster Zug seines Profils, nicht aber als Bestandteil seiner Essenz.

Denn der Text dieser Bitten ist, wenigstens zum Teil, dem anaphori-
schen Fürbittgebet entnommen, das Sache des Bischofs bzw. des Priesters

ist. Würde es noch heute laut vorgetragen, wie es im Altertum der

Fall war und in den westlichen Kirchen nach tausendjähriger Stille
heute glücklicherweise wieder ist, so könnte man auf die besagten
Fürbittreihen grossenteils getrost verzichten. Schon Kaiser Justinian I.

(525-67) hat das lautlose Lesen der Anaphora und anderer Gebete in
seinem Gesetzeswerk als Missstand angeprangert20. Jedenfalls müsste
eine allfällige Reform des orthodoxen Gottesdienstes diesen Ausfall
unbedingt beheben. Doch scheint auch hier die stete Kraft des Faktischen

eine vom grünen Tisch aus ergehende Verfügung überflüssig zu
machen. Denn erfreulicherweise sind in immer zahlreicheren orthodoxen

Kirchen zumindest Teile der Anaphora klar und deutlich zu
vernehmen, und das, etwa bei den Serben, vorzugsweise in modernem,
lebendigem und allen verständlichem Idiom, nicht etwa in einer veralteten

Kultsprache, in welcher jedoch nach wie vor paradoxerweise die

Sänger dem Zelebranten antworten. Hier scheint die liturgische Erneuerung

der lateinischen Katholiken die eigenen Grenzen überschreitende
Früchte zu tragen.

Vgl. Joseph A. Fischer (Hg.). Schriften des Urchristentums I: Die Apostolischen

Väter, Darmstadt (WB) 91986. 76.
19 Panagiotis Trembelas, L'audition de l'anaphore eucharistique par le peuple,

in: 1054-1954. L'Eglise et les Eglises. Neuf siècles de douloureuse séparation entre
l'Orient et l'Occident. FS Lambert Beauduin. Bd. II, Chèvetogne (Ed. de Chèvetogne)

1955, 207-220.
20 Nov. LXXXVIL5; vgl. Rudolf Schoell (Hg.), Corpus Iuris Civilis vol. 3:

Novellae. Dublin (Weidmann) 101972, 699.

241



Peter Plank

4. «Dienende Betreuung»

Die zutreffendste Antwort auf die Frage, worin das Wesen des liturgischen

Dienstes des Diakons, einmal abgesehen von der Kommunionspendung,

bestehe, hat wohl Heinzgerd Brakmann gegeben, wenn er
schreibt, es sei «nicht in der Leitung der Feiern, sondern in ihrer dienenden

Betreuung» zu suchen21. Dies trifft auf Liturgien des Ostens ebenso

zu wie auf solche des Westens. Schon Sulpicius Severus (ca. 363-ca.
420) erinnert daran, wie der Archidiakon des hl. Martinus von Tours

(gest. 397) für gewöhnlich den Bischof in einem Nebenraum der Kirche
aufgesucht habe, um ihm zu sagen, dass es nun Zeit sei, mit dem Got-

22tesdienst zu beginnen Zwar ist das im Zeitalter der Turm- und
Armbanduhren an sich nicht mehr nötig, weswegen denn auch westliche

Liturgien darauf verzichten. Doch wird auch heute noch ein entsprechender

Dialog zwischen Diakon und Priester jeder slavischen Basileios-

und Chrysostomos-Liturgie vorangestellt, wenn ein Diakon anwesend

ist23. Ebenso gehört es seit ältesten Zeiten zu den Aufgaben des

Diakons, den Gottesdienst mit den Worten «Ite, missa est» für beendet

zu erklären und auf die Gottesdienste der kommenden Tage aufmerksam
zu machen" Doch ist der Ruf «Lasst uns gehen in Frieden» in der
Orthodoxie merkwürdigerweise längst an den Priester übergegangen",
während er im Westen durch alle Veränderungen die Jahrhunderte
hindurch beim Diakon verblieben ist. Während der Feier ist es Sache des

Diakons, als Zeremoniar dafür zu sorgen, dass alles in geordneter und

würdiger Weise vonstatten geht und die Disziplin im Volk gewahrt
bleibt. So erklärt es sich, dass die Kirchen des Ostens das Amt eines

Heinzgerd Brakmann, Zum Dienst des Diakons in der liturgischen
Versammlung, in: Josef G. Plöger/Hermann J. Weber (Hg.), Der Diakon. Wiederentdeckung

und Erneuerung seines Dienstes. FS Augustinus Frotz, Freiburg i.Br. (Herder)
1980, 147-163, hier 147; vgl. dazu PETER Plank, Der Diakon. Gedanken und
Anmerkungen zur Festschrift für Weihbischof Augustinus Frotz, in: LJ 32 (1982) 231-
248.

22
Sulpicius Severus, Dial. II, 1 (CSEL 1,181 - C. Halm)

"" Siehe das - heute nicht mehr gebräuchliche - griechische Original dieses Dialogs

bei Placide de Meester, Die göttliche Liturgie unseres Hl. Vaters Johannes

Chrysostomus. Griechischer Text mit Einführung, Übersetzung und Anmerkungen.
München (Salesianische Offizin) 1932, 24—26.

24
Vgl. Egeria, Itinerarium 30,2 (FC 20, 256/258 - G. Röwekamp).

25 Laut Cod. Barb. gr. 336 (8. Jh.) ist er Sache des Diakons, vgl. Parenti/
Velkovska (wie Anm. 6), 23.

242



Der Diakonat in den orthodoxen Kirchen

eigenen Zeremoniars, der die Liturgen auf Schritt und Tritt begleitet,
oder eines Kommentators («Nun legt der Bischof den Kandidaten die
Hände auf») niemals benötigt und gekannt haben. So erklären sich die

typischen diakonalen Ordnungsrufe «Haben wir acht!», «Weisheit! Stehet

aufrecht!», «Lasst uns geziemend stehen! Lasst uns stehen in
Ehrfurcht!», «Lasst uns das heilige Evangelium hören!», «Beugt euer Haupt
dem Herrn!», «Tretet herzu!» usf. Da und dort lässt die Dringlichkeit
und Häufung solcher Ordnungsrufe ahnen, mit welchen
Disziplinschwierigkeiten die Diakone in alter Zeit und vielleicht da und dort noch
heute zu kämpfen hatten und haben.

Auch die Entgegennahme der Gaben der Gläubigen, die Auswahl der
eucharistischen Elemente aus ihnen sowie deren Zurichtung und

Übertragung auf den Altar lässt sich gut als Wahrnehmung einer «dienenden

Betreuung» der gottesdienstlichen Feier verstehen. Ebenso erweist sich
das Entzünden und Hereintragen des Lampenlichts am Abend samt
erklärendem Ausruf («Das Licht Christi») als dienender Akt der Zurüstung

und Präsentation, der von der jüdischen Hausfrau als Helferin ihres
Mannes auf den Diakon der christlichen Jünger- und Gemeinde-
chaburah rings um ihren Meister übergegangen ist2

5. Ministerium episcopi

Wie die jüdische Hausfrau Helferin ihres Mannes mit spezifischen
rituellen Aufgaben ist, so ist auch der Diakon Helfer und Gefährte
(«synkellos») des Bischofs. Die Hippolyt von Rom zugeschriebene «Traditio
Apostolica» stellt dementsprechend den Diakon als Helfer des Bischofs
(«diakonos episkopou») in allem sowie gegebenenfalls als Stütze seines

27Alters und als möglichen Nachfolger vor
Unglücklicherweise ist diese Charakterisierung in verstümmelter

Form in die Bemerkungen über die Diakonenweihe in den spätantiken
«Statuta ecclesiae antiqua» eingegangen, wo es heisst, der Bischof lege
als Einziger den Kandidaten die Hand auf, weil sie nicht zum Priester-

"~
28

tum, sondern zum Dienst («non ad sacerdotium, sed ad ministerium»)

26 PETER Plank, $ûç iXapóv. Christushymnus und Lichtdanksagung der frühen
Christenheit (Hereditas 20), Bonn (Borengässer) 2001, 41-54.

27 Trad. ap. 8 (FC 1, 232 - W. Geerlings).
28 Charles Munier, Les Statuta ecclesiae antiqua. Thèse, Paris (PUF) 1960, 96.

243



Peter Plank

geweiht würden. In dieser Form taucht die besagte Bemerkung als Rubrik

in allen lateinischen Weiheformularen des Mittelalters und der Neuzeit

auf"9, bis sie 1950 von der römischen Ritenkongregation gestrichen
wird30. Doch war die entfernte Formulierung offenbar so stark im
Bewusstsein der meisten Konzilsväter verankert, dass sie 1963 unverändert
in die Beschreibung des Diakonats im Rahmen der Kirchenkonstitution
«Lumen Gentium» 2931 eingehen konnte. Vielleicht sollte durch die
schon bei der Zitation in den «Statuta ecclesiae antiqua» Ende des

5. Jahrhunderts vorgenommene Unterdrückung des Genitivs «episcopi»
der neu aufgeflammten Frage, ob die Diakone nur dem Bischof oder
auch den Presbytern dienen sollten, ein Ende gesetzt werden. Doch
wurde so vielmehr der Meinung Vorschub geleistet, der Dienst des
Diakons sei allgemeiner, am ehesten karitativer Art, jedenfalls nicht zuerst

gottesdienstlicher Natur."

Demgegenüber ist die orthodoxe Theologie bis heute eher dem
Nordafrikaner Optatus von Mileve (gest. vor 400) gefolgt, der den
Diakonat als «tertium sacerdotium» bezeichnet hat, was jedoch nicht
meint, der Diakon sei ein reiner Kultdiener. Er ist es ebenso wenig wie
der Bischof, welcher der Alten Kirche als Vater der Armen gilt und
diese Aufgabe mit dem Presbyterium und seinen Helfern teilt, was auch

für sein Lehramt und die Verwaltung der Kirche und ihres Vermögens
gilt. So finden sich unter den Diakonen der alten östlichen Kirchen
Ökonomen, Archivare und Generalvikare ebenso wie theologische Lehrer

und Schriftsteller sowie Armenpfleger. Ihre kirchliche Tätigkeit ist
und bleibt engstens rückgebunden an den Bischof. Sie sind seine
unmittelbaren Helfer, seine Augen und Ohren34. Auch die Presbyter definieren

19 Walter Croce, Aus der Geschichte des Diakonates, in: Rahner/Vorgrimler
(wie Anm. 4), 92-128, hier 96 f.

30 Bruno Kleinheyer, Der Diakonat im Lichte der römischen Weiheltturgie, in:
ebd., 79-91, hier 80.

31
Vgl. «Lumen gentium» - Dogmatische Konsumtion über die Kirche vom

21. November 1964 LG). 29, in: LThK2.E I, 1966, 137-347, hier 256.
32 Zur überspitzten Kernthese geworden bei Richard Ziegert, Der neue Diakonat.

Das freie Amt für eine missionarische Kirche. Bilanz einer französischen

Bewegung 1959-1977 (FSÖTh 41), Göttingen (V&R) 1980; dazu meine Rezension in:
ThRv 79 (1983) 240-242.

33
Optatus von Mileve, Contra Parmenianum Donatistam 1,13 (CSEL 26,15 -

C. Ziswa).
34 Const. Ap. II, 44 (SC 320, 284 - M. Metzger).

244



Der Diakonat in den orthodoxen Kirchen

ihr Amt, wenn auch in anderer Weise, vom Bischof her. Sie bilden den

Senat der Ortskirche, dessen Haupt der Bischof selbst ist, und amtieren
fallweise oder ständig als seine Stellvertreter im Gottesdienst wie im
Allgemeinen. Ein besonderer Schwerpunkt in der Aufgabenverteilung
ist dabei jedoch weder bei den Presbytern noch bei den Diakonen zu
erkennen" ".

6. Hypodiakone und Lektoren

Hypodiakone (Subdiakone) kennt bereits die «Traditio Apostolica»"
Jeder Bischof, Presbyter und Diakon ist früher Hypodiakon gewesen, sei

es länger oder kürzer, im Extremfall nur die 1-2 Stunden, die zwischen
der Bestellung zum Hypodiakon vor Beginn der Liturgie und der Weihe
zum Diakon nach Abschluss der Anaphora vergehen. Manche verbleiben

aber auch ihr Leben lang in diesem Stand. Meist sind es Männer, die
dem Bischof direkt zu Diensten stehen und die Einzelheiten des
Gottesdienstes aus ihrer langjährigen Erfahrung heraus häufig besser kennen
als so mancher jüngere Bischof. Alle Hypodiakone und solche, die es

gewesen sind, erinnern sich an jene halbe Stunde in ihrem Leben unmittelbar

nach der Bestellung in ihr Amt, in der sie, mit einer Metallschale
sowie einem schweren Gefäss voll Wasser in Händen und einem Handtuch

über dem Kopf, nur ein kleines Stück Fussboden vor Augen, vor
der Ikonostase standen und auf den Moment warteten, in welchem sie

dem Bischof Wasser über die Hände giessen und so ihren neu übertragenen

Dienst erstmals ausüben sollten. Dem Bischof Wasser zu bringen
und beim Waschen der Hände behilflich zu sein, hat einst zu den
gottesdienstlichen Aufgaben der Diakone gehört. Darüber belehrt uns die
fünfte mystagogische Katechese des Jerusalemer Bischofs Kyrillos
(348-386/87) bzw. seines Nachfolgers Ioannes IL (387-417)37. Die
kennzeichnende Tätigkeit der Hypodiakone erweist sich so als Ausgliederung

aus dem Aufgabenbereich der Diakone. Anders gesagt: Es ist
Sache der Hypodiakone, den Diakonen bei ihren Verrichtungen zur

35
Vgl. Peter Plank. Art. «Diakon. Diakonat. I Patristische Zeit und Byzantinischer

Osten», in: LexMA 3, 1986. 940 f.
36 Trad, ap., 13 (FC 1, 242 - W. Geerlings).
",7 Kyrill von Jerusalem, catech. 23 [= 5. Mystagogische Katechese], 5,2 (FC 7, 146 -

G. Röwekamp).

245



Peter Plank

Hand zu sein. Sie bekleiden den Bischof mit seinen liturgischen Gewändern,

reichen ihm Stab sowie Dikirion und Trikirion38, öffnen und
schliessen die Türen usf.

Früher noch als der Dienst des Hypodiakons ist jener des Lektors
nachzuweisen. Er begegnet bereits Mitte des 2. Jahrhunderts bei lustin
(Apologie, cap. 67) und ist vermutlich der Kirche als synagogales Erbe
überkommen. Da die Wortverkündigung von jeher zu den wesentlichen
Aufgaben der Kirche gehört und unverzichtbarer Bestandteil ihres
Gottesdienstes ist, haben die Kirchen des Ostens nie auf eigene Lektoren in
ihrem Klerus verzichtet. Da im Westen hingegen die Priester schon

frühzeitig dazu übergingen, alle Texte der Messe von Anfang bis Ende
unterschiedslos selber zu «lesen», verkam das Amt des Lektors ebenso

wie das des Diakons und des Subdiakons zu einer an sich bedeutungs-
und funktionslosen, aber dennoch für notwendig gehaltenen
Durchgangsstufe auf dem Weg hin zum Presbyterat. Im Zuge der liturgischen
Erneuerung im Gefolge des Vaticanum II zeigte sich bald, dass kaum
einer der ererbten, aber verfallenen Dienste derartige Aktualität gewann
wie der des Lektors. Es war zu erwarten, dass er bald als eigenes Amt in
der Kirche wieder entdeckt und wiederhergestellt würde. In der Tat
entsprach Papst Paul VI. mit dem Schreiben «Ministeria quaedam» vom
15. August 1972 dieser Erwartung. Doch zeitigte dieser Schritt nicht
die gewünschten Früchte. Da Frauen von der Bestellung zum Lektor
ausgeschlossen blieben, aber sich längst ihren Platz als Leserinnen in
der Kirche erobert und gesichert hatten, blieb es dabei, dass lediglich
Kandidaten für den Diakonat und den Presbyterat - zeitweise gar nur die
Letzteren - das Ritual der Bestellung zum Lektor wie eh und je über
sich ergehen liessen.

Diese Aporie freilich teilt der römische Katholizismus mit den
orthodoxen Kirchen. Vor allem bei den Russen sind Frauen seit langer
Zeit und heute mehr denn je in aller Selbstverständlichkeit als Leserinnen

und Sängerinnen im Gottesdienst tätig. Und wer möchte oder könnte

sie missen? Doch geschieht dies auch hier ohne eine Weihe bzw.
offizielle Beauftragung. Ob das für immer so bleiben muss, dass die
theoretische Ordnung der Dienste und die kirchliche Realität derart
auseinander klaffen? Schliesslich sab es in der Orthodoxie lange Zeit

Ein zwei- und ein dreiarmiger Leuchter, mit denen der Bischof das Volk segnet,

indem er sie miteinander kreuzt.
39 AAS 64 (1972) 529-534.

246



Der Diakonat in den orthodoxen Kirchen

vom Bischof durch Handauflegung und Gebet geweihte Diakonissen.
Die meisten orthodoxen Theologen betrachten sie nicht als weibliche
Diakone. Doch es stellt sich die Frage, ob nicht gerade Leserinnen und

Sängerinnen, die ihren hochwichtigen Dienst ebenso wie ihre männlichen

Kollegen tatsächlich und allseits wohlgelitten versehen, vom
Bischof dafür geweiht bzw. gesegnet werden könnten und sollten, und das

im Westen ebenso wie im Osten.

Peter Plank (geb. 1951 in Neustadt a. d. Donau. Deutschland), Dr. theol.

habil.
1980 Promotion in Würzburg, 1986 Habilitation ebenda. 1981-1992
Lehrtätigkeit in Münster, Würzburg, Frankfurt a.M., Heidelberg und Eichstätt.
Seit 1992 (ehrenamtlicher) russisch-orthodoxer Gemeindepfarrer in Würzburg

und wissenschaftlicher Mitarbeiter am Institut für Slavistik der
Bayerischen Julius-Maximilians Universität Würzburg.

Adresse: Schiesshausstrasse 11, D-97072 Würzburg, Deutschland

English Summary

The diaconate can be shown to be an element of the Church's ministry from
the beginning and is thus an apostolic heritage, the outline of which, however,
has undergone considerable modifications. The earliest sources concerning the

liturgical function of deacons give the clear evidence that they administer the

eucharistie gifts to the members of the community. This and other specific
tasks of theirs in the context of the eucharist and in the evening service have

gradually disappeared and priests have taken over in their place.
In contrast to modern Roman Catholic practice, Orthodox deacons do not
baptize or bless marriages, etc.; their conspicuous role is the recurrent
intercessory prayer they recite in the various services of the Church. But this
does not constitute the nature of their liturgical ministry, which could rather
be described as a caring for the proper course of the service and the conduct
of the community. As such deacons are helpers of the bishop, they see and

hear what he has to know to perform his ministry, and thus participate in his

priestly ministry as do the presbyters in a different way.
Other liturgical tasks are fulfilled by hypodeacons (subdeacons) on the one
hand, and readers on the other; the former are liturgically installed, but not
the latter, among whom are many women; this is a problem for both the
Orthodox and the Roman Catholic Church.

247


	Der Diakonat in der orthodoxen Kirchen

