Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 95 (2005)

Heft: 3

Artikel: Mutter des Herrn, erste der Heiligen, Bild unserer Hoffnung : Maria in
der niederlandischen altkatholischen Liturgie

Autor: Ploeger, Mattijs

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404990

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404990
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Mutter des Herrn, Erste der Heiligen,
Bild unserer Hoffnung

Maria in der niederlindischen altkatholischen Liturgie

Mattijs Ploeger

«Die gewohnliche Zurlickhaltung und die gelegentliche Abneigung in
Bezug auf die Verehrung Marias in der altkatholischen Kirche kommt in
diesem Stadium ihrer historischen Entwicklung noch keineswegs in
Frage», schreibt Koenraad Ouwens in seiner Dissertation im Blick auf
Marienlieder im Buch Missen en Gezangen von 1745, eine der Quellen
des niederlidndischen altkatholischen Liedgutesl. Tatsidchlich erscheint
der Gedanke, eine Marienverehrung sei nicht altkatholisch, aus der jiin-
geren Vergangenheit zu stammen, wenn man die Gesangbiicher der
(Vorldufer der) Cleresie und der altkatholischen Kirche aus dem sieb-
zehnten bis zum zwanzigsten Jahrhundert zum Massstab nimmt. Sitze
wie «Nun sei gegriisst, Maria stiss»> und «Uniibertrefflich, ja, unbegreit-
lich ist Maria’s ewige Ehre»® wurden in jenen Jahrhunderten in ver-
schiedenen Varianten von Altkatholiken gesungen. Wie es dazu ge-
kommen ist, dass in der heutigen altkatholische Kirche, zuletzt auch in
den Niederlanden, Maria weder als Bild noch als Person eine wesentli-
che Rolle spielt, ist eine interessante Frage. Ihre Antwort ist wahrschein-
lich nicht nur in Richtung einer Uberreaktion zu den romisch-
katholischen Marienandachten und Mariendogmen zu suchen, sondern
konnte auch etwas zu tun haben mit der Tendenz, die Glaubenserfah-
rung mehr an einem allgemeinem Gottesbild und an der Person Jesu als
Vorbild orientiert sein zu lassen als am Ganzen des katholischen Glau-
bens, in dem die verschiedene Elemente (in diesem Fall z.B. Inkarna-

' KOENRAAD OUWENS, Het Stukjesboek. Missen en Gezangen 1745-1803. De
basis van het oud-katholieke kerklied in Nederland (Publicatieserie Stichting Oud-
Katholiek Seminarie 28), Amersfoort (Stichting Oud-Katholiek Seminarie) 1996,
412.

° Nr. 122 aus dem Katholiek Gezangboek ten dienste van de Oud-Katholieke
Kerk van Nederland, Rotterdam '1912 und °1922. Zu diesem Gesangbuch vgl.
OUWENS (wie Anm. 1), [71-180.

* Nr. 212 aus dem Gezangboek ten dienste van de Oud-Katholicke Kerk van
Nederland, '1942 und *1958. Dazu OUWENS (wie Anm. 1), 186-193. Dieses Lied ist,
mit vielen Varianten, zurlickzufiihren auf das Stukjesboek von 1745.

IKZ 95 (2005) Seiten 145-156 145



Mattijs Ploeger

tion, Ekklesiologie, Eschatologie und Maria) durch innere Zusammen-
hinge miteinander unlésbar verbunden sind.

Wer die Liturgie der altkatholischen Kirche der Niederlande regel-
missig mitfeiert — und als Pfarrer tue ich das —, kommt dennoch mehr
oder weniger mit Maria in Kontakt. In einigen Eucharistiegebeten, in
einigen Litaneien und Gesédngen, und vor allem in den Texten der als
Hochfeste bezeichneten Tage Marid Entschlafen (15. August) und Marii
Geburt (8. September) — das Hochfest der Verkiindigung des Herrn
(25. Mirz, ein Herrenfest) wird fast nie gefeiert, weil es in der Fasten-
oder Osterzeit nicht am Sonntag gefeiert bzw. auf einen Sonntag verlegt
werden kann® — wird eine Linie altkatholischer Mariologie sichtbar.

In diesem Artikel werde ich versuchen, das Prinzip lex orandi lex
credendi auf die Mariologie anzuwenden. Ich beschrinke mich auf die
heutigen liturgischen Biicher (Gesangbuch und Mess- und Gebetbuch)
der Altkatholischen Kirche der Niederlanden. In welcher Weise tritt
Maria uns in den Texten dieser Biicher entgegen? Es wiire interessant,
diese Untersuchung auf einer internationalen altkatholischen Ebene
fortzusetzen und mit Aussagen altkatholischer Theologen und 6kumeni-
scher Dialogtexte in Verbindung zu bringen. Was ich hier jetzt pridsen-
tiere, kann nicht mehr sein als eine Vor- und Teilstudie fiir eine solche
«Suche nach der altkatholischen Maria».

1. Maria in der wochentlichen Eucharistiefeier

Die eine altkatholische Liturgie feiernde Gemeinde wird Maria in der —
in den meisten Fillen wochentlichen — Eucharistiefeier ein paar Mal
begegnen. Zuerst einmal im Schuldbekenntnis, jedenfalls wenn die klas-
sische, erst vom Priester und danach von der Gemeinde gesprochene
Form beniitzt wird; in der gemeinsam gesprochenen Form wird Maria
nicht erwihnt. Maria wird im klassischen Schuldbekenntnis genannt als
Mitglied der Gemeinschaft der Heiligen. Weil nur sie namentlich ge-
nannt wird — «(...) die heilige Jungfrau Maria, alle Heiligen (...)» —, darf

* Das neue schweizerische altkatholische Liturgiebuch weist zu Recht darauf
hin, dass im neueren liturgischen Jahr der vierte Adventssonntag als eine Art Ersatz
fiir das nichtbegangene Hochfest der Verkiindigung betrachtet werden kann; vgl.
Gebet- und Gesangbuch der Christkatholischen Kirche der Schweiz, Basel (Christ-
katholischer Schriftenverlag) o.J. [2004], 189, 492.

146



Maria in der niederlindischen altkatholischen Liturgie

man wohl sagen, dass sie hier als Erste unter den Heiligen erscheint. Der
Kontext ist eine Bitte um Fiirsprache. Sowohl die Irdischen wie die
Himmlischen werden gebeten, bei Gott fiir die Siinder Fiirsprache einzu-
legens.

Das zweite Mal, an dem die altkatholische Gemeinde Maria begeg-
net, ist natiirlich im Nizéno-Konstantinopolitanischen Glaubensbe-
kenntnis. Bevor die Gemeinde mit einer Kopfneigung die Inkarnation
und den inkarnierten Herrn bekennt und ehrt, singt (oder spricht) sie,
dass diese Inkarnation «durch den heiligen Geist aus der Jungfrau Ma-
ria» geschah. Offenbar hat Maria etwas mit einem Ereignis zu tun, fiir
das man den Kopf neigt. Hier verkiindet die verbale und korperliche
Liturgie die Menschwerdung Gottes als ein zentrales Ereignis, mit dem
Maria in unmittelbarer Verbindung steht®.

Ob Maria in der eucharistischen Liturgie noch ein drittes Mal auf-
taucht, ist davon abhingig, welches eucharistische Gebet gewihlt wird.
Im klassischen Canon Romanus (Eucharistiegebet 1) figuriert Maria, wie
im Schuldbekenntnis, als Erste der Heiligen, von denen hier zusitzlich
noch einige Apostel und andere namentlich genannt werden. Die Kirche
«gedenkt in Erfurcht (...) Marias, der Jungfrau, die bei Dir [Gott] ver-
herrlicht ist als Mutter Christi, unseres Gottes und Herrn». In diesen
Worten wird ihre Gottesmutterschaft und ihre Verherrlichung angespro-
chen. Ohne Erwidhnung anderer Heiligen — die Moglichkeit der Einfii-
gung des Patrons oder des Heiligen des Tages ausgenommen — erscheint
Maria gleichfalls als Anfiihrerin der himmlischen Schar in fiinf anderen
Eucharistiegebeten, entweder im Kontext der Communio, in der die Eu-
charistie gefeiert und die Danksagung vollzogen wird (2, 3, 8, 9), oder
des eschatologischen Weges zur Vollendung, auf dem die irdische Ge-
meinde und die Heiligen sich in unterschiedlichen Stadien befinden (4)’.

Zusammenfassend kann man sagen, dass die niederldndische altka-
tholische Sonntagsliturgie schon ausserhalb der Marienfeste einige
wichtige Indikatoren fiir die Stellung Marias in der altkatholischen
Glaubenslehre und -erfahrung bietet. Das Wichtigste ist vielleicht schon
dies, dass sie da ist. Nicht zentral, aber trotzdem anwesend. Und wie ist
sie da — als jungfrianliche Mutter des Herrn Jesus Christus, des inkarnier-

’ Kerkboek van de Oud-Katholieke Kerk van Nederland, Baarn (Gooi en Sticht)
1993, 414.

®A.a.0. 419.

T A.a.0., 427 (1), 434 (2), 438 (3), 441 (4), 457 (8). 461 (9).

147



Mattijs Ploeger

ten Gottes, als Verherrlichte, als Erste unter den Heiligen, mit denen die
Gemeinde auf Erden Gebetsgemeinschaft hat und mit denen die irdische
Gemeinde in der himmlischen Herrlichkeit zusammengebracht zu wer-
den hofft.

2. Verkiindigung des Herrn

Wenn wir uns jetzt zu den marialen Festen wenden, ist es angemessen,
zuerst das Fest zu betrachten, das in der heutigen Liturgie nicht mehr als
Marienfest, sondern als Herrenfest gilt, aber trotzdem — oder soll man
sagen: genau darum — eigentlich zugleich das zentrale Marienfest ist
oder sein sollte, weil es hier ja um die Feier dessen geht, was iiberhaupt
die besondere Stellung Marias begriindet: die Menschwerdung Gottes in
Jesus Christus, in der Maria ihre Rolle als Gottesmutter hat. Wenn das
Hochfest vom 25. Mirz gefeiert wiirde, konnte die Gemeinde folgendes
liber Maria erfahren.

Die Liturgie fangt — eigentlich merkwiirdig bei einem Herrenfest —
mit einer Begriissung von Maria an: «Sei gegriisst, heilige Mutter, du
hast den Konig geboren, der die Erde und den Himmel in alle Ewigkeit
regieren wird.» Das Tagesgebet erwihnt, dass die prophetische Vorher-
sage liber das Kommen des Messias «in der Jungfrau Maria» erfiillt
worden ist. Das Gabengebet sagt gleichfalls, dass Christus «in der Jung-
frau Maria Mensch geworden ist». Ein Theologe kann iiber die Bedeu-
tung der Pridposition «in» spekulieren; sie wird hier aber kaum eine
andere Bedeutung (etwa «durch» oder «unter Mitwirkung von») haben
als die lokative. In den Schriftlesungen dieses Hochfestes kommt dem
Wort Jesajas (7,14) eine mariale Deutung zu: «Siehe, eine Jungfrau ist
schwanger und wird einen Sohn gebiren, den wird sie nennen Immanu-
el». Daneben wird natiirlich die Verkiindigungsgeschichte gelesen
(Lk 1,26-38). Fiir die lex credendi hat diese Lesung wohl vor allem eine
christologische Bedeutung — die jungfriuliche Zeugung des Herrn — und
eine mariologische Bedeutung — das fiat der ancilla Domini®.

¥ A.a.0., 260-261.

148



Maria in der niederldndischen altkatholischen Liturgie

3. Maria Geburt

Der ebenfalls als Hochfest bezeichnete Tag der Geburt Marias (8. Sep-
tember) fangt mit demselben Introitus an: «Salve, sancta parens». Dies-
mal erwihnt das Tagesgebet Maria als von Gott «auserwihlt, um die
Mutter dessen zu werden, der die ganze Schopfung erlost hat». Der
Gedanke, dass die Geburt thres besonderen Kindes auch sie selbst zu
einer besonderen Stellung erhoben hat, spricht schon aus diesem Tages-
gebet, aber noch mehr aus dem Gabengebet, das sagt, dass Christus,
durch seine Geburt aus der Jungfrau, seine Mutter «geheiligt hat». In der
Prifation wird das noch mal unterstrichen: «Du [Gott] hast sie hoch
erhoben zur Mutter deines Sohnes und unseres Erlosers.»

Als Tageslesungen sind zu horen der auch im Advent gelesene Text
von Micha iiber Bethlehem und die Zeit, in der «die, welche gebiren
soll, geboren hat» (5,2), und das Evangelium vom Besuch Marias bei
Elisabeth (Lk 1,39—45) mit seinem «Benedicta tu in mulieribus». Auch
aus der Johannesoffenbarung wird gelesen, und zwar das Stiick vom
himmlischen Jerusalem (21,1-7), das in diesen marialen Kontext wohl
auf die Parallele zwischen der Jungfrau Sion und der Jungfrau Maria,
den beiden Briuten Gottes, hinweist (auch das vierte Eucharistiegebet
stellt diese Verbindung her) und vielleicht auch ein ekklesiologisches
Verstiandnis von Maria erméglicht, wie es zum Beispiel die Kirchenkon-
stitution des zweiten Vatikanischen Konzils, Lumen Gentium (Nr. 52—
69), entfaltet hat’.

4. Maria Entschlafen

Das Hochfest vom 15. August, das wohl nicht zufillig in allen nieder-
landischen altkatholischen Mess-, Gesang- und Gebetbiichern vor 1950
den Titel «Marid Himmelfahrt» getragen hat, jetzt aber als Tag ihres
«Entschlafens» begangen wird, fiigt dem bisherigen Befund einige

? A.a.0., 289-290. Die Votivmesse «Zur Ehre der heiligen Jungfrau Maria»
(a.a.0., 351-352) ist zusammengestellt aus Gesédngen und Gebeten, die fast iiberein-
stimmen mit denen, die entweder am 25.3, oder am 8.9. beniitzt werden. Das Evan-
gelium aus Lk. 11,27-28, dessen Schlussvers man entweder mit «Nein» oder mit
«Ja» anfangen lassen kann, ist in diesen Kontext wohl auf letzter Weise zu verste-
hen.

149



Mattijs Ploeger

wichtige mariale Gedanken bei. Ich iibergehe den Introitus, der wieder
der gleiche ist. Das Tagesgebet sagt kernig: «Gott, Du hast die gesegne-
te Jungfrau Maria zu Dir hinauf gelangen lassen.» Dann folgt die Bitte,
dass die irdische Gemeinde einst «mit ithr Anteil haben darf in der Herr-
lichkeit deines Reiches, das kein Ende hat». Dieselbe Bitte kommt im
Gebet nach der Kommunion zum Ausdruck: «Lass auch uns [das heisst:
wie jetzt schon Maria] aufgehen zur Herrlichkeit seiner [Christi] Aufer-
stehung.» Der Gedanke ist offenbar, dass Maria bei ihrem Entschlafen
in die gottliche Herrlichkeit aufgenommen worden ist.

Damit ist einerseits nicht gesagt, was das romisch-katholische Dog-
ma von 1950 sagt, ndmlich dass sie in dem Moment ihres Sterbens «mit
Leib und Seele» in die gottliche Herrlichkeit aufgenommen worden ist.
Andererseits wird aber schon von ihrer «Aufnahme» — bei Gott, in die
Herrlichkeit — gesprochen, wobei iiber deren Leiblichkeit iiberhaupt
nichts gesagt wird (das heisst, sie wird weder bejaht noch verneint).
Zudem wird auf der Ebene der theologisch-liturgisch-pastoralen Ver-
wendung nicht viel anderes gesagt, als das, was die romisch-katholische
Theologie und Liturgie sagt, ndmlich dass diese Verherrlichung Marias
ein Bild unserer zukiinftigen Verherrlichung ist und dass Maria damit
das Bild unserer Hoffnung, das Hochfest das Fest unserer Hoffnung,
ist'’. Die Priifation der niederlindischen altkatholischen Liturgie sagt
das ebenso hymnisch wie deutlich:

«Denn heute ist die Jungfrau Maria,

die Mutter unseres Erlosers,

aus dieser Welt geschieden,

um in Deine Herrlichkeit aufgenommen zu werden.

Sie ist das Bild der Vollendung aller irdischen Dinge,

der Hoffnung, die uns am Leben erhélt:

die Erwartung gliickseliges Sterben und Auferstehen

mit Christus, unserem Herrn.»

In dieser Liturgie wird Maria prasentiert als diejenige, die schon des
endzeitlichen Heils teilhaftig und so das Bild unserer Hoffnung ist. Dass
damit nicht etwas gemeint ist, was sie von anderen Menschen abhebt —
abgesehen von ihre Auserwihlung zur Mutter Gottes und vom Umstand,
dass sie schon Anteil hat an dem, was wir erst in Zukunft erlangen wer-
den —, wird im Gabengebet klar gemacht: «Sie ging den Weg aller Men-

' Siehe den Katechismus der Katholischen Kirche (1993), Nr. 966, 967, 974,
und die rémisch-katholische Liturgie des Hochfestes vom 15. August.

150



Maria in der niederldndischen altkatholischen Liturgie

schen und wurde, wie alles, was lebt, von dieser Erde geschieden, um in
dein Reich aufgenommen zu werden.» Mara ist die Erste unter den
Heiligen, aber nicht die Einzige; sie ist Prototyp von «allem, was lebt».
Um eine beliebte altkatholische Terminologie zu beniitzen: Sie ist prima
inter pares, sie hat den «Ehrenprimat» in der Gemeinschaft der Heili-
gen, der Kirche inne.

Unter den Schriftlesungen sucht man die vor allem in der Ikono-
graphie vielfach beniitzte Erzihlung von der «Frau, mit der Sonne be-
kleidet, und der Mond unter ihren Fiissen und auf ihrem Haupt eine
Krone von zwolf Sternen» (Off 12,1) vergebens. Stattdessen wird eine
Selbstbeschreibung der weiblich personifizierten «Weisheit» gelesen
(Sir 24,7-8.10-15). Das Epistelfragment aus dem 15. Kapitel der
1. Korintherbriefs, das von der Auferstehung handelt, unterstreicht die
Hoffnung als Thema dieses Hochfestes. Als Evangelium wird das
Magnificat gelesen (Lk 1,46-55)"".

5. Antiphonen und Litaneien

Das Kerkboek (Mess- und Gebetbuch) und das Gezangboek (Gesang-
buch) enthalten einige mariale Antiphonen, die auch etwas zur Suche
nach einem altkatholischen Bild von Maria (lex credendi) beizutragen
haben, wie es aus den liturgischen Texten (lex orandi) hervortritt. Sie
preisen Maria als «gesegnet» bzw. «gepriesen» und als «geseg-
net/gepriesen in Ewigkeit», weil sie «die Frucht des Lebens» getragen
hat'’>. Das Ave Maria wendet sich an Maria, die «Gesegnete unter den
Frauen», die «Mutter Gottes», mit der Bitte, dass sie «fiir uns Siinder»
Fiirsprecherin sein werde «jetzt und in der Stunde unseres Todes»'". Das
osterliche Regina caeli ist in der niederlindischen Ubersetzung zum
«O Mutter des Herrn» geworden. Auch diese Antiphon richtet sich an
Maria und bittet um ihre Fiirsprache; sie ist aber vor allem ein Lied der
Freude iiber die Auferstehung dessen, «den du in deinem Schoss getra-
gen hast» ',

" Kerkboek, 283-284.

2 A.2.0., 1021.

13 Gezangboek van de Oud-Katholieke Kerk van Nederland, Hilversum (Gooi en
Sticht) 1990, Nr. 484.

'* A.a.0., Nr. 486.

151



Mattijs Ploeger

Aus der Verdnderung von «Regina caeli» in «Mutter des Herrn» ist
aber nicht zu schliessen, dass die altkatholische Kirche sich von jener
Terminologie abgrenzen will, die Maria als «Konigin des Himmels»
beschreibt. Die Antiphon Ave regina caelorum ist nimlich unverindert
tibersetzt, und das bedeutet, dass Maria die Titel «des Himmels Fiirstin»
und «der Engel Konigin» zugelegt werden. Diese Antiphon driickt auch
die Auserwihlung Marid kurz und klar aus: «Aus dir, iiber allen auser-
wihlt, ist der Herr geboren». Ein altkatholischer Theologe wird die Be-
zeichnung «Konigin des Himmels» wohl nur so verstehen wollen, dass
damit ihre Ehrenstellung inmitten der himmlischen Chore, nicht aber ein
Mitherrschen mit Christus dem Konig ausgedriickt ist'”.

Inzwischen ist es nur eine Bestitigung des schon Erwihnten, wenn
einige Litaneien, wenn sie die Heiligen anrufen oder Gott mit den Heili-
gen anrufen, an erster Stelle Maria nennen. Es stimmt iiberein mit der
Stellung Marias als Erster der Heiligen, der wie schon einige Male auf
die Spur gekommen sind'®.

6. Lieder

Die letzte zu beschreibende Kategorie ist die der Hymnen, Sequenzen
und anderen Lieder. Schone mariale Bildsprache ist zu finden in der
mittelalterlichen Weihnachtssequenz Laetabundus. Sie beschreibt die
Geburt Christi aus Maria wie die Entstehung der Sonne aus einem Stern.
Die Sonne (Christus) wird nie mehr untergehen, aber auch der Stern
(Maria) wird immer strahlen. Das Strahlen des Sternes (Maria) wird
interpretiert als das Hervorbringen des Lichtes (Christus). Die Jungfriu-
lichkeit Maria wird bildlich so umschrieben, dass der Stern, obwohl er
das Licht hervorbringt, nicht weniger strahlt. Man kann also diese Se-
quenz als Bestitigung der immerwdhrenden Jungfraulichkeit Marias
interpretieren, aber daneben auch als Hinweis zum nicht zentralen, aber
doch bleibenden Platz von Maria im christlichen Glauben'”.

Der ebenfalls mittelalterliche Hymnus Ave maris stella fingt mit
dem gleichen Bild des Sternes an. Die Gedanke, dass Maria eine «Navi-

" Gezangboek, Nr. 485.

'® A.a.0., Nr. 482 (Allerheiligenlitanei, mit den Heiligen an Gott gerichtet),
Nr. 483 (Allerheiligenlitanei, an die Heiligen gerichtet), Nr. 490 (Laudes regiae).

"7 A.a.0., Nr. 468

152



Maria in der niederldndischen altkatholischen Liturgie

gationsfunktion» fiir die irdischen Christen hat, gibt ihr nicht notwendi-
gerweise die Stellung einer co-redemptrix, wohl aber einer zuverlissi-
gen Leiterin, die uns auf Christus hinweist (zum Beispiel nach dem
Muster von Joh 2.,5). Ein neues Bild in diesem Lied ist die Bitte an Ma-
ria: «Sei auch unsere Mutter.» In diesem Lied geschieht die Ausweitung
der Mutterschaft Marias von Jesus auf alle Christen nicht anhand des
viel benutzten Wortes, das Jesus vom Kreuz an Johannes richtet
(Joh 19,27), sondern mit dem Gedanken «Jesus, unser Bruder, ist aus dir
geboren». In der heutigen niederldndischen altkatholischen Liturgie ist
dieses Lied, meines Wissens, der einzige Beleg fiir Marias Mutterschaft
aller Gliubigen'®.

Abgesehen von dieser Sequenz und diesem Hymnus wie auch von
einigen Weihnachtsliedern, die auf Maria Bezug nehmen'”, hat das Ge-
sangbuch nur eine relativ beschrinkte Kategorie Marienlieder. Das alt-
niederldndische «Es war eine Jungfrau auserwihlt» ist eine Ballade nach
der Verkﬁndigungsgeschichtezo. Ein anderes altniederlédndisches Lied
hat etwas mehr devotionalen Charakter: Es besingt Maria mit Wortern
wie «Quelle», «Mutter», «Jungfrau», «Blume der Gnade», «Edel-
stein»”'. Gleiche Bilder werden vom Dominikanerprior Henk Jongerius
(Huissen) in einem moderneren Kontext verwendet. Hier stehen auf
Maria bezogene Bilder wie «Tempel», «Rose» und «Blume» im Dienst
einer etwas mehr zeitgendssischen und kritischen Weltanschauung: Das
Licht (Christus) wird den Armen erleuchten, Frieden stiften, die Welt zu
einem «weltweiten Zuhause» machen®. Aus derselben Zeit stammt das
in klassischem Stil geschriebene Lied aus der Utrechter, teilweise mit
dem Dom verbundenen okumenischen Nikolakommunitit. Hier wird
Maria geehrt wegen der «Grosse deiner Treue», als «Braut Gottes»,
«Frau voller Schmerzen», «reine Jungfrau» und eben als «durch Gott
erhoben zum Ursprung des Lebens». Als «Mutter des gottlichen Wor-

¥ Aa.0., Nr. 368.

' Von den Weihnachtsliedern ist vor allem «Es ist ein Ros entsprungen» zu
nennen, das Maria beschreibt als Morgenrote, aus der das Licht geboren wird; vgl.
a.a.0., Nr. 578.

** A.a.0., Nr. 691.

*' A.a.0., Nr. 689.

* A.a.0., Nr. 692.



Mattijs Ploeger

g . .. e 23 . . . .
tes» 1st sie «auserwihlt iiber allen»™. Schliesslich gehért auch eine
" . . . . . 24
Liedfassung des Ave Maria zu dieser Reihe Marienlieder™".

7. Zusammenfassung

Das Ergebnis dieser bescheidenen Untersuchung lésst sich folgender-
massen zusammenfassen. Im Allgemeinen kann man sagen, dass die
Stellung Marias in der niederldandischen altkatholischen Liturgie be-
scheiden bis sehr bescheiden ist, dass Maria aber trotzdem mehr oder
weniger prdsent ist und dass diese Pridsenz, wenn man sie systematisch
analysiert, mehrere klassische Aspekte der Mariologie aufweist.

(a)

(b)

(c)

(d)

Primir ist, nach der Schrift und dem klassischen Credo, die jung-
frauliche Mutterschaft des Herrn oder die Gottesmutterschaft. In
den meisten Texten hat diese Mutterschaft, obwohl immer auf
Christus gerichtet, auch zur Folge, dass Maria in besonderer Weise
geehrt wird (gesegnet/gepriesen, auserwihlt).

Ein immer wiederkehrender Befund ist, dass Maria als Anfiihrerin
der Heiligen, als prima inter pares der irdischen und himmlischen
Gemeinschaft der Heiligen (der Kirche) betrachtet wird. In den
meisten Fillen kommt das darin zum Ausdruck, dass — in Kombi-
nation mit einer Wendung wie «und alle Heiligen» — nur ihr Name
genannt wird oder dass sie — in einer Reihe von Heiligen — als Erste
genannt wird.

Der «Ehrenprimat», den Maria inmitten der Gemeinschaft der Hei-
ligen innehat, kommt in besonderer Weise darin zum Ausdruck,
dass ihr Heimgang zu Gott im Moment ihres Todes zu einer Ver-
herrlichung gefiihrt hat, die zwar nicht unterschieden ist von der
Verherrlichung der iibrigen Christen. aber doch — oder: genau des-
halb — als Bild der Verherrlichung aller Christen und Vollendung
aller Dinge gelten kann.

Die Moglichkeit der Bitte der in der Liturgie versammelten Ge-
meinde an Maria um ihre Fiirsprache bei Gott oder bei Christus
wird von den liturgischen Biichern offenbar als eine Selbstver-
standlichkeit betrachtet und relativ oft wahrgenommen.

> A.a.0., Nr. 693.

2

154

A.a.0O., Nr. 690.



Maria in der niederldndischen altkatholischen Liturgie

(e)

(f)

Die devotionale Zuwendung zu Maria ist nicht charakteristisch fiir
die hier untersuchte Liturgie, ist aber auch nicht ganz abwesend.
Vor allem in den Gesénge (Antiphonen, Weihnachtssequenz, Ma-
rienhymnus, Marienlieder) wird Maria mehrfach geehrt mit Titel,
die entweder auf ihre jungfrduliche Gottesmutterschaft («Stern»,
«Morgenrote», «Tempel», «Rose») oder auf ihre Verherrlichung
(«Ko6nigin des Himmels») hinweisen.

Der Gedanke, dass Maria die Mutter der Glaubigen ist, fand sich in
den untersuchten liturgischen Biichern nur einmal. Dabei kann man
fiir eine theologische Bewertung das Schwerpunkt entweder auf
das Auftauchen dieses Bildes oder auf das nur einmalige Auftau-
chen legen.

Die Elemente dieser Zusammenfassung sind systematisch so zu ordnen,
dass das primére Faktum der Gottesmutterschaft zur Stellung Marias als
Erste der Heiligen leitet, welche Stellung sodann ihren Glanz bekommt

m

Bilde des verherrlichten Menschen, dem Zeichen der Hoffnung, dem

Ziel der pilgernden Kirche. In all dem bleibt Maria Mensch, ist aber auf
der menschlichen Seite Konigin des Himmels. So ist die aus der heuti-
gen niederldndischen altkatholischen lex orandi abzuleitende mariale lex
credendi mit den drei Begriffen «Mutter des Herrn», «Erste der Heili-
gen» und «Bild unserer Hoffnung» zusammenzufassen.

Mattijs Ploeger (geb. 1970 in Westervoort/NL), Studium der Theologie
in Leiden, Utrecht und Cambridge, Priester des Bistums Haarlem der
Altkatholischen Kirche der Niederlanden, zurzeit Pfarrer von Kromme-
nie-Zaandam und Assistent am Altkatholischen Seminar (Universitdt
Utrecht), wo er an einer Dissertation iiber liturgische Ekklesiologie in
okumenischer Perspektive arbeitet.

Adresse: Noorderhoofdstraat 131, NL-1561 AT Krommenie

155



Mattijs Ploeger

English Summary

Although Marian devotion is not a typical characteristic of the spiritua-
lity of the present-day Old Catholic Church of the Netherlands, the lit-
urgy of this Church contains a number of references to St Mary in its
prayers, readings, hymns, and antiphons, particularly on the feast days
dedicated to her. An analysis of these Marian references in the Dutch
Old Catholic lex orandi brings to light a Dutch Old Catholic lex cre-
dendi concerning Mary, which includes the following aspects. As the
mother of Jesus Christ, the Word Incarnate, St Mary is the «Mother of
the Lord» or the «Mother of God». Thanks to this special honour, she is
regarded to be the most prominent among the saints. She gained heav-
enly glory at the moment of her death (whether or not in a physical way
1s not specified), which makes her the image of the hope of glory for
every Christian, the Church, and all creation. The texts regularly include
prayers for her intercession. The overall style of the Marian references is
sober, although a more devotional approach is not entirely absent, par-
ticularly in the hymns. The mariology flowing from these liturgical
sources can be summarized under the headings «Mother of the Lord»,
«first among the saints», and «image of our hope».

156



	Mutter des Herrn, erste der Heiligen, Bild unserer Hoffnung : Maria in der niederländischen altkatholischen Liturgie

