
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 95 (2005)

Heft: 3

Artikel: Mutter des Herrn, erste der Heiligen, Bild unserer Hoffnung : Maria in
der niederländischen altkatholischen Liturgie

Autor: Ploeger, Mattijs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404990

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404990
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mutter des Herrn, Erste der Heiligen,
Bild unserer Hoffnung
Maria in der niederländischen altkatholischen Liturgie

Mattijs Ploeger

«Die gewöhnliche Zurückhaltung und die gelegentliche Abneigung in

Bezug auf die Verehrung Marias in der altkatholischen Kirche kommt in
diesem Stadium ihrer historischen Entwicklung noch keineswegs in
Frage», schreibt Koenraad Ouwens in seiner Dissertation im Blick auf
Marienlieder im Buch Missen en Gezangen von 1745, eine der Quellen
des niederländischen altkatholischen Liedgutes1. Tatsächlich erscheint
der Gedanke, eine Marienverehrung sei nicht altkatholisch, aus der

jüngeren Vergangenheit zu stammen, wenn man die Gesangbücher der

(Vorläufer der) Cleresie und der altkatholischen Kirche aus dem
siebzehnten bis zum zwanzigsten Jahrhundert zum Massstab nimmt. Sätze

wie «Nun sei gegrüsst, Maria süss»' und «Unübertrefflich, ja, unbegreif-
lieh ist Maria's ewige Ehre» wurden in jenen Jahrhunderten in
verschiedenen Varianten von Altkatholiken gesungen. Wie es dazu
gekommen ist, dass in der heutigen altkatholische Kirche, zuletzt auch in
den Niederlanden, Maria weder als Bild noch als Person eine wesentliche

Rolle spielt, ist eine interessante Frage. Ihre Antwort ist wahrscheinlich

nicht nur in Richtung einer Überreaktion zu den
römischkatholischen Marienandachten und Mariendogmen zu suchen, sondern
könnte auch etwas zu tun haben mit der Tendenz, die Glaubenserfahrung

mehr an einem allgemeinem Gottesbild und an der Person Jesu als

Vorbild orientiert sein zu lassen als am Ganzen des katholischen Glaubens,

in dem die verschiedene Elemente (in diesem Fall z.B. Inkarna-

1 Koenraad Ouwens. Het Stukjesboek. Missen en Gezangen 1745-1803. De
basis van het oud-katholieke kerklied in Nederland (Publicatieserie Stichting Oud-
Katholiek Seminarie 28), Amersfoort (Stichting Oud-Katholiek Seminarie) 1996.
412.

" Nr. 122 aus dem Katholiek Gezangboek ten dienste van de Oud-Katholieke
Kerk van Nederland, Rotterdam ' 1912 und :1922. Zu diesem Gesangbuch vgl.
Ouwens (wie Anm. 1), 171-180.

3 Nr. 212 aus dem Gezangboek ten dienste van de Oud-Katholieke Kerk van
Nederland. ' 1942 und 21958. Dazu Ouwens (wie Anm. 1), 186-193. Dieses Lied ist,
mit vielen Varianten, zurückzuführen auf das Stukjesboek von 1745.

IKZ 95 (2005) Seiten 145-156 145



Mattijs Ploeger

tion, Ekklesiologie, Eschatologie und Maria) durch innere Zusammenhänge

miteinander unlösbar verbunden sind.

Wer die Liturgie der altkatholischen Kirche der Niederlande
regelmässig mitfeiert - und als Pfarrer tue ich das -, kommt dennoch mehr
oder weniger mit Maria in Kontakt. In einigen Eucharistiegebeten, in

einigen Litaneien und Gesängen, und vor allem in den Texten der als

Hochfeste bezeichneten Tage Maria Entschlafen (15. August) und Maria
Geburt (8. September) - das Hochfest der Verkündigung des Herrn
(25. März, ein Herrenfest) wird fast nie gefeiert, weil es in der Fastenoder

Osterzeit nicht am Sonntag gefeiert bzw. auf einen Sonntag verlegt
werden kann4 - wird eine Linie altkatholischer Mariologie sichtbar.

In diesem Artikel werde ich versuchen, das Prinzip lex orandi lex
credendi auf die Mariologie anzuwenden. Ich beschränke mich auf die

heutigen liturgischen Bücher (Gesangbuch und Mess- und Gebetbuch)
der Altkatholischen Kirche der Niederlanden. In welcher Weise tritt
Maria uns in den Texten dieser Bücher entgegen? Es wäre interessant,
diese Untersuchung auf einer internationalen altkatholischen Ebene
fortzusetzen und mit Aussagen altkatholischer Theologen und ökumenischer

Dialogtexte in Verbindung zu bringen. Was ich hier jetzt präsentiere,

kann nicht mehr sein als eine Vor- und Teilstudie für eine solche
«Suche nach der altkatholischen Maria».

1. Maria in der wöchentlichen Eucharistiefeier

Die eine altkatholische Liturgie feiernde Gemeinde wird Maria in der -
in den meisten Fällen wöchentlichen - Eucharistiefeier ein paar Mal
begegnen. Zuerst einmal im Schuldbekenntnis, jedenfalls wenn die
klassische, erst vom Priester und danach von der Gemeinde gesprochene
Form benützt wird; in der gemeinsam gesprochenen Form wird Maria
nicht erwähnt. Maria wird im klassischen Schuldbekenntnis genannt als

Mitglied der Gemeinschaft der Heiligen. Weil nur sie namentlich
genannt wird - «(...) die heilige Jungfrau Maria, alle Heiligen (...)» -, darf

4 Das neue schweizerische altkatholische Liturgiebuch weist zu Recht darauf
hin. dass im neueren liturgischen Jahr der vierte Adventssonntag als eine Art Ersatz
für das nichtbegangene Hochfest der Verkündigung betrachtet werden kann; vgl.
Gebet- und Gesangbuch der Christkatholischen Kirche der Schweiz, Basel
(Christkatholischer Schriftenverlag) o.J. [2004]. 189. 492.

146



Maria in der niederländischen altkatholischen Liturgie

man wohl sagen, dass sie hier als Erste unter den Heiligen erscheint. Der
Kontext ist eine Bitte um Fürsprache. Sowohl die Irdischen wie die
Himmlischen werden gebeten, bei Gott für die Sünder Fürsprache einzulegen'

Das zweite Mal, an dem die altkatholische Gemeinde Maria begegnet,

ist natürlich im Nizäno-Konstantinopolitanischen Glaubensbekenntnis.

Bevor die Gemeinde mit einer Kopfneigung die Inkarnation
und den inkarnierten Herrn bekennt und ehrt, singt (oder spricht) sie,
dass diese Inkarnation «durch den heiligen Geist aus der Jungfrau Maria»

geschah. Offenbar hat Maria etwas mit einem Ereignis zu tun, für
das man den Kopf neigt. Hier verkündet die verbale und körperliche
Liturgie die Menschwerdung Gottes als ein zentrales Ereignis, mit dem
Maria in unmittelbarer Verbindung steht6.

Ob Maria in der eucharistischen Liturgie noch ein drittes Mal
auftaucht, ist davon abhängig, welches eucharistische Gebet gewählt wird.
Im klassischen Canon Romanus (Eucharistiegebet 1) figuriert Maria, wie
im Schuldbekenntnis, als Erste der Heiligen, von denen hier zusätzlich
noch einige Apostel und andere namentlich genannt werden. Die Kirche
«gedenkt in Erfurcht Marias, der Jungfrau, die bei Dir [Gott]
verherrlicht ist als Mutter Christi, unseres Gottes und Herrn». In diesen
Worten wird ihre Gottesmutterschaft und ihre Verherrlichung angesprochen.

Ohne Erwähnung anderer Heiligen - die Möglichkeit der Einfügung

des Patrons oder des Heiligen des Tages ausgenommen - erscheint
Maria gleichfalls als Anführerin der himmlischen Schar in fünf anderen

Eucharistiegebeten, entweder im Kontext der Communio, in der die
Eucharistie gefeiert und die Danksagung vollzogen wird (2. 3, 8, 9), oder
des eschatologischen Weges zur Vollendung, auf dem die irdische
Gemeinde und die Heiligen sich in unterschiedlichen Stadien befinden (4)7.

Zusammenfassend kann man sagen, dass die niederländische
altkatholische Sonntagsliturgie schon ausserhalb der Marienfeste einige
wichtige Indikatoren für die Stellung Marias in der altkatholischen
Glaubenslehre und -erfahrung bietet. Das Wichtigste ist vielleicht schon

dies, dass sie da ist. Nicht zentral, aber trotzdem anwesend. Und wie ist
sie da - als jungfräuliche Mutter des Herrn Jesus Christus, des inkarnier-

3 Kerkboek van de Oud-Katholieke Kerk van Nederland, Baarn (Gooi en Sticht)
1993,414.

6 A.a.O., 419.
7

A.a.O., 427 (1), 434 (2), 438 (3), 441 (4), 457 (8), 461 (9).

147



Matty's Ploeger

ten Gottes, als Verherrlichte, als Erste unter den Heiligen, mit denen die

Gemeinde auf Erden Gebetsgemeinschaft hat und mit denen die irdische
Gemeinde in der himmlischen Herrlichkeit zusammengebracht zu werden

hofft.

2. Verkündigung des Herrn

Wenn wir uns jetzt zu den marialen Festen wenden, ist es angemessen,
zuerst das Fest zu betrachten, das in der heutigen Liturgie nicht mehr als

Marienfest, sondern als Herrenfest gilt, aber trotzdem - oder soll man

sagen: genau darum - eigentlich zugleich das zentrale Marienfest ist
oder sein sollte, weil es hier ja um die Feier dessen geht, was überhaupt
die besondere Stellung Marias begründet: die Menschwerdung Gottes in
Jesus Christus, in der Maria ihre Rolle als Gottesmutter hat. Wenn das

Hochfest vom 25. März gefeiert würde, könnte die Gemeinde folgendes
über Maria erfahren.

Die Liturgie fängt - eigentlich merkwürdig bei einem Herrenfest -
mit einer Begrüssung von Maria an: «Sei gegrüsst. heilige Mutter, du

hast den König geboren, der die Erde und den Himmel in alle Ewigkeit
regieren wird.» Das Tagesgebet erwähnt, dass die prophetische Vorhersage

über das Kommen des Messias «in der Jungfrau Maria» erfüllt
worden ist. Das Gabengebet sagt gleichfalls, dass Christus «in der Jungfrau

Maria Mensch geworden ist». Ein Theologe kann über die Bedeutung

der Präposition «in» spekulieren; sie wird hier aber kaum eine

andere Bedeutung (etwa «durch» oder «unter Mitwirkung von») haben

als die lokative. In den Schriftlesungen dieses Hochfestes kommt dem

Wort Jesajas (7,14) eine mariale Deutung zu: «Siehe, eine Jungfrau ist

schwanger und wird einen Sohn gebären, den wird sie nennen Immanuel».

Daneben wird natürlich die Verkündigungsgeschichte gelesen

(Lk 1,26-38). Für die lex credendi hat diese Lesung wohl vor allem eine

christologische Bedeutung - die jungfräuliche Zeugung des Herrn - und

eine mariologische Bedeutung - das fiat der cincillà Domini.

8 A.a.O., 260-261.

148



Maria in der niederländischen altkatholischen Liturgie

3. Maria Geburt

Der ebenfalls als Hochfest bezeichnete Tag der Geburt Marias (8.
September) fängt mit demselben Introitus an: «Salve, sancta parens». Diesmal

erwähnt das Tagesgebet Maria als von Gott «auserwählt, um die

Mutter dessen zu werden, der die ganze Schöpfung erlöst hat». Der
Gedanke, dass die Geburt ihres besonderen Kindes auch sie selbst zu
einer besonderen Stellung erhoben hat, spricht schon aus diesem Tagesgebet,

aber noch mehr aus dem Gabengebet, das sagt, dass Christus,
durch seine Geburt aus der Jungfrau, seine Mutter «geheiligt hat». In der
Präfation wird das noch mal unterstrichen: «Du [Gott] hast sie hoch
erhoben zur Mutter deines Sohnes und unseres Erlösers.»

Als Tageslesungen sind zu hören der auch im Advent gelesene Text
von Micha über Bethlehem und die Zeit, in der «die, welche gebären
soll, geboren hat» (5,2), und das Evangelium vom Besuch Marias bei
Elisabeth (Lk 1,39^-5) mit seinem «Benedicta tu in mulieribus». Auch
aus der Johannesoffenbarung wird gelesen, und zwar das Stück vom
himmlischen Jerusalem (21,1-7), das in diesen marialen Kontext wohl
auf die Parallele zwischen der Jungfrau Sion und der Jungfrau Maria,
den beiden Bräuten Gottes, hinweist (auch das vierte Eucharistiegebet
stellt diese Verbindung her) und vielleicht auch ein ekklesiologisches
Verständnis von Maria ermöglicht, wie es zum Beispiel die Kirehenkonstitiition

des zweiten Vatikanischen Konzils, Lumen Gentium (Nr. 52-
69), entfaltet hat9.

4. Maria Entschlafen

Das Hochfest vom 15. August, das wohl nicht zufällig in allen
niederländischen altkatholischen Mess-, Gesang- und Gebetbüchern vor 1950
den Titel «Maria Himmelfahrt» getragen hat, jetzt aber als Tag ihres
«Entschlafens» begangen wird, fügt dem bisherigen Befund einige

A.a.O., 289-290. Die Votivmesse «Zur Ehre der heiligen Jungfrau Maria»
(a.a.O., 351-352) ist zusammengestellt aus Gesängen und Gebeten, die fast
übereinstimmen mit denen, die entweder am 25.3. oder am 8.9. benützt werden. Das
Evangelium aus Lk. 11,27-28. dessen Schlussvers man entweder mit «Nein» oder mit
«Ja» anfangen lassen kann, ist in diesen Kontext wohl auf letzter Weise zu verstehen.

149



Mattijs Ploeger

wichtige mariale Gedanken bei. Ich übergehe den Introitus, der wieder
der gleiche ist. Das Tagesgebet sagt kernig: «Gott, Du hast die gesegnete

Jungfrau Maria zu Dir hinauf gelangen lassen.» Dann folgt die Bitte,
dass die irdische Gemeinde einst «mit ihr Anteil haben darf in der
Herrlichkeit deines Reiches, das kein Ende hat». Dieselbe Bitte kommt im
Gebet nach der Kommunion zum Ausdruck: «Lass auch uns [das heisst:
wie jetzt schon Maria] aufgehen zur Herrlichkeit seiner [Christi]
Auferstehung.» Der Gedanke ist offenbar, dass Maria bei ihrem Entschlafen
in die göttliche Herrlichkeit aufgenommen worden ist.

Damit ist einerseits nicht gesagt, was das römisch-katholische Dogma

von 1950 sagt, nämlich dass sie in dem Moment ihres Sterbens «mit
Leib und Seele» in die göttliche Herrlichkeit aufgenommen worden ist.
Andererseits wird aber schon von ihrer «Aufnahme» - bei Gott, in die
Herrlichkeit - gesprochen, wobei über deren Leiblichkeit überhaupt
nichts gesagt wird (das heisst, sie wird weder bejaht noch verneint).
Zudem wird auf der Ebene der theologisch-liturgisch-pastoralen
Verwendung nicht viel anderes gesagt, als das, was die römisch-katholische
Theologie und Liturgie sagt, nämlich dass diese Verherrlichung Marias
ein Bild unserer zukünftigen Verherrlichung ist und dass Maria damit
das Bild unserer Hoffnung, das Hochfest das Fest unserer Hoffnung,
ist10. Die Präfation der niederländischen altkatholischen Liturgie sagt
das ebenso hymnisch wie deutlich:

«Denn heute ist die Jungfrau Maria,
die Mutter unseres Erlösers,
aus dieser Welt geschieden,
um in Deine Herrlichkeit aufgenommen zu werden.

Sie ist das Bild der Vollendung aller irdischen Dinge,
der Hoffnung, die uns am Leben erhält:
die Erwartung glückseliges Sterben und Auferstehen
mit Christus, unserem Herrn.»

In dieser Liturgie wird Maria präsentiert als diejenige, die schon des

endzeitlichen Heils teilhaftig und so das Bild unserer Hoffnung ist. Dass
damit nicht etwas gemeint ist, was sie von anderen Menschen abhebt -
abgesehen von ihre Auserwählung zur Mutter Gottes und vom Umstand,
dass sie schon Anteil hat an dem, was wir erst in Zukunft erlangen werden

-, wird im Gabengebet klar gemacht: «Sie ging den Weg aller Men-

10 Siehe den Katechismus der Katholischen Kirche (1993), Nr. 966, 967, 974,
und die römisch-katholische Liturgie des Hochfestes vom 15. August.

150



Maria in der niederländischen altkatholischen Liturgie

sehen und wurde, wie alles, was lebt, von dieser Erde geschieden, um in
dein Reich aufgenommen zu werden.» Maria ist die Erste unter den

Heiligen, aber nicht die Einzige; sie ist Prototyp von «allem, was lebt».
Um eine beliebte altkatholische Terminologie zu benützen: Sie ist prima
inter pares, sie hat den «Ehrenprimat» in der Gemeinschaft der Heiligen,

der Kirche inne.

Unter den Schriftlesungen sucht man die vor allem in der
Ikonographie vielfach benützte Erzählung von der «Frau, mit der Sonne
bekleidet, und der Mond unter ihren Füssen und auf ihrem Haupt eine
Krone von zwölf Sternen» (Off 12,1) vergebens. Stattdessen wird eine

Selbstbeschreibung der weiblich personifizierten «Weisheit» gelesen
(Sir 24,7-8.10-15). Das Epistelfragment aus dem 15. Kapitel der
1. Korintherbriefs, das von der Auferstehung handelt, unterstreicht die

Hoffnung als Thema dieses Hochfestes. Als Evangelium wird das

Magnificat gelesen (Lk 1,46-55)".

5. Antiphonen und Litaneien

Das Kerkboek (Mess- und Gebetbuch) und das Gezangboek (Gesangbuch)

enthalten einige mariale Antiphonen, die auch etwas zur Suche
nach einem altkatholischen Bild von Maria (lex credendi) beizutragen
haben, wie es aus den liturgischen Texten (lex orandi) hervortritt. Sie

preisen Maria als «gesegnet» bzw. «gepriesen» und als

«gesegnet/gepriesen in Ewigkeit», weil sie «die Frucht des Lebens» getragen
hat Das Ave Maria wendet sich an Maria, die «Gesegnete unter den

Frauen», die «Mutter Gottes», mit der Bitte, dass sie «für uns Sünder»

Fürsprecherin sein werde «jetzt und in der Stunde unseres Todes»13. Das
österliche Regina caeli ist in der niederländischen Übersetzung zum
«O Mutter des Herrn» geworden. Auch diese Antiphon richtet sich an
Maria und bittet um ihre Fürsprache; sie ist aber vor allem ein Lied der
Freude über die Auferstehung dessen, «den du in deinem Schoss getragen

hast»14.

12 A.a.O., 1021.
13

Gezangboek van de Oud-Katholieke Kerk van Nederland. Hilversum (Gooi en

Sticht) 1990. Nr. 484.
14 A.a.O., Nr. 486.

151



Mattijs Ploeger

Aus der Veränderung von «Regina caeli» in «Mutter des Herrn» ist
aber nicht zu schliessen, dass die altkatholische Kirche sich von jener
Terminologie abgrenzen will, die Maria als «Königin des Himmels»
beschreibt. Die Antiphon Ave regina caelorum ist nämlich unverändert
übersetzt, und das bedeutet, dass Maria die Titel «des Himmels Fürstin»
und «der Engel Königin» zugelegt werden. Diese Antiphon drückt auch
die Auserwählung Maria kurz und klar aus: «Aus dir. über allen
auserwählt, ist der Herr geboren». Ein altkatholischer Theologe wird die

Bezeichnung «Königin des Himmels» wohl nur so verstehen wollen, dass

damit ihre Ehrenstellung inmitten der himmlischen Chöre, nicht aber ein
Mitherrschen mit Christus dem König ausgedrückt ist

Inzwischen ist es nur eine Bestätigung des schon Erwähnten, wenn
einige Litaneien, wenn sie die Heiligen anrufen oder Gott mit den Heiligen

anrufen, an erster Stelle Maria nennen. Es stimmt überein mit der

Stellung Marias als Erster der Heiligen, der wie schon einige Male auf
die Spur gekommen sind

6. Lieder

Die letzte zu beschreibende Kategorie ist die der Hymnen, Sequenzen
und anderen Lieder. Schöne mariale Bildsprache ist zu finden in der
mittelalterlichen Weihnachtssequenz Laetabundus. Sie beschreibt die
Geburt Christi aus Maria wie die Entstehung der Sonne aus einem Stern.

Die Sonne (Christus) wird nie mehr untergehen, aber auch der Stern

(Maria) wird immer strahlen. Das Strahlen des Sternes (Maria) wird
interpretiert als das Hervorbringen des Lichtes (Christus). Die Jungfräulichkeit

Maria wird bildlich so umschrieben, dass der Stern, obwohl er
das Licht hervorbringt, nicht weniger strahlt. Man kann also diese

Sequenz als Bestätigung der immerwährenden Jungfräulichkeit Marias
interpretieren, aber daneben auch als Hinweis zum nicht zentralen, aber
doch bleibenden Platz von Maria im christlichen Glauben17.

Der ebenfalls mittelalterliche Hymnus Ave maris stella fängt mit
dem gleichen Bild des Sternes an. Die Gedanke, dass Maria eine «Navi-

15
Gezangboek, Nr. 485.
A.a.O.. Nr. 482 (Allerheiligenlitanei, mit den Heiligen an Gott gerichtet).

Nr. 483 (Allerheiligenlitanei, an die Heiligen gerichtet). Nr. 490 (Laudes regine).

\5:



Maria in der niederländischen altkatholischen Liturgie

gationsfunktion» für die irdischen Christen hat, gibt ihr nicht notwendigerweise

die Stellung einer co-redemptrix, wohl aber einer zuverlässigen

Leiterin, die uns auf Christus hinweist (zum Beispiel nach dem

Muster von Joh 2,5). Ein neues Bild in diesem Lied ist die Bitte an Maria:

«Sei auch unsere Mutter.» In diesem Lied geschieht die Ausweitung
der Mutterschaft Marias von Jesus auf alle Christen nicht anhand des

viel benutzten Wortes, das Jesus vom Kreuz an Johannes richtet
(Joh 19,27), sondern mit dem Gedanken «Jesus, unser Bruder, ist aus dir
geboren». In der heutigen niederländischen altkatholischen Liturgie ist
dieses Lied, meines Wissens, der einzige Beleg für Marias Mutterschaft
aller Gläubigen

Abgesehen von dieser Sequenz und diesem Hymnus wie auch von
einigen Weihnachtsliedern, die auf Maria Bezug nehmen hat das

Gesangbuch nur eine relativ beschränkte Kategorie Marienlieder. Das

altniederländische «Es war eine Jungfrau auserwählt» ist eine Ballade nach

der Verkündigungsgeschichte20. Ein anderes altniederländisches Lied
hat etwas mehr devotionalen Charakter: Es besingt Maria mit Wörtern
wie «Quelle», «Mutter», «Jungfrau», «Blume der Gnade»,
«Edelstein»21. Gleiche Bilder werden vom Dominikanerprior Henk Jongerius
(Huissen) in einem moderneren Kontext verwendet. Hier stehen auf
Maria bezogene Bilder wie «Tempel», «Rose» und «Blume» im Dienst
einer etwas mehr zeitgenössischen und kritischen Weltanschauung: Das

Licht (Christus) wird den Armen erleuchten, Frieden stiften, die Welt zu
einem «weltweiten Zuhause» machen". Aus derselben Zeit stammt das

in klassischem Stil geschriebene Lied aus der Utrechter, teilweise mit
dem Dom verbundenen ökumenischen Nikolakommunität. Hier wird
Maria geehrt wegen der «Grösse deiner Treue», als «Braut Gottes»,
«Frau voller Schmerzen», «reine Jungfrau» und eben als «durch Gott
erhoben zum Ursprung des Lebens». Als «Mutter des göttlichen Wor-

18 A.a.O.. Nr. 368.
19 Von den Weihnachtsliedern ist vor allem «Es ist ein Ros entsprungen» zu

nennen, das Maria beschreibt als Morgenröte, aus der das Licht geboren wird: vgl.
a.a.O., Nr. 578.

:u A.a.O. Nr. 691
!1 A.a.O. Nr. 689
-1 A.a.O. Nr. 692.

153



Mattijs Ploeger

tes» ist sie «auserwählt über allen»". Schliesslich gehört auch eine

Liedfassung des Ave Maria zu dieser Reihe Marienlieder""4.

7. Zusammenfassung

Das Ergebnis dieser bescheidenen Untersuchung lässt sich folgender-
massen zusammenfassen. Im Allgemeinen kann man sagen, dass die
Stellung Marias in der niederländischen altkatholischen Liturgie
bescheiden bis sehr bescheiden ist, dass Maria aber trotzdem mehr oder
weniger präsent ist und dass diese Präsenz, wenn man sie systematisch
analysiert, mehrere klassische Aspekte der Mariologie aufweist.

(a) Primär ist, nach der Schrift und dem klassischen Credo, die jung¬
fräuliche Mutterschaft des Herrn oder die Gottesmutterschaft. In
den meisten Texten hat diese Mutterschaft, obwohl immer auf
Christus gerichtet, auch zur Folge, dass Maria in besonderer Weise
geehrt wird (gesegnet/gepriesen, auserwählt).

(b) Ein immer wiederkehrender Befund ist, dass Maria als Anführerin
der Heiligen, als prima inter pares der irdischen und himmlischen
Gemeinschaft der Heiligen (der Kirche) betrachtet wird. In den
meisten Fällen kommt das darin zum Ausdruck, dass - in Kombination

mit einer Wendung wie «und alle Heiligen» - nur ihr Name

genannt wird oder dass sie - in einer Reihe von Heiligen - als Erste

genannt wird.
(c) Der «Ehrenprimat», den Maria inmitten der Gemeinschaft der Hei¬

ligen innehat, kommt in besonderer Weise darin zum Ausdruck,
dass ihr Heimgang zu Gott im Moment ihres Todes zu einer
Verherrlichung geführt hat, die zwar nicht unterschieden ist von der

Verherrlichung der übrigen Christen, aber doch - oder: genau
deshalb - als Bild der Verherrlichung aller Christen und Vollendung
aller Dinge gelten kann.

(d) Die Möglichkeit der Bitte der in der Liturgie versammelten Ge¬

meinde an Maria um ihre Fürsprache bei Gott oder bei Christus
wird von den liturgischen Büchern offenbar als eine
Selbstverständlichkeit betrachtet und relativ oft wahrgenommen.

A.a.O., Nr. 693.

A.a.O., Nr. 690.

154



Maria in der niederländischen altkatholischen Liturgie

(e) Die devotionale Zuwendung zu Maria ist nicht charakteristisch für
die hier untersuchte Liturgie, ist aber auch nicht ganz abwesend.

Vor allem in den Gesänge (Antiphonen, Weihnachtssequenz,
Marienhymnus, Marienlieder) wird Maria mehrfach geehrt mit Titel,
die entweder auf ihre jungfräuliche Gottesmutterschaft («Stern»,
«Morgenröte», «Tempel», «Rose») oder auf ihre Verherrlichung
(«Königin des Himmels») hinweisen.

(f) Der Gedanke, dass Maria die Mutter der Gläubigen ist, fand sich in
den untersuchten liturgischen Büchern nur einmal. Dabei kann man
für eine theologische Bewertung das Schwerpunkt entweder auf
das Auftauchen dieses Bildes oder auf das nur einmalige Auftauchen

legen.

Die Elemente dieser Zusammenfassung sind systematisch so zu ordnen,
dass das primäre Faktum der Gottesmutterschaft zur Stellung Marias als

Erste der Heiligen leitet, welche Stellung sodann ihren Glanz bekommt
im Bilde des verherrlichten Menschen, dem Zeichen der Hoffnung, dem
Ziel der pilgernden Kirche. In all dem bleibt Maria Mensch, ist aber auf
der menschlichen Seite Königin des Himmels. So ist die aus der heutigen

niederländischen altkatholischen lex orandi abzuleitende mariale lex
credendi mit den drei Begriffen «Mutter des Herrn», «Erste der Heiligen»

und «Bild unserer Hoffnung» zusammenzufassen.

Mattijs Ploeger (geb. 1970 in Westervoort/NL), Studium der Theologie
in Leiden, Utrecht und Cambridge, Priester des Bistums Haarlem der
Altkatholischen Kirche der Niederlanden, zurzeit Pfarrer von Kromme-
nie-Zaandam und Assistent am Altkatholischen Seminar (Universität
Utrecht), wo er an einer Dissertation über liturgische Ekklesiologie in
ökumenischer Perspektive arbeitet.

Adresse: Noorderhoofdstraat 131, NL-1561 AT Krommenie

155



Mattijs Ploeger

English Summary

Although Marian devotion is not a typical characteristic of the spirituality

of the present-day Old Catholic Church of the Netherlands, the

liturgy of this Church contains a number of references to St Mary in its

prayers, readings, hymns, and antiphons, particularly on the feast days
dedicated to her. An analysis of these Marian references in the Dutch
Old Catholic lex orandi brings to light a Dutch Old Catholic lex
credendi concerning Mary, which includes the following aspects. As the
mother of Jesus Christ, the Word Incarnate, St Mary is the «Mother of
the Lord» or the «Mother of God». Thanks to this special honour, she is

regarded to be the most prominent among the saints. She gained heavenly

glory at the moment of her death (whether or not in a physical way
is not specified), which makes her the image of the hope of glory for
every Christian, the Church, and all creation. The texts regularly include

prayers for her intercession. The overall style of the Marian references is

sober, although a more devotional approach is not entirely absent,
particularly in the hymns. The mariology flowing from these liturgical
sources can be summarized under the headings «Mother of the Lord»,
«first among the saints», and «image of our hope».

156


	Mutter des Herrn, erste der Heiligen, Bild unserer Hoffnung : Maria in der niederländischen altkatholischen Liturgie

