Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 95 (2005)

Heft: 2

Artikel: Vom Mantelchen und dem Wind : zur Frage einer altkatholischen
Theologie

Autor: Visser, Jan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404988

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404988
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Vom Mantelchen und dem Wind.
Zur Frage einer altkatholischen Theologie’!=

Jan Visser

Vor drei Jahren feierte das Alt-katholische Universititsseminar in Bonn
sein 100-jahriges Bestehen mit einer Festakademie zum Thema «Alt-
katholische Theologie, Bilanz und Perspektiven». Im Bericht tliber diese
Feier beriihrte mich die Frage, die Urs von Arx am Anfang seines dama-
ligen Beitrags stellte: «Gibt es eine alt-katholische Theologie?» In der
Weise, wie er seine Frage erlduterte, meinte ich einen Unterton von
Argwohn oder sogar Zweifel zu vernehmen, so als meinte er: Kann
iberhaupt von einer altkatholischen Theologie gesprochen werden? Das
wirkte auf mich wie eine Herausforderung, und ich entschloss mich,

* Im Rahmen des Dies Academicus der Universitit Bern verlieh die Christ-
katholische und Evangelische Theologische Fakultit der Universitit Bern am 4. De-
zember 2004 Prof. Dr. Jan Visser die Wiirde eines Doctor theologiae honoris causa.
Dem Jahresbericht der Universitdt zum Studienjahr 2003/04 ist die Laudatio und die
(an einer Stelle korrigierte) Biografie entnommen (S. 132 f.):

«Jan Visser, dem Theologen, der es in seiner Lehr- und Forschungstitigkeit
verstand, neue ekklesiologische und pastoralpsychologische Fragestellungen aus dem
Raum verschiedener christlicher Traditionen und der Humanwissenschaften auf-
zunehmen und fiir Zeugnis und Auftrag der Kirche in der heutigen Gesellschaft frucht-
bar zu machen, und der damit einen bedeutenden Beitrag zur Kldarung der Aufgabe
einer altkatholischen Theologie und ihres 0kumenischen Anliegens geleistet hat.»

«Jan Visser wurde am 20. Mirz 1931 in IJmuiden (Niederlande) geboren. Nach
seinen theologischen Studien am Altkatholischen Seminar in Amersfoort und an der
Christkatholisch-theologischen Fakultit in Bern, wo er 1965 promovierte, wirkte er
zunichst als Gemeindepfarrer. Danach lehrte er 1968-1976 systematische Theologie
am Altkatholischen Seminar (seit 1969 in Utrecht) und war zudem 1969-1974 Dozent
fiir Praktische Theologie an der Katholischen Universitit Nijmegen.

Er war 1974-1996 Hauptdozent fiir Pastoraltheologie und -psychologie an der
Theologischen Fakultit der Universitit Utrecht und leitete den sog. Pastoral-
psychologischen Lehrgang fiir Amtstrager(innen). Als 1975 vom Staat eine ausseror-
dentliche Professur fiir altkatholische Kirchenstruktur an der Theologischen Fakultét der
Universitdt Utrecht geschaffen wurde, war er von 1976-1996 deren erster Inhaber. Ihm
oblag es dabei auch, die Integration des vormals selbstandigen Altkatholischen Semi-
nars (gegriindet 1725) und seines Ausbildungsganges in die Theologische Fakultit der
Universitit Utrecht zu koordinieren, und er stand ihm 1984—1996 als Rektor vor.

IKZ 95 (2005) Seiten 73-94 73



Jan Visser

diese Frage in der Gastvorlesung aufzugreifen, die in Bern zu halten ich
eingeladen worden bin.

Bereits bei der Vorbereitung wurde mir klar, dass diese Frage nicht
in einem einzigen Beitrag umfassend zu behandeln ist. An dieser Stelle
mache ich deshalb einen ersten Schritt, in der Hoffnung, in Zukunft
weitere Schritte machen zu konnen, um ans Ziel einer altkatholischen
theologischen Pilgerfahrt zu kommen. Zuerst fasse ich kurz die von Urs
von Arx vertretene Position zusammen, danach werte ich sie aus und
gebe drittens meinen eigenen Ansatz zur Antwort.

1. Gibt es eine altkatholische Theologie?

Urs von Arx stellt in seinem in der deutschen Kirchenzeitung verdffent-
lichten Beitrag fest', dass da, wo man von alt-katholischer Theologie
sprechen konne, diese in der Regel in Beziechung zu den Zielsetzungen
der altkatholischen Kirche stehe. Dazu weist er auf die Magna Charta
der altkatholischen Kirchen, die Bischofserkldrung von 1889, hin, in der
die damaligen Bischofe der Niederlande, Deutschlands und der Schweiz

Jan Visser hat seine theologische Arbeit in multidisziplindrer Ausrichtung (sys-
tematische und praktische Theologie, Pastoralpsychologie) und mit hermeneutischer
Sensibilitiit geleistet, was auch seine Veroffentlichungen dokumentieren. Als Redakti-
onsmitglied in internationalen Fachzeitschriften fiir Praktische Theologie und als
Mitherausgeber von pastoralpsychologischen Sammelwerken forderte er den wissen-
schaftlichen Austausch in dieser Disziplin.

In alledem stellte er sich immer wieder auch seiner Kirche in verantwortungs-
vollen Funktionen zur Verfiigung — so war er 1973-2001 Kanonikus des Metropoli-
tankapitels Utrecht — und trug dabei massgeblich zur Profilierung ihres pastoralen
Auftrags bei. Dabei gelang ihm eine fruchtbare Aufnahme und Weiterfithrung alte-
rer altkatholischer ekklesiologischer Reflexion, die er mit Ansitzen aus anderen
kirchlichen und theologischen Traditionen so zu verbinden wusste, dass daraus neue
Einsichten fiir die fundamentalen 6kumenischen Zielsetzungen des Altkatholizismus
insgesamt erwuchsen.»

Im Zusammenhang mit der Ehrung hielt Jan Visser am 3. Dezember 2004 an der
Universitdt Bern eine Gastvorlesung, die hier in iiberarbeiteter Form wiedergegeben
wird. Vgl. auch Urs vON ARX, Ehrendoktorat fiir Prof. Dr. Jan Visser, Christkatholi-
sches Kirchenblatt 127 (2004), Nr. 25, S. 6. (Anm. d. Red.).

! URs VON ARX, Bilanz und Perspektiven. 100 Jahre Alt-Katholisches Seminar der
Universitdt Bonn, Christen heute. Zeitschrift der Alt-Katholiken fiir Christen heute
47 (2003) 30f.

74



Vom Mintelchen und dem Wind

zuniichst die Papstdogmen des Ersten Vatikanums ablehnen und danach
unter Punkt 7 folgendermassen fortfahren:

«Wir hoffen, dass es den Bemiihungen der Theologen gelingen wird, unter Fest-

ha_ltung an dem Glauben der ungeteilten Kirche, eine Ver.st‘zindi%ung tiber die

seit den Kirchenspaltungen entstandenen Differenzen zu erzielen.»

Hier zeichnet sich das Anliegen einer altkatholischen Theologie ab:
Einerseits bemiiht man sich, die kirchliche Sonderexistenz zu begriinden
und die eigene Identitdt anzugeben, anderseits war man der Meinung,
dass zu dieser Identitdt die Wiederherstellung der kirchlichen Einheit
aufgrund der Kontinuitdt mit der ungeteilten Kirche des ersten Jahrtau-
sends gehore. Dieses Streben nach Wiederherstellung der kirchlichen
Einheit definierte Bischof Urs Kiiry spiter als die «altkirchliche Oku-
mene». Von Arx greift weiter in die Geschichte zuriick, um das altka-
tholische Anliegen zu verstehen. Er zitiert Ignaz von Ddéllinger und sein
Schreiben an Pfarrer Widmann aus dem Jahr 1874, in dem er eine Art
Programm umschreibt’. Es gehe, so von Dollinger, um den Protest ge-
gen ein mit dem Ersten Vatikanum zum Sieg gelangtes Verstidndnis der
katholischen Kirche, was verbunden sei mit der Aufgabe einer Reform
der Kirche in Orientierung an der Alten, ungeteilten Kirche als kritisch-
regulativem Prinzip und mit einem Engagement fiir die Wiederherstel-
lung kirchlicher Gemeinschaft und Einheit. Wenn man von einer altka-
tholischen Theologie sprechen darf, tritt diese im dritten von Dollinger
formulierten Punkt hervor. Das bedeutet: Es ist die Lehre von der Kir-
che, mit der sich die altkatholische Theologie befasst. Dies wird im
Laufe der Zeit vor allem anhand der mit den Anglikanern und mit den
Orthodoxen gefiihrten Dialoge deutlich. Im ersten Fall beschrankt man
sich fiir die Wiederherstellung der kirchlichen Gemeinschaft auf Kurz-
formeln, mit denen man gegenseitig die Katholizitédt der jeweils anderen
Kirche anerkennt und Mitglieder der anderen Kirche zu den Sakramen-
ten zuldsst, ohne dass dabei alle lehrmissigen, liturgischen und from-
migkeitsmassigen Auffassungen anzuerkennen wiren. Dies geschieht in
der Uberzeugung, dass jede Kirche am Wesentlichen des Glaubens fest-

2 Fiir den authentischen Text der Erklirung siche URS VON ARX / MAJA WEYER-
MANN (Hg.), Statut der Internationalen Altkatholischen Bischofskonferenz (IBK).
Offizielle Ausgabe in fiinf Sprachen, Beiheft zu IKZ 91 (2001), 25-27.

3 Vgl. Urs KURY, Die Altkatholische Kirche. Ihre Geschichte, ihre Lehre, ihr An-
liegen (Die Kirchen der Welt 3), 2. ergiinzte Auflage, Stuttgart (EVW) 1978 = *1982,
59 £

19



Jan Visser

hilt*. Ohne dass man einen ausfiihrlichen theologischen Dialog fiihrte,
reichte dies aus, um in volle kirchliche Gemeinschaft (full communion)
miteinander zu treten. Eine ausfiihrliche theologische Begriindung un-
terblieb. Anders verhielt es sich mit dem Dialog mit der Orthodoxen
Kirche, der Ende des 19. Jahrhunderts mit Vertretern der russischen
Kirche anfing, infolge der russischen Revolution lange unterbrochen
wurde und schliesslich in den 1960er-Jahren mit der Gesamtorthodoxie
unter Fithrung des Okumenischen Patriarchates wieder aufgenommen
wurde. Diesmal war die altkatholische Theologie gefordert, da man
einen Konsens in vielen theologischen Fragen erstrebte. Von 1975 bis
1987 publizierte die Gemischte Theologische Kommission 26 gemein-
same Texte, in denen man einen Konsens iiber die wichtigsten theologi-
schen Fragen erreicht hatte’. Dieses Dokument sollte als Grundlage fiir
die Wiederherstellung der kirchlichen Gemeinschaft dienen. Bis heute
ist es dazu nicht gekommen. Fiir die Orthodoxen bleibt die volle Ge-
meinschaft zwischen Altkatholiken und Anglikanern ein Hindernis. Die
altkatholische Theologie profilierte sich in der Zwischenkriegszeit vor
allem im weiteren Dialog in der Okumenischen Bewegung, in dem sie
zusammen mit Orthodoxen und (hochkirchlichen) Anglikanern die ka-
tholische Kirchen- und Amtsauffassung vertrat und weiter herausarbei-
tete. Diese Konstellation dnderte sich, als sich in der Folge von Vatika-
num II auch rémisch-katholische Theologen an der theologischen Arbeit
des Weltkirchenrats beteiligten.

Es war vor allem die Ekklesiologie, die Lehre iiber die Kirche, mit
der sich die altkatholische Theologie in Ubereinstimmung mit ihrem
Anliegen befasste. Es gab daneben selbstverstindlich theologische Ar-
beit an den Lehranstalten, aber im Laufe eines ganzen Jahrhunderts hat
dies nur zu zwei theologischen Uberblickswerken gefiihrt: die als Manu-
skript veroffentlichten Vorlesungen von Erzbischof Rinkel und der sich
gleichfalls auf Vorlesungen stiitzende, relativ kurze Uberblick von Bi-
schof Kiiry in seinem 1966 erschienenen Buch «Die Altkatholische
Kirche». Des Weiteren gibt es Beitrige von Arnold Gilg, Ernst Gaugler
und Kurt Stalder iiber dogmengeschichtliche, neutestamentliche und
hermeneutisch-kommunikative Fragen. So muss man schliessen, dass

* A.a.0., 468-478.

> URS VON ARX (Hg.), Koinonia auf altkirchlicher Basis. Deutsche Gesamtausgabe
der gemeinsamen Texte des orthodox-altkatholischen Dialogs 1975-1987 mit franzo-
sischer und englischer Ubersetzung, Beiheft zu IKZ 79 (1989).

76



Vom Mintelchen und dem Wind

man — in Beschlag genommen von ekklesiologischen Anliegen — nicht
dazu gekommen ist, eine Theologie zu entwickeln, die sich mit aktuel-
len, kulturellen, ethischen und sozialen Fragen befasst. Man kann sagen,
dass es keine altkatholische Theologie gibt, sofern man darunter eine
systematische Ubersicht versteht, anhand derer man sich in Fragen des
Glaubens und Lebens orientieren kann. Neben deutlich herausgearbeite-
ten ekklesiologischen Prinzipien gibt es lediglich skizzenhafte theologi-
sche Arbeiten oder historische Studien zur Rechtfertigung der altkatho-
lischen Existenz. So weit der Beitrag von Urs von Arx.

2. Drei programmatische Punkte — eine Auswertung

Nach dieser kurzen Skizze mdchte ich einige auswertende und kritische
Anmerkungen machen, bevor ich meinen Versuch fortsetze, eine Ant-
wort auf die Frage zu geben: Gibt es eine altkatholische Theologie?

Das altkatholische Anliegen, wie Dollinger es formulierte, kennt also
drei zu unterscheidende programmatische Punkte: erstens die Ableh-
nung eines vom Ultramontanismus geprdgten Kirchenverstindnisses,
zweitens die Erarbeitung und Gestaltung eines alternativen Kirchenver-
standnisses nach dem Ideal der ungeteilten Kirche und drittens die akti-
ve Beteiligung an dem Bestreben, die kirchliche Gemeinschaft wieder-
herzustellen — kurz gesagt, das 6kumenische Engagement. Es ist deut-
lich, dass diese drei miteinander zusammenhéngen: Die Altkatholiken
wollten nicht in einer Entwicklung innerhalb der romisch-katholischen
Kirche mitgehen, die dazu neigte, die Kirche als eine geschlossene
Grosse zu entwickeln: Verschlossen gegeniiber der modernen Gesell-
schaft, um auf diese Weise die eigene Identitit zu bewahren, fiihrte die-
se Verschlossenheit zur Abschliessung anderen Kirchen gegeniiber, die
eine solche Entwicklung nicht teilten. Stattdessen plddierte man alt-
katholischerseits fiir eine Glaubensgemeinschaft, die nach dem Ideal der
Alten oder ungeteilten Kirche zeitgemisse Reformen durchfiihrte. Dies
bedeutete zugleich die Wiederherstellung der Gemeinschaft mit denje-
nigen Kirchen, die sich fiir ihre Identititssicherung gleichfalls auf die
ungeteilte Kirche stiitzen.

2.1. Nun stellt sich die erste Frage, ob man sich immer des inneren
Zusammenhangs der drei genannten Punkte bewusst war oder ob man
sich fiir nur eine dieser Bestrebungen eingesetzt hat. Ich kann mich des

77



Jan Visser

Eindrucks nicht erwehren, dass man die drei Punkte in unterschiedlicher
Weise verfolgt hat. Dies fiihrte dazu, dass man sich, um die kirchliche
Sonderexistenz gegeniiber der romisch-katholischen Kirche zu erkliren,
auf einen Negativkatalog berief: Das, was man nicht hatte, wurde zum
Kennzeichen altkatholischer Identitit: keinen Papst, keinen Zwangszoli-
bat, keine lateinische Sprache im Gottesdienst usw.

Heutzutage wird dieser Negativkatalog der romisch-katholischen
Kirche gegeniiber nicht mehr beniitzt. Aber das bedeutet nicht, dass man
es aufgegeben hat, das altkatholische Bestreben in Differenz zu dem zu
deuten, an dem man sich implizit misst. Der Negativkatalog ist nunmehr
durch einen Positivkatalog ersetzt worden, in dem man erwihnt, was
man im Unterschied zur romisch-katholischen Kirche an Erneuerung
durchgefiihrt hat. Dazu gehort u.a. die Frauenordination, wie man kiirz-
lich in der «Neuen Ziircher Zeitung» erfahren konnte®. Warum hat sich
ein negativer Vergleich in einen positiven verandert? Der Grund dieses
Umschlags hidngt meines Erachtens mit der Tendenz des Zweiten Vati-
kanischen Konzils zusammen, die Einseitigkeit des Ersten Vatikanums
zu korrigieren. Jenes gab den Anstoss, Reformen in Gang zu setzen, die
jedoch nicht alle durchgefiihrt wurden. Ob man sich negativ oder positiv
gegeniiber der romisch-katholischen Kirche profiliert, es ist deutlich,
dass man seine kirchliche Identitit in der Beziehung zu ihr findet. Man
kann, wie ich bereits kurz angedeutet habe, die Entwicklung der westeu-
ropdischen romisch-katholischen Kirche von 1870 bis 1962, d.h. zwi-
schen den beiden Vatikanischen Konzilen, als Versuch verstehen, kri-
tisch auf die kulturelle und soziale Modernitit zu reagieren. Dazu gestal-
tete man die Kirche als eine Art Gegengesellschaft, die man mit einem
das ganze Leben umfassenden theologischen System }egitimierte7. Diese

® Dort erschien in der Nr. 251 vom 24. Oktober 2004, S. 47, ein Inserat, in dem
man einen Vortrag iiber unsere Christkatholische Kirche ankiindigte. Dort las man:
«Priesteramt fiir Frauen, freiwilliges Zolibat, Gottesdienst mit gemeinsamem Abend-
mahl, Wiederverheiratung Geschiedener, Wahl des Bischofs durch die Ortskirche.
Was sagt die dritte Landeskirche dazu?» Die implizierte Antwort war wohl ein Ja.

7 So die Analysen von Religionssoziologen; vgl. etwa FRANZ-XAVER KAUFMANN,
Kirche begreifen. Analysen und Thesen zur gesellschaftlichen Verfassung des Chris-
tentums, Freiburg i.B. (Herder) 1979; DERS., Religion und Modemitit. Sozialwissen-
schaftliche Perspektiven, Tiibingen (Mohr) 1989; KARL GABRIEL, Christentum zwi-
schen Tradition und Postmoderne (QD 144), Freiburg 1.Br. (Herder) 1992 / 72000. Ich
erinnere mich an ein apologetisches Programm des romisch-katholischen Rundfunk-

78



Vom Maintelchen und dem Wind

Richtung hat das Zweite Vatikanum verlassen: Man versuchte, in relati-
ver Aufgeschlossenheit gegeniiber der Moderne neue kirchliche und
theologische Wege zu gehen. Dazu gehorte auch eine kritische Erinne-
rung an die neuere eigene Geschichte. Aufgrund von Quellenforschun-
gen erfolgte eine Neubewertung der jansenistischen Bewegung wie auch
der katholischen Reformbestrebungen im 19. Jahrhundert®. Dabei wurde
deutlich, dass das altkatholische Anliegen, das in beiden Bewegungen
wurzelte, zur westlich-katholischen Tradition gehort und dass man so-
wohl kirchlich wie theologisch mehr Gemeinsamkeiten miteinander hat
als trennende Unterschiede. Dies wurde kiirzlich erneut im Bericht der
niederlandischen Dialogkommission «Das gemeinsame Erbe freudig
miteinander teilen»  einleuchtend gezeigt. Auch wurde klar, dass die
damalige altkatholische Bewegung von einer grosseren Aufgeschlos-
senheit der modernen Welt gegeniiber gekennzeichnet war als der da-
mals von der Mehrheit bevorzugte ultramontane Weg. Als man diesen
Weg verliess, war es nahe liegend, dass man auf beiden Seiten, sowohl
theologisch wie kirchlich, die Verwandtschaft wieder entdeckte. Des-
halb ist es nicht verwunderlich, dass das altkatholische Bestreben mit
neuerer, vom Zweiten Vatikanum inspirierter romisch-katholischer
Theologie und kirchengeschichtlicher Forschung untermauert werden
kann. Aber zugleich leuchtet es ein, dass man, da nicht alle Erwartungen
an das Zweite Vatikanum erfiillt worden sind, jetzt auf altkatholischer
Seite zur Andeutung der Identitidt einen Positivkatalog entwickelt hat.
Man kann folglich behaupten, dass altkatholische Theologie als Legiti-
mation des Kircheseins immer von einer innerkatholischen Auseinan-
dersetzung geprigt wird.

2.2. Nun war von Dodllinger und von den Altkatholikenkongressen
das Prinzip der Alten Kirche als Priifstein zu den fiir notwendig erachte-
ten Reformen in der Kirche aufgefiihrt worden. Diese Reformen, die
zum Teil nach dem Zweiten Vatikanum auch von der romisch-

vereins in den Niederlanden, in dem der Dominikaner Kors am Sonntag anhand des
theologischen Lehrsystems auf alle Fragen des Lebens eine passende Antwort erteilte.

§ Fiir den Jansenismus vgl. Anm. 37. Fiir die Neubewertung der theologischen
Entwicklung in Deutschland im 19. Jahrhundert stehen die Forschungen von Johann
Finsterholzl, Peter Neuner, Victor Conzemius und vieler anderer.

? «Das gemeinsame Erbe freudig miteinander teilen» — Empfehlung an den Vor-
stand der «Katholischen Vereinigung fiir Okumene» zum Verhéltnis zwischen der
Altkatholischen und der Rémisch-katholischen Kirche in den Niederlanden, IKZ 94
(2004) 249-276.

79



Jan Visser

katholischen Kirche durchgefiihrt wurden, entsprachen dem Wunsch,
der Kirche die der modernen Zeit entsprechende Relevanz zu verleihen.
Dazu wendete man theologisch das Normprinzip der ecclesia primitiva
an'’. Veriinderungen in der kirchlichen Praxis, die historisch fiir irrele-
vant erachtetes Brauchtum und Auswiichse beseitigen sollen, werden an
der Norm des Ursprungs gemessen und legitimiert. Die Alte Kirche
verkorperte das Ideal eines unverletzten Ursprungs, den man entweder
wiederherstellen oder beibehalten wollte. So meinte man, eine Kontinui-
tdt vom Ursprung bis zur Gegenwart anzeigen zu konnen. Aber wie war
dieses Prinzip theologisch anwendbar? Fiir Ignaz von Ddéllinger war dies
wegen seiner Auffassung iiber den historischem Sinn, mit dem man die
Geschichtswissenschaft und somit die Theologie betreiben sollte, noch
keine Frage”. Immerhin gab es die theologische Betitigung einer histo-
rischen Grundlage. Wenn man mit von Arx Erzbischof Rinkel und Bi-
schof Kiiry als Vertreter einer altkatholischen mainstream-Theologie
betrachten kann, tritt diese historische Grundlage der Theologie dort
hervor, wo Rinkel sein methodisches Vorgehen in der Dogmatik ver-
antwortet.

«Wir gehen nicht vom Dogma als einem Satz quae est demonstranda aus, son-

dern fangen mit der heiligen Schrift an und versuchen von ihr her durch das

Nachvollziehen der Tradition und des christiichen Denkens zum Dogima zu

kommen.» '

Rinkel entscheidet sich dabei fiir die genetische, synthetische Metho-
de, weil diese die Denkarbeit der Kirche reproduziert und zeigt, wie das
Dogma organisch aus der heiligen Schrift hervorgekommen ist und — ich
flige bei — weiter zu tradieren ist. Letzteres betont meines Erachtens
Bischof Kiiry, wenn er als altkatholische theologische Aufgabe formu-
liert:

«Die dogmatischen Entscheidungen der Alten Kirche neu zu durchdenken und

sie mit den Mitteln der neueren Forschung fiir unsere Zeit nachzuvollziehen.»

10 Vgl. JAN VISSER, Het ideaal van de ‘ecclesia primitiva’ in het jansenisme en
oud-katholicisme (Publicatieserie Stichting Oud—Katholiek Seminarie 8), Amersfoort
(Stichting Oud-Katholiek Seminarie) 1980.

' So KURT STALDER, Theologische Wissenschaft, in: Hundert Jahre Christkatho-
lisch-theologische Fakultit der Universitit Bern, Beiheft zur IKZ 64 (1974), 194-220.

12 «Wij gaan dus niet van het dogma als een stelling <quae est demonstranda> uit,
maar beginnen bij de Schriftuur en trachten van haar uit door het nadenken der traditie
en door het christelijk denken heen tot het dogma te komen.» Vgl. ANDREAS RINKEL,
Dogmatische Theologie 1. Als Manuskript vercffentlicht, Amersfoort 1956, 29.

80



Vom Miintelchen und dem Wind

Er fiigt wegen der inzwischen gewachsenen 6kumenischen Beteili-
gung und Aufgaben hinzu:

«Die wichtigsten Sonderlehren der spiteren Teilkirchen darauthin priifen, ob

und wie weit sie mit den Grundentscheidungen der Alten Kirche in Uberein-

stimmung stehen und sie dort, wo diese fehlt oder ungeniigend ist, anzustre-
ben.» '’

Wo Rinkels theologische Methode dazu neigt, retrospektiv zu wir-
ken, gibt Kiirys Methode in der Anwendung des altkirchlichen Prinzips
eine aktuelle und prospektive Wendung: Es geht im Nachvollzug nicht
um eine reine Wiederholung oder um die Unterwerfung unter einen
autoritiren Satz, sondern darum, die Stimme der einen und ganzen Kir-
che wieder zu Gehor zu bringen. Meiner Meinung nach visiert Kiiry
eine hermeneutische Aufgabe an, nimlich die Ubertragung friiherer
theologischer Entscheidungen auf das aktuelle Verstehen. Daraus wird
deutlich, dass das altkatholische Anliegen nicht eine historische Wie-
derholung der Alten Kirche ist, in der Art einer geschichtlichen Park-
landschaft oder der Bildung einer Gemeinschaft wie der Amisch in den
Vereinigten Staaten. Es geht nicht um Repristination. Doch ist auch
nicht gemeint, dass aus einem bestimmten Zeitraum ein normativer
Kodex der Rechtglidubigkeit gemacht werden soll, an dem weitere Ent-
wicklungen negativ oder positiv gemessen werden'®. Weiter sind sowohl
Kiiry als auch Rinkel der Ansicht, dass man von dieser Perspektive her
den Satz des Vinzenz von Lerin «Wir halten fest an dem, was tiberall,
was immer und was von allen geglaubt worden ist» als Traditionsprinzip
nicht im Sinne eines Formalprinzips, sondern als Materialprinzip des
Glaubens anwenden soll: Es geht darin um die Grundentscheidungen der
noch ungeteilten Kirche — wie etwa das trinitarische und christologische
Dogma —, die von den Konzilien getroffen und von der damaligen Kir-
che angenommen worden sind'”. Was dies alles fiir altkatholische Theo-
logen bedeutet, will ich dann im dritten Teil meines Vortrages zeigen.

'3 KURy, Kirche (wie Anm. 3), 127.

'* Wie Hermann Hiring analysiert hat, wendet Joseph Kardinal Ratzinger das
Prinzip der Alten Kirche in dieser Weise theologisch an, indem er das damalige meta-
physische Denkklima als normativ fiir die aktuelle theologische Betitigung betrachtet;
vgl. HERMANN HARING, Het geloof van de kerkvaders? De funderingen van de theolo-
gie van Joseph Ratzinger, Tijdschrift voor Theologie 40 (2000) 358—380; DERS., Theo-
logie und Ideologie bei Joseph Ratzinger, Diisseldorf (Patmos) 2001.

15 S0 ist es falsch, das altkirchliche Prinzip so zu verwenden, wie Hans Frei es
einmal karikierte: «Die alte Kirche ist wie ein Boden, auf dem jeder seinen kleinen

81



Jan Visser

2.3. Nun komme ich zum dritten altkatholischen theologischen Pro-
grammpunkt: der Okumene. Diesen Programmpunkt realisierte man
anfanglich durch Dialoge mit den orthodoxen und anglikanischen Theo-
logen. Wie bekannt, ergriff von Dollinger dazu die Initiative, nachdem
sich bereits der erste (Alt-)Katholikenkongress in Miinchen 1871, dhn-
lich wie die spiteren Kongresse, fiir das Anliegen der Wiedervereini-
gung der Kirchen und die Verstindigung mit den orthodoxen, anglikani-
schen und protestantischen Kirchen im «Miinchener Programm» ausge-
sprochen hatte'®. Wichtige Meilensteine waren Dollingers Vortragsreihe
tiber die Wiedervereinigung der Kirchen und die Bonner Unionskonfe-
renzen'’. Dieses kumenische Programm wurde von den altkatholischen
Bischofen und Theologen in bilateralen Dialogen mit Anglikanern und
Orthodoxen weitergefiihrt. Daneben war man von Anfang an in den
zwanziger und dreissiger Jahren des 20. Jahrhunderts an den ersten dku-
menischen Weltkonferenzen beteiligt. 1948 wurden altkatholische Kir-
chen Mitglied im Okumenischen Rat der Kirchen. 1931 kam es zur
Bonner Vereinbarung mit den anglikanischen Kirchen. Sie enthilt, wie
schon erwihnt, eine Kurzformel, mit der man gegenseitig die Katholizi-
tdt der anderen Kirche unter Beibehaltung einer relativen Autonomie
anerkannte. Man braucht von der anderen Kirche nicht alle Lehrmei-
nungen, die sakramentale Frommigkeit oder die liturgische Praxis zu
libernehmen, da man davon iiberzeugt war, die andere Kirche «halte
alles Wesentliche des christlichen Glaubens fest». Eine inhaltlich-
theologische Entfaltung des im Text der Bonner Vereinbarung genann-
ten «Wesentlichen des christlichen Glaubens» unterblieb. Doch man
kann grob ermitteln, was man auf altkatholischer Seite damit meinte: die

Reform- oder Theologieteppich auslegen kann.» Stattdessen bedeutet es, dass man bei
neuen Fragen, die zu entscheiden sind, jeweils nach einer historischen Begriindung in
der Alten Kirche zu suchen hat, zur Legitimierung dessen, was man (er-)neuern will.
Ein Beispiel fiir ein derartiges Vorgehen ist die Einfilhrung der Frauenordination; vgl.
zur Problematik einer Berufung auf die Alte Kirche: JAN VISSER, Die Alte Kirche als
hermeneutisches Prinzip, IKZ 86 (1996) 45-64.

16 Vgl. ANGELA BERLIS, Frauen im Prozess der Kirchwerdung. Eine historisch-
theologische Studie zur Anfangsphase des deutschen Altkatholizismus (1850-1890),
Frankfurt a.M. (Lang) 1998, 128-130.

17 Vel. dazu etwa das Themenheft «Ignaz von Déllinger (1799-1890) und die
Okumene. Referate des Internationalen Symposiums aus Anlass seines 200. Ge-
burtstages am 23.0ktober 1999 in Bonn» und die dort erwihnte neuere Literatur — IKZ
90 (2000) 145-208.

82



Vom Maintelchen und dem Wind

Heilige Schrift als Offenbarungsquelle, die altkirchlichen Glaubensbe-
kenntnisse, die (sieben) Sakramente und vor allem die ununterbrochene
Sukzession des Bischofsamtes als Garantie der Kontinuitit mit der Alten
Kirche. Die Anglikaner konnten in der Vereinbarung eine Anwendung
des so genannten Lambeth Quadrilateral sehen — vier Sitze als Grund-
lage fiir die Anerkennung einer Kirche als Kirche —; fiir die Altkatholi-
ken war vor allem die Sakramentalitdt und das Bischofsamt — wie sie es
bei den hochkirchlichen Gesprichspartnern kennen gelernt hatten —
entscheidend. Immer hat die Formel Anlass zu unterschiedlichen Inter-
pretationen gegeben: Handelte es sich dabei um einen Schritt zur kirch-
lichen Union oder war sie Grundlage einer solcher Union? War diese
formelle Anerkennung theologisch hinreichend, oder hitte man nicht
besser verdeutlichen miissen, was man fiir wesentlich in der Lehre be-
trachtete und was nicht als solches gelten konnte'®?

Diese Unklarheit rdchte sich spater bei den Bemithungen, mit den or-
thodoxen Kirchen die kirchliche Gemeinschaft wiederherzustellen. Be-
vor mit dem Dialog angefangen werden konnte, mussten mehrere theo-
logische Fragen gekldrt werden. Denn die Orthodoxen waren der An-
sicht, eine Ubereinkunft wie die Bonner Vereinbarung konne nicht
Grundlage kirchlicher Gemeinschaft sein. Im Hinblick auf die Orthodo-
xie verfolgte man einen anderen (maximalen) Weg als mit den Anglika-
nern: Man erstrebte einen theologischen Konsens hinsichtlich Lehraus-
sagen iiber Gott, Christus, Kirche, Erlosung, Sakramente, Eschatologie
und Kirchengemeinschaft. Das erforderte eine langwierige theologische
Arbeit, die zu den erwihnten Konsenstexten von 1975-1987 fiihrte.

'8 Vvgl. HARALD REIN, Kirchengemeinschaft. Die anglikanisch-altkatholisch-
orthodoxen Beziehungen von 1870 bis 1990 und ihre Skumenische Relevanz, Band 1
(EHS.T 477), Bern (Lang) 1993; MARTIEN PARMENTIER, Evangelical Anglicans and
Old-Catholics in 1931, in: Cloen] van Kasteel u.a. (Hg.), Kracht in zwakheid van een
kleine wereldkerk. De Oud-Katholiecke Unie van Utrecht, Amersfoort (Stichting
Centraal Oud-Katholiek Boekhuis) 1982; die Aufsatzsammlung «Fiinfzig Jahre altka-
tholisch-anglikanische Interkommunion», IKZ 71 (1981) 203-267; GORDON HUELIN
(H.), Old Catholics and Anglicans, 1931-1981. To Commemorate the Fiftieth Anni-
versary of Intercommunion, Oxford (OUP) 1983; URS VON ARX, Zwischen Krise und
Stabilitdt. Bericht iiber die Anglikanisch-Altkatholischen Theologenkonferenzen in
Toronto 1987 und Morschach 1990, IKZ 81 (1991) 1-40.

83



Jan Visser

Sehr detailliert wird hier auf theologische Fragen eingegangen, so dass
es nicht zweifelhaft sein kann, dass man miteinander tibereinstimmt'”.

Man kann sich des Eindrucks nicht erwehren, dass die Art und Wei-
se, in der man sich dabei auf die Grundlage der Alten Kirche beruft,
darauf hinausléduft, das zu tun, was der junge Rinkel ablehnte. Gemeint
ist eine so genannte historisch-analytische Methode, bei der man von
Lehrsétzen ausgeht, deren Richtigkeit man mit Zitaten aus der heiligen
Schrift und der Viter iberpriift und untermauert. Inwieweit man auf
diese Weise die Stimme der einen und ganzen Kirche wieder zu Gehor
bringt, darf mit Kiiry bezweifelt werden. Denn er wiinschte keine Re-
pristination, sondern sah m.E. Theologie als hermeneutische Aufgabe.

Es zeigt sich so eine Spannung, ja eine Diskrepanz im altkatholi-
schen theologischen Streben nach der Wiederherstellung kirchlicher
Gemeinschaft. Es ist zu fragen, welche theologische Position man inne-
hat. Diese Frage wurde noch dringlicher, als man infolge der anglikani-
schen Annidherung an lutherische und methodistische Kirchen und in-
folge der theologischen Entwicklungen im Okumenischen Rat der Kir-
chen heute dazu neigt, das von Rinkel, Kiiry und Stalder festgehaltene
Prinzip zu relativieren, dass Abendmahlsgemeinschaft vollige Kirchen-
und Glaubensgemeinschaft vorausseizt.

In neueren theologischen Auseinandersetzungen neigen manche Alt-
katholiken dazu, die Abendmahlsgemeinschaft nicht als Ziel, sondern
als einen Schritt zur volligen Kirchengemeinschaft anzusehen. Die Fra-
ge der Gastkommunion lassen wir hier ausser Acht.

So wundert es mich nicht, wenn ein Aussenstehender sich des Ein-
drucks nicht erwehren kann, dass — theologisch betrachtet — die Altka-
tholiken ihr Mintelchen nach dem Wind hingen, ein Motto, das ich
diesem Vortrag mitgeben mochte®. Eines jedenfalls ist klar: Im Hin-

19 Die Texte (mit Hinfiihrungen) finden sich u.a. in dem in Anm. 5 genannten
Beiheft der IKZ. Vgl. ferner HARALD REIN, Kirchengemeinschaft. Die anglikanisch-
altkatholisch-orthodoxen Beziehungen von 1870 bis 1990 und ihre 6kumenische Rele-
vanz, Band 2 (EHS.T 51!1), Bern (Lang) 1994; URS VON ARX, Der orthodox-
altkatholische Dialog. Anmerkungen zu einer schwierigen Rezeption, IKZ 87 (1997)
184-224; DERS., Vertane Chancen. Der Dialog zwischen der Altkatholischen und der
Orthodoxen Kirche, in: Bischof Evmenios von Lefka u.a. (Hg.), Die Orthodoxe Kir-
che. Eine Standortbestimmung an der Jahrtausendwende. FS Anastasios Kallis, Frank-
furt a.M. (Lembeck) 1999, 199-222.

20 Fiir die hier angedeutete Problematik siche den von Metropolit Damaskinos
Papandreou in Utrecht im Rahmen der Hundertjahrfeier der Utrechter Union gehalte-

84



Vom Mintelchen und dem Wind

blick auf ihr okumenisches Engagement hatten Rinkel, Kiiry und Stalder
eine klare theologische Sicht, die unzweifelhaft von dem historisch-
kulturellen und kirchlichen Kontext mitbestimmt war, in dem sie auf-
gewachsen waren und lebten. Weil sich in dieser theologischen Sicht
Anderungen vollziehen, kann man aus gutem Grund mit Urs von Arx
fragen: Gibt es heute noch eine altkatholische Theologie? Oder sind
auch wir vom Pluralismus der Postmoderne theologisch erfasst worden?

Diese Frage ldsst sich, wie ich gezeigt habe, anhand der dkumeni-
schen Entwicklungen stellen. Aber auch inneraltkatholisch kann man
sich, wie von Arx festgestellt hat, diese Frage stellen. Ich erwihne hier
lediglich die schwierigen Diskussionen mit der Polish National Catholic
Church iiber die Frauenordination, in denen sich ein prinzipieller Unter-
schied in Bezug auf das Traditionsprinzip zeigte: Wie miissen wir in und
mittels der Kirche den Glauben weitergeben?

Eines sollte deutlich sein: Wie auch immer man die zwischen-
kirchlichen Dialoge und 6kumenischen Kontakte bewerten will — die
altkatholische Theologie verdankt ihnen eine deutlichere Sicht ihrer
ekklesiologischen Position in der begriindeten Wabhl fiir die Ortskirche.
Und damit komme ich zu meiner dritten Uberlegung.

3. Altkatholische Theologie: kontextuell und hermeneutisch

3.1 Die altkatholische «Sicht der Kirche» setzt, wie es in der Prdambel
des Statutes der in der Utrechter Union vereinigten altkatholischen Bi-
schofe aus dem Jahr 2000 formuliert wird, voraus,

«dass jede Gemeinschaft von Menschen, die durch die Versohnung in Jesus

Christus und durch die Sendung und das andauernde Werk des Heiligen Geistes

in einem Ortskreis um einen Bischof zur Einheit konstituiert ist und in der Eu-

charistie ihre Mitte hat, eine vollstindige und ihre Aufgaben vor Ort eigenstin-
dige erfiillende Kirche ist.»"'

Es wire wiinschenswert, die hier verwendeten Ausdriicke oder theo-
logischen Begriffe wie Gemeinschaft, Versohnung, Jesus Christus, Bi-
schof, Einheit, Eucharistie am Ort jedes fiir sich zu interpretieren und in
threm Zusammenhang zu erkunden. Das wiirde jetzt zu weit fiihren, und

nen Festvortrag vom 22. September 1989: Die Bedeutung der Utrechter Union aus
orthodoxer Sicht, Orthodoxes Forum 4 (1990) 139-149.
2 Vgl. Statut (wie Anm.2), 13.

85



Jan Visser

ich beschrinke mich auf Folgendes: Es wird davon ausgegangen, dass
dasjenige, was unter Menschen und in der Wirklichkeit zu Trennung
fiihrt, die Gemeinschaft, die fiir das menschliche Leben eine notwendige
Bedingung ist, auseinander fallen lasst™. Dies ist durch Leben und Tod
Jesu iiberwunden. In ihm zeigt sich die Moglichkeit einer neuen Art
menschlicher Gemeinschaft. Davon zeugt in unserer Geschichte die vom
Geist gefiihrte kirchliche Gemeinschaft in ihrer Eucharistiefeier und im
episkopalen Leitungsamt. Beide gewihrleisten sowohl die Partikularitit
als auch die Universalitit der Kirche. Dieses Zeugnis hat sich an einem
«Ort» jeweils zu institutionalisieren, d.h. konkret in der Vielfalt des
menschlichen Daseins. Es geht dabei um eine Vielfalt, die sich in der
Kirche zur Gemeinschaft hin gestaltet. Ich vermeide den Begriff «Ein-
heit», da er des Ofteren mit Uniformitiit assoziiert wird. Kirche soll am
konkreten Ort Zeichen einer versohnten Menschheit sein.

Vom Zeugnis der heiligen Schrift her geht es um die Versohnung der
Menschen untereinander in der Verséhnung mit Gott — auch Letzteres
wiirde eine notwendige nihere Klirung erfordern, damit man diese Aus-
sage nicht vordergriindig aus einem Vorurteil heraus ablehnt oder ihr
zustimmt. Doch — um mit Kurt Stalder zu reden — bliebe diese Aussage
offen und nichtssagend, wenn es nicht eine Gemeinschaft von Menschen
gibe, die das Christusereignis als Heilsereignis erkennt. Es geht hier
nicht um eine iiber Zeit und Ort erhabene Gemeinschaft, sondern um
eine konkret in jedem historischen Kontext und an jedem Ort in der
Welt erfahrbare Gemeinschaft. Rei der Frage nach der Gestalt der Kir-
che geht es folglich nicht um ein rein organisatorisches Problem, son-
dern um eine fiir die historisch-kulturelle und soziale Situation glaub-
wiirdige Gestalt™. Kirche-Sein und Weitergabe des Evangeliums sind
unzertrennlich miteinander verbunden fiir eine Tradition, die relevant,
angemessen, verstidndlich und glaubwiirdig sein soll. Im Traditionspro-
zess geht es immer um eine Interpretation, die neue Einsichten lber die

22 Wir brauchen nur an die spaltende Gewalt des Terrorismus zu denken, um zu
verstehen, was Trennung bedeutet und bewirkt. Halten wir uns dazu nur die tief grei-
fenden Unterschiede in den Niederlanden vor Augen, wie diese anlisslich des Mordes
an Theo van Gogh Anfang November 2004, in Amsterdam zu Tage traten.

>3 Vgl. meine Antrittsvorlesung: JAN VISSER, De kandelaar van het licht: over het
probleem van de kerkstructuren. Rede uitgesproken bij de aanvaarding van hebt ambt
van bijzonder hoogleraar in de oude katholieke kerkstructuur aan de Rijksuniversiteit
te Utrecht op maandag 11 oktober 1976 (Publicatiereeks Oud-Katholiek Seminarie 2),
Amersfoort (Stichting Oud-Katholiek Seminarie) 1976.

86



Vom Mintelchen und dem Wind

Bedeutung des Uberlieferten in der historischen und értlichen Situation
bewirkt. Dies macht Ubertragung erforderlich, damit man das, was in
der Tradition vorgegeben ist, als das versteht, was unsere Existenz anbe-
langt. Die Gestalt der Kirche ist diesem tradere des kirchlichen Zeug-
nisses dienstbar: Kirchengestalt und Glaubensvermittlung hédngen uner-
lisslich miteinander zusammen®".

Wie bereits erwihnt, handelte es sich in dem unter Katholiken ent-
ziindeten Streit um das Erste Vatikanum um diese Frage. Vor einigen
Jahren hat Walter Frei aufzuzeigen versucht, dass es damals nicht nur
um die Verneinung der Unfehlbarkeit und in der Folge um den bekann-
ten Negativkatalog gehe, sondern um die Sorge, wie man der Moderne
gegeniiber das Evangelium der Versohnung adiquat iiberliefern konne®.
Das lese ich auch im bereits genannten siebenten Artikel der Utrechter
Erkldrung:

«Wir ermahnen die unserer Leitung unterstellten Geistlichen, in der Predigt und

bei dem Unterrichte die wesentlichen Glaubenswahrheiten, zu welchen sich die

kirchlich getrennten Confessionen gemeinsam bekennen, in erster Linie zu beto-
nen, bei der Besprechung der noch vorhandenen Gegensiitze jede Verletzung der

Wahrheit und der Liebe sorgfiltig zu vermeiden und die Mitglieder unserer Ge-

meinden durch Wort und Beispiel anzuleiten, Andersgldubigen gegeniiber sich

so zu verhalten, wie es dem Geiste Jesu Christi entspricht, der unser aller Erléser
1SL»

Dies wird im darauf folgenden Artikel der Erkldrung bekriftigt, in
dem die Bischofe 1889 die Uberzeugung aussprechen:

«Durch treues Festhalten an der Lehre Jesu Christi, unter Ablehnung ... aller kirch-

lichen Missbriauche und hierarchischen Bestrebungen, glauben wir am erfolg-

reichsten dem Unglauben und dF:r re]i%i(‘jsen Gleichgiiltigkeit, dem schlimmsten

Ubel unserer Zeit, entgegen zu wirken»" .

Aufbau und Struktur der Kirche sind nach altkatholischer Auffas-
sung fiir die Glaubensvermittlung entscheidend. Darin soll auf zeitge-
misse Weise erfahrbar gemacht werden, was das Evangelium innerhalb
der menschlichen und zeitlichen Bedingungen zum Ziel hat. Es geht —
ausgedriickt im Buchtitel von Kurt Stalder — darum, die Wirklichkeit

% Vgl. JAN VIsSER, Kirchenstruktur und Glaubensvermittlung, IKZ 79 (1989)
174-191.

3> WALTER FRrEl Die Frage nach der Stellung des Altkatholizismus in der Geistes-
geschichte des 19. Jahrhunderts, IKZ 71 (1981) 38-55; DERS., Altkatholisch, einmal
abgesehen von den Papstdogmen, IKZ 74 (1984) 65-84.

® Vgl. Statut (wie Anm. 2), 26 f.

87



Jan Visser

Christi zu erfahren”’. Die Frage der Kirche, der Tradition und der ver-
sohnten Gemeinschaft sind bei der Aufgabe, die Wirklichkeit Christi
erfahrbar zu machen, unzertrennlich miteinander verbunden. Dieser
Aufgabe soll die Theologie dienstbar sein. Das bedeutet, dass sie her-
meneutisch sein muss. Dies zeigt nicht nur die von Stalder verwendete
Methode, sondern auch sein spiterer Versuch, diese Methode zu imple-
mentieren. Ich weise in diesem Zusammenhang auf seine wichtigen
linguistischen Auseinandersetzungen im Dienste der Homiletik und
Katechetik unter dem Titel «Sprache und Erkenntnis Gottes» hin*®.

Von dieser hermeneutischen Sicht her lasst sich eine Antwort auf die
Frage finden, inwieweit es eine altkatholische Theologie gibt.

Tradition verstanden als Antwort auf eine Frage

3.2 Zuerst gebe ich an, wie ich den Begriff Theologie verwende. Mit
Gerhard Sauter” mache ich den folgenden Unterschied: Theologie wird
verstanden als das Reden tiber das Reden von Gott. Sie ist folglich die
Reflexion iiber das Reden von Gott, wie diese sich in der religiésen und
gottesdienstlichen Praxis oder im Alltag — wie Henning Luther Sagt30 -
vollzieht. Diese Unterscheidung hinsichtlich der Weise, wie man Spra-
che verwendet, gibt mir eine mogliche Antwort auf die Frage, ob wir
theologisch unser Mintelchen nach dem Wind hingen. In konkreten
Kontakten mit den — vor allem hochkirchlichen — Anglikanern erfuhren
sich die Altkatholiken als «katholische Kirche», bevor man dazu eine
hochtheologische Begriindung abgefasst hatte. In der gemeinsamen
Erfahrung einer ekklesialen Wirklichkeit im Gottesdienst entdeckte

27 KURT STALDER, Die Wirklichkeit Christi erfahren. Ekklesiologische Untersu-
chungen und ihre Bedeutung fiir die Existenz von Kirche heute, Ziirich (Benzinger)
1984.

8 KURT STALDER, Sprache und Erkenntnis der Wirklichkeit Gottes. Texte zu eini-
gen wissenschaftstheoretischen und systematischen Voraussetzungen fiir die exegeti-
sche und homiletische Arbeit, hg. von Urs von Arx (OBFZPhTh 38). Fribourg
Schweiz (Universititverlag) 2000.

29 GERHARD SAUTER / ALEX STOCK, Arbeitsweisen Systematischer Theologie. Ei-
ne Anleitung (ST[M] 2), Miinchen (Kaiser) / Mainz (Griinewald) 1976.

39 HENNING LUTHER, Religion im Alltag. Bausteine zu einer praktischen Theolo-
gie des Subjekts, Stuttgart (Radius) 1992.

88



Vom Maintelchen und dem Wind

man, was man im Wesentlichen miteinander teilt’’. Es soll hier aus-
driicklich festgestellt werden, dass ein theologischer Konsens nicht im-
mer (oder wohl nur selten) zu einer derartigen Gemeinsamkeit fiihrt, die
ich miteinander «Kirche» feiern nenne. Konsense fiihren nicht ohne
weiteres zu wiederhergestellter, gelebter Gemeinschaft. Alltidgliches
Glaubensleben und Lehre decken sich nicht immer oder manchmal nur
wenig3 4 Glaubensertahrungen und Glaubenszeugnis, Sprache des Glau-
bens und Glaubensgeschichten gehen der theologischen Reflexion vor-
aus™. Es ist eine Herausforderung, dieses Verhiltnis im Lichte der
kirchlichen Gemeinschaft und der Frage der (Inter-)Kommunion zu
bedenken. Im Wesentlichen geht es dabei um die Reflexion iiber den
Glauben und deren Vermittlung in den heutigen soziokulturellen Kon-
text. Ich wiederhole: Wo Kirche als soziale Gestalt dieser Vermittlung
verstanden werden kann, ist es deutlich, dass bei der Besinnung auf
diese Frage eine Reflexion iiber die Kirche unumginglich ist™. Nur
sollte man sich dabei bewusst sein, dass Letzteres immer auf Ersteres
bezogen sein muss, wie sich dies ja auch am Anfang der 6kumenischen
Bewegung gezeigt hat. Es mag deutlich geworden sein: Unter Theologie
verstehe ich nicht ein System von Sitzen, die auf eine Praxis anzuwen-
den sind, oder ein Lehrsystem, in dem man im Voraus Antworten auf
alle Fragen finden kann, die Menschen sich im Alltagsleben und dessen
kontingenten Erfahrungen stellen. Theologie bietet keine Kontingenz-

31 Es wiire wiinschenswert, zu erforschen, welche Erfahrungen und Motive Bi-
schof Herzog bewegten, bereits im 19. Jahrhundert aktiv an episkopalen Gottesdiens-
ten in den USA teilzunehmen. Obendrein wire es interessant, zu wissen, inwieweit die
intensiveren kirchlichen Kontakte mit den Anglikanern vor dem Zustandekommen der
Bonner Vereinbarung eine entscheidende Rolle gespielt haben.

32 Mit leicht ironischem Unterton illustriert Peter Amiet dies anhand seiner Erfah-
rung als Pfarrer im aargauischen Fricktal: PETER AMIET, Altkatholizismus von unten,
in: HANS GERNY u.a. (Hg.), Sentire cum Ecclesia, Die Wurzel aller Theologie. FS Urs
von Arx, Bern (Stampfli) 2003, 230-241. Es gibt heutzutage aber auch bei vielen
Menschen okumenische Erfahrungen «von unten», die vor Ort die konfessionellen
Grenzen zwischen den Kirchen als nicht mehr relevant erscheinen lassen.

33 Hier sollte das Verhiltnis zwischen Erfahrung, Sprache, Glauben und Denken
vor allem sprachphilosophisch weiter reflektiert werden, insbesondere in Beziehung zu
den okumenischen Entwicklungen und zwischenkirchlichen Annidherungen. Die Prob-
lematik kann hier nur angedeutet werden.

* Ich bin mir bewusst, dass meine Beschiftigung mit der praktischen Theologie
diese Auffassung geprigt hat.

89



Jan Visser

bewiltigung im Voraus. Nach einer derartigen Auffassung gibt es mei-
nes Erachtens keine altkatholische Theologie.

Wenn man von altkatholische Theologie sprechen will, kann man
sich fragen: In welcher Weise gibt es eine altkatholische Theologie? Um
diese Frage zu beantworten, fange ich mit einem kleinen historischen
Exkurs an. Dabei gehe ich weiter zuriick, als man meist gewohnt ist,
wenn man den Altkatholizismus behandelt.

In seiner beriihmten Rede «Die Vergangenheit und Gegenwart der
katholischen Theologie», die Dollinger 1863 vor einer Versammlung
deutscher katholischer Gelehrter gehalten hat®’ , befiirwortet er, dass die
katholische Theologie beide Augen, das historische und spekulative,
offen halten solle. Déllinger geht es dabei auch darum, dass die Theolo-
gie als wissenschaftliche Forschung auf der Hohe der Zeit stehe. Dollin-
ger greift dabei auf einen seit der Renaissance und Reformation einge-
filhrten Unterschied zwischen einer «positiven» und einer «spekulati-
ven» theologischen Arbeit zuriick. Im letzteren Fall war das Uberlieferte
Ausgangspunkt der Spekulation, im ersteren Fall erforschte man die
historischen Glaubensquellen, wie etwa die HI. Schrift und die Schriften
der altkirchlichen Viter. Das Motto «zurlick zu den Quellen» war nicht
nur das theologische Schibboleth des Protestantismus, sondern auch
einer wichtigen theologischen Bewegung der Gegenreformation. Theo-
logen, die diese vor allem historische Methode anwendeten, wurden
spater oft des Jansenismus verdéchtigt“’. Doch gingen Jansenius und
seine Verteidiger den Weg positiver Theologie nicht nur, um theologi-
sche Kontroversen zu entscheiden, sondern auch um der Bildung der
Gldubigen und der Gestaltung der Frommigkeit willen. Bei ihren Geg-
nern, die meistens eine spekulative Sicht der Theologie vertraten, stiess
ihr Anliegen kaum auf Verstidndnis. Die theologische Kontroverse — die
sich bis heute des Ofteren zu wiederholen scheint — entartete in einen
Dialog von Tauben. Doch war die Entscheidung fiir eine bestimmte Art
von Theologie nicht nur im Hinblick auf apologetische Ziele, sondern
auch im Hinblick auf Glaubensvermittlung und Bildung der Gldubigen
wichtig. Wie bekannt, war die Lowener Universitit damals ein Zentrum

¥ Ungekiirzt abgedruckt bei JOHANN FINSTERHOLZL, Ignaz von Déllinger (Weg-
bereiter heutiger Theologie), Graz (Styria) 1969, 227-263.

3 LEOPOLD WILLAERT SJ, Apres le concile de Trente. La Restauration catholique
(1563-1648) (HE 18), Paris (Bloud & Gay) 1960, 212-284.

90



Vom Mintelchen und dem Wind

positiver Theologie”. Das war der Anlass fiir die Entscheidung des
niederldndischen Apostolischen Vikars Johannes van Neercassel, im
Jahr 1670 seine Priesterausbildung von Koéln nach Lowen zu verlegen.
Er fand es wichtig, dass seine Priester lernten, von den Glaubensquellen
her zu theologisieren, damit sie fiir die rechte Predigt und den Glau-
bensunterricht — wichtig in den protestantischen Niederlanden — gut
ausgebildet waren. Sie sollten der Konkurrenz mit reformatorischen
Pfarrern gewachsen sein’ .

Ein zweites Beispiel fiir die Anwendung positiver Theologie zur Er-
bauung der Glidubigen ist Folgendes. In der Utrechter Kirche benutzten
die Laien bis Ende des 19. Jahrhunderts ein Messbuch. Es enthielt die
Ubersetzung der lateinischen liturgischen Texte sowie Kommentare von
Kirchenvitern zu den biblischen Lektionen. Daraus wird ersichtlich,
dass man in der Utrechter Kirche damals die positive Theologie bevor-
zugte und im Rekurs auf die Glaubensquellen in der Alten Kirche den
Weg der Glaubenstradition im Leben der Gldubigen vor Ort situations-
gerecht weiterzufiihren gedachte™.

Es geht folglich um eine Theologie, die dem Reden von Gott im All-
tag dienstbar sein soll und im Lauf der Entwicklung der Glaubensge-
meinschaft an den Zeugen des Glaubens geeicht worden ist. So hat in
gewissem Sinne die theologia positiva den Vorrang vor der theologia
speculativa. Dies lasst sich bereits fiir die Alte Kirche aufzeigen, in der

37 Uber die Theologie der Lowener Theologen Baius und Jansenius vgl. J[AN]
H[ENDRIK] WALGRAVE, Geloof en theologie in de crisis, Kasterlee (Vroente) 1966,
106-296. Die aktuelle Literatur iiber den Jansenismus kann ich hier wegen deren Fiille
nicht im Einzelnen erwihnen. Wichtige Quellenforschungen, die zu einer Neubewer-
tung fiihrten, unternahm der Fanziskaner Lucianus Ceyssens. Einen Uberblick iiber
neuere Literatur bietet WILLIAM DOYLE, Jansenism. Catholic Resistance to Authority
from the Reformation to the French Revolution (Studies in European History), Ba-
singstoke (Macmillan) 2000. Zusammenfassungen finden sich auch bei Louis
COGNET, Le Jansénisme (Coll. Que sais—je?), Paris (PUF) 1960; JEAN-PIERRE CHAN-
TIN, Le Jansénisme. Entre hérésie imaginaire et résistance catholique (XVII-XIX
siecle), Paris (Cerf) 1996.

3 FRED SMIT / JAN JAaCOBS, Van den Hogenheuvel gekomen. Bijdrage tot de ge-
schiedenis van de priesteropleiding in de kerk van Utrecht 1683-1723, Nijmegen
(Valkhof Pers) 1994, 50-54. Vgl. auch GIAN ACKERMANS, Herders en huurlingen.
Bisschoppen en priesters in de Republiek (1663-1705), Amsterdam (Prometheus/
Bakker) 2003, 67-68.

3 Het Roomsch Misboek met Bemerkingen over d’Epistelen en d’Evangelien,
Utrecht 1751, 5 Bénde.

91



Jan Visser

man dariiber gestritten hat, wie man den Ursprung des iiberlieferten
Glaubens in geschichtlichen positiven Zeugnissen mit der spekulativen
Weltanschauung der damaligen Welt verbinden konnte. Man hatte
Schwierigkeiten mit den biblischen Geschichten, die man wegen ihres
narrativen Gehaltes weniger schétzte als die philosophische konzeptuel-
le Spekulation. Der reflexive und gldubige Werdegang Augustins kann
als ein Beispiel dafiir dienen, wie sich diese Inkulturation des biblischen
Zeugnisses vollzog”’ — ganz zu schweigen von den theologischen Dis-
kussionen und konziliaren Glaubensentscheidungen. In dieser Hinsicht
wird deutlich, wie man das kritische altkirchliche Prinzip anwenden
soll: weder als Wiederbelebung einer historischen Situation noch als
inhaltliche Norm, sondern als Weg, als Methode, die man gefunden und
verfolgt hat, um den Ursprung des Glaubens in einer bestimmten kultu-
rellen Situation so zur Sprache zu bringen, dass man die Wirklichkeit
Christi erfahren kann. Das bedeutet nicht, dass das Resultat der damali-
gen theologischen Arbeit wiederholt werden muss; vielmehr heisst es,
den bereits zuriickgelegten Weg und die bereits entwickelte Methode
auf die eigene historische Situation anzuwenden. Es geht um einen Weg,
der gleich bleiben soll und in Abhidngigkeit von den historischen Um-
stinden eine Neuorientierung zur Folge hat. Es ist diese Auffassung, die
meines Erachtens auch die Tradition des Altkatholizismus und ihre
Theologie geprigt hat, eine Tradition, die weiter reicht als nur der Pro-
test gegen das Erste Vatikanum. Denn hinter diesem Protest zeigt sich,
wie bereits gesagt, die Meinungsverschiedenheit, wie die christliche
Tradition situationsgerecht weiterzufiihren sei.

40 PETER BROWN, Augustine of Hippo. A Biography, London (Faber and Faber)
1967 (new revised edition 2000).

92



Vom Maintelchen und dem Wind

Zum Schluss

Fiir eine altkatholische Theologie, die eher eine Methode der Glaubens-
vermittlung als ein Lehrgebdude ist, finde ich bei dem franzosischen
Philosophen Paul Ricoeur wertvolle Bausteine’'. Er stellt erstens fest,
dass uns das, was uns und unser Reden und Denken bestimmt, vorgege-
ben ist und nie von der Spekulation eingeholt werden kann. Zweitens
halt er fest, dass das Vorgegebene in Symbolen und in narrativen Tradi-
tionen sichtbar wird, in denen das Zeugnis menschlicher Erfahrungen in
all seiner Mehrdeutigkeit hervortritt. Es geht darum, dass wir uns Texten
und dem, was sie uns iiber Religion und Weisheit an Lebensdeutung
anzubieten haben, kritisch annidhern miissen, um uns in einem nichsten
Schritt die Wirklichkeit anzueignen, von der sie zeugen. Kurz gesagt,
handelt es sich um Symbole, die zu denken geben. Sie sind in einer
«seconde naivité» wegweisend fiir unser Leben, um auf die Fragen
Antworten zu finden: Wer sind wir, wer bin ich, und wie kénnen wir
zusammen mit den andern in gerechten Institutionen leben? Welche
Anleitungen finden wir dazu in der narrativen Tradition, in der wir als
Christen leben?

Aufzuzeigen, inwieweit eine altkatholische Theologie mit ihrem
ckklesiologischen Interesse das Gleiche anvisiert, ist eine Aufgabe, die ich
— wenn Gott mir die Zeit dazu gibt — gerne noch vollbringen méchte®.,

1 Ich erwihne hier nur die wichtigsten Werke von PAUL RICOEUR: Philosophie
de la volonté, 2 Binde, Paris 1949/1960; La métaphore vive, Paris (Seuil) 1975;
Temps et Récit, 3 Bénde, Paris (Seuil) 1983-1985; Soi-méme comme un Autre, Paris
(Seuil) 1990; Figuring the Sacred. Narrative and Imagination, Minneapolis MI
(Fortress) 1995 (mit einer Einfilhrung in die Philosophie Ricoeurs von M. Wallace);
La mémoire, 1’histoire, 1’oubli, Paris (Seuil) 2000.

42 Zu behandelnde Themen sind die Berufung auf die Alte Kirche zur Wieder-
herstellung kirchlicher Gemeinschaft aufgrund eines gemeinsamen Glaubensbekennt-
nisses, die Bedeutung der Lokalkirchenekklesiologie in Beziehung zu den heutigen
Kirchen als konfessionelle Denominationen, die Frage, wie sich Kontinuitit und Kon-
textualitit in der Tradition zueinander verhalten, das Verhiltnis von Glaubenserfah-
rung zu Bekenntnis und Theologie, die Frage von kirchlicher Gemeinschaft und Ein-
heit und einer legitimen Pluralitit.

93



Jan Visser

94

Jan Visser (geb. 1931 in IJmuiden/Niederlande), Prof. Dr. theol. em. Er studier-
te Theologie in Amersfoort, Utrecht und Bern. Von 1958 bis 1969 war nachein-
ander Pfarrer der altkatholischen Gemeinden in Arnheim und Amersfoort.
19681996 lehrte er Dogmatik und Ekklesiologie am Altkatholischen Seminar in
Amersfoort bzw. in Utrecht. In denselben Jahren war er andererseits 1969-1974
Hauptdozent fiir Praktische Theologie an der Universitdt Nimwegen, danach
1974-1994 Hauptdozent fiir Pastoraltheologie und Psychologie an der Univer-
sitdt Utrecht sowie 1976—1996 Professor fiir Altkatholische Ekklesiologie an der
Universitdt Utrecht.

Adresse: Woudenbergseweg 8, NL-3701 BB Zeist, Niederlande

English Summary

Old Catholic theology has traditionally been marked by three main concerns and
objectives since 1870: refusal of the dogmatic decisions of the First Vatican
Council as part of a larger — rather defensive — vision of the Church and its place
in the modern world; reform of the Church according to the guidelines of the
«ecclesia primitiva»; thus commitment to ecclesial union or communion (in fact
especially with the Anglican and Orthodox Churches). The author briefly sets
out how Old Catholics tried to perform this task. This reveals a certain discre-
pancy between the realization of ecclesial communion with the Anglicans on the
one hand and the elaboration of a theological basis for a future ecclesial com-
munion with the Orthodox on the other hand.

In connection with the ecclesiological principles articulated in the Preamble of
the new Statute of the Old Catholic Bishops United in the Union of Utrecht
(2000) the author concludes that Old Catholic theology was not and cannot be
conceived of as a static doctrinal system. Rather it basically has to serve the pas-
sing on of the faith in new situations, which explains its contextual and herme-
neutical character. To carry on this task the author discerns helpful insights in
the work of the philosopher Paul Ricoeur.



	Vom Mäntelchen und dem Wind : zur Frage einer altkatholischen Theologie

