
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 95 (2005)

Heft: 2

Artikel: Vom Mäntelchen und dem Wind : zur Frage einer altkatholischen
Theologie

Autor: Visser, Jan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404988

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404988
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vom Mäntelchen und dem Wind.
Zur Frage einer altkatholischen Theologie

Jan Visser

Vor drei Jahren feierte das Alt-katholische Universitätsseminar in Bonn
sein 100-jähriges Bestehen mit einer Festakademie zum Thema
«Altkatholische Theologie, Bilanz und Perspektiven». Im Bericht über diese

Feier berührte mich die Frage, die Urs von Arx am Anfang seines damaligen

Beitrags stellte: «Gibt es eine alt-katholische Theologie?» In der

Weise, wie er seine Frage erläuterte, meinte ich einen Unterton von
Argwohn oder sogar Zweifel zu vernehmen, so als meinte er: Kann

überhaupt von einer altkatholischen Theologie gesprochen werden? Das

wirkte auf mich wie eine Herausforderung, und ich entschloss mich,

* Im Rahmen des Dies Academicus der Universität Bern verlieh die Christ-
katholische und Evangelische Theologische Fakultät der Universität Bern am 4.

Dezember 2004 Prof. Dr. Jan Visser die Würde eines Doctor theologiae honoris causa.
Dem Jahresbericht der Universität zum Studienjahr 2003/04 ist die Laudatio und die

(an einer Stelle korrigierte) Biografie entnommen (S. 132 f.):
«Jan Visser, dem Theologen, der es in seiner Lehr- und Forschungstätigkeit

verstand, neue ekklesiologische und pastoralpsychologische Fragestellungen aus dem
Raum verschiedener christlicher Traditionen und der Humanwissenschaften
aufzunehmen und für Zeugnis und Auftrag der Kirche in der heutigen Gesellschaft fruchtbar

zu machen, und der damit einen bedeutenden Beitrag zur Klärung der Aufgabe
einer altkatholischen Theologie und ihres ökumenischen Anliegens geleistet hat.»

«Jan Visser wurde am 20. März 1931 in Ijmuiden (Niederlande) geboren. Nach
seinen theologischen Studien am Altkatholischen Seminar in Amersfoort und an der

Christkatholisch-theologischen Fakultät in Bern, wo er 1965 promovierte, wirkte er
zunächst als Gemeindepfarrer. Danach lehrte er 1968-1976 systematische Theologie
am Altkatholischen Seminar (seit 1969 in Utrecht) und war zudem 1969-1974 Dozent
für Praktische Theologie an der Katholischen Universität Nijmegen.

Er war 1974—1996 Hauptdozent für Pastoralthéologie und -psychologie an der

Theologischen Fakultät der Universität Utrecht und leitete den sog.
Pastoralpsychologischen Lehrgang für Amtsträger(innen). Als 1975 vom Staat eine
ausserordentliche Professur für altkatholische Kirchenstruktur an der Theologischen Fakultät der

Universität Utrecht geschaffen wurde, war er von 1976-1996 deren erster Inhaber. Ihm
oblag es dabei auch, die Integration des vormals selbständigen Altkatholischen Seminars

(gegründet 1725) und seines Ausbildungsganges in die Theologische Fakultät der

Universität Utrecht zu koordinieren, und er stand ihm 1984—1996 als Rektor vor.

IKZ 95 (2005) Seiten 73-94 73



Jan Visser

diese Frage in der Gastvorlesung aufzugreifen, die in Bern zu halten ich

eingeladen worden bin.
Bereits bei der Vorbereitung wurde mir klar, dass diese Frage nicht

in einem einzigen Beitrag umfassend zu behandeln ist. An dieser Stelle
mache ich deshalb einen ersten Schritt, in der Hoffnung, in Zukunft
weitere Schritte machen zu können, um ans Ziel einer altkatholischen
theologischen Pilgerfahrt zu kommen. Zuerst fasse ich kurz die von Urs

von Arx vertretene Position zusammen, danach werte ich sie aus und

gebe drittens meinen eigenen Ansatz zur Antwort.

1. Gibt es eine altkatholische Theologie?

Urs von Arx stellt in seinem in der deutschen Kirchenzeitung veröffentlichten

Beitrag fest1, dass da, wo man von alt-katholischer Theologie
sprechen könne, diese in der Regel in Beziehung zu den Zielsetzungen
der altkatholischen Kirche stehe. Dazu weist er auf die Magna Charta
der altkatholischen Kirchen, die Bischofserklärung von 1889, hin, in der
die damaligen Bischöfe der Niederlande, Deutschlands und der Schweiz

Jan Visser hat seine theologische Arbeit in multidisziplinärer Ausrichtung
(systematische und praktische Theologie. Pastoralpsychologie) und mit hermeneutischer
Sensibilität geleistet, was auch seine Veröffentlichungen dokumentieren. Als
Redaktionsmitglied in internationalen Fachzeitschritten für Praktische 1 (teologie und als

Mitherausgeber von pastoralpsychologischen Sammelwerken förderte er den
wissenschaftlichen Austausch in dieser Disziplin.

In alledem stellte er sich immer wieder auch seiner Kirche in verantwortungsvollen

Funktionen zur Verfügung - so war er 1973-2001 Kanonikus des Metropoli-
tankapitels Utrecht - und trug dabei massgeblich zur Profilierung ihres pastoralen
Auftrags bei. Dabei gelang ihm eine fruchtbare Aufnahme und Weiterführung älterer

altkatholischer ekklesiologischer Reflexion, die er mit Ansätzen aus anderen
kirchlichen und theologischen Traditionen so zu verbinden wusste. dass daraus neue
Einsichten für die fundamentalen ökumenischen Zielsetzungen des Altkatholizismus
insgesamt erwuchsen.»

Im Zusammenhang mit der Ehrung hielt Jan Visser am 3. Dezember 2004 an der
Universität Bern eine Gastvorlesung, die hier in überarbeiteter Form wiedergegeben
wird. Vgl. auch Urs von Arx. Ehrendoktorat für Prof. Dr. Jan Visser, Christkatholisches

Kirchenblatt 127 (2004), Nr. 25, S. 6. (Anm. d. Red.).
1 Urs von Arx. Bilanz und Perspektiven. 100 Jahre Alt-Katholisches Seminar der

Universität Bonn, Christen heute. Zeitschrift der Alt-Katholiken für Christen heute
47 (2003) 30f.

74



Vom Mäntelchen und dem Wind

zunächst die Papstdogmen des Ersten Vatikanums ablehnen und danach

unter Punkt 7 folgendermassen fortfahren:
«Wir hoffen, dass es den Bemühungen der Theologen gelingen wird, unter
Festhaltung an dem Glauben der ungeteilten Kirche, eine Verständigung über die
seit den Kirchenspaltungen entstandenen Differenzen zu erzielen.»

Hier zeichnet sich das Anliegen einer altkatholischen Theologie ab:

Einerseits bemüht man sich, die kirchliche Sonderexistenz zu begründen
und die eigene Identität anzugeben, anderseits war man der Meinung,
dass zu dieser Identität die Wiederherstellung der kirchlichen Einheit
aufgrund der Kontinuität mit der ungeteilten Kirche des ersten Jahrtausends

gehöre. Dieses Streben nach Wiederherstellung der kirchlichen
Einheit definierte Bischof Urs Küry später als die «altkirchliche
Ökumene». Von Arx greift weiter in die Geschichte zurück, um das
altkatholische Anliegen zu verstehen. Er zitiert Ignaz von Döllinger und sein
Schreiben an Pfarrer Widmann aus dem Jahr 1874, in dem er eine Art
Programm umschreibt Es gehe, so von Döllinger, um den Protest
gegen ein mit dem Ersten Vatikanum zum Sieg gelangtes Verständnis der
katholischen Kirche, was verbunden sei mit der Aufgabe einer Reform
der Kirche in Orientierung an der Alten, ungeteilten Kirche als

kritischregulativem Prinzip und mit einem Engagement für die Wiederherstellung

kirchlicher Gemeinschaft und Einheit. Wenn man von einer
altkatholischen Theologie sprechen darf, tritt diese im dritten von Döllinger
formulierten Punkt hervor. Das bedeutet: Es ist die Lehre von der
Kirche, mit der sich die altkatholische Theologie befasst. Dies wird im
Laufe der Zeit vor allem anhand der mit den Anglikanern und mit den

Orthodoxen geführten Dialoge deutlich. Im ersten Fall beschränkt man
sich für die Wiederherstellung der kirchlichen Gemeinschaft auf
Kurzformeln, mit denen man gegenseitig die Katholizität der jeweils anderen

Kirche anerkennt und Mitglieder der anderen Kirche zu den Sakramenten

zulässt, ohne dass dabei alle lehrmässigen, liturgischen und fröm-
migkeitsmässigen Auffassungen anzuerkennen wären. Dies geschieht in
der Überzeugung, dass jede Kirche am Wesentlichen des Glaubens fest-

2 Für den authentischen Text der Erklärung siehe Urs von Arx / Maja Weyermann

(Hg.), Statut der Internationalen Altkatholischen Bischofskonferenz (IBK).
Offizielle Ausgabe in fünf Sprachen, Beiheft zu IKZ 91 (2001), 25-27.

3 Vgl. Urs Küry, Die Altkatholische Kirche. Ihre Geschichte, ihre Lehre, ihr
Anliegen (Die Kirchen der Welt 3), 2. ergänzte Auflage, Stuttgart (EVW) 1978 31982,

59 f.

75



Jan Visser

hält Ohne dass man einen ausführlichen theologischen Dialog führte,
reichte dies aus, um in volle kirchliche Gemeinschaft (full communion)
miteinander zu treten. Eine ausführliche theologische Begründung
unterblieb. Anders verhielt es sich mit dem Dialog mit der Orthodoxen
Kirche, der Ende des 19. Jahrhunderts mit Vertretern der russischen

Kirche anfing, infolge der rassischen Revolution lange unterbrochen
wurde und schliesslich in den 1960er-Jahren mit der Gesamtorthodoxie
unter Führung des Ökumenischen Patriarchates wieder aufgenommen
wurde. Diesmal war die altkatholische Theologie gefordert, da man
einen Konsens in vielen theologischen Fragen erstrebte. Von 1975 bis
1987 publizierte die Gemischte Theologische Kommission 26 gemeinsame

Texte, in denen man einen Konsens über die wichtigsten theologischen

Fragen erreicht hatte'. Dieses Dokument sollte als Grundlage für
die Wiederherstellung der kirchlichen Gemeinschaft dienen. Bis heute

ist es dazu nicht gekommen. Für die Orthodoxen bleibt die volle
Gemeinschaft zwischen Altkatholiken und Anglikanern ein Hindernis. Die
altkatholische Theologie profilierte sich in der Zwischenkriegszeit vor
allem im weiteren Dialog in der Ökumenischen Bewegung, in dem sie

zusammen mit Orthodoxen und (hochkirchlichen) Anglikanern die
katholische Kirchen- und Amtsauffassung vertrat und weiter herausarbeitete.

Diese Konstellation änderte sich, als sich in der Folge von Vatikanum

II auch römisch-katholische Theologen an der theologischen Arbeit
des Weltkirchenrats beteiligten.

Es war vor allem die Ekklesiologie. die Lehre über die Kirche, mit
der sich die altkatholische Theologie in Übereinstimmung mit ihrem

Anliegen befasste. Es gab daneben selbstverständlich theologische
Arbeit an den Lehranstalten, aber im Laufe eines ganzen Jahrhunderts hat
dies nur zu zwei theologischen Überblickswerken geführt: die als Manuskript

veröffentlichten Vorlesungen von Erzbischof Rinkel und der sich

gleichfalls auf Vorlesungen stützende, relativ kurze Überblick von
Bischof Küry in seinem 1966 erschienenen Buch «Die Altkatholische
Kirche». Des Weiteren gibt es Beiträge von Arnold Gilg, Ernst Gaugler
und Kurt Stalder über dogmengeschichtliche, neutestamentliche und
hermeneutisch-kommunikative Fragen. So muss man schliessen, dass

4 A.a.O., 468^178.
5 Urs von Arx (Hg.), Koinonia auf altkirchlicher Basis. Deutsche Gesamtausgabe

der gemeinsamen Texte des orthodox-altkatholischen Dialogs 1975-1987 mit französischer

und englischer Übersetzung, Beiheft zu IKZ 79 (1989).

76



Vom Mäntelchen und dem Wind

man - in Beschlag genommen von ekklesiologischen Anliegen - nicht
dazu gekommen ist, eine Theologie zu entwickeln, die sich mit aktuellen,

kulturellen, ethischen und sozialen Fragen befasst. Man kann sagen,
dass es keine altkatholische Theologie gibt, sofern man darunter eine

systematische Übersicht versteht, anhand derer man sich in Fragen des

Glaubens und Lebens orientieren kann. Neben deutlich herausgearbeiteten

ekklesiologischen Prinzipien gibt es lediglich skizzenhafte theologische

Arbeiten oder historische Studien zur Rechtfertigung der altkatholischen

Existenz. So weit der Beitrag von Urs von Arx.

2. Drei programmatische Punkte - eine Auswertung

Nach dieser kurzen Skizze möchte ich einige auswertende und kritische
Anmerkungen machen, bevor ich meinen Versuch fortsetze, eine
Antwort auf die Frage zu geben: Gibt es eine altkatholische Theologie?

Das altkatholische Anliegen, wie Döllinger es formulierte, kennt also

drei zu unterscheidende programmatische Punkte: erstens die Ablehnung

eines vom Ultramontanismus geprägten Kirchenverständnisses,
zweitens die Erarbeitung und Gestaltung eines alternativen Kirchenverständnisses

nach dem Ideal der ungeteilten Kirche und drittens die aktive

Beteiligung an dem Bestreben, die kirchliche Gemeinschaft
wiederherzustellen - kurz gesagt, das ökumenische Engagement. Es ist deutlich,

dass diese drei miteinander zusammenhängen: Die Altkatholiken
wollten nicht in einer Entwicklung innerhalb der römisch-katholischen
Kirche mitgehen, die dazu neigte, die Kirche als eine geschlossene
Grösse zu entwickeln: Verschlossen gegenüber der modernen Gesellschaft,

um auf diese Weise die eigene Identität zu bewahren, führte diese

Verschlossenheit zur Abschliessung anderen Kirchen gegenüber, die
eine solche Entwicklung nicht teilten. Stattdessen plädierte man alt-
katholischerseits für eine Glaubensgemeinschaft, die nach dem Ideal der
Alten oder ungeteilten Kirche zeitgemässe Reformen durchführte. Dies
bedeutete zugleich die Wiederherstellung der Gemeinschaft mit denjenigen

Kirchen, die sich für ihre Identitätssicherung gleichfalls auf die

ungeteilte Kirche stützen.
2.1. Nun stellt sich die erste Frage, ob man sich immer des inneren

Zusammenhangs der drei genannten Punkte bewusst war oder ob man
sich für nur eine dieser Bestrebungen eingesetzt hat. Ich kann mich des

77



Jan Visser

Eindrucks nicht erwehren, dass man die drei Punkte in unterschiedlicher
Weise verfolgt hat. Dies führte dazu, dass man sich, um die kirchliche
Sonderexistenz gegenüber der römisch-katholischen Kirche zu erklären,
auf einen Negativkatalog berief: Das, was man nicht hatte, wurde zum
Kennzeichen altkatholischer Identität: keinen Papst, keinen Zwangszölibat,

keine lateinische Sprache im Gottesdienst usw.
Heutzutage wird dieser Negativkatalog der römisch-katholischen

Kirche gegenüber nicht mehr benützt. Aber das bedeutet nicht, dass man
es aufgegeben hat, das altkatholische Bestreben in Differenz zu dem zu
deuten, an dem man sich implizit misst. Der Negativkatalog ist nunmehr
durch einen Positivkatalog ersetzt worden, in dem man erwähnt, was
man im Unterschied zur römisch-katholischen Kirche an Erneuerang
durchgeführt hat. Dazu gehört u.a. die Frauenordination, wie man kürzlich

in der «Neuen Zürcher Zeitung» erfahren konnte6. Warum hat sich
ein negativer Vergleich in einen positiven verändert? Der Grand dieses

Umschlags hängt meines Erachtens mit der Tendenz des Zweiten
Vatikanischen Konzils zusammen, die Einseitigkeit des Ersten Vatikanums
zu korrigieren. Jenes gab den Anstoss, Reformen in Gang zu setzen, die
jedoch nicht alle durchgeführt wurden. Ob man sich negativ oder positiv
gegenüber der römisch-katholischen Kirche profiliert, es ist deutlich,
dass man seine kirchliche Identität in der Beziehung zu ihr findet. Man
kann, wie ich bereits kurz angedeutet habe, die Entwicklung der
westeuropäischen römisch-katholischen Kirche von 1870 bis 1962, d.h.
zwischen den beiden Vatikanischen Konzilen, als Versuch verstehen,
kritisch auf die kulturelle und soziale Modernität zu reagieren. Dazu gestaltete

man die Kirche als eine Art Gegengesellschaft, die man mit einem
das ganze Leben umfassenden theologischen System legitimierte7. Diese

6 Dort erschien in der Nr. 251 vom 24. Oktober 2004. S. 47, ein Inserat, in dem

man einen Vortrag über unsere Christkatholische Kirche ankündigte. Dort las man:
«Priesteramt für Frauen, freiwilliges Zölibat, Gottesdienst mit gemeinsamem Abendmahl,

Wiederverheiratung Geschiedener, Wahl des Bischofs durch die Ortskirche.
Was sagt die dritte Landeskirche dazu?» Die implizierte Antwort war wohl ein Ja.

7 So die Analysen von Religionssoziologen: vgl. etwa Franz-Xaver Kaufmann,
Kirche begreifen. Analysen und Thesen zur gesellschaftlichen Verfassung des

Christentums, Freiburg i.B. (Herder) 1979; DERS.. Religion und Modernität. Sozialwissenschaftliche

Perspektiven, Tübingen (Mohr) 1989; Karl Gabriel, Christentum
zwischen Tradition und Postmoderne (QD 144), Freiburg i.Br. (Herder) 1992 / 72000. Ich
erinnere mich an ein apologetisches Programm des römisch-katholischen Rundfunk-

78



Vom Mäntelchen und dem Wind

Richtung hat das Zweite Vatikanum verlassen: Man versuchte, in relativer

Aufgeschlossenheit gegenüber der Moderne neue kirchliche und

theologische Wege zu gehen. Dazu gehörte auch eine kritische Erinnerung

an die neuere eigene Geschichte. Aufgrund von Quellenforschungen

erfolgte eine Neubewertung der jansenistischen Bewegung wie auch
der katholischen Reformbestrebungen im 19. Jahrhundert8. Dabei wurde
deutlich, dass das altkatholische Anliegen, das in beiden Bewegungen
wurzelte, zur westlich-katholischen Tradition gehört und dass man
sowohl kirchlich wie theologisch mehr Gemeinsamkeiten miteinander hat
als trennende Unterschiede. Dies wurde kürzlich erneut im Bericht der
niederländischen Dialogkommission «Das gemeinsame Erbe freudig
miteinander teilen»9 einleuchtend gezeigt. Auch wurde klar, dass die

damalige altkatholische Bewegung von einer grösseren Aufgeschlossenheit

der modernen Welt gegenüber gekennzeichnet war als der
damals von der Mehrheit bevorzugte ultramontane Weg. Als man diesen

Weg verliess, war es nahe liegend, dass man auf beiden Seiten, sowohl
theologisch wie kirchlich, die Verwandtschaft wieder entdeckte. Deshalb

ist es nicht verwunderlich, dass das altkatholische Bestreben mit
neuerer, vom Zweiten Vatikanum inspirierter römisch-katholischer
Theologie und kirchengeschichtlicher Forschung untermauert werden
kann. Aber zugleich leuchtet es ein, dass man, da nicht alle Erwartungen
an das Zweite Vatikanum erfüllt worden sind, jetzt auf altkatholischer
Seite zur Andeutung der Identität einen Positivkatalog entwickelt hat.

Man kann folglich behaupten, dass altkatholische Theologie als
Legitimation des Kircheseins immer von einer innerkatholischen
Auseinandersetzung geprägt wird.

2.2. Nun war von Döllinger und von den Altkatholikenkongressen
das Prinzip der Alten Kirche als Prüfstein zu den für notwendig erachteten

Reformen in der Kirche aufgeführt worden. Diese Reformen, die

zum Teil nach dem Zweiten Vatikanum auch von der römisch-

vereins in den Niederlanden, in dem der Dominikaner Kors am Sonntag anhand des

theologischen Lehrsystems auf alle Fragen des Lebens eine passende Antwort erteilte.
8 Für den Jansenismus vgl. Anm. 37. Für die Neubewertung der theologischen

Entwicklung in Deutschland im 19. Jahrhundert stehen die Forschungen von Johann

Finsterhölzl, Peter Neuner, Victor Conzemius und vieler anderer.
9 «Das gemeinsame Erbe freudig miteinander teilen» - Empfehlung an den

Vorstand der «Katholischen Vereinigung für Ökumene» zum Verhältnis zwischen der
Altkatholischen und der Römisch-katholischen Kirche in den Niederlanden, IKZ 94

(2004) 249-276.

79



Jan Visser

katholischen Kirche durchgeführt wurden, entsprachen dem Wunsch,
der Kirche die der modernen Zeit entsprechende Relevanz zu verleihen.
Dazu wendete man theologisch das Normprinzip der ecclesia primitiva
an10. Veränderungen in der kirchlichen Praxis, die historisch für irrelevant

erachtetes Brauchtum und Auswüchse beseitigen sollen, werden an
der Norm des Ursprungs gemessen und legitimiert. Die Alte Kirche
verkörperte das Ideal eines unverletzten Ursprungs, den man entweder
wiederherstellen oder beibehalten wollte. So meinte man, eine Kontinuität

vom Ursprung bis zur Gegenwart anzeigen zu können. Aber wie war
dieses Prinzip theologisch anwendbar? Für Ignaz von Döllinger war dies

wegen seiner Auffassung über den historischem Sinn, mit dem man die
Geschichtswissenschaft und somit die Theologie betreiben sollte, noch
keine Frage". Immerhin gab es die theologische Betätigung einer
historischen Grundlage. Wenn man mit von Arx Erzbischof Rinkel und
Bischof Küry als Vertreter einer altkatholischen mainstream-Theologie
betrachten kann, tritt diese historische Grundlage der Theologie dort
hervor, wo Rinkel sein methodisches Vorgehen in der Dogmatik
verantwortet.

«Wir gehen nicht vom Dogma als einem Satz, quae est demonstranda aus.
sondern fangen mit der heiligen Schrift an und versuchen von ihr her durch das

Nachvollziehen der Tradition und des christlichen Denkens zum Dogma zu
kommen.»

Rinkel entscheidet sich dabei für die genetische, synthetische Methode,

weil diese die Denkarbeit der Kirche reproduziert und zeigt, wie das

Dogma organisch aus der heiligen Schrift hervorgekommen ist und - ich
füge bei - weiter zu tradieren ist. Letzteres betont meines Erachtens
Bischof Küry, wenn er als altkatholische theologische Aufgabe formuliert:

«Die dogmatischen Entscheidungen der Alten Kirche neu zu durchdenken und
sie mit den Mitteln der neueren Forschung für unsere Zeit nachzuvollziehen.»

10 Vgl. Jan Visser, Het ideaal van de 'ecclesia primitiva' in het jansénisme en
oud-katholicisme (Publicatieserie Stichting Oud-Katholiek Seminarie 8). Amersfoort
(Stichting Oud-Katholiek Seminarie) 1980.

1 ' So Kurt Stalder, Theologische Wissenschaft, in: Hundert Jahre
Christkatholisch-theologische Fakultät der Universität Bern, Beiheft zur IKZ 64 (1974), 194-220.

12 «Wij gaan dus niet van het dogma als een Stelling <quae est demonstranda) uit,
maar beginnen bij de Schriftuur en trachten van haar uit door het nadenken der traditie
en door het christelijk denken heen tot het dogma te komen.» Vgl. Andreas Rinkel,
Dogmatische Theologie I. Als Manuskript veröffentlicht, Amersfoort 1956, 29.

80



Vom Mäntelchen und dem Wind

Er fügt wegen der inzwischen gewachsenen ökumenischen Beteiligung

und Aufgaben hinzu:
«Die wichtigsten Sonderlehren der späteren Teilkirchen daraufhin prüfen, ob

und wie weit sie mit den Grundentscheidungen der Alten Kirche in
Übereinstimmung stehen und sie dort, wo diese fehlt oder ungenügend ist. anzustreben.»

Wo Rinkels theologische Methode dazu neigt, retrospektiv zu
wirken, gibt Kürys Methode in der Anwendung des altkirchlichen Prinzips
eine aktuelle und prospektive Wendung: Es geht im Nachvollzug nicht
um eine reine Wiederholung oder um die Unterwerfung unter einen
autoritären Satz, sondern darum, die Stimme der einen und ganzen Kirche

wieder zu Gehör zu bringen. Meiner Meinung nach visiert Küry
eine hermeneutische Aufgabe an, nämlich die Übertragung früherer
theologischer Entscheidungen auf das aktuelle Verstehen. Daraus wird
deutlich, dass das altkatholische Anliegen nicht eine historische
Wiederholung der Alten Kirche ist, in der Art einer geschichtlichen Park-
iandschaft oder der Bildung einer Gemeinschaft wie der Amisch in den

Vereinigten Staaten. Es geht nicht um Repristination. Doch ist auch

nicht gemeint, dass aus einem bestimmten Zeitraum ein normativer
Kodex der Rechtgläubigkeit gemacht werden soll, an dem weitere
Entwicklungen negativ oder positiv gemessen werden14. Weiter sind sowohl

Küry als auch Rinkel der Ansicht, dass man von dieser Perspektive her
den Satz des Vinzenz von Lerin «Wir halten fest an dem, was überall,
was immer und was von allen geglaubt worden ist» als Traditionsprinzip
nicht im Sinne eines Formalprinzips, sondern als Materialprinzip des

Glaubens anwenden soll: Es geht darin um die Grundentscheidungen der
noch ungeteilten Kirche - wie etwa das trinitarische und christologische
Dogma -, die von den Konzilien getroffen und von der damaligen Kirche

angenommen worden sind15. Was dies alles für altkatholische Theologen

bedeutet, will ich dann im dritten Teil meines Vortrages zeigen.

13 KÜRY, Kirche (wie Anm. 3), 127.
14 Wie Hermann Häring analysiert hat. wendet Joseph Kardinal Ratzinger das

Prinzip der Alten Kirche in dieser Weise theologisch an. indem er das damalige
metaphysische Denkklima als normativ für die aktuelle theologische Betätigung betrachtet:

vgl. Hermann HÄRING. Het geloof van de kerkvaders? De funderingen van de théologie

van Joseph Ratzinger. Tijdschrift voor Theologie 40 (2000) 358-380: DERS.. Theologie

und Ideologie bei Joseph Ratzinger. Düsseldorf (Patmos) 2001.
15 So ist es falsch, das altkirchliche Prinzip so zu verwenden, wie Hans Frei es

einmal karikierte: «Die alte Kirche ist wie ein Boden, auf dem jeder seinen kleinen

81



Jan Visser

2.3. Nun komme ich zum dritten altkatholischen theologischen
Programmpunkt: der Ökumene. Diesen Programmpunkt realisierte man
anfänglich durch Dialoge mit den orthodoxen und anglikanischen
Theologen. Wie bekannt, ergriff von Döllinger dazu die Initiative, nachdem
sich bereits der erste (Alt-)Katholikenkongress in München 1871, ähnlich

wie die späteren Kongresse, für das Anliegen der Wiedervereinigung

der Kirchen und die Verständigung mit den orthodoxen, anglikanischen

und protestantischen Kirchen im «Münchener Programm»
ausgesprochen hatte16. Wichtige Meilensteine waren Döllingers Vortragsreihe
über die Wiedervereinigung der Kirchen und die Bonner Unionskonferenzen17.

Dieses ökumenische Programm wurde von den altkatholischen
Bischöfen und Theologen in bilateralen Dialogen mit Anglikanern und
Orthodoxen weitergeführt. Daneben war man von Anfang an in den

zwanziger und dreissiger Jahren des 20. Jahrhunderts an den ersten
ökumenischen Weltkonferenzen beteiligt. 1948 wurden altkatholische
Kirchen Mitglied im Ökumenischen Rat der Kirchen. 1931 kam es zur
Bonner Vereinbarung mit den anglikanischen Kirchen. Sie enthält, wie
schon erwähnt, eine Kurzformel, mit der man gegenseitig die Katholizität

der anderen Kirche unter Beibehaltung einer relativen Autonomie
anerkannte. Man braucht von der anderen Kirche nicht alle Lehrmeinungen,

die sakramentale Frömmigkeit oder die liturgische Praxis zu
übernehmen, da man davon überzeugt war, die andere Kirche «halte
alles Wesentliche des christlichen Glaubens fest». Eine
inhaltlichtheologische Entfaltung des im Text der Bonner Vereinbarung genannten

«Wesentlichen des christlichen Glaubens» unterblieb. Doch man
kann grob ermitteln, was man auf altkatholischer Seite damit meinte: die

Reform- oder Theologieteppich auslegen kann.» Stattdessen bedeutet es, dass man bei
neuen Fragen, die zu entscheiden sind, jeweils nach einer historischen Begründung in
der Alten Kirche zu suchen hat, zur Legitimierung dessen, was man (er-)neuern will.
Ein Beispiel für ein derartiges Vorgehen ist die Einführung der Frauenordination; vgl.
zur Problematik einer Berufung auf die Alte Kirche: Jan Visser, Die Alte Kirche als

hermeneutisches Prinzip, IKZ 86 (1996) 45-64.
16 Vgl. Angela Berlis. Frauen im Prozess der Kirchwerdung. Eine

historischtheologische Studie zur Anfangsphase des deutschen Altkatholizismus (1850-1890).
Frankfurt a.M. (Lang) 1998, 128-130.

17
Vgl. dazu etwa das Themenheft «Ignaz von Döllinger (1799-1890) und die

Ökumene. Referate des Internationalen Symposiums aus Anlass seines 200.
Geburtstages am 23.Oktober 1999 in Bonn» und die dort erwähnte neuere Literatur - IKZ
90 (2000) 145-208.

82



Vom Mäntelchen und dem Wind

Heilige Schrift als Offenbarungsquelle, die altkirchlichen Glaubensbekenntnisse,

die (sieben) Sakramente und vor allem die ununterbrochene
Sukzession des Bischofsamtes als Garantie der Kontinuität mit der Alten
Kirche. Die Anglikaner konnten in der Vereinbarung eine Anwendung
des so genannten Lambeth Quadrilateral sehen - vier Sätze als Grandlage

für die Anerkennung einer Kirche als Kirche -; für die Altkatholiken

war vor allem die Sakramentalität und das Bischofsamt - wie sie es

bei den hochkirchlichen Gesprächspartnern kennen gelernt hatten -
entscheidend. Immer hat die Formel Anlass zu unterschiedlichen
Interpretationen gegeben: Handelte es sich dabei um einen Schritt zur
kirchlichen Union oder war sie Grundlage einer solcher Union? War diese

formelle Anerkennung theologisch hinreichend, oder hätte man nicht
besser verdeutlichen müssen, was man für wesentlich in der Lehre be-

18
trachtete und was nicht als solches gelten konnte

Diese Unklarheit rächte sich später bei den Bemühungen, mit den
orthodoxen Kirchen die kirchliche Gemeinschaft wiederherzustellen. Bevor

mit dem Dialog angefangen werden konnte, mussten mehrere
theologische Fragen geklärt werden. Denn die Orthodoxen waren der
Ansicht, eine Übereinkunft wie die Bonner Vereinbarung könne nicht
Grundlage kirchlicher Gemeinschaft sein. Im Hinblick auf die Orthodoxie

verfolgte man einen anderen (maximalen) Weg als mit den Anglikanern:

Man erstrebte einen theologischen Konsens hinsichtlich Lehraussagen

über Gott, Christus, Kirche, Erlösung, Sakramente, Eschatologie
und Kirchengemeinschaft. Das erforderte eine langwierige theologische
Arbeit, die zu den erwähnten Konsenstexten von 1975-1987 führte.

18 Vgl. Harald Rein, Kirchengemeinschaft. Die anglikanisch-altkatholisch-
orthodoxen Beziehungen von 1870 bis 1990 und ihre ökumenische Relevanz, Band 1

(EHS.T 477), Bern (Lang) 1993; Martien Parmentier, Evangelical Anglicans and

Old-Catholics in 1931, in: C[oen] van Kasteel u.a. (Hg.), Kracht in zwakheid van een
kleine wereldkerk. De Oud-Katholieke Unie van Utrecht, Amersfoort (Stichting
Centraal Oud-Katholiek Boekhuis) 1982; die Aufsatzsammlung «Fünfzig Jahre

altkatholisch-anglikanische Interkommunion». IKZ 71 (1981) 203-267; Gordon Huelin
(H.), Old Catholics and Anglicans, 1931-1981. To Commemorate the Fiftieth
Anniversary of Intercommunion, Oxford (OUP) 1983; Urs von Arx, Zwischen Krise und
Stabilität. Bericht über die Anglikanisch-Altkatholischen Theologenkonferenzen in
Toronto 1987 und Morschach 1990, IKZ 81 (1991) 1-40.

83



Jan Visser

Sehr detailliert wird hier auf theologische Fragen eingegangen, so dass

es nicht zweifelhaft sein kann, dass man miteinander übereinstimmt1

Man kann sich des Eindrucks nicht erwehren, dass die Art und Weise,

in der man sich dabei auf die Grundlage der Alten Kirche beruft,
darauf hinausläuft, das zu tun, was der junge Rinkel ablehnte. Gemeint
ist eine so genannte historisch-analytische Methode, bei der man von
Lehrsätzen ausgeht, deren Richtigkeit man mit Zitaten aus der heiligen
Schrift und der Väter überprüft und untermauert. Inwieweit man auf
diese Weise die Stimme der einen und ganzen Kirche wieder zu Gehör

bringt, darf mit Küry bezweifelt werden. Denn er wünschte keine
Repristination, sondern sah m.E. Theologie als hermeneutische Aufgabe.

Es zeigt sich so eine Spannung, ja eine Diskrepanz im altkatholischen

theologischen Streben nach der Wiederherstellung kirchlicher
Gemeinschaft. Es ist zu fragen, welche theologische Position man innehat.

Diese Frage wurde noch dringlicher, als man infolge der anglikanischen

Annäherung an lutherische und methodistische Kirchen und
infolge der theologischen Entwicklungen im Ökumenischen Rat der
Kirchen heute dazu neigt, das von Rinkel, Küry und Stalder festgehaltene
Prinzip zu relativieren, dass Abendmahlsgemeinschaft völlige Kirchen-
und Glaubensgemeinschaft voraussetzt.

In neueren theologischen Auseinandersetzungen neigen manche
Altkatholiken dazu, die Abendmahlsgemeinschaft nicht als Ziel, sondern
als einen Schritt zur völligen Kirchengemeinschaft anzusehen. Die Frage

der Gastkommunion lassen wir hier ausser Acht.
So wundert es mich nicht, wenn ein Aussenstehender sich des

Eindrucks nicht erwehren kann, dass - theologisch betrachtet - die
Altkatholiken ihr Mäntelchen nach dem Wind hängen, ein Motto, das ich
diesem Vortrag mitgeben möchte2 Eines jedenfalls ist klar: Im Hin-

19 Die Texte (mit Hinführungen) finden sich u.a. in dem in Anm. 5 genannten
Beiheft der IKZ. Vgl. ferner Harald Rein, Kirchengemeinschaft. Die anglikanisch-
altkatholisch-orthodoxen Beziehungen von 1870 bis 1990 und ihre ökumenische Relevanz,

Band 2 (EHS.T 511), Bern (Lang) 1994: Urs von Arx, Der orthodox-
altkatholische Dialog. Anmerkungen zu einer schwierigen Rezeption. IKZ 87 (1997)
184—224: ders., Vertane Chancen. Der Dialog zwischen der Altkatholischen und der
Orthodoxen Kirche, in: Bischof Evmenios von Lefka u.a. (Hg.), Die Orthodoxe
Kirche. Eine Standortbestimmung an der Jahrtausendwende. FS Anastasios Kallis, Frankfurt

a.M. (Lembeck) 1999, 199-222.
20 Für die hier angedeutete Problematik siehe den von Metropolit Damaskinos

Papandreou in Utrecht im Rahmen der Hundertjahrfeier der Utrechter Union gehalte-

84



Vom Mäntelchen und dem Wind

blick auf ihr ökumenisches Engagement hatten Rinkel, Küry und Stalder
eine klare theologische Sicht, die unzweifelhaft von dem
historischkulturellen und kirchlichen Kontext mitbestimmt war, in dem sie

aufgewachsen waren und lebten. Weil sich in dieser theologischen Sicht
Änderungen vollziehen, kann man aus gutem Grund mit Urs von Arx
fragen: Gibt es heute noch eine altkatholische Theologie? Oder sind
auch wir vom Pluralismus der Postmoderne theologisch erfasst worden?

Diese Frage lässt sich, wie ich gezeigt habe, anhand der ökumenischen

Entwicklungen stellen. Aber auch inneraltkatholisch kann man
sich, wie von Arx festgestellt hat, diese Frage stellen. Ich erwähne hier

lediglich die schwierigen Diskussionen mit der Polish National Catholic
Church über die Frauenordination, in denen sich ein prinzipieller Unterschied

in Bezug auf das Traditionsprinzip zeigte: Wie müssen wir in und
mittels der Kirche den Glauben weitergeben?

Eines sollte deutlich sein: Wie auch immer man die
zwischenkirchlichen Dialoge und ökumenischen Kontakte bewerten will - die
altkatholische Theologie verdankt ihnen eine deutlichere Sicht ihrer
ekklesiologischen Position in der begründeten Wahl für die Ortskirche.
Und damit komme ich zu meiner dritten Überlegung.

3. Altkatholische Theologie: kontextuell und hermeneutisch

3.1 Die altkatholische «Sicht der Kirche» setzt, wie es in der Präambel
des Statutes der in der Utrechter Union vereinigten altkatholischen
Bischöfe aus dem Jahr 2000 formuliert wird, voraus,

«dass jede Gemeinschaft von Menschen, die durch die Versöhnung in Jesus

Christus und durch die Sendung und das andauernde Werk des Heiligen Geistes
in einem Ortskreis um einen Bischof zur Einheit konstituiert ist und in der
Eucharistie ihre Mitte hat, eine vollständige und ihre Aufgaben vor Ort eigenständige

erfüllende Kirche ist.»"

Es wäre wünschenswert, die hier verwendeten Ausdrücke oder
theologischen Begriffe wie Gemeinschaft, Versöhnung, Jesus Christus,
Bischof, Einheit, Eucharistie am Ort jedes für sich zu interpretieren und in
ihrem Zusammenhang zu erkunden. Das würde jetzt zu weit führen, und

nen Festvortrag vom 22. September 1989: Die Bedeutung der Utrechter Union aus
orthodoxer Sicht, Orthodoxes Forum 4 (1990) 139-149.

21
Vgl. Statut (wie Anm.2). 13.

85



Jan Visser

ich beschränke mich auf Folgendes: Es wird davon ausgegangen, dass

dasjenige, was unter Menschen und in der Wirklichkeit zu Trennung
führt, die Gemeinschaft, die für das menschliche Leben eine notwendige
Bedingung ist, auseinander fallen lässt" Dies ist durch Leben und Tod
Jesu überwunden. In ihm zeigt sich die Möglichkeit einer neuen Art
menschlicher Gemeinschaft. Davon zeugt in unserer Geschichte die vom
Geist geführte kirchliche Gemeinschaft in ihrer Eucharistiefeier und im
episkopalen Leitungsamt. Beide gewährleisten sowohl die Partikularität
als auch die Universalität der Kirche. Dieses Zeugnis hat sich an einem
«Ort» jeweils zu institutionalisieren, d.h. konkret in der Vielfalt des

menschlichen Daseins. Es geht dabei um eine Vielfalt, die sich in der

Kirche zur Gemeinschaft hin gestaltet. Ich vermeide den Begriff «Einheit»,

da er des Öfteren mit Uniformität assoziiert wird. Kirche soll am
konkreten Ort Zeichen einer versöhnten Menschheit sein.

Vom Zeugnis der heiligen Schrift her geht es um die Versöhnung der
Menschen untereinander in der Versöhnung mit Gott - auch Letzteres
würde eine notwendige nähere Klärung erfordern, damit man diese Aussage

nicht vordergründig aus einem Vorurteil heraus ablehnt oder ihr
zustimmt. Doch - um mit Kurt Stalder zu reden - bliebe diese Aussage
offen und nichtssagend, wenn es nicht eine Gemeinschaft von Menschen

gäbe, die das Christusereignis als Heilsereignis erkennt. Es geht hier
nicht um eine über Zeit und Ort erhabene Gemeinschaft, sondern um
eine konkret in jedem historischen Kontext und an jedem Ort in der
Welt erfahrbare Gemeinschaft. Bei der Frage nach der Gestalt der Kirche

geht es folglich nicht um ein rein organisatorisches Problem,
sondern um eine für die historisch-kulturelle und soziale Situation
glaubwürdige Gestalt21. Kirche-Sein und Weitergabe des Evangeliums sind
unzertrennlich miteinander verbunden für eine Tradition, die relevant,

angemessen, verständlich und glaubwürdig sein soll. Im Traditionspro-
zess geht es immer um eine Interpretation, die neue Einsichten über die

Wir brauchen nur an die spaltende Gewalt des Terrorismus zu denken, um zu
verstehen, was Trennung bedeutet und bewirkt. Halten wir uns dazu nur die tief
greifenden Unterschiede in den Niederlanden vor Augen, wie diese anlässlich des Mordes
an Theo van Gogh Anfang November 2004. in Amsterdam zu Tage traten.

23
Vgl. meine Antrittsvorlesung: Jan Visser. De kandelaar van het licht: over het

probleem van de kerkstructuren. Rede uitgesproken bij de aanvaarding van hebt ambt

van bijzonder hoogleraar in de oude katholieke kerkstructuur aan de Rijksuniversiteit
te Utrecht op maandag 11 Oktober 1976 (Publicatiereeks Oud-Katholiek Seminarie 2).

Amersfoort (Stichting Oud-Katholiek Seminarie) 1976.

86



Vom Mäntelchen und dem Wind

Bedeutung des Überlieferten in der historischen und örtlichen Situation
bewirkt. Dies macht Übertragung erforderlich, damit man das, was in
der Tradition vorgegeben ist, als das versteht, was unsere Existenz
anbelangt. Die Gestalt der Kirche ist diesem tradere des kirchlichen
Zeugnisses dienstbar: Kirchengestalt und Glaubensvermittlung hängen
unerlässlich miteinander zusammen24.

Wie bereits erwähnt, handelte es sich in dem unter Katholiken
entzündeten Streit um das Erste Vatikanum um diese Frage. Vor einigen
Jahren hat Walter Frei aufzuzeigen versucht, dass es damals nicht nur
um die Verneinung der Unfehlbarkeit und in der Folge um den bekannten

Negativkatalog gehe, sondern um die Sorge, wie man der Moderne

gegenüber das Evangelium der Versöhnung adäquat überliefern könne~~.

Das lese ich auch im bereits genannten siebenten Artikel der Utrechter

Erklärung:
«Wir ermahnen die unserer Leitung unterstellten Geistlichen, in der Predigt und
bei dem Unterrichte die wesentlichen Glaubenswahrheiten, zu welchen sich die
kirchlich getrennten Confessionen gemeinsam bekennen, in erster Linie zu betonen,

bei der Besprechung der noch vorhandenen Gegensätze jede Verletzung der
Wahrheit und der Liebe sorgfältig zu vermeiden und die Mitglieder unserer
Gemeinden durch Wort und Beispiel anzuleiten. Andersgläubigen gegenüber sich

so zu verhalten, wie es dem Geiste Jesu Christi entspricht, der unser aller Erlöser
ist.»

Dies wird im darauf folgenden Artikel der Erklärung bekräftigt, in
dem die Bischöfe 1889 die Überzeugung aussprechen:

«Durch treues Festhalten an der Lehre Jesu Christi, unter Ablehnung aller
kirchlichen Missbräuche und hierarchischen Bestrebungen, glauben wir am
erfolgreichsten dem Unglauben und der religiösen Gleichgültigkeit, dem schlimmsten
Übel unserer Zeit, entgegen zu wirken»*

Aufbau und Struktur der Kirche sind nach altkatholischer Auffassung

für die Glaubensvermittlung entscheidend. Darin soll auf zeitge-
mässe Weise erfahrbar gemacht werden, was das Evangelium innerhalb
der menschlichen und zeitlichen Bedingungen zum Ziel hat. Es geht -
ausgedrückt im Buchtitel von Kurt Stalder - darum, die Wirklichkeit

24 Vgl. Jan Visser, Kirchenstruktur und Glaubensvermittlung. IKZ 79 (1989)
174-191.

~5 Walter Frei. Die Frage nach der Stellung des Altkatholizismus in der
Geistesgeschichte des 19. Jahrhunderts, IKZ 71 (1981) 38-55; DERS.. Altkatholisch, einmal

abgesehen von den Papstdogmen, IKZ 74 (1984) 65-84.
26 Vgl. Statut (wie Anm. 2). 26 f.

87



Jan Visser

Christi zu erfahren27. Die Frage der Kirche, der Tradition und der
versöhnten Gemeinschaft sind bei der Aufgabe, die Wirklichkeit Christi
erfahrbar zu machen, unzertrennlich miteinander verbunden. Dieser
Aufgabe soll die Theologie dienstbar sein. Das bedeutet, dass sie her-
meneutisch sein muss. Dies zeigt nicht nur die von Stalder verwendete
Methode, sondern auch sein späterer Versuch, diese Methode zu
implementieren. Ich weise in diesem Zusammenhang auf seine wichtigen
linguistischen Auseinandersetzungen im Dienste der Homiletik und
Katechetik unter dem Titel «Sprache und Erkenntnis Gottes» hin"

Von dieser hermeneutischen Sicht her lässt sich eine Antwort auf die
Frage finden, inwieweit es eine altkatholische Theologie gibt.

Tradition verstanden als Antwort auf eine Frage

3.2 Zuerst gebe ich an, wie ich den Begriff Theologie verwende. Mit
Gerhard Sauter29 mache ich den folgenden Unterschied: Theologie wird
verstanden als das Reden über das Reden von Gott. Sie ist folglich die
Reflexion über das Reden von Gott, wie diese sich in der religiösen und

gottesdienstlichen Praxis oder im Alltag - wie Henning Luther sagt1 -
vollzieht. Diese Unterscheidung hinsichtlich der Weise, wie man Sprache

verwendet, gibt mir eine mögliche Antwort auf die Frage, ob wir
theologisch unser Mäntelchen nach dem Wind hängen. In konkreten
Kontakten mit den - vor allem hochkirchlichen - Anglikanern erfuhren
sich die Altkatholiken als «katholische Kirche», bevor man dazu eine

hochtheologische Begründung abgefasst hatte. In der gemeinsamen
Erfahrung einer ekklesialen Wirklichkeit im Gottesdienst entdeckte

27 Kurt Stalder, Die Wirklichkeit Christi erfahren. Ekklesiologische Untersuchungen

und ihre Bedeutung für die Existenz von Kirche heute, Zürich (Benzinger)
1984.

28 Kurt Stalder, Sprache und Erkenntnis der Wirklichkeit Gottes. Texte zu einigen

wissenschaftstheoretischen und systematischen Voraussetzungen für die exegetische

und homiletische Arbeit, hg. von Urs von Arx (ÖBFZPhTh 38), Fribourg
Schweiz (Universitätverlag) 2000.

29 GERHARD Sauter / ALEX Stock, Arbeitsweisen Systematischer Theologie. Eine

Anleitung (ST[M] 2), München (Kaiser) / Mainz (Grünewald) 1976.
30 Henning Luther. Religion im Alltag. Bausteine zu einer praktischen Theologie

des Subjekts, Stuttgart (Radius) 1992.



Vom Mäntelchen und dem Wind

man, was man im Wesentlichen miteinander teilt Es soll hier
ausdrücklich festgestellt werden, dass ein theologischer Konsens nicht
immer (oder wohl nur selten) zu einer derartigen Gemeinsamkeit führt, die
ich miteinander «Kirche» feiern nenne. Konsense führen nicht ohne

weiteres zu wiederhergestellter, gelebter Gemeinschaft. Alltägliches
Glaubensleben und Lehre decken sich nicht immer oder manchmal nur
wenig Glaubenserfahrungen und Glaubenszeugnis, Sprache des Glaubens

und Glaubensgeschichten gehen der theologischen Reflexion vor-
aus Es ist eine Herausforderung, dieses Verhältnis im Lichte der
kirchlichen Gemeinschaft und der Frage der (Inter-)Kommunion zu
bedenken. Im Wesentlichen geht es dabei um die Reflexion über den
Glauben und deren Vermittlung in den heutigen soziokulturellen Kontext.

Ich wiederhole: Wo Kirche als soziale Gestalt dieser Vermittlung
verstanden werden kann, ist es deutlich, dass bei der Besinnung auf
diese Frage eine Reflexion über die Kirche unumgänglich ist34. Nur
sollte man sich dabei bewusst sein, dass Letzteres immer auf Ersteres

bezogen sein muss, wie sich dies ja auch am Anfang der ökumenischen
Bewegung gezeigt hat. Es mag deutlich geworden sein: Unter Theologie
verstehe ich nicht ein System von Sätzen, die auf eine Praxis anzuwenden

sind, oder ein Lehrsystem, in dem man im Voraus Antworten auf
alle Fragen finden kann, die Menschen sich im Alltagsleben und dessen

kontingenten Erfahrungen stellen. Theologie bietet keine Kontingenz-

31 Es wäre wünschenswert, zu erforschen, welche Erfahrungen und Motive
Bischof Herzog bewegten, bereits im 19. Jahrhundert aktiv an episkopalen Gottesdiensten

in den USA teilzunehmen. Obendrein wäre es interessant, zu wissen, inwieweit die

intensiveren kirchlichen Kontakte mit den Anglikanern vor dem Zustandekommen der
Bonner Vereinbarung eine entscheidende Rolle gespielt haben.

32 Mit leicht ironischem Unterton illustriert Peter Amiet dies anhand seiner Erfahrung

als Pfarrer im aargauischen Fricktal: PETER AMIET. Altkatholizismus von unten,
in: HANS Gerny u.a. (Hg.), Sentire cum Ecclesia, Die Wurzel aller Theologie. FS Urs

von Arx, Bern (Stämpfli) 2003, 230-241. Es gibt heutzutage aber auch bei vielen
Menschen ökumenische Erfahrungen «von unten», die vor Ort die konfessionellen
Grenzen zwischen den Kirchen als nicht mehr relevant erscheinen lassen.

Hier sollte das Verhältnis zwischen Erfahrung, Sprache, Glauben und Denken

vor allem sprachphilosophisch weiter reflektiert werden, insbesondere in Beziehung zu
den ökumenischen Entwicklungen und zwischenkirchlichen Annäherungen. Die
Problematik kann hier nur angedeutet werden.

34 Ich bin mir bewusst, dass meine Beschäftigung mit der praktischen Theologie
diese Auffassung geprägt hat.

89



Jan Visser

bewältigung im Voraus. Nach einer derartigen Auffassung gibt es meines

Erachtens keine altkatholische Theologie.
Wenn man von altkatholische Theologie sprechen will, kann man

sich fragen: In welcher Weise gibt es eine altkatholische Theologie? Um
diese Frage zu beantworten, fange ich mit einem kleinen historischen
Exkurs an. Dabei gehe ich weiter zurück, als man meist gewohnt ist,

wenn man den Altkatholizismus behandelt.
In seiner berühmten Rede «Die Vergangenheit und Gegenwart der

katholischen Theologie», die Döllinger 1863 vor einer Versammlung
deutscher katholischer Gelehrter gehalten hat35, befürwortet er, dass die
katholische Theologie beide Augen, das historische und spekulative,
offen halten solle. Döllinger geht es dabei auch darum, dass die Theologie

als wissenschaftliche Forschung auf der Höhe der Zeit stehe. Döllinger

greift dabei auf einen seit der Renaissance und Reformation
eingeführten Unterschied zwischen einer «positiven» und einer «spekulativen»

theologischen Arbeit zurück. Im letzteren Fall war das Überlieferte
Ausgangspunkt der Spekulation, im ersteren Fall erforschte man die
historischen Glaubensquellen, wie etwa die Hl. Schrift und die Schriften
der altkirchlichen Väter. Das Motto «zurück zu den Quellen» war nicht
nur das theologische Schibboleth des Protestantismus, sondern auch
einer wichtigen theologischen Bewegung der Gegenreformation.
Theologen, die diese vor allem historische Methode anwendeten, wurden
später oft des Jansenismus verdächtigt36. Doch gingen Jansenius und
seine Verteidiger den Weg positiver Theologie nicht nur, um theologische

Kontroversen zu entscheiden, sondern auch um der Bildung der
Gläubigen und der Gestaltung der Frömmigkeit willen. Bei ihren
Gegnern, die meistens eine spekulative Sicht der Theologie vertraten, stiess

ihr Anliegen kaum auf Verständnis. Die theologische Kontroverse - die
sich bis heute des Öfteren zu wiederholen scheint - entartete in einen

Dialog von Tauben. Doch war die Entscheidung für eine bestimmte Art
von Theologie nicht nur im Hinblick auf apologetische Ziele, sondern
auch im Hinblick auf Glaubensvermittlung und Bildung der Gläubigen
wichtig. Wie bekannt, war die Löv/ener Universität damals ein Zentrum

35 Ungekürzt abgedruckt bei Johann Finsterhölzl, Ignaz von Döllinger
(Wegbereiter heutiger Theologie), Graz (Styria) 1969, 227-263.

36 Leopold Willaert SJ, Après le concile de Trente. La Restauration catholique
(1563-1648) (HE 18), Paris (Bloud & Gay) 1960, 212-284.

90



Vom Mäntelchen und dem Wind

37
positiver Theologie Das war der Anlass für die Entscheidung des

niederländischen Apostolischen Vikars Johannes van Neercassel, im
Jahr 1670 seine Priesterausbildung von Köln nach Löwen zu verlegen.
Er fand es wichtig, dass seine Priester lernten, von den Glaubensquellen
her zu theologisieren, damit sie für die rechte Predigt und den Glauben

sunterricht - wichtig in den protestantischen Niederlanden - gut
ausgebildet waren. Sie sollten der Konkurrenz mit reformatorischen
Pfarrern gewachsen sein38.

Ein zweites Beispiel für die Anwendung positiver Theologie zur
Erbauung der Gläubigen ist Folgendes. In der Utrechter Kirche benutzten
die Laien bis Ende des 19. Jahrhunderts ein Messbuch. Es enthielt die
Übersetzung der lateinischen liturgischen Texte sowie Kommentare von
Kirchenvätern zu den biblischen Lektionen. Daraus wird ersichtlich,
dass man in der Utrechter Kirche damals die positive Theologie bevorzugte

und im Rekurs auf die Glaubensquellen in der Alten Kirche den

Weg der Glaubenstradition im Leben der Gläubigen vor Ort situationsgerecht

weiterzuführen gedachte19.

Es geht folglich um eine Theologie, die dem Reden von Gott im Alltag

dienstbar sein soll und im Lauf der Entwicklung der Glaubensgemeinschaft

an den Zeugen des Glaubens geeicht worden ist. So hat in
gewissem Sinne die theologia positiva den Vorrang vor der theologia
speculativa. Dies lässt sich bereits für die Alte Kirche aufzeigen, in der

37 Über die Theologie der Löwener Theologen Baius und Jansenius vgl. J[an]
H[endrik] Walgrave, Geloof en théologie in de crisis, Kasterlee (Vroente) 1966,

106-296. Die aktuelle Literatur über den Jansenismus kann ich hier wegen deren Fülle
nicht im Einzelnen erwähnen. Wichtige Quellenforschungen, die zu einer Neubewertung

führten, unternahm der Fanziskaner Lucianus Ceyssens. Einen Überblick über

neuere Literatur bietet William Doyle, Jansenism. Catholic Resistance to Authority
from the Reformation to the French Revolution (Studies in European History),
Basingstoke (Macmillan) 2000. Zusammenfassungen finden sich auch bei Louis
Cognet, Le Jansénisme (Coll. Que sais-je?), Paris (PUF) 1960; Jean-Pierre Chan-

tin, Le Jansénisme. Entre hérésie imaginaire et résistance catholique (XVII-XIX
siècle), Paris (Cerf) 1996.

38 Fred Smit / Jan Jacobs, Van den Hogenheuvel gekomen. Bijdrage tot de

geschiedenis van de priesteropleiding in de kerk van Utrecht 1683-1723, Nijmegen
(Valkhof Pers) 1994, 50-54. Vgl. auch Gian Ackermans, Herders en huurlingen.
Bisschoppen en priesters in de Republiek (1663-1705). Amsterdam (Prometheus/
Bakker) 2003, 67-68.

39 Het Roomsch Misboek met Bemerkingen over d'Epistelen en d'Evangelien,
Utrecht 1751, 5 Bände.

91



Jan Visser

man darüber gestritten hat, wie man den Ursprung des überlieferten
Glaubens in geschichtlichen positiven Zeugnissen mit der spekulativen
Weltanschauung der damaligen Welt verbinden konnte. Man hatte

Schwierigkeiten mit den biblischen Geschichten, die man wegen ihres
narrativen Gehaltes weniger schätzte als die philosophische konzeptuel-
le Spekulation. Der reflexive und gläubige Werdegang Augustins kann
als ein Beispiel dafür dienen, wie sich diese Inkulturation des biblischen

40
Zeugnisses vollzog - ganz zu schweigen von den theologischen
Diskussionen und konziliaren Glaubensentscheidungen. In dieser Hinsicht
wird deutlich, wie man das kritische altkirchliche Prinzip anwenden
soll: weder als Wiederbelebung einer historischen Situation noch als

inhaltliche Norm, sondern als Weg, als Methode, die man gefunden und

verfolgt hat, um den Ursprung des Glaubens in einer bestimmten kulturellen

Situation so zur Sprache zu bringen, dass man die Wirklichkeit
Christi erfahren kann. Das bedeutet nicht, dass das Resultat der damaligen

theologischen Arbeit wiederholt werden muss; vielmehr heisst es,
den bereits zurückgelegten Weg und die bereits entwickelte Methode
auf die eigene historische Situation anzuwenden. Es geht um einen Weg,
der gleich bleiben soll und in Abhängigkeit von den historischen
Umständen eine Neuorientierung zur Folge hat. Es ist diese Auffassung, die
meines Erachtens auch die Tradition des Altkatholizismus und ihre
Theologie geprägt hat, eine Tradition, die weiter reicht als nur der Protest

gegen das Erste Vatikanum. Denn hinter diesem Protest zeigt sich,
wie bereits gesagt, die Meinungsverschiedenheit, wie die christliche
Tradition situationsgerecht weiterzuführen sei.

40 Peter Brown, Augustine of Hippo. A Biography, London (Faber and Faber)
1967 (new revised edition 2000).

92



Vom Mäntelchen und dem Wind

Zum Schluss

Für eine altkatholische Theologie, die eher eine Methode der
Glaubensvermittlung als ein Lehrgebäude ist, finde ich bei dem französischen

Philosophen Paul Ricoeur wertvolle Bausteine Er stellt erstens fest,
dass uns das, was uns und unser Reden und Denken bestimmt, vorgegeben

ist und nie von der Spekulation eingeholt werden kann. Zweitens
hält er fest, dass das Vorgegebene in Symbolen und in narrativen
Traditionen sichtbar wird, in denen das Zeugnis menschlicher Erfahrungen in
all seiner Mehrdeutigkeit hervortritt. Es geht darum, dass wir uns Texten
und dem, was sie uns über Religion und Weisheit an Lebensdeutung
anzubieten haben, kritisch annähern müssen, um uns in einem nächsten

Schritt die Wirklichkeit anzueignen, von der sie zeugen. Kurz gesagt,
handelt es sich um Symbole, die zu denken geben. Sie sind in einer
«seconde naïvité» wegweisend für unser Leben, um auf die Fragen
Antworten zu finden: Wer sind wir, wer bin ich, und wie können wir
zusammen mit den andern in gerechten Institutionen leben? Welche

Anleitungen finden wir dazu in der narrativen Tradition, in der wir als

Christen leben?

Aufzuzeigen, inwieweit eine altkatholische Theologie mit ihrem

ekklesiologischen Interesse das Gleiche anvisiert, ist eine Aufgabe, die ich

- wenn Gott mir die Zeit dazu gibt - gerne noch vollbringen möchte

41 Ich erwähne hier nur die wichtigsten Werke von Paul Ricoeur: Philosophie
de la volonté, 2 Bände, Paris 1949/1960; La métaphore vive, Paris (Seuil) 1975;

Temps et Récit, 3 Bände, Paris (Seuil) 1983-1985; Soi-même comme un Autre, Paris

(Seuil) 1990; Figuring the Sacred. Narrative and Imagination, Minneapolis MI
(Fortress) 1995 (mit einer Einführung in die Philosophie Ricoeurs von M. Wallace);
La mémoire, l'histoire, l'oubli, Paris (Seuil) 2000.

42 Zu behandelnde Themen sind die Berufung auf die Alte Kirche zur
Wiederherstellung kirchlicher Gemeinschaft aufgrund eines gemeinsamen Glaubensbekenntnisses,

die Bedeutung der Lokalkirchenekklesiologie in Beziehung zu den heutigen
Kirchen als konfessionelle Denominationen, die Frage, wie sich Kontinuität und Kon-
textualität in der Tradition zueinander verhalten, das Verhältnis von Glaubenserfahrung

zu Bekenntnis und Theologie, die Frage von kirchlicher Gemeinschaft und Einheit

und einer legitimen Pluralität.

93



Jan Visser

Jan Visser (geb. 1931 in UmuidenTNiederlande), Prof. Dr. theol. em. Er studierte

Theologie in Amersfoort. Utrecht und Bern. Von 1958 bis 1969 war nacheinander

Pfarrer der altkatholischen Gemeinden in Amheim und Amersfoort.
1968-1996 lehrte er Dogmatik und Ekklesiologie am Altkatholischen Seminar in

Amersfoort bzw. in Utrecht. In denselben Jahren war er andererseits 1969-1974
Hauptdozent für Praktische Theologie an der Universität Nimwegen, danach
1974-1994 Hauptdozent für Pastoraltheologie und Psychologie an der Universität

Utrecht sowie 1976-1996 Professor für Altkatholische Ekklesiologie an der
Universität Utrecht.

Adresse: Woudenbergseweg 8. NL-3701 BB Zeist. Niederlande

English Summary

Old Catholic theology has traditionally been marked by three main concerns and

objectives since 1870: refusal of the dogmatic decisions of the First Vatican
Council as part of a larger - rather defensive - vision of the Church and its place
in the modern world: reform of the Church according to the guidelines of the

«ecclesia primitiva»; thus commitment to ecclesial union or communion (in fact
especially with the Anglican and Orthodox Churches). The author briefly sets

out how Old Catholics tried to perform this task. This reveals a certain discrepancy

between the realization of ecclesial communion with the Anglicans on the

one hand and the elaboration of a theological basis for a future ecclesial
communion with the Orthodox on the other hand.

In connection with the ecclesiological principles articulated in the Preamble of
the new Statute of the Old Catholic Bishops United in the Union of Utrecht
(2000) the author concludes that Old Catholic theology was not and cannot be

conceived of as a static doctrinal system. Rather it basically has to serve the
passing on of the faith in new situations, which explains its contextual and herme-
neutical character. To carry on this task the author discerns helpful insights in
the work of the philosopher Paul Ricoeur.

94


	Vom Mäntelchen und dem Wind : zur Frage einer altkatholischen Theologie

