Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 95 (2005)
Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bibliographie

Roranp HiLr, Lord Acton. Ein Vor-
kdmpfer fiir religitse und politische
Freiheit im 19. Jahrhundert, Frei-
burg (Herder) 2002, 476 S., Euro
35.00

(I) Es ist eine bemerkenswerte Leis-
tung, wenn ein Autor ein Werk in zwei
Sprachen verdtffentlichen kann. Das
Buch von Roland Hill iiber Lord Acton,
im Jahr 2000 in Englisch erschienen,
kam 2002 in deutscher Ubersetzung des
Autors bei Herder heraus. John Acton,
spiter Lord Acton, kam in Neapel als
Sohn eines Englidnders und einer deut-
schen Herzogin von Dalberg zur Welt.
Er war einer der bekanntesten und be-
deutendsten Schiiler des altkatholischen
Theologen Ignaz von Déllinger.

(I) Der Autor ist kein ausgebildeter
Historiker, sondern Publizist. Er be-
gann seine journalistische Ausbildung
bei der englischen romisch-katholi-
schen Wochenschrift «The Tablet» un-
ter Douglas Woodruff, der mit einer
Enkelin Actons verheiratet war. Zu-
sammen mit Woodruff gab er vor einem
halben Jahrhundert, 1952, eine Samm-
lung «Essays on Church and State» Ac-
tons heraus. Damit ist er als Kenner der
Materie sicher gentigend ausgewiesen.
Umso storender ist seine konfessionalis-
tische Enge. Er identifiziert grundsétz-
lich romisch-katholisch mit katholisch
und erkennt selbstverstandlich einen
vom romischen Papst mit der Strafe der
Exkommunikation Belegten, etwa ei-
nen Altkatholiken, nicht mehr als Ka-
tholiken an. Das fiihrt dann zu Aussa-
gen wie: Franz von Baader, der 1841

66

starb, «forderte die Union der west-
lichen und 6&stlichen Kirchen und war
ein frither Gegner der pépstlichen Un-
fehlbarkeit, versohnte sich aber auf dem
Sterbebett mit der katholischen Kirche»
(S. 431, Anm. 31). Weiter wird Dollin-
gers Abneigung gegen den Jesuitenor-
den als «irrational» bezeichnet (S. 66),
seine Grundhaltung wird konservativ
und nicht liberal genannt (S. 64, 147 f.).

(I1II) Die Quellenbasis fiir das Werk
sind vor allem die Acton-Papers in
der Universititsbibliothek von Cam-
bridge, «wie die <Pensées> des Blaise
Pascal nicht von ihrem Autor geordnet»
(S.392), und der von Victor Conzemius
herausgegebene Briefwechsel Dollin-
gers mit Acton und Lady Blennerhas-
sett. Dazu kommen eine grosse Anzahl
von edierten und nicht edierten Briefen
anderer Personen und weitere Literatur,
die zum grossen Teil in einer beein-
druckenden Literaturliste am Ende des
Buches {S. 447-462) siehi. Bezeich-
nenderweise fehlen hier aber papstkri-
tische Autoren wie August Bernhard
Hasler oder Hans Kiing, der einmal mit
«Unfehlbar?» Sensation machte. Dazu
kommen als Quellen iiber ein Dutzend
englische Archive, in Rom das Archiv
der Propaganda Fide und das Vatikani-
sche Geheimarchiv, bei dem bemerkt
wird: «Noch immer (nach nunmehr 130
Jahren) ist ein Teil der Bestidnde zu
Dollinger der Forschung auf Weisung
des Heiligen Offiziums unzugingiich»
(S. 144). Weiter wird ein Archiv in Bo-
logna genannt und schliesslich das
«Bayerische Geheime Staatsarchiv,
Miinchen». Bei diesem Miinchner Ar-



Bibliographie

chiv werden Signaturen des Haupt-
staatsarchivs erwihnt, dann die Biblio-
thek Dollingers, die zur Universitétsbib-
liothek gehort, und die Dollingeriana,
die den Nachlass Dollingers in der Bay-
erischen Staatsbibliothek bilden (zu
Letzteren gehort die englische Adresse
zur Bonner Unionskonferenz, erwahnt
S.270, Anm. 15).

(IV) Verwirrend ist die Verwen-
dung von Zitaten aus den Briefen. Hier
wird nur auf den thematischen Zu-
sammenhang gesehen, wihrend man
aus den Anmerkungen, die unpraktisch
am Ende des Textes platziert sind, ent-
nehmen kann, dass die Briefzitate zeit-
lich nicht zusammengehoéren. So wird
etwa auf Seite 241 von der Niimberger
Versammlung am 26. August 1870
berichtet, sie sei von Reinkens und
Reusch organisiert worden. «Reinkens
(als Professor fiir Kirchengeschichte
bereits suspendiert) und Reusch
schickten sich an, zum ersten Bischof
der Altkatholiken bzw. dessen General-
vikar zu werden» (ebd.). Auf der fol-
genden Seite 243 und nochmals
S.248-250 wird die Exkommunikation
Dollingers behandelt, dann der Kon-
gress Ende September 1871 im Miinch-
ner Glaspalast. Zum Kongress heisst
es, Dollingers «eindeutige und vehe-
mente Ablehnung einer separierten
deutschen Staatskirche ist hinreichend
dokumentiert, doch seine altkatho-
lischen Verbiindeten schitzten seine
diesbeziiglichen wiederholten Warnun-
gen nicht und unterdriickten sie weitge-
hend. Sie waren fest entschlossen, auch
ohne ihn voranzuschreiten, woraus bis
heute der irrige Eindruck entstand, der
Altkatholizismus sei grundlegend mit
dem Namen Dollinger verbunden»
(S.243,dhnlich S.248). Unmittelbar

darauf wird aus einem Brief Déllingers
an Oxenham vom 22. August 1870 zi-
tiert, der also noch vor der Niirnberger
Versammlung geschrieben ist: «Unsere
Position in der Kirche ist sehr einfach.
Wir bleiben bei der alten Lehre, ver-
werfen die Neuerung, lehnen das un-
freie Vatikankonzil ab, schaffen aber
keine Trennung und werden nicht zu-
lassen, dass gegen unser Recht und Ei-
gentum verstossen wird, wie im Falle
der Bulle Unigenitus. Wir fahren fort
unsere Sakramente von den Dienern
der Kirche, gleich ob diese Infallibi-
listen sind oder nicht, entgegenzuneh-
men. Sollte ein Priester oder Bischof
von uns verlangen, uns dem neuen
Dogma zu beugen, weigern wir uns.»
Dazu behauptet Hill félschlich: «Was
faktisch nicht das war, worauf die Fiih-
rung der Altkatholiken hinauswollte.»
Und ein paar Zeilen weiter: «Die ka-
tholischen Dogmen der Unbefleckten
Empfingnis und der Transsubstantia-
tion sowie der Zolibat wurden abge-
lehnt» (S. 244). Vom August 1870
springt Hill nun zur Pfingstversamm-
lung 1871 (er nennt sie «Erkldrung des
Miinchener Kongresses vom Mai
1871»), bei deren Beratung Acton und
Blennerhassett teilweise zugegen wa-
ren, sodass sie — ohne ihre ausdriick-
liche Zustimmung — auch unter den fast
30 Unterzeichnern genannt wurden, an
deren Spitze Dollinger stand, der die
erste Fassung dieser Erkldarung entwor-
fen hatte (anders Hill, S. 246; vgl. auch
IKZ 88, 1998, 409—412: Die Feier von
Gottesdiensten wird auf Initiative von
Cornelius, Zirngiebl und Moriz Ritter
beschlossen).

(V) Geht man bei der Betrachtung
der von Hill hier behandelten Vorginge
von der zeitlichen Reihenfolge aus,

67



Bibliographie

dann ist bemerkenswert, dass Dollinger
nach der sofortigen Unterwerfung des
Miinchner Erzbischofs Scherr schon im
Brief an Oxenham, noch vor der Niirn-
berger Erklirung und der fast gleich-
zeitigen Fuldaer Bischofskonferenz,
mit der Bulle Unigenitus implizit auf
die Utrechter Kirche hinwies. Noch ein
Jahrzehnt zuvor hatte er in «Kirche und
Kirchen, Papsttum und Kirchenstaat»
die Utrechter nicht sehr positiv beur-
teilt. Inzwischen hatte er mit Stefan von
Liano in Miinchen einen Vertreter die-
ser Kirche kennen gelernt, der sich
auch am literarischen Kampf um das
Vatikanum I beteiligte. Schon hier also
fing Déllinger an, den Sakramenten-
empfang nicht nur theoretisch fiir sich
und seine Gesinnungsgenossen zu for-
dern, sondern auch praktisch zu si-
chern. Die folgende Niirnberger Erkla-
rung und die Miinchner Museums-
adresse waren vor allem ein Protest ge-
gen die neuen Dogmen. Erst mit der
Pfingsterklarung wurde die Feier der
Sakramente wieder thematisiert. Auf
dem Miinchner Kongress vom Septem-
ber 1871 stand dann also nicht mehr zur
Debatte, ob man die Sakramente weiter
feiern wollte, sondern eine andere Fra-
ge: Sollte man, wie es vor allem die Ju-
risten forderten, die von ihrer Uberzeu-
gung abgefallenen Bischofe nicht mehr
anerkennen und eine eigene Hierarchie
errichten, «Altar gegen Altar» stellen,
wie es die romische Kurie 1853 in
Utrecht getan hatte, oder sollte man die
romisch-katholisch gewordenen Bi-
schofe und Priester weiter als Katholi-
ken anerkennen, wie das Déllinger und
andere forderten? Der von Schulte auf
Anregung Reuschs eingebrachte An-
trag zur Errichtung einer regelméssigen
Seelsorge wurde von allen gegen die

68

drei Stimmen von Doéllinger, Cornelius
und Stumpf angenommen. Stumpf ent-
warf spiter eine Synodal- und Gemein-
deordnung fiir die deutschen Altkatho-
liken (vgl. IKZ 72, 1982, 46-54), und
Cornelius war bis zu seinem Tod Vor-
sitzender des Miinchner Alt-Katholi-
ken-Vereins. Als schliesslich mit der
Errichtung eines altkatholischen Perso-
nalbistums, parallel zum bestehenden
preussischen Militdrbistum, ein kir-
chenrechtlich gangbarer Weg fiir einen
eigenen deutschen altkatholischen Bi-
schof innerhalb der katholischen Kir-
che gefunden wurde, ein modus viven-
di, wie Dollinger ihn am 19. September
1871 vor dem Kongress gefordert hatte
(S. 247), war auch Doéllinger einver-
standen. Er lehnte die Ubernahme des
Bischofsamtes aus Altersgriinden ab
und schlug Reusch vor, der aber das
Amt nicht iibernehmen wollte.

(VI) Reusch, urspriinglich ein Bi-
belwissenschaftler, hatte @hnlich wie
Acton eine reiche publizistische Er-
fahrung und war damals der erfolgrei-
che Herausgeber des Theologischen
Literaturblattes (vgl. IKZ 69, 1979,
267-276). Spiter edierte er zusammen
mit Dollinger wesentliche Teile des
von dem grossen Gelehrten gesammel-
ten Materials, u.a. ein grundlegendes
Werk iiber den Index, das einst auch
Acton schreiben wollte (S. 185, ohne
Hinweis auf Reusch). Leider hat die
Bayerische Akademie der Wissen-
schaften ihre Zusage, den Briefwechsel
zwischen Déllinger und Reusch zum
Jubildum des Todes von Déllinger
drucken zu lassen, ohne Angabe von
Griinden 1990 nicht eingehalten.

(VII) Als Akademieprisident hatte
Dollinger jedes Jahr zu den Festsitzun-
gen Vortrage zu halten, die in Miinchen



Bibliographie

zu einem gesellschaftlichen Ereignis
wurden. Die fithrenden Zeitungen ver-
offentlichten und besprachen sie. 1888
(nicht postum, wie Hill, S. 328, schreibt)
erschien der erste Band einer Samm-
lung dieser Vortrige. Darunter war
auch die mehrmals bis in die neuere
Zeit als Sonderdruck erschienene Rede
«Die Juden in Europa» von 1881. Uber
diese Rede schrieb der englische Poli-
tiker und Freund Dollingers und Ac-
tons, W.E. Gladstone, 1890, «Ddollin-
ger habe auf der Hohe der antisemiti-
schen Bewegung in Deutschland diese
scharf angegriffen. Er habe zur Scham
aufgerufen iiber das fast unglaubliche
Leid dieses Volkes. Fiir Europa sei der
Antisemitismus eine Schande» (Hill,
S. 328 mit Anm. 45). Als die Wochen-
zeitung «Die Zeit» in einem ganzseiti-
gen Artikel tiber Heinrich v. Treitsch-
kes Ausspruch «Die Juden sind unser
Ungliick» behauptete, kein deutscher
Professor habe sich gegen diese Kam-
pagne gewandt, wurde sie auf diesen
Vortrag hingewiesen. Die Verdffentli-
chung eines berichtigenden Hinweises
wurde abgelehnt — auch ein Indiz fiir
die Haltung der damaligen deutschen
«Offentlichkeit».

Wie ein Symbol wirkt die ei-
genwillige Behandlung des Namens
von Lord Acton durch Hill. Er schreibt
S.419, Anm. 5: «Nach dem Tod seiner
Mutter, Marie Luise von Dalberg-
Acton, wurde 1860 der Doppelname
Dalberg-Acton hinfdllig ... Der in
Deutschland noch manchmal verwen-
dete Doppelname fiir Acton ist daher
falsch.» In der Todesanzeige der Fami-
lie von 1902, die S. 383 abgebildet ist,
heisst es: «John Dalberg, Lord Acton»,
der Sohn zeichnet «Richard Dalberg,
Lord Acton» und die unverheirateten

Tochter «Anne Dalberg-Acton» und
«Jeanne Dalberg-Acton».

(VII) So gut die Personlichkeit
Lord Actons dargestellt sein mag, auch
in der Spannung zwischen innerer Uber-
zeugung und dusserer Zugehorigkeit zur
romisch-katholischen Kirche, so gross
sind doch die Mingel der Darstellung,
angefangen bei Ausserlichkeiten wie
Druckfehlern, Anglizismen, dem Index,
der die ersten 15 Seiten iiberhaupt nicht
berticksichtigt und auch dann noch Lii-
cken aufweist, dazu Wiederholungen im
Text. Mangelhaft ist die Beschreibung
Bayerns S. 56 und 63, die Bezeichnung
der «Augsburger Allgemeinen Zeitung»
als «Provinzblatt» S. 211 und «antikleri-
kal» S. 263, die Darstellung der Bonner
Unionskonferenzen von 1874 und 1875,
S.266 und 269 f. (wobei S. 430,Anm. 9,
steht: «Die <Faith-and-Order>-Konfe-
renzen bilden einen Teil der internatio-
nalen Konferenzen, die aus den Konfe-
renzen des Weltkirchenrats in Genf her-
vorgegangen sind.»). Die Behandlung
des Kulturkampfs ohne Erwihnung der
Kédmpfe in Baden ab 1860 ist verkiirzt,
und die Behauptung, «bis 1887 war das
letzte antikirchliche Gesetz entweder
modifiziert oder wieder aufgehoben
worden» (S. 431, Anm. 26), ist nicht
richtig: Das Jesuitenverbot wurde 1917
aufgehoben, die Vorschriften zur akade-
mischen Ausbildung der Geistlichen
gelten bis heute, dhnlich wie standes-
amtliche Ehe und staatliche Fiihrung der
Zivilstandsregister. Es ist also nicht nur
die enge konfessionalistische Haltung,
die den Wert des Buches beeintréchtigt,
sondern es sind auch methodische Feh-
ler und Sorglosigkeit im Umgang mit
Tatsachen.

Ewald Kessler, Heidelberg

69



Bibliographie

GIAN ACKERMANS, Herders en huurlin-
gen. Bisschoppen en priesters in
de Republiek (1663-1705), Amster-
dam (Prometheus) 2003, 569 S.,
Euro 30.00

Dick J. ScHoon, Van bisschoppelijke
Cleresie tot Oud-Katholieke Kerk.
Bijdrage tot de geschiedenis van het
katholicisme in Nederland in de 19d¢
eeuw, Nijmegen (Valkhof) 2004,
903 S., Euro 40.00

Innerhalb eines Jahres sind zwei
umfangreiche Dissertationen (aus Nij-
megen und aus Amsterdam) iiber die
holldndischen Katholiken erschienen.
Die erste ist von einem romisch-katho-
lischen Laien verfasst, die zweite von
einem altkatholischen Priester. Das
erste Buch behandelt die zweite Hilfte
des 17. Jhs., das zweite das 19. Jh. Ob-
wohl sich das Klima zwischen den bei-
den katholischen Kirchen an der Basis
stark verbessert hat, bleibt doch eine
Zuriickhaltung der Hierarchien wahr-
nehmbar, vor allem der romisch-katho-
lischen in den Niederlanden, hat doch
in Rom das Sekretariat fiir die Einheit
der Christen mehr Verstiandnis fiir die
altkatholische Sache als die meisten
hollandischen Bischofe.

Der Ursprung des Schismas wird
vielen Lesern dieser Zeitschrift be-
kannt sein: Nachdem der apostolische
Vikar Petrus Codde 1701 abgesetzt
war, blieb die grosse Mehrheit der
Geistlichen ihm zuerst treu, aber all-
mihlich unterwarfen sich die meisten
der romischen Autoritit. Um die
Schrumpfung der Partei Coddes aufzu-
halten, wihlte das Metropolitankapi-
tel, das sich als rechtméssiger Vertreter
des Bischofs verstand, 1723 einen neu-

70

en Bischof. Darauf folgte die Exkom-
munikation. Uber die Geistlichen, die
den Anfang dieses Konfliktes erlebt
haben, handelt das erste Buch. Der Au-
tor ist kein ultramontaner Konservati-
ver, doch gelingt es ihm nicht immer,
unparteiisch zu sein, wenn es darum
geht, zu bestimmen, wer sich von wem
trennte; ob die Republik der Nieder-
landen mit Recht als ein Missionsge-
biet betrachtet wurde; was genau die
Rolle des Jansenismus war usw.

Fast die Hilfte des Buches ist Pro-
sopographie und auch genealogisch
interessant. Die ersten 309 Seiten skiz-
zieren den Sitz des Lebens der Perso-
nen der Beilage. Die Fragestellung des
Buches lautet: Was sind die sozialen
Hintergriinde des Konfliktes, inwie-
fern spielte die Ausbildung der Priester
eine Rolle in der Wahl, die sie getrof-
fen haben? Welche Rolle spielte ihre
soziale Herkunft? Wiihlte der apostoli-
sche Vikar sich seine Mitarbeiter aus
den hoheren Schichten? Wie war das
Verhiltnis zwischen Bischof und Pries-
ter? Stimmten ihre theologischen
Auffassungen und pastoralen Aus-
gangspunkte iliberein? Quellen fiir die-
se Untersuchung sind vor allem die
Tausenden von Briefen an den und von
dem Bischof. Genealogische Untersu-
chungen zeigen Verbindungen zwi-
schen den verschiedenen Personen an.

Es sieht so aus, als ob ein grosser
Teil der Priester tatsdchlich aus den
besseren gesellschaftlichen Kreisen
stammte; dadurch waren sie finanziell
unabhingig und nicht auf die Gaben
der Gliubigen angewiesen. Es gab aber
auch solche, die unvermogend waren
und die von ihren Gemeinden oder von
Mitgliedern des Utrechter oder Haarle-
mer Kapitels unterstiitzt werden muss-



Bibliographie

ten. Die Ausbildungsinstitute in Koln,
Lowen und Rom hatten je ihren eigenen
Charakter. Das Konzil von Trient hatte
aber allgemein giiltige Regen fiir den
idealen Priester aufgestellt. Unter-
schiede in der Spiritualitit wurden
durch den Vorwurf des Jansenismus
noch verschirft. Dieser Vorwurf beru-
he allerdings auf einem Spukbild, sagt
der Autor (S. 103) im Anschluss an den
Jansenismus-Experten L. Ceyssens.
Gibt es endlich Gerechtigkeit? Viel-
leicht. Aber man kann sich des Ein-
drucks nicht erwehren, dass der janse-
nistische Spuk im Buch doch ziemlich
lebendig ist und angeblich von den
Utrechtern betrieben wird. Der letzte
Satz des siebten Kapitels (S. 303)
bandelt von der Wiederherstellung
(«<herstel») der (romisch-katholischen!)
bischoflichen Hierarchie 1853 — die
bereits bestehende bischofliche Hier-
archie wird dadurch wieder einmal
ausgeklammert durch das, was sie sel-
ber als eine auf irrigen Voraussetzungen
beruhende und daher usurpatorische
Wiederherstellung der bischoflichen
Hierarchie betrachtete. Damit bleibt
der Autor letztendlich seinem eigenen
konfessionellen Standpunkt verhaftet,
und er lasst die Kontroverse nicht hin-
ter sich.

Das zweite Buch ist vom altkatho-
lischen Gesichtspunkt aus geschrie-
ben. Es behandelt das wenig erforschte
19. Jh. und versucht zu zeigen, wie die
am Anfang des Jhs. wenig lebendig er-
scheinende Cleresie am Ende des Jhs.
selbstbewusst auftreten konnte. Dieses
Buch enthilt, wie das erste, einen pro-
sopographischen Teil (S. 729-807).

Die wichtigsten Themen des Bu-
ches sind: das Verhiltnis der Cleresie
zur weltlichen Obrigkeit, das Verhalt-

nis zur romisch-katholischen Kirche,
das interne Profil und die Entwicklung
der Kontakte zum Ausland. Im Ver-
hiltnis zum Staat ist eine wichtige Jah-
reszahl 1796, das Ende des Ancien Ré-
gime, als die reformierte Kirche ihre
Vorrangsstellung verlor und die Clere-
sie von der Regierung als eigenstindi-
ge Kirche, nicht mehr als Teil der ro-
misch-katholischen Kirche, betrachtet
wurde. Das Grundgesetz von 1848
brachte eine weitgehende Trennung
von Kirche und Staat und die endgiilti-
ge Gleichberechtigung aller Kirchen;
die romisch-katholische Kirche be-
nutzte diese neue Lage dadurch, dass
sie 1853 eine neue bischofliche Hierar-
chie einsetzte unter volliger Ignorie-
rung der alten Bischofe der Cleresie,
welche der Papst als «Ungeheuer» und
«Pest» bezeichnete. Im Jahr darauf kri-
tisierte die Cleresie dann das neue
Dogma der unbefleckten Empfingnis
der Jungfrau Maria.

Das innere Profil der Cleresie sieht
inzwischen recht bedenklich aus: Es
gibt verschiedene Konflikte. Der erste
Konflikt betrifft das Seminar in Amers-
foort, dessen Prisident den Erzbischof
mit dem Antichrist vergleicht. Der
Konflikt verschérft sich und schliesst
auch die finanzielle Verwaltung des Se-
minars ein. Er wird erst nach dem Tpd
beider Ménner gelost, denn Prisident
Christianus Karsten und Erzbischof
Henricus Loos haben sich seit der
Seminaraffire voneinander vollig ent-
fremdet. Der néchste Streitpunkt be-
trifft die Einsetzung eines neuen Bi-
schofs von Haarlem. Der dritte Kon-
flikt hat mit Karstens 1867 gedusserten
Zweifeln an der Giiltigkeit der 1858 er-
folgten Wahl von Loos zum Erzbischof
zu tun. Diese drei Konflikte verhinder-

71



Bibliographie

ten eine einmiitige Reaktion zum Vati-
kanischen Konzil im Jahre 1870. Erst
durch den Kontakt mit auslidndischen,
namentlich deutschsprachigen Altka-
tholiken wandte sich die Cleresie gegen
das Vatikanum und reiste Erzbischof
Loos zu deutschen Pfarreien, die nach
der Uberzeugung der Cleresie eine
vorldufige Kirche sind.

Inzwischen brachten neue Initiati-
ven in der niederldndischen Kirche fri-
schen Wind in die Kommunionspraxis,
wo die Osterpflicht aufgehoben wurde,
die Offentlichkeitsarbeit nahm ihren
Aufschwung durch die Griindung des
Kirchenblatts «De Oud-Katholiek»
usw. Die Kontakte mit den deutschen

72

und schweizerischen und mit den iibri-
gen neuen altkatholischen Kirchen wa-
ren letztendlich ein Stimulans fiir die
holldndische Kirche, um aus ihrer Iso-
lierung auszubrechen und ab 1889 in
der Utrechter Union eine neue Zu-
sammenarbeit zu beginnen.

Nach dem prosopographischen
Teil folgen noch Zusammenfassungen
in englischer und franzosischer Spra-
che. Diese voluminose Dissertation
wird als der «dicke Schoon» kiinftigen
Generationen dienen, die Geschichte
des Katholizismus in den nordlichen
Niederlanden besser zu verstehen.

Martien Parmentier, Bern



	Bibliographie

