
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 95 (2005)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bibliographie

Roland Hill, Lord Acton. Ein Vor¬

kämpfer für religiöse und politische
Freiheit im 19. Jahrhundert, Freiburg

(Herder) 2002, 476 S., Euro
35.00

(I) Es ist eine bemerkenswerte Leistung,

wenn ein Autor ein Werk in zwei
Sprachen veröffentlichen kann. Das

Buch von Roland Hill über Lord Acton,
im Jahr 2000 in Englisch erschienen,
kam 2002 in deutscher Übersetzung des

Autors bei Herder heraus. John Acton,
später Lord Acton, kam in Neapel als

Sohn eines Engländers und einer
deutschen Herzogin von Dalberg zur Welt.
Er war einer der bekanntesten und
bedeutendsten Schüler des altkatholischen
Theologen Ignaz von Döllinger.

(II) Der Autor ist kein ausgebildeter
Historiker, sondern Publizist. Er
begann seine journalistische Ausbildung
bei der englischen römisch-katholischen

Wochenschrift «The Tablet» unter

Douglas Woodruff, der mit einer
Enkelin Actons verheiratet war.
Zusammen mit Woodruff gab er vor einem
halben Jahrhundert, 1952, eine Sammlung

«Essays on Church and State»
Actons heraus. Damit ist er als Kenner der
Materie sicher genügend ausgewiesen.
Umso störender ist seine konfessionalis-
tische Enge. Er identifiziert grundsätzlich

römisch-katholisch mit katholisch
und erkennt selbstverständlich einen

vom römischen Papst mit der Strafe der
Exkommunikation Belegten, etwa
einen Altkatholiken, nicht mehr als
Katholiken an. Das führt dann zu Aussagen

wie: Franz von Baader, der 1841

starb, «forderte die Union der
westlichen und östlichen Kirchen und war
ein früher Gegner der päpstlichen
Unfehlbarkeit, versöhnte sich aber auf dem
Sterbebett mit der katholischen Kirche»
(S. 431, Anm. 31). Weiter wird Döllingers

Abneigung gegen den Jesuitenorden

als «irrational» bezeichnet (S. 66),
seine Grundhaltung wird konservativ
und nicht liberal genannt (S. 64,147 f.).

(III) Die Quellenbasis für das Werk
sind vor allem die Acton-Papers in
der Universitätsbibliothek von
Cambridge, «wie die <Pensées> des Blaise
Pascal nicht von ihrem Autor geordnet»
(S. 392), und der von Victor Conzemius

herausgegebene Briefwechsel Döllingers

mit Acton und Lady Blennerhassett.

Dazu kommen eine grosse Anzahl
von edierten und nicht edierten Briefen
anderer Personen und weitere Literatur,
die zum grossen Teil in einer
beeindruckenden Literaturliste am Ende des

Buches (S. 447-4(C2) steht.
Bezeichnenderweise fehlen hier aber papstkritische

Autoren wie August Bernhard
Hasler oder Hans Küng, der einmal mit
«Unfehlbar?» Sensation machte. Dazu
kommen als Quellen über ein Dutzend

englische Archive, in Rom das Archiv
der Propaganda Fide und das Vatikanische

Geheimarchiv, bei dem bemerkt
wird: «Noch immer (nach nunmehr 130

Jahren) ist ein Teü der Bestände zu

Döllinger der Forschung auf Weisung
des Heiligen Offiziums unzugänglich»
(S. 144). Weiter wird ein Archiv in
Bologna genannt und schliesslich das

«Bayerische Geheime Staatsarchiv,
München». Bei diesem Münchner Ar-

66



Bibliographie

chiv werden Signaturen des
Hauptstaatsarchivs erwähnt, dann die Bibliothek

Döllingers, die zur Universitätsbibliothek

gehört, und die Döllingeriana,
die den Nachlass Döllingers in der
Bayerischen Staatsbibliothek bilden (zu
Letzteren gehört die englische Adresse

zur Bonner Unionskonferenz, erwähnt
S. 270, Anm. 15).

(IV) Verwirrend ist die Verwendung

von Zitaten aus den Briefen. Hier
wird nur auf den thematischen
Zusammenhang gesehen, während man
aus den Anmerkungen, die unpraktisch
am Ende des Textes platziert sind,
entnehmen kann, dass die Briefzitate zeitlich

nicht zusammengehören. So wird
etwa auf Seite 241 von der Nürnberger
Versammlung am 26. August 1870

berichtet, sie sei von Reinkens und
Reusch organisiert worden. «Reinkens
(als Professor für Kirchengeschichte
bereits suspendiert) und Reusch
schickten sich an, zum ersten Bischof
der Altkatholiken bzw. dessen Generalvikar

zu werden» (ebd.). Auf der
folgenden Seite 243 und nochmals
S. 248-250 wird die Exkommunikation
Döllingers behandelt, dann der Kongress

Ende September 1871 im Münchner

Glaspalast. Zum Kongress heisst

es, Döllingers «eindeutige und
vehemente Ablehnung einer separierten
deutschen Staatskirche ist hinreichend
dokumentiert, doch seine altkatholischen

Verbündeten schätzten seine

diesbezüglichen wiederholten Warnungen

nicht und unterdrückten sie weitgehend.

Sie waren fest entschlossen, auch
ohne ihn voranzuschreiten, woraus bis
heute der irrige Eindruck entstand, der
Altkatholizismus sei grundlegend mit
dem Namen Döllinger verbunden»
(S.243,ähnlich S.248). Unmittelbar

darauf wird aus einem Brief Döllingers
an Oxenham vom 22. August 1870

zitiert, der also noch vor der Nürnberger
Versammlung geschrieben ist: «Unsere
Position in der Kirche ist sehr einfach.
Wir bleiben bei der alten Lehre,
verwerfen die Neuerung, lehnen das
unfreie Vatikankonzil ab, schaffen aber
keine Trennung und werden nicht
zulassen, dass gegen unser Recht und

Eigentum Verstössen wird, wie im Falle
der Bulle Unigenitus. Wir fahren fort
unsere Sakramente von den Dienern
der Kirche, gleich ob diese Infallibi-
listen sind oder nicht, entgegenzunehmen.

Sollte ein Priester oder Bischof
von uns verlangen, uns dem neuen

Dogma zu beugen, weigern wir uns.»
Dazu behauptet Hill fälschlich: «Was

faktisch nicht das war, worauf die
Führung der Altkatholiken hinauswollte.»
Und ein paar Zeilen weiter: «Die
katholischen Dogmen der Unbefleckten
Empfängnis und der Transsubstantiation

sowie der Zölibat wurden
abgelehnt» (S. 244). Vom August 1870

springt Hill nun zur Pfingstversamm-
lung 1871 (er nennt sie «Erklärung des

Münchener Kongresses vom Mai
1871»), bei deren Beratung Acton und
Blennerhassett teilweise zugegen
waren, sodass sie - ohne ihre ausdrückliche

Zustimmung - auch unter den fast
30 Unterzeichnern genannt wurden, an
deren Spitze Döllinger stand, der die
erste Fassung dieser Erklärung entworfen

hatte (anders Hill, S. 246; vgl. auch

IKZ 88, 1998,409^112: Die Feier von
Gottesdiensten wird auf Initiative von
Cornelius, Zirngiebl und Moriz Ritter
beschlossen).

(V) Geht man bei der Betrachtung
der von Hill hier behandelten Vorgänge
von der zeitlichen Reihenfolge aus,

67



Bibliographie

dann ist bemerkenswert, dass Döllinger
nach der sofortigen Unterwerfung des

Münchner Erzbischofs Scherr schon im
Brief an Oxenham, noch vor der
Nürnberger Erklärung und der fast
gleichzeitigen Fuldaer Bischofskonferenz,
mit der Bulle Unigenitus implizit auf
die Utrechter Kirche hinwies. Noch ein
Jahrzehnt zuvor hatte er in «Kirche und

Kirchen, Papsttum und Kirchenstaat»
die Utrechter nicht sehr positiv beurteilt.

Inzwischen hatte er mit Stefan von
Liano in München einen Vertreter dieser

Kirche kennen gelernt, der sich
auch am literarischen Kampf um das

Vatikanum I beteiligte. Schon hier also

fing Döllinger an, den Sakramentenempfang

nicht nur theoretisch für sich
und seine Gesinnungsgenossen zu
fordern, sondern auch praktisch zu
sichern. Die folgende Nürnberger Erklärung

und die Münchner Museumsadresse

waren vor allem ein Protest
gegen die neuen Dogmen. Erst mit der

Pfingsterklärung wurde die Feier der
Sakramente wieder thematisiert. Auf
dem Münchner Kongress vom September

87 stand dann also nicht mehr zur
Debatte, ob man die Sakramente weiter
feiern wollte, sondern eine andere Frage:

Sollte man, wie es vor allem die
Juristen forderten, die von ihrer Überzeugung

abgefallenen Bischöfe nicht mehr
anerkennen und eine eigene Hierarchie
errichten, «Altar gegen Altar» stellen,
wie es die römische Kurie 1853 in
Utrecht getan hatte, oder sollte man die
römisch-katholisch gewordenen
Bischöfe und Priester weiter als Katholiken

anerkennen, wie das Döllinger und
andere forderten? Der von Schulte auf
Anregung Reuschs eingebrachte
Antrag zur Errichtung einer regelmässigen
Seelsorge wurde von allen gegen die

drei Stimmen von Döllinger, Cornelius
und Stumpf angenommen. Stumpf
entwarf später eine Synodal- und
Gemeindeordnung für die deutschen Altkatholiken

(vgl. IKZ 72, 1982. 46-54), und
Cornelius war bis zu seinem Tod
Vorsitzender des Münchner
Alt-Katholiken-Vereins. Als schliesslich mit der

Errichtung eines altkatholischen
Personalbistums, parallel zum bestehenden

preussischen Militärbistum, ein
kirchenrechtlich gangbarer Weg für einen
eigenen deutschen altkatholischen
Bischof innerhalb der katholischen Kirche

gefunden wurde, ein modus vivendi,

wie Döllinger ihn am 19. September
1871 vor dem Kongress gefordert hatte
(S. 247), war auch Döllinger
einverstanden. Er lehnte die Übernahme des

Bischofsamtes aus Altersgründen ab
und schlug Reusch vor, der aber das

Amt nicht übernehmen wollte.
(VI) Reusch, ursprünglich ein

Bibelwissenschaftler, hatte ähnlich wie
Acton eine reiche publizistische
Erfahrung und war damals der erfolgreiche

Herausgeber des Theologischen
Literaturblattes (vgl. IKZ 69, 1979,
267-276). Später edierte er zusammen
mit Döllinger wesentliche Teile des

von dem grossen Gelehrten gesammelten

Materials, u.a. ein grundlegendes
Werk über den Index, das einst auch
Acton schreiben wollte (S. 185, ohne
Hinweis auf Reusch). Leider hat die
Bayerische Akademie der
Wissenschaften ihre Zusage, den Briefwechsel
zwischen Döllinger und Reusch zum
Jubiläum des Todes von Döllinger
drucken zu lassen, ohne Angabe von
Gründen 1990 nicht eingehalten.

(VII) Als Akademiepräsident hatte

Döllinger jedes Jahr zu den Festsitzungen

Vorträge zu halten, die in München

68



Bibliographie

zu einem gesellschaftlichen Ereignis
wurden. Die führenden Zeitungen
veröffentlichten und besprachen sie. 1888

(nicht postum, wie Hill, S. 328, schreibt)
erschien der erste Band einer Sammlung

dieser Vorträge. Darunter war
auch die mehrmals bis in die neuere
Zeit als Sonderdruck erschienene Rede

«Die Juden in Europa» von 1881. Über
diese Rede schrieb der englische Politiker

und Freund Döllingers und
Actons, W.E. Gladstone, 1890, «Döllinger

habe auf der Höhe der antisemitischen

Bewegung in Deutschland diese
scharf angegriffen. Er habe zur Scham

aufgerufen über das fast unglaubliche
Leid dieses Volkes. Für Europa sei der
Antisemitismus eine Schande» (Hill,
S. 328 mit Anm. 45) Als die Wochenzeitung

«Die Zeit» in einem ganzseitigen

Artikel über Heinrich v. Treitschkes

Ausspruch «Die Juden sind unser
Unglück» behauptete, kein deutscher
Professor habe sich gegen diese

Kampagne gewandt, wurde sie auf diesen

Vortrag hingewiesen. Die Veröffentlichung

eines berichtigenden Hinweises
wurde abgelehnt - auch ein Indiz für
die Haltung der damaligen deutschen
«Öffentlichkeit».

Wie ein Symbol wirkt die
eigenwillige Behandlung des Namens

von Lord Acton durch Hill. Er schreibt
S. 419, Anm. 5: «Nach dem Tod seiner

Mutter, Marie Luise von Dalberg-
Acton, wurde 1860 der Doppelname
Dalberg-Acton hinfällig Der in
Deutschland noch manchmal verwendete

Doppelname für Acton ist daher
falsch.» In der Todesanzeige der Familie

von 1902, die S. 383 abgebildet ist,
heisst es: «John Dalberg, Lord Acton»,
der Sohn zeichnet «Richard Dalberg,
Lord Acton» und die unverheirateten

Töchter «Anne Dalberg-Acton» und
«Jeanne Dalberg-Acton».

(VJJI) So gut die Persönlichkeit
Lord Actons dargestellt sein mag. auch

in der Spannung zwischen innerer

Überzeugung und äusserer Zugehörigkeit zur
römisch-katholischen Kirche, so gross
sind doch die Mängel der Darstellung,
angefangen bei Äusserlichkeiten wie
Druckfehlem, Anglizismen, dem Index,
der die ersten 15 Seiten überhaupt nicht
berücksichtigt und auch dann noch
Lücken aufweist, dazu Wiederholungen im
Text. Mangelhaft ist die Beschreibung
Bayerns S. 56 und 63, die Bezeichnung
der «Augsburger Allgemeinen Zeitung»
als «Provinzblatt» S. 211 und «antiklerikal»

S. 263, die Darstellung der Bonner
Unionskonferenzen von 1874 und 1875,

S.266und269f.(wobeiS.430,Anm.9,
steht: «Die <Faith-and-Order>-Konfe-

renzen bilden einen Teil der internationalen

Konferenzen, die aus den Konferenzen

des Weltkirchenrats in Genf

hervorgegangen sind.»). Die Behandlung
des Kulturkampfs ohne Erwähnung der

Kämpfe in Baden ab 1860 ist verkürzt,
und die Behauptung, «bis 1887 war das

letzte antikirchliche Gesetz entweder
modifiziert oder wieder aufgehoben
worden» (S. 431, Anm. 26), ist nicht

richtig: Das Jesuitenverbot wurde 1917

aufgehoben, die Vorschriften zur
akademischen Ausbildung der Geistlichen
gelten bis heute, ähnlich wie
standesamtliche Ehe und staatliche Führung der

Zivilstandsregister. Es ist also nicht nur
die enge konfessionalistische Haltung,
die den Wert des Buches beeinträchtigt,
sondern es sind auch methodische Fehler

und Sorglosigkeit im Umgang mit
Tatsachen.

Ewald Kessler, Heidelberg

69



Bibliographie

Gian Ackermans, Herders en huurlin-
gen. Bisschoppen en priesters in
de Republiek (1663-1705), Amsterdam

(Prometheus) 2003, 569 S.,
Euro 30.00

Dick J. Schoon, Van bisschoppelijke
Cleresie tot Oud-Katholieke Kerk.
Bijdrage tot de geschiedenis van het
katholicisme in Nederland in de 19de

eeuw, Nijmegen (Valkhof) 2004,
903 S„ Euro 40.00

Innerhalb eines Jahres sind zwei
umfangreiche Dissertationen (aus

Nijmegen und aus Amsterdam) über die
holländischen Katholiken erschienen.
Die erste ist von einem römisch-katholischen

Laien verfasst, die zweite von
einem altkatholischen Priester. Das
erste Buch behandelt die zweite Hälfte
des 17. Jhs., das zweite das 19. Jh.
Obwohl sich das Klima zwischen den beiden

katholischen Kirchen an der Basis
stark verbessert hat, bleibt doch eine

Zurückhaltung der Hierarchien
wahrnehmbar, vor allem der römisch-katholischen

in den Niederlanden, hat doch
in Rom das Sekretariat für die Einheit
der Christen mehr Verständnis für die
altkatholische Sache als die meisten
holländischen Bischöfe.

Der Ursprung des Schismas wird
vielen Lesern dieser Zeitschrift
bekannt sein: Nachdem der apostolische
Vikar Petrus Codde 1701 abgesetzt
war, blieb die grosse Mehrheit der
Geistlichen ihm zuerst treu, aber
allmählich unterwarfen sich die meisten
der römischen Autorität. Um die

Schrumpfung der Partei Coddes
aufzuhalten, wählte das Metropolitankapitel,

das sich als rechtmässiger Vertreter
des Bischofs verstand, 1723 einen neu¬

en Bischof. Darauf folgte die
Exkommunikation. Über die Geistlichen, die
den Anfang dieses Konfliktes erlebt
haben, handelt das erste Buch. Der Autor

ist kein ultramontaner Konservativer,

doch gelingt es ihm nicht immer,
unparteiisch zu sein, wenn es darum

geht, zu bestimmen, wer sich von wem
trennte; ob die Republik der Niederlanden

mit Recht als ein Missionsgebiet

betrachtet wurde; was genau die
Rolle des Jansenismus war usw.

Fast die Hälfte des Buches ist Pro-

sopographie und auch genealogisch
interessant. Die ersten 309 Seiten
skizzieren den Sitz des Lebens der Personen

der Beilage. Die Fragestellung des

Buches lautet: Was sind die sozialen

Hintergründe des Konfliktes, inwiefern

spielte die Ausbildung der Priester
eine Rolle in der Wahl, die sie getroffen

haben? Welche Rolle spielte ihre
soziale Herkunft? Wählte der apostolische

Vikar sich seine Mitarbeiter aus
den höheren Schichten? Wie war das

Verhältnis zwischen Bischof und Priester?

Stimmten ihre theologischen
Auffassungen und pastoralen
Ausgangspunkte überein? Quellen für diese

Untersuchung sind vor allem die
Tausenden von Briefen an den und von
dem Bischof. Genealogische Untersuchungen

zeigen Verbindungen
zwischen den verschiedenen Personen an.

Es sieht so aus, als ob ein grosser
Teil der Priester tatsächlich aus den
besseren gesellschaftlichen Kreisen
stammte; dadurch waren sie finanziell
unabhängig und nicht auf die Gaben
der Gläubigen angewiesen. Es gab aber
auch solche, die unvermögend waren
und die von ihren Gemeinden oder von
Mitgliedern des Utrechter oder Haarlemer

Kapitels unterstützt werden muss-

70



Bibliographie

ten. Die Ausbildungsinstitute in Köln,
Löwen und Rom hatten je ihren eigenen
Charakter. Das Konzil von Trient hatte
aber allgemein gültige Regen für den
idealen Priester aufgestellt.
Unterschiede in der Spiritualität wurden
durch den Vorwurf des Jansenismus
noch verschärft. Dieser Vorwurf beruhe

allerdings auf einem Spukbild, sagt
der Autor (S. 103) im Anschluss an den

Jansenismus-Experten L. Ceyssens.
Gibt es endlich Gerechtigkeit?
Vielleicht. Aber man kann sich des
Eindrucks nicht erwehren, dass der
jansenistische Spuk im Buch doch ziemlich
lebendig ist und angeblich von den

Utrechtern betrieben wird. Der letzte
Satz des siebten Kapitels (S. 303)
handelt von der Wiederherstellung
(«herstel») der (römisch-katholischen!)
bischöflichen Hierarchie 1853 - die
bereits bestehende bischöfliche
Hierarchie wird dadurch wieder einmal
ausgeklammert durch das, was sie selber

als eine auf irrigen Voraussetzungen
beruhende und daher usurpatorische
Wiederherstellung der bischöflichen
Hierarchie betrachtete. Damit bleibt
der Autor letztendlich seinem eigenen
konfessionellen Standpunkt verhaftet,
und er lässt die Kontroverse nicht hinter

sich.
Das zweite Buch ist vom altkatholischen

Gesichtspunkt aus geschrieben.

Es behandelt das wenig erforschte
19. Jh. und versucht zu zeigen, wie die
am Anfang des Jhs. wenig lebendig
erscheinende Cleresie am Ende des Jhs.

selbstbewusst auftreten konnte. Dieses
Buch enthält, wie das erste, einen pro-
sopographischen Teil (S. 729-807).

Die wichtigsten Themen des
Buches sind: das Verhältnis der Cleresie
zur weltlichen Obrigkeit, das Verhält¬

nis zur römisch-katholischen Kirche,
das interne Profil und die Entwicklung
der Kontakte zum Ausland. Im
Verhältnis zum Staat ist eine wichtige
Jahreszahl 1796, das Ende des Ancien
Régime, als die reformierte Kirche ihre

Vorrangsstellung verlor und die Cleresie

von der Regierung als eigenständige

Kirche, nicht mehr als Teil der
römisch-katholischen Kirche, betrachtet
wurde. Das Grundgesetz von 1848

brachte eine weitgehende Trennung
von Kirche und Staat und die endgültige

Gleichberechtigung aller Kirchen;
die römisch-katholische Kirche
benutzte diese neue Lage dadurch, dass

sie 1853 eine neue bischöfliche Hierarchie

einsetzte unter völliger Ignorierung

der alten Bischöfe der Cleresie,
welche der Papst als «Ungeheuer» und
«Pest» bezeichnete. Im Jahr darauf
kritisierte die Cleresie dann das neue
Dogma der unbefleckten Empfängnis
der Jungfrau Maria.

Das innere Profil der Cleresie sieht
inzwischen recht bedenklich aus: Es

gibt verschiedene Konflikte. Der erste
Konflikt betrifft das Seminar in Amersfoort,

dessen Präsident den Erzbischof
mit dem Antichrist vergleicht. Der
Konflikt verschärft sich und schliesst
auch die finanzielle Verwaltung des

Seminars ein. Er wird erst nach dem Tpd
beider Männer gelöst, denn Präsident
Christianus Karsten und Erzbischof
Henricus Loos haben sich seit der
Seminaraffare voneinander völlig
entfremdet. Der nächste Streitpunkt
betrifft die Einsetzung eines neuen
Bischofs von Haarlem. Der dritte Konflikt

hat mit Karstens 1867 geäusserten
Zweifeln an der Gültigkeit der 1858

erfolgten Wahl von Loos zum Erzbischof
zu tun. Diese drei Konflikte verhinder-

71



Bibliographie

ten eine einmütige Reaktion zum
Vatikanischen Konzil im Jahre 1870. Erst
durch den Kontakt mit ausländischen,
namentlich deutschsprachigen
Altkatholiken wandte sich die Cleresie gegen
das Vatikanum und reiste Erzbischof
Loos zu deutschen Pfarreien, die nach
der Überzeugung der Cleresie eine

vorläufige Kirche sind.
Inzwischen brachten neue Initiativen

in der niederländischen Kirche
frischen Wind in die Kommunionspraxis,
wo die Osterpflicht aufgehoben wurde,
die Öffentlichkeitsarbeit nahm ihren
Aufschwung durch die Gründung des

Kirchenblatts «De Oud-Katholiek»
usw. Die Kontakte mit den deutschen

und schweizerischen und mit den übrigen

neuen altkatholischen Kirchen waren

letztendlich ein Stimulans für die
holländische Kirche, um aus ihrer
Isolierung auszubrechen und ab 1889 in
der Utrechter Union eine neue
Zusammenarbeit zu beginnen.

Nach dem prosopographischen
Teil folgen noch Zusammenfassungen
in englischer und französischer Sprache.

Diese voluminöse Dissertation
wird als der «dicke Schoon» künftigen
Generationen dienen, die Geschichte
des Katholizismus in den nördlichen
Niederlanden besser zu verstehen.

Martien Parmentier. Bern

72


	Bibliographie

