Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 95 (2005)

Heft: 1

Artikel: Die orthodoxen Kirchen und die Euthanasie
Autor: Markovi, Agena

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404987

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404987
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die orthodoxen Kirchen und die Euthanasie

Agena Markovi¢

«Die stiirmische Entwicklung der biomedizinischen Technologie, die
aktiv in das Leben des heutigen Menschen von seiner Geburt bis zum
Tode eingreift, wie auch die Unmdoglichkeit, eine Antwort auf die hier-
bei aufkommenden moralischen Probleme im Rahmen der traditionellen
medizinischen Ethik zu erhalten, stellen eine ernsthafte Sorge fiir die
Gesellschaft»' und auch fiir die Orthodoxe Kirche? dar.

Die sprunghafte Entwicklung der Wissenschaft und der Technik hat
einerseits neue Horizonte er6ffnet, doch schuf sie andererseits zugleich
neue moralische und soziale Probleme. Sie stellen dem Menschen unge-
heure Moglichkeiten zur Verfiigung, die in der Vergangenheit undenk-
bar gewesen wiren, die sich aber auch darin als méchtig erweisen, dass
sie die Welt zu verandern oder gar zu zerstoren vermogen.

Todliche Krankheiten wurden erfolgreich bekampft, aber auch neue
hervorgerufen. So wurde das Leben nicht weniger problematisch, und
die Fragen, die bis heute nicht erledigt sind, wurden nicht weniger akut.
Neu ist nicht nur die Tatsache des medizinischen Fortschritts mit weit-
reichen technischen Moglichkeiten, neu ist ebenfalls die grosse Steige-
rung der durchschnittlichen Lebenserwartung mit allen positiven und
negativen Folgen.

Unter diesen Gegebenheiten stellen sich nachdriicklich Fragen wie
die folgenden: Wie darf der Mensch die neuen Moglichkeiten und Mit-
tel, die ihm zur Verfiigung stehen, nutzen? Ist es zuléssig, alles zu ma-

! «Die Grundlagen der Sozialkonzeption der Russischen Orthodoxen Kirche».

Beschliisse der Moskauer Bischofssynode, in: Orthodoxie Aktuell 4 (9/2000) 16-36,
hier 27 f.

2 «Das theologische ethische Denken der Orthodoxie a) baut auf der Bibel auf,
b) beriicksichtigt das Gedankengut der Viter, c) hélt sich an das Prinzip der Kirchlich-
keit.» Der Grundsatz der Sittlichkeit ist das Prinzip der Liebe. Das sittliche Ideal ver-
korperte sich in der vollkommenen gottmenschlichen Person Jesu Christi. Die beson-
deren Tatsachen, Gesetzmissigkeiten, Wege und Regeln eines christlichen Lebens
werden nach dem sittlichen Ideal des Evangelium festgestellt — so IVAN G. PANCOVSKI/
ERNST CHRISTOPH SUTTNER, Art. «Orthodoxe Christliche Ethik», in: Hans Rotter/
Griinter Virt (Hg.), Neues Lexikon der christlichen Moral, Innsbruck (Tyrolia) 1990,
573-580, hier 573 f. Siehe auch SERGU BuLGAKOV, Die Orthodoxie. Die Lehre der
orthodoxen Kirche (Sophia 29), Trier (Paulinus) 1996, 291.

34 IKZ 95 (2005) Seiten 34-61



Die orthodoxen Kirchen und die Euthanasie

chen, was moglich ist? Sind seinem Sterben und Forschen nicht Schran-
ken zu setzen? Wenn ja, wie miissen diese festgelegt werden? Durch
welche Kriterien werden sie bestimmt? Welche Regeln sind zu beach-
ten? Wie muss schliesslich die Ethik angesichts der sich zuspitzenden
Probleme und der gesteigerten ethischen Herausforderungen der kom-
menden Welt situiert werden? «Heute erscheint die Bioethik als ein
neuer Zweig der wissenschaftlichen Ethik oder als eine selbstdndige
Wissenschaft parallel zur Ethik. Die Bioethik ist die Ethik, die speziell
das Leben des Menschen betrifft.»*

Die internationale Diskussion und die neuen rechtlichen Regelungen
sowie die Legalisierung der Euthanasie stellen eine Herausforderung an
alle Ldander und Kirchen dar, die eigene Position zu klédren. In diesem
Kontext wird hier eine gemeinsame orthodoxe Stimme gegen die Eutha-
nasie prisentiert. Zunichst ist aber noch eine Vorbemerkung anzubrin-
gen: Die gesellschaftliche und kulturelle Gegenwart ist durch zuneh-
mende Flexibilisierung aller ethisch relevanten Strukturen gekennzeich-
net. Die Orthodoxe Kirche méchte weiterhin als eine traditionelle Kir-
che gelten, und sie engagiert sich fiir das Recht auf einen wiirdigen und
christlichen Tod. In der orthodoxen Tradition bedeutet dieser Einsatz
zugunsten eines menschenwiirdigen Sterbens der betroffenen Patienten
und Patientinnen die Gewissheit, dass das menschliche Leben nicht
willkiirlich abgekiirzt wird, dass niemand unnotige und schidliche The-
rapien durchzustehen hat und niemand sinnlos leiden soll oder im Stich
gelassen wird.

1. Orthodoxe Positionen gegen Euthanasie

Der orthodoxe Autor Nikolaus Thon schreibt: «Immer wieder ist der
Orthodoxen Kirche vorgeworfen worden, sie habe keine zeitgeméisse
Sozial- und Wirtschaftsethik entwickelt und zu den brennenden Fragen
der heutigen Zeit kaum eine Antwort parat. Dies hat zwar so auch bis-
lang nicht gestimmt — man wird aber sagen konnen, dass bisher noch
keine autokephale orthodoxe Kirche in gleich umfangreicher und viel-

* GEORGIOS 1. MANTZARIDIS, Grundlinien Christlicher Ethik (VIOT 6), St. Otti-
lien (Eos) 1989, 91.

4 KONSTANTIN B. SCOUTERIS, Bioethik und die Ethik der Orthodoxie, in: Una
Sancta 55 (2000) 167-173.

33



Agena Markovic

seitiger Weise durch eines ihrer hochsten Organe zu diesen Problemen
Stellung genommen hat wie es jetzt die Moskauer Bischofssynode in
dem Beschluss iiber die «Grundlagen der Sozialkonzeption> ... getan
hat ... denn in dem im Original nahezu hundertseitigen Text werden alle
wichtigen Fragen heutiger Sozialethik angesprochen ...»

Russland

Beziiglich bioethischer Fragen erlduterte Metropolit Kirill (Gundaev) in
einem Interview in Wien die zentralen Punkte der Sozialdoktrin der
Russischen Orthodoxen Kirche vom August 2000°: Die Kirche begriisse
die Bemiihungen der Arzte, Erbkrankheiten zu iiberwinden. Zugleich
diirfe jedoch das Ziel niemals in der kiinstlichen «Vervollkommnung»
des Menschengeschlechts liegen. Die prinatale Diagnostik sei nur dann
moralisch gerechtfertigt, wenn sie auf die Heilung der entdeckten
Krankheiten in moglichst friihen Stadien oder auf die Vorbereitung der
Eltern auf eine situationsgerechte Pflege des kranken Kindes aus-
gerichtet sei.

Eindeutig ist auch die Position der Orthodoxen Kirche hinsichtlich
der Unzulidssigkeit von Euthanasie. «Dank der Vervollkommnung der
Reanimationstechnologien konnen die lebenswichtigen Funktionen fiir
eine ldngere Zeit kiinstlich aufrechterhalten werden. Der Akt des Todes
wird auf diese Weise in einen Prozess des Sterbens umgewandelt, der
von der Entscheidung des Arztes abhidngt. was der heutigen Medizin
eine qualitativ neue Verantwortung auferlegt.

In der Heiligen Schrift wird der Tod verstanden als die Trennung der
Seele vom Leibe (Ps 145,4; Lk 12,20). Dergestalt kann man von einer
Fortsetzung des Lebens bis zu jenem Moment sprechen, da die Tatigkeit

> NIKOLAUS THON, Die wichtigsten Beschliisse der Jubiliums-Bischofssynode
der Russischen Orthodoxen Kirche, in: Orthodoxie Aktuell 4 (9/2000) 2-5, hier 5.

® Eine deutsche Gesamtiibersetzung mit Einfiihrung und Kommentar findet sich
in: JOSEF THESING/RUDOLF UERTZ (Hg.) Die Grundlagen der Sozialdoktrin der Rus-
sisch-Orthodoxen Kirche, Sankt Augustin (Konrad-Adenauer-Stiftung) 2001; «Fra-
gen der Bioethik» werden S.95-108 thematisiert. Ausziige finden sich auch in:
Orthodoxie Aktuell 5 (9/2000) 16-36, wonach zitiert wird. Vgl. ferner SOP (= Ser-
vice Orthodoxe de presse) 251 (2000) 4—6. Nicht nur die Kirche, auch die Regierung
nahm in Moskau Position gegen die Euthanasie: Der russische Gesundheitsminister
Jurij Schewtschenko erkldrte nach Rundfunkberichten vom 11.04.2001, sein Land
werde die Euthanasie niemals erlauben.

36



Die orthodoxen Kirchen und die Euthanasie

des Organismus als Ganzem vorliegt. Eine Verldngerung des Lebens mit
kiinstlichen Mitteln, bei der faktisch nur einzelne Organe funktionieren,
kann nicht als eine verpflichtende und 1n allen Fillen wiinschenswerte
Aufgabe der Medizin angesehen werden. Ein Herausschieben der To-
desstunde verldngert dabei nur die Qualen des Kranken, da sie den Men-
schen des Rechtes auf ein wiirdiges, <von Schande freies und friedli-
ches> Ende beraubt, um das die orthodoxen Christen den Herrn beim
Gottesdienst bitten ...

Da die Kirche der Befolgung des Gebotes Gottes <Du sollst nicht to-
ten> (Ex 20,13) treu bleibt, kann sie die heute in der weltlichen Gesell-
schaft weit verbreiteten Versuche einer Legalisierung der so genannten
Euthanasie nicht fiir moralisch annehmbar halten, d.h. der beabsichtig-
ten Totung von hoffnungslos Kranken (auch wenn dies auf ihren Willen
hin geschieht) ... Das <Recht auf den Tod> kann leicht verkehrt werden
zu einer Bedrohung fiir das Leben der Patienten, fiir deren medizinische
Betreuung nicht geniigend Geldmittel zur Verfiigung stehen.

Insofern ist die aktive Euthanasie eine Form des Mordes oder des
Selbstmordes, abhiingig davon, ob der Patient an ihr mitwirkt. In letzte-
rem Falle sind auf die Euthanasie die entsprechenden kanonischen Re-
geln anzuwenden, nach denen ein geplanter Selbstmord wie auch die
Hilfe zu seiner Durchfiihrung als schwere Siinde gewertet werden. Der
geplante Selbstmord ... zieht eine Verweigerung der christlichen Beerdi-
gung und des liturgischen Gedenkens nach sich (Kanon 14 des Timo-
theos von Alexandreia). Wenn jedoch der Selbstmorder sich das Leben
ohne klares Bewusstsein <ausserhalb des Verstandes> genommen hat,
d.h. auf Grund einer seelischen Krankheit, so wird das kirchliche Gebet
fiir ihn erlaubt bis zur Kldrung der Sachlage durch den Ditzesanbischof.

In diesem Zusammenhang muss klar daran erinnert werden, dass die
Schuld des Selbstmorders nicht selten von den ihn umgebenden Men-
schen geteilt wird, welche sich als unfihig zu wirklichem Mitleid und
zum Erweis der Barmherzigkeit gezeigt haben ...»”

7 Grundlagen (wie Anm. 1), 30.

37



Agena Markovié¢

Griechenland

Bislang haben von den orthodoxen Kirchen nur die griechische und die
russische eine Stellungnahme zur Euthanasie abgegeben. Beide lehnen
ausserdem auch das Klonen und die Sterbehilfe bei Menschen grund-
sdtzlich ab. Der Oberhirte der orthodoxen Landeskirche, Erzbischof
Christodoulos (Paraskevaidis), sieht in seinem Programm «Gemeinsame
Diakonie von Kirche und Staat» mehrere Massnahmen vor. So mochte
die orthodoxe Kirche, dass weitere kirchliche Spitéler und Therapiezent-
ren zugelassen werden, und sie verpflichtet sich, soziale Dienstleistun-
gen zu erbringen. Sie will sich auch an der neuen Staatskommission fiir
Bioethik beteiligen®.

Der Heilige Synod der orthodoxen Kirche von Griechenland hat im
Dezember 2000 in Athen eine Erkldrung veroffentlicht, um die Euthana-
sie anzuprangern. Diese Erklarung erfolgte nach der Legalisierung der
Euthanasie durch die Niederlande, in dem als erstem Land der Europii-
schen Union diese Art eines unterstiitzten Todes erlaubt wurde. Als
«Beihilfe zu Mord oder Selbstmord» bezeichnet die orthodoxe Kirche
von Griechenland die Euthanasie. Derartige Handlungen stellten zudem
eine «Beleidigung Gottes» dar. Das Leben sei das hochste von Gott
gegebene Gut, nur er habe das Recht, iiber Leben und Tod zu entschei-
den. Es diirfe nicht «durch menschliche Wahl» zerstort werden. Daher
miissten auch alle medizinischen Handlungen allein auf die Lebenser-
haltung und Lebensverlingerung ausgerichtet sein.’

¥ Vgl. BasILIO PETRA, La teologia morale greco-ortodossa da Andrutsos all rinno-
vamento contemporaneo, in: Studia Moralia 22 (1984) 237-257; DERS., Alle origini
dell’ética. Il pensiero etico di Gregorio Palamas, in: Rivista di ascetica e mistica 58
(1989) 264-277; 59 (1990) 49-68; PANCOVSKI/SUTTNER, Ethik (wie Anm. 2), 573—
580; L. KARAMBELAS., He euthanasia [= Die Euthanasie], in: Poinika Chronika 1986,
539; I. LADAS, He euthanasia hypo ten semerinen tes ennoian [= Die Euthanasie nach
ihrem heutigen Verstindnis], Hellenike latrike 1954, 1122; G. KANATSIOS, He kat
apaitesin anthropoktonia [= Totung auf Verlangen], Athen 1955; usw.

? DOMINIQUE BEAUFILS, L’accompagnement des personnes en stade terminal de
la vie dans une perspective chrétienne, in: SOP 255 (2001)16-20. Beaufils ist ortho-
doxer Diakon und Chirurg, Mitglied der Société Francaise d’Accompagnement et de
Soins Palliatifs (SFAP), die sich in einer christlichen Perspektive Gedanken iiber die
Begleitung von Sterbenden macht. Er fungiert auch als Sekretdr der Association
Orthodoxe d’Etudes Bioéthiques (AOEBE) und ist der Autor eines Werkes, das auf
dem orthodoxen Verstindnis von Krankheit und vom Tod beruht: «Ta foi t'a sau-
vé». Approche orthodoxe de la maladie et de la mort (Théophanie), Paris 1996.

38



Die orthodoxen Kirchen und die Euthanasie

Serbien

Serbische orthodoxe Stellungnahmen gehen in dieselbe Richtung: «Die
Kirche ist nicht mit der Euthanasie einverstanden, deswegen braucht sie
keine offizielle Stellungnahme abzugeben. Alle Stellungnahmen sind
schon seit langem in den Evangelien. Das Leben ist ein Geschenk Got-
tes, und jeder Entscheid gegen das Leben ist ein Entscheid gegen Gott.
Niemand hat das Recht, aus irgendwelchen Griinden wie <Barmherzig-
keit> anderen Personen das Leben zu nehmen. Nur Gott ist es, der iiber
Geburt und Tod entscheidet. Jedes Leben ist in seinen Hénden ... Jeder
Mensch soll fiir das Leben kdmpfen und soll seine Krankheit bis zum
Ende akzeptieren.»'® Nicht anders wird in weiteren serbischen orthodo-
xen Schriften und Artikeln zum Thema Euthanasie argumentiert'!.

Rumdinien

In den letzten Jahren nahim das Interesse fiir Bioethik stark zu. Es wurden
Bioethik-Kommissionen in Bucuresti, Iasi, Cluj und Timisoara gegriindet
und viele theologische und bioethische Publikationen herausgegeben'?.
Mit der Euthanasie und den menschlichen Reaktionen vor dem Tod be-

Siehe auch: CHRISTOS YANNARAS, La liberté de la moralité (PeOr 4), Geneve (Labor
et Fides) 1979; BASILIO PETRA, Tra cielo e terra, Introduzione alla teologia morale
ortodossa contemporanea, Bologna (Dehoniane) 1992.

10" M. RADETIC, Obaveza je Ziveti do kraja [= Es ist wichtig, bis ans Ende zu le-
ben]. Interview mit dem Theologen Dr. Ljubiboije Stojanovi¢, in: Novosti (Beograd)
vom 14.10.2003, S. 4.

' M. PENO, Zdravko, Biotehnologija i bioetika [= Biotechnologie und Bioethik]
in: Crkva, Kalendar Srpske Pravoslavnu Patriar$ije [= Die Kirche. Kalender des
Serbischen Orthodoxen Patriarchats], Beograd, 2003, 85-98; E. BASILIKE
KARADIMOU, Evtanasija [= Euthanasie], in: Crkva. List za pravoslavnj misiju eparhi-
je srednjoevropske [= Die Kirche. Zeitschrift fiir orthodoxe Mission in der Eparchie
fiir Mitteleuropa], Miinchen, 70 (2004) 10-13.

12 ILIE MOLDOVAN, Darul sacru al vietii si pacatele impotriva acesteia [= Das hei-
lige Geschenk des Lebens und die Siinde wider das Leben], Bucuresti 1997, 5; SEBAS-
TIAN MOLDOVAN, Comisiile de Bioetica ale BOR [= Die bioethische Kommission der
Rumiinischen Orthodoxen Kirche], in: Anuarul Facultatii de Teologie [Jahrbuch der
Theologischen Fakultit] 2001-2002, Sibiu, 425-438; AGENA MARKOVIC (PREDA),
Date privind fenomenul eutanasic in secolul XX si interpretarea lor [= Daten iiber die
Euthanasie im 20. Jh und ihre Interpretation], in: Anuarul academic 2001-2002, serie
noud II (XXVII), Sibiu (Universitatii Lucian Blaga), 2001. Weitere Autoren sind
Ierom. Dr. Juvenalie Jonascu, Prof. Dr. Vasile Raduca u.a.m.

39



Agena Markovi¢

schiiftigen sich direkt einige Theologen und Arzte, die auch dariiber pub-
lizieren. Gegen die Euthanasie sprechen auch die folgenden Studien, ob-
wohl die Kirche bis jetzt noch keine offizielle «Grundlagen der Sozial-
lehre» herausgegeben hat.'?

Orthodoxe Diaspora
Schweiz

Das okumenische Patriarchat organisierte mit Unterstiitzung des griechi-
schen Kulturministeriums vom 11.-15. September 2002 im Orthodoxen
Zentrum in Chambésy GE ein internationales Kolloquium zum Thema
«Kirche und Bioethik»'*. Die Fragestellung war weit gefasst: «Angesichts
der Entwicklung der Wissenschaft und der Technologien wird eine Ethik,
die international anerkannt ist, als notwendig erachtet. Der Mensch muss
stetig iiber seine neuen Pflichten angesichts der neuen Macht der Wissen-
schaft nachdenken. Das Problem besteht darin zu wissen, ob die Ausarbei-
tung dieser Ethik alle Daten der menschlichen Person beriicksichtigt und
ob ihre Debatte demokratisch genug ist, damit alle philosophischen und
geistigen Familien sich spezifisch und frei ausdriicken kénnen.»

13 Bioetica si perspectiva teologica [= Bioethik und theologische Perspektive], in:
Areopag. Info Spezial nr., Sibiu (2000) 34-37; vgl. auch Revista Teologica [=
Theologische Zeitschrift (Sonderheft fiir Bioethik)], Sibiu, 1 (2001) 5; Bischof IRINEU
Pop, Eutanasia sau «uciderea din mila» [= Euthanasie oder «Totung aus Mitleid»), in:
Renasterea 5 [2001] 6; SORIN COSMA, Bioetica [= Bioethik], Timigoara (Marineasa)
2003, 157-162 (zur Euthanasie); BELA ALMOS TRIF/VASILE ASTARASTOAIE/LIVIU
Cocora, Euthanasia, suicidul asistat, eugenia pro si contra [= Euthanasie,
Selbstmordbegleitung, Eugenik — pro und contra), Bucuresti (Info Medica) 2002, 1-
263; vgl. schon OREST BUCEVsKI, Eutanasia [= Euthanasie], in: Prinos inchinat
Patriarhului Nicodim, cu prilejul implinirii virstei de 80 ani [= FS Patriarch Nikodim
zum §0. Geburtstag], Bucuresti, 1946.

¥ Vgl. H[EINZ] G[STREIN], Orthodoxes Interesse an Schweizer Genpolitik.
«Bioethischer Kodex» als Ziel, in: Neue Ziircher Zeitung Nr. 216 vom 18.9.2002,
S. 17; SOP 272 (2002), 30-31; Episkepsis 33 (2002), Nr. 614, S. 3-10 ; Orthodoxie
Aktuell 11 (2002) 6.

40



Die orthodoxen Kirchen und die Euthanasie

Frankreich

Organisiert von der Association orthodoxe d’études bioéthiques (AOEBE)
fand im Institut Saint-Serge (Paris) am 17. Mai 2003 ein Kolloquium
statt'®, das dem Thema «Ein christliches Ende unseres Lebens» gewidmet
war'®.

Vereinigte Staaten von Amerika

Die orthodoxen Kirchen in den USA sind verschiedentlich auf die bio-
ethischen Probleme zu sprechen gekommen, welche die genetischen
Manipulationen fiir die orthodoxe Theologie aufwerfen, so etwa auf die
allgemeinen Risiken der Medizintechnik'” und die speziellen Fragen wie
Euthanasie'® und Abtreibung.

Durch welchen Vorgang schaffen wir es, Werturteile iiber unsere
Handlungen zu fillen? Wie treffen wir Entscheidungen, damit sie in einer
bestimmten, konkreten Lage gut und annehmbar sind? Welches sind die
Kriterien eines gesunden Lebens nach der kirchlichen Tradition? Wie
konnen sie auf die derzeitigen Herausforderungen der Bioethik bezogen
werden? Dies sind die Hauptfragen, die Fr. John Breck im ersten Kapitel

15 Es war das fiinfte, das die Association veranstaltete. Die fritheren Kolloquien
(8.-9. Mai 1997; 8.—-10. Mai 1998; 15. April 2000; 27. Oktober 2001) waren bioethi-
schen Themen im Zusammenhang von Euthanasie, Klonen, Organtransplantation
gewidmet. Die Referate wurden vom Institut de Théologie Orthodoxe Saint-Serge
(Paris) in den Tagungsbidnden «Bioéthique Orthodoxe I-V» veroffentlicht.

16 Vgl. SOP 279 (2003), 10 f. Diese Zeitschrift brachte wiederholt bioethische
Beitriige von Autoren wie Olivier Clément, Fr. John Breck, Claude Hiffler, P. Ignace
Peckstadt.

"Vgl. etwa P. JEAN BRECK, La manipulation de la personne humaine, in: SOP
267 (2002) 28-30.; DERS., «Un enfant nous est né». L’éthique orthodoxe et I’enfant
qui vient au monde, in: SOP 249 (2000) 26-32.

'8 TRISTRAM H. ENGELHARDT Jr., Physician-Assisted Suicide Reconsidered: Dying
as a Christian in a Post-Christian Age, in: Christian Bioethics 4 (2/1998) 143-167;
DERS., Physician-Assisted Death: Doctrinal Development vs. Christian Tradition, in:
Christian Bioethics 4 (2/1998) 115-121; Fr. NikoLA0s HATZINIKOLAOU: Prolonging
Life or Hindering Death? An Orthodox Perspective on Death, Dying and Euthanasia,
in: Christian Bioethics 9 (2-3/2003) 187-201; P. JEAN BRECK, Survol des principaux
problemes de la bioéthique, in: Bioéthique Orthodoxe I, Paris 1997, 39-54; vgl. DERS.,
Survol du lieu bioéthique. Le point de vue d’un théologien orthodoxe, in: Contacts 50
(1998) 256-267.

41



Agena Markovic

seines 1998 erschienenen Buches «The Sacred Gift of Life» im Zusam-
menhang mit der Darstellung der Grundlagen einer orthodoxen christ-
lichen Ethik stellt'®. Im fiinften Kapitel geht er dann konkret auf die Eu-
thanasieproblematik und auf Krankheit, Lebensqualitdt und Heiligkeit,
Palliativmedizin und Medizin ein. Er fiihrt aus, was in orthodoxem Sinn
ein «guter Tod» bedeutet: Der einzige gute Tod fiir die orthodoxe Gldubi-
gen ist, das Ende des Leben zu akzeptieren mit Glauben und der Hoffnung
auf Gottes Verheissung der Auferstehung®.

2. Eine orthodoxe ethische Perspektive der Euthanasiedebatte

Ethische und theologisch — anthropologische Voraussetzungen

Person und Leben des Menschen befinden sich in unserer Zeit in einer
besonders sensiblen Phase. Der Mensch wird unter dem Gewicht der
Maschinenherrschaft und durch zwecklose Veridnderungen zusammen-
gedriickt. Ohne geistliche Orientierung ordnet er sich der Logik und der
eintonigen Bewegung der Maschinen unter. Darliber hinaus werden die
Gesundheit und das Leben der zukiinftigen Generationen direkt von
unserer Lebensweise bedroht. Die Regeln des ethischen Verhaltens
geraten in neue Horizonte.

Hier ist es notwendig, deutlich zu sagen, dass die Forschung im All-
gemeinen und besonders die wissenschaftliche Erforschung neuer Metho-
den zur Verbesserung des menschlichen Lebens ein wesentlicher Bestand-
teil der Fihigkeit, zu forschen und zu schaffen, ist, die Gott selbst dem
Menschen gegeben hat. Der Mensch ist als lebendiges Wesen ein schopfe-
rischer Geist, er hat von Natur aus etwas von der gottlichen Schopferkraft.
Aus dem theologischen Verstindnis muss der Mensch als freie Person
jedoch auch kritisch beurteilt werden. Wenn die schopferische Fihigkeit
weder kontrolliert wird noch verniinftig ist, hort sie auf, authentisch zu
sein. Die Fihigkeit, «die Geister zu unterscheiden» (1 Kor 12,10), muss

' JoHN BRECK, The Sacred Gift of Life. Orthodox Christianity and Bioethics,
Crestwood NY (SVSP) 1988 — auch ruménisch: Darul sacru al vietii, Cluj-Napoca,
2001; vgl. DERS., Les fondements théologiques de 1’éthique chrétienne, in: SOP 247
(2000) 29-33; vgl. zuletzt DERS., Bioethical Challenges in the New Millenium: An
Orthodox Response, in: SVT Q 48 (2004) 339-353.

20 Vgl. auch STANLEY S. HARAKAS, Contemporary Moral Issues Facing the Or-
thodox Christian, Minneapolis MI (Light and Life) 1982, 176.

42



Die orthodoxen Kirchen und die Euthanasie

die Fahigkeit zu schaffen begleiten. In der orthodoxen Tradition findet die
Kreativitidt dann ihre Erfiillung, wenn sie ihren gottlichen Ursprung be-
wahrt. Der Mensch ist keine Maschine, die sich selbst bestimmt und selbst
bewegt, aber er ist erméchtigt, zu schaffen, da er das lebendige Abbild
Gottes ist. Im Grunde ist die Fihigkeit des Menschen, zu forschen und zu
entdecken, gottlichen Ursprungs. Die heilige Schrift rithmt die Kooperati-
on mit Gott, insbesondere in der medizinischen Tiatigkeit. Im Buch Jesus
Sirach wird darauf hingewiesen: «Schitze den Arzt, weil man ihn braucht;
denn auch ihn hat Gott erschaffen. Von Gott hat der Arzt die Weisheit ...
Gott bringt aus der Erde Heilmittel hervor; der Einsichtige verschmihe sie
nicht» (38, 1-4).

Die Kirche rithmt das Wirken der Medizin, sie betrachtet es als eine
heilige Sache, weil sie ferner erkennt, dass der menschliche Korper als
wesentlicher Bestandteil der menschlichen Personlichkeit heilig ist. Die
Aufgabe der Medizin und der Erforschung biologischer Funktionen ist
trotzdem nicht unproblematisch. Denn iiber allem steht die einzigartige
Wirklichkeit des menschlichen Lebens. Diese ist wesentlich verbunden
mit der menschlichen Person, die als Abbild Gottes eine einmalige Be-
rufung, die Aussicht auf Unsterblichkeit hat. Das bedeutet, dass Biolo-
gie und Medizin helfend und nicht autoritér oder beherrschend vorzuge-
hen haben. Die unbedingte Ehrfurcht vor der menschlichen Person als
einem ewigen und unsterblichen Wesen ist die Bedingung fiir eine Me-
dizin, die wohltuend und helfend zum Leben ja sagt®'.

Die Christen sind verpflichtet, in einer Imitatio Christi zu leben und
die Welt nicht nur auf geistlicher Ebene, sondern auch im Alltag unserer
Zivilisation, Gesellschaft und Kultur lebendig zu halten?.

Zur medizinischen Ethik

Nach dem hippokratischen Eid verpflichtet sich der Arzt feierlich, den
Patienten mit allen seinen Kriften und Kenntnissen die Pflege vorzu-
schreiben, die ihn erleichtern kann, und von ihm alles fern zu halten, was

21

<! SCOUTERIS, Bioethik (wie Anm. 4), 168 {.

22 JoAN 1. ICA, Bisericd, societate, gindire in Rasirit, in Occident si in Europa de
azi [= Kirche, Gesellschaft, Denken im Osten, im Westen und im heutigen Europal],
in: Gandirea sociala a Bisericii [= Soziales Denken der Kirche], Alba Iulia (Deisis)
2002, 21

43



Agena Markovi¢

eine gegenteilige oder schidliche Wirkung hat.® Aus diesem Schwur

ergeben sich die Grundsitze des Handelns: die Verpflichtung, alles zu
verwirklichen, um die lebenswichtigen Interessen der Patienten zu for-
dern; die Verpflichtung, vom Patienten jedes Ubel, das entweder durch
Nachlidssigkeit oder durch freiwillige Absicht vorkommen konnte, fern zu
halten. Der Eid selbst und das sechste Gebot des Dekalogs (Du sollst nicht
toten) bieten eine philosophische Sicherheit gegen jeden Versuch zu akti-
ver Euthanasie — zum mercy killing, wo dem Patienten in einem Akt der
«Barmherzigkeit» der Tod gegeben wird —, selbst wenn der Patient in
einem unwiderruflichen Koma liegt oder unter unbezwingbaren Schmer-
zen leidet. Sie spiegeln den Gesichtspunkt wider, der die Norm der jii-
disch-christlichen Tradition darstellt, wonach der Grundsatz «des gehei-
ligten Charakters des Lebens» vor jeder anderen Erwidgung steht und die
nicht zugunsten einer angeblichen «Lebensqualitit» ersetzt werden kann.

Bis vor wenigen Jahren gaben diese religiosen Perspektiven die Krite-
rien zur Beantwortung dieser Lebensfragen. Wenn «Gott der Urheber des
Lebens»?* ist, ist er ebenfalls der Herr, der Meister des Todes und des
Todesvorgangs. Jedoch tauchten mit den Fortschritten der kiinstlichen
Aufrechterhaltung von Leben neue moralische Probleme auf, die frither
unvorstellbar waren. Es ist jetzt moglich, die biologische Existenz wihrend
langer Zeitperioden kiinstlich fortzufiihren, selbst wenn es keine Hoffung
auf Heilung gibt. Daher muss die Frage der Beziehungen zwischen dem
«geheiligten Charakter des Lebens» und der «Qualitit des Lebens» wieder
neu gestellt werden®”. Auch die Probleme, die sich daraus ergeben kénnen,
etwa die schweren finanziellen Belastungen eines Patienten, seiner Familie
und der Gemeinschaft miissen untersucht werden. Drei moralische Kon-
zepte sind moglich.

Das erste Konzept nennt man «vitalistisch». Danach muss das biolo-
gische Leben um jeden Preis aufrechterhalten werden. Obwohl diese Art
und Weise eine edle Verteidigung des Grundsatzes des «geheiligten
Charakters des Lebens» darzustellen scheint, handelt es sich in Tat und

23 P. JoHN BRECK, Quelques questions concernant les maladies au stade terminal
de la maladie. Une perspective éthique orthodoxe, in: Contacts 42 (1990) 16-30.

% Vgl. Gen 2,7.

2 vgl. BRECK, Gift (wie Anm. 19), 207-213. Der Autor stellt zwei Ansitze bei
der Beurteilung von medizinischen Verfahren im Blick auf das Ende eines mensch-
lichen Lebens einander gegeniiber: sacredness of life vs. quality of life, die Gegen-
stand einer kontroversen Debatte sind.

4



Die orthodoxen Kirchen und die Euthanasie

Wahrheit um eine Art biologische Idolatrie. Diese gibt dem abstrakten
Wert der aufrechterhalten gebliebenen physischen Existenz die Prioritit
hinsichtlich der personlichen Bediirfnisse.

Das zweite Konzept ermdglicht verschiedene Formen der Euthanasie,
durch welche die Patienten in der Endphase ihres Lebens das Recht
haben, den Zeitpunkt und die Art und Weise des Sterbens zu wihlen. Es
handelt sich darum, das Recht auf einen «Tod in Wiirde» zu verteidigen.
Wie man jedoch bald erkannte, kann der Slogan «Tod in Wiirde» dazu
dienen, eine grosse Anzahl von Einstellungen und Praktiken abzude-
cken, die sich kaum am letzten geistigen oder physischen Wohlergehen
des Patienten orientieren. Da diese Einstellung praktisch die aktive Eu-
thanasie in der einen oder anderen Form anpreist, begiinstigt sie unfrei-
willig schlussendlich den «Tod in der Wiirdelosigkeit», indem sie fak-
tisch zu Mord oder Selbstmord ermutigt.

Das drirte Konzept ist niher bei einer christlichen Perspektive. Zu ei-
nem bestimmten Zeitpunkt des Todesvorgangs kann die «Nichtbehand-
lung» (d.h. die Einstellung jeden Mittels kiinstlicher Lebensverlédngerung)
moralisch gerechtfertigt werden. Sie erlaubt dem Patienten, einen «natiir-
lichen» Tod zu sterben. Jedoch wirft auch dieses Konzept einige Fragen
auf. Zu welchem Zeitpunkt soll die «Nichtbehandlung» gewihlt werden?
Liegt etwa doch die Praktizierung einer unerlaubten Art der Euthanasie
vor? Mit anderen Worten: Ist die «Nichtbehandlung» doch nicht mora-
lisch gerechtfertigt, da ihr Ziel ja darin besteht, den Tod des Patienten zu
beschleunigen, selbst wenn dieser Tod durch den natiirlichen Verlauf der
Krankheit eintritt? Welche der unterschiedlichen Formen der «Nichtbe-
handlung» diirfen gewihlt werden und welche nicht? Muss man zum
Beispiel eine moralische Unterscheidung zwischen dem Abstellen eines
Atmungsapparats und dem Zuriickziehen einer Erndhrungssonde machen?
Kann man die Art der «Nichtbehandlung» wirklich als «passiv» ansehen
und somit als ethisch vertretbare Handlung «mit gutem Ziel» vertreten?
Oder entspricht die Praktizierung der «Nichtbehandlung» einer aktiven
Anwendung der Euthanasie? Meiner Meinung nach ist bei allen Entschei-
dungen der Aspekt der Absicht im Blick zu behalten. Alle Beteiligten
sollen iiber die Folgen der Intervention im Voraus Einblick haben. Die
Debatte kreist um die Fragen: Soll man diese Patienten weiter pflegen
oder nicht? Welches sind die verschiedenen Methoden der «Nicht-
behandlung» und welchen Kriterien entspricht jede von ihnen?

45



Agena Markovic

Fragen dieser Art stellen sich am Hé&ufigsten in Verbindung mit
Krebspatienten in den letzten Krankheitsphasen®® sowie bei behinderten
Neugeborenen ohne Heilungshoffnung. In allen diesen Fillen ist die
grundlegende Frage, auf die eine Antwort gegeben werden muss, fol-
gende: Welches sind die Grenzen, bis an welche die medizinische Tech-
nologie verwirklicht werden muss, um die biologische Existenz auf-
rechtzuerhalten? Bevor man die Kriterien bestimmen kann, um solche
Grenzen aufzustellen, ist es zundchst notwendig zu definieren, was fiir
die Orthodoxie die menschliche Natur bedeutet und was das Ziel des
Lebens ist. Der Gegenstand dieser Studie besteht darin, die Fragen zu
untersuchen, die sich hinsichtlich der Patienten in der Endphase der
Krankheit sowie von Menschen mit Behinderung stellen.

Das Leben als eine Gabe Gottes hat einen dynamischen Charakter:
Jeder Mensch ist verantwortlich fiir sein Leben

«Nach christlichem Glauben wurde die Welt durch Gott als Gabe fiir
den Menschen geschaffen. Das Leben ist eine Gabe Gottes ... Darin
zeigt sich Gottes Liebe zum Menschen.»?” Der Mensch ist eine Erschaf-
fung «nach dem Bild und nach der Ahnlichkeit» Gottes (Gen 1,26).
«Der Begriff opoiwoig [Ahnlichkeit] hat eine dynamische Kompo-
nente ... Mit der Benutzung dieses Begriffs wird ndmlich der dynami-
sche Geist ... ausgesagt. Fiir die Kirchenviter bedeutet das nach dem
Bild> den Zustand, in dem der Mensch von Gott erschaffen wurde, wih-
rend das ach der Ahnlichkeit> seine dynamische Sendung andeutet ...
Der Mensch ist als Geschopf «nach dem Bild und der Ahnlichkeit> Got-
tes kein statisches, sondern ein ekstatisches Sein. Er existiert in Verbin-
dung und im Hinblick auf Gott, den er abbildet und auf den er sich be-
zieht».?® Nach dem hl. Johannes Chrysostomos bedeutet «Lasset uns
Menschen machen nach unserem Bild und nach unserer Ahnlichkeit»
(Gen 1,26) nichts anderes, als dass alles auf der Erde seiner Herrschaft

26 Die orthodoxe Kirche unterstreicht fiir Schwerkranke die Rolle der Palliativme-
dizin als Losung und nicht die Euthanasie. Vgl. CLAUDE HIFFLER, Les soins palliatif
vus par un médecin généraliste, in: Bioéthique Orthodoxe I, Paris 1997, 83-93.

27 DUMITRU STANILOAE, Orthodoxe Dogmatik (OTh 12), Ziirich (Benziger)/Giiters-
loh (GVH) 1985, 307.

% MANTZARIDIS, Grundlinien (wie Anm. 3), 9.

46



Die orthodoxen Kirchen und die Euthanasie

anvertraut ist””. Damit der Mensch seine Herrschaft in der Welt richtig
ausiibt, muss er den Willen Gottes achten. Und indem er den Willen
Gottes achtet, herrscht er zuallererst iiber sein Selbst®°.

Zur Verantwortung des Menschen gehort es nun, das zu verwirkli-
chen, was fiir sein eigenes geistiges Wachstum und fiir das seiner
Nichsten am Zutréglichsten ist. «Die orthodoxe Theologie versteht das
Leben als eine Gabe Gottes, die mit Dankbarkeit und einem Sinn fiir
Verantwortung empfangen werden muss. Gott hat uns nicht fiir den Tod
erwihlt, sondern fiir das Leben, dessen telos oder letztes Ziel die ewige
Gemeinschaft mit den Personen der HI. Dreifaltigkeit ist. Das bedeutet
seinerseits, dass wir unser Leben im Blick darauthin planen und fiihren
miissen, dass wir dariiber Rechenschaft abzulegen haben. Obwohl eine
Gabe, die so frei gewihrt ist wie die Talente im Gleichnis des Evangeli-
ums, impliziert das menschliche Leben eine Verantwortung unsererseits
gegeniiber Gott, um seiner Ehre und dem Heil der Welt, welche die
Seine ist, zu dienen. Letztlich findet das menschliche Leben seine ei-
gentliche Bedeutung in der Feier. Geschaffen nach dem Bild Gottes und
berufen, die Ahnlichkeit mit Gott anzunehmen, haben wir aus unserem
Dasein eine fortwihrende anaphora, eine <Darbringung> von uns selbst
und der Welt in ihrem Ganzen zu machen. In dieser Bewegung des Her-
zens hin zum gottlichen Leben, in dieser Verkldrung des Fleischesleibes
in einen geistlichen Leib, bleibt der Tod der letzte Feind. In Tat und
Wabhrheit ist seine zerstorerische Macht durch die stidrkere Macht des
Kreuzes besiegt worden, aber er bleibt als letztes Hindernis zwischen
uns und der Fiille des neuen Lebens in Christus, das durch unsere Taufe
seinen Anfang genommen hat und das zu seiner Fiille im Reich Gottes
gefiihrt wird.»>!

Gott wiirdigt den Menschen, sein Partner zu sein, was ihm einen ein-
zigartigen Wert verleiht. Gott schuf den Mensch, um ihn zur Vergottli-
chung zu fiihren. Schon vor seinem Ursprung ist der Mensch der Trans-
zendenz teilhaftig, und doch ist seine Existenz zugleich seiner eigenen
Freiheit anheimgestellt®”. In der Welt treffen also die Freiheit Gottes und
die des Menschen aufeinander, nicht im Sinne einer Kollision, sondern

29 Vgl. JOHANNES CHRYSOSTOMOS, Ad Stagyrium 1,1 (PG 47, 427 £.), zitiert bei
MANTZARIDIS, Grundlinien (wie Anm. 3), 10.

30 Ebd.

31 Vgl. BRECK, Questions (wie Anm 23), 20 f.

32 STANILOAE, Dogmatik (wie Anm. 27), 325.

47



Agena Markovié¢

im Sinne der Zusammenarbeit®>. Der Mensch ist frei, iiber sein Leben zu
entscheiden, aber durch Euthanasie oder Selbstmord zerstort er das Le-
bensziel, die Vergottlichung. «So findet die Rationalitit oder Verniinf-
tigkeit der Natur ihre letzte Erfiillung in der Verwirklichung des hochs-
ten Sinnes der menschlichen Existenz, in der Vereinigung dieser Exis-
tenz mit dem eigentlichen hochsten Sinn bzw. der hochsten Vernunft,
das heisst also mit Gott, der hoher ist als alle Vernunft, wie der heilige
Maximus Confessor sagt (Antworten an Thalassius, 24).»**

Der Mensch ist als ein besonderes Wesen einzigartig und ganzheit-
lich geschaffen worden. «Nach christlichem Glauben besteht der
Mensch aus dem stofflichen Leib und dem, was wir Seele nennen und
sich nicht auf das Stoffliche zuriickfiihren ldsst. Die Seele durchdringt
den materiellen Leib und ist an ihn gebunden, transzendiert aber seine
Stofflichkeit.»*> «Das Geheimnis der Einheit von Seele und Leib im
einzelnen Mensch verweist auf das Geheimnis der Existenz der Gattung
Mensch als Einheit von Seele und Leib. Der heilige Symeon der Neue
Theologe macht darauf aufmerksam, dass Gott bei der Erschaffung der
Eva aus der Rippe Adams nicht noch einmal den <ebendigen Odem> in
sie einhauchte, da sie nicht aus dem unbeseelten Korper Adams ent-
nommen wurde, sondern <aus der beseelten Seite>, und «die Erstlingsga-
be des Geistes, die sie zusammen mit dem beseelten Leib erhielt, gestal-
tete Gott zu einer vollkommenen lebendigen Seele>.»*

«Jedem menschlichen Wesen muss in Ehrfurcht als etwas unendlich
Wertvollem begegnet werden. Es ist nicht ein <Etwas>, sondern eine
Person, ein Jemand>. Das, was den Mensch zu einem <Jemand> macht,
ist dieses mit Bewusstsein ausgertistete Substrat, das dazu befihigt ist,
bewusst und frei zu reagieren ... Darin erweist er sich als bewusstes,
einzigartiges Wesen.»>’

Die Theologie hat die Verantwortung fiir das kirchliche Leben und
fiir den geistlichen Fortschritt. Die Gldubigen gehoren zur Kirche und
ihr Heil verwirklicht sich in ihrem festen Zusammenhalt in der Kirche.
Die Theologen und Seelsorger miissen jeweils in ihrer Zeit danach stre-

STANILOAE, Dogmatik (wie Anm. 27), 326.
STANILOAE, Dogmatik (wie Anm. 27), 330.
35 STANILOAE, Dogmatik (wie Anm. 27), 340.
STANILOAE, Dogmatik (wie Anm. 27), 345; vgl. SYMEON LE NOUVEAU THEO-
LOGIEN, Traités Théologiques et Ethiques I, SC 122, 1966, 196.
37 STANILOAE, Dogmatik (wie Anm. 27), 340.

48



Die orthodoxen Kirchen und die Euthanasie

ben, thren Dienst als einen Beitrag zum Heilswerk der Kirche fiir die
Gldubigen zu verstehen’®.

Selbstbestimmung und Freiheit

Die Christliche Ethik ist direkt mit der Freiheit verbunden, weil die Frei-
heit des Menschen die Voraussetzung ist, um die Menschen in die Freiheit
zu fithren. Die Christliche Ethik setzt die Freiheit der Wahl zwischen Gut
und Bose voraus. Die Kirche stellt allerdings nicht die Einschrinkung,
sondern die Freiheit voran. Das christliche Leben ist zur Freiheit hin ori-
entiert: «Ihr seid zur Freiheit berufen, Briider», schreibt der Apostel Pau-
lus (Gal 5,13). Die Christliche Ethik hat nicht die Verséhnung von Skla-
verei mit der Freiheit zum Ziel, sondern die Uberfiihrung von Sklaverei in
die Freiheit*®. Auch im 21. Jahrhundert ist die Aussage des Evangeliums
weiterhin giiltig. Die wichtigste Herausforderung der orthodoxen Chris-
tenheit wird darin bestehen, der Welt in einer entschiedenen Art und Wei-
se die Fundamente ihrer Anthropologie zu verkiinden: Gott hat den Men-
schen nach seinem Bild geschaffen®. Dieses Fundament verleiht der
menschlichen Natur insgesamt und jeder Person im Besonderen einen
absoluten Wert, weil Gott absolut ist*!,

Die Freiheit des Menschen in der Welt geht einher mit seiner Befrei-
ung aus weltlicher Gesetzmaissigkeit. Inwieweit kann der Mensch frei
sein, wenn er von solcher Gesetzmissigkeit gelenkt wird? Wie frei kann
er sich fiihlen, wenn er dauernd vom Tode bedroht wird und ihm letzt-
endlich unterliegt? Nur wer sich nicht vor dem Tod fiirchtet, kann leben
und sich frei fithlen. Der Mensch fiirchtet allerdings den Tod, weil er
diesem untertan gemacht wurde. Seine Befreiung vom Tod und von der
Angst vor dem Tod liegt ausserhalb seiner Moglichkeiten*?. Der Tod
macht den Menschen selbstsiichtig und ichbezogen. Er trennt ihn von
Gott und seinem Mitmenschen. Er beschrinkt ihn auf sich selbst. Er
fesselt und zerbricht ihn. Die Befreiung der Menschen kann nur mit

3 STANILOAE, Dogmatik (wie Anm. 27), 98.

3 MANTZARIDIS, Grundlinien (wie Anm. 3), 85.

4 Vgl. JEAN BRECK, Technologies biomédicales du Royaume ou du Cosmos?
Une réflexion orthodoxe américaine, in: Contacts 48 (1996) 205-225

1 Vgl. JEAN-CLAUDE LARCHET, Pour une éthique de la procréation. Eléments
d’anthropologie patristique, Paris (Cerf) 1998, 151.

** Ebd., 86.

49



Agena Markovié

seinem Eintritt in die Freiheit Gottes gelingen, welche die einzig absolu-
te Freiheit ist. Die wahre Freiheit ausserhalb der Freiheit Gottes zu su-
chen ist von Anfang an zum Misserfolg verurteilt**.

Wenn sich der Mensch einer externen Autoritit unterwirft, entfrem-
det und vernichtet er sich. Auch das Gesetz Gottes als externe Autoritét
vernichtet den siindigen Menschen und rechtfertigt den Tod. Die Recht-
fertigung des Todes ist die Verurteilung der Freiheit. Allerdings ist
Christus nicht gekommen, um eine neue Autoritit zu errichten, sondern
den Menschen von jeder Abhingigkeit zu befreien. Er kam nicht, um
eine neue Ethik in der Welt des Verderbens und des Todes zu lehren,
sondern um die Fiille des Lebens zu bringen. «Ich bin gekommen, damit
sie das Leben haben und es in Fiille haben» (Joh 10,10).** Die Erneue-
rung in Christus ist eine Ausrichtung auf die Gestalt des Gottessohns. Er
ist auch der einzige Weg fiir die Freiheit des Menschen. «Wenn euch
also der Sohn befreit, dann seit ihr wirklich frei» (Joh 8,36). Deshalb
beruht die Freiheit des Menschen auf dem Glauben an Christus.

Die Freiheit in Christus iibertrifft jede Vorstellung von Herrschaft
oder externer Autoritit. Diese Freiheit ldsst sich nicht objektiv beschrei-
ben, sondern wird fiihlbar mit den geistlichen Sinnen. Die menschliche
Freiheit ist durch den Rahmen des zeitlichen Lebens begrenzt. Die Frei-
heit, die Christus schenkt, hat weder Ende noch Anfang, weil sie Frucht
der ungeschaffenen gottlichen Gnade ist. Auch hort die menschliche
Freiheit dort auf, wo die Freiheit des anderen beginnt. Doch macht die
Freiheit in Christus vor nichts halt, da sie sich nicht gegen die andern
stellt, sondern ihre Anwesenheit in jedem Einzelnen voraussetzt und
gleichzeitig allen und jedem einzelnen gehort. Die Vollendung der Frei-
heit findet sich in der Vollendung der Liebe. Der Mensch, der wahrhaft
liebt, ist frei zu handeln, wie er will. Dieser Mensch lebt fiir die anderen
und findet in den anderen sein wahres Selbst. Er lebt in der Fiille der
Liebe und der Freiheit. So ldsst sich die Freiheit nie in einem Willkiirakt
wandeln, sondern sie existiert immer als Liebe und Leben. Sie existiert
als unbeschrinkte Liebesgemeinschaft der Menschen mit Gott und mit-
einander, als Gemeinschaft des Heiligen Geistes. Wenn der Geist Gottes
im Menschen wohnt und ihn mit seiner ungeschaffenen Gnade erleuch-
tet, erhidlt der Mensch «Anteil an der gottlichen Natur» (2 Petr 1,4) und

43 MANTZARIDIS, Grundlinien (wie Anm. 3), 86.
4 MANTZARIDIS, Grundlinien (wie Anm. 3), 87 f.

50



Die orthodoxen Kirchen und die Euthanasie

an der wahren Freiheit — der Freiheit, welche die ganze Welt vereint und
erneuert®.

Tatsdchlich kann die Bioethik in Wahrheit zur Freiheit des Menschen
fiihren, wenn sie in der christlichen Haltung griindet und Ausdruck einer
Ethik der Vergéttlichung ist*. Jeder Mensch ist ein freies und einzigar-
tiges Wesen, das durch seine eigene Lebensgeschichte in Situationen
kommt, die ausschliesslich ihn selber betreffen. Es gibt kein System von
Regeln oder moralischen Anweisungen, das die Probleme 16sen konnte,
mit denen jedes Individuum konfrontiert ist. Es ist unerlésslich fiir den
Menschen, der mit der Technik und dem Fortschritt lebt, den Geist
Christi zu erwerben und die Dinge unterscheiden zu konnen. Wenn er
sich unterschiedslos anpasst an all das, worauf die Welt der Gegenwart
Wert legt, dann verliert sein Geist die Klarheit. Der hl. Apostel Paulus
spricht von der Verwandlung des Denkens, und seine Worte sind heut-
zutage von besonders aktueller Bedeutung: «Gleicht euch nicht der Welt
an, sondern wandelt euch und erneuert euer Denken, damit ihr priifen
und erkennen kénnt, was der Wille Gottes ist» (Rom 12,2).4

Autonomie und Heteronomie*®

Autonomie und Heteronomie sind zwei grundlegende Begriffe der Ethik,
die entsprechend zwei verschiedene Arten des Ursprungs der moralischen
Beurteilung definieren. Grundsitzlich ist die religiose Ethik eine theono-
me bzw. heteronome Ethik. Sie stiitzt sich auf das Religionsgesetz oder
auf die religiose Autoritit. Der Mensch richtet sein Leben und seine mora-
lische Beurteilung am Gesetz Gottes oder am gottlichen Prinzip, an das er
glaubt, aus. Eine autonome Ethik ist jene, die sich nicht auf eine Autoritit
ausserhalb des Menschen beruft, sondern versucht, ihm bei der Selbstbe-
stimmung zu helfen. Das ethische Gesetz beruft sich hier auf den Men-
schen selbst. Autonome Ethiken werden gewohnlich als philosophische

MANTZARIDIS, Grundlinien (wie Anm. 3), 89.

SCOUTERIS, Bioethik (wie Anm. 4), 172.

SCOUTERIS, Bioethik (wie Anm. 4), 173.

Autonomie oder Heteronomie in der Ethik ist nicht eine methodologische,
sondern zuerst eine anthropologische Frage. Die autonome Ethik erschien vor allem
mit dem Humanismus der modernen Zeit. Der humanistische Geist sah den Men-
schen als freies und unabhingiges Individuum und schob den Glauben an Gott zur
Seite, um an seine Stelle die menschliche Vernunft zu setzen, die im Wesentlichen
den Geist ignoriert und sich ausschliesslich der Logik bedient.

51



Agena Markovic

Ethiken anerkannt. Die reine autonome Ethik fiihrt unweigerlich zum
Individualismus und in die totale Verwirrung. Letztendlich herrscht das
vor, was der hl. Gregor der Theologe als «Autonomie des Irrtums» be-
zeichnet®.

Die orthodoxe Christliche Ethik griindet auf Christus, und diese Ethik
ist autonom, weil sie keine Zuflucht in Autoritdten ausserhalb des Men-
schen sucht, sondern auf die Person Christi baut, der nicht nur wahrhaft
Gott, sondern auch wahrhaft Mensch ist. Die Ethik, die auf Christus griin-
det, bringt das vollkommene menschliche Ethos hervor. Die orthodoxe
Christliche Ethik ist naturgemisse Ethik, die der Mensch bis zu dem
Punkt leben kann, wo es ihm gelingt, sein Selbst zu finden. Solange er im
widernatiirlichen Zustand der Siinde verweilt, lebt er heteronom. Sowie er
in das Leben in Christus vordringt, reift er in der Freiheit und der Auto-
nomie. Und wenn er vollendet ist, lebt er die Christliche Ethik autonom.

Gottesliebe und Néichstenliebe

Die Bioethik befasst sich mit Fragen, die sich aus dem Leben selbst
ergeben; sie ist das Resultat dessen, was «Liebe und Leben» genannt
wird. Die Liebe beruht auf dem Altruismus und stellt sich einer selbst-
zentrierten Autonomie entgegen. Der Vorrang der Liebe gibt zweifellos
den Rahmen ab fiir die orthodoxe Bioethik. Aber dazu sind einige Erkla-
rungen notig. Obwohl die Liebe nicht mit Eigenliebe und egoistischer
Selbstherrlichkeit zu vereinbaren ist, kann sie sehr wohl einer egoisti-
schen und anthropozentrischen Gesellschaft dienlich sein. Anders ge-
sagt, damit die Liebe authentisch ist, ist es unerldsslich, dass jeder
Mensch nicht nur im Kontext seines biologischen Lebens, sondern auch
aus der Perspektive seines ewigen Lebens betrachtet wird”'.

In der aktuellen Christlichen Ethik ist unter dem Einfluss der Zielset-
zungen von Wirtschaftswachstum und egozentrischer individueller Ent-
faltung die Idee der Liebe nicht mehr so stark®”. Das christliche Gebot
der Liebe besteht aber darin, dass man die Liebe Christi zum Vorbild
hat: «Ein neues Gebot gebe ich euch: Liebt einander! Wie ich euch ge-

4 GREGOR DER THEOLOGE (von Nazianz), Oratio 39,7 (PG 36, 341C). zitiert
von MANTZARIDIS, Grundlinien (wie Anm. 3), 15.

30 ManNTzARIDIS, Grundlinien (wie Anm. 3), 16 f.

31 ScouTERIs, Bioethik (wie Anm. 4), 171.

32 MANTZARIDIS, Grundlinien (wie Anm. 3), 19.

52



Die orthodoxen Kirchen und die Euthanasie

liebt habe, so sollt auch ihr einander lieben» (Joh 13,34). Die Christliche
Ethik hat einen dynamischen, keinen statischen Charakter. In ihrer voll-
kommenen Form wird die Christliche Ethik als Vollkommenheit in der
Liebe gelebt, die gleichzeitig auch Vollkommenheit in der Freiheit ist.
Das ist die autonome Christliche Ethik. Und wenn der Christ diese
Vollkommenbheit erreicht, lebt er die Ethik eben autonom™.

Die Christliche Ethik ist eng mit der Dogmatik der Kirche verbunden
und bezieht sich auf alle Bereiche des Lebens und Wirkens der Gldubigen.
In der modernen westlichen Theologie wurde die Ethik dreigeteilt: indivi-
duelle Ethik, soziale Ethik und Spiritualitit. Diese Unterscheidungen ist
der Tradition der Orthodoxie unbekannt. Das ethische Leben der Glaubi-
gen kann weder losgelost von ihrem spirituellen Leben existieren noch in
autonome Bereiche individueller und sozialer Ethik aufgeteilt werden.

Das orthodoxe Ethos ist das Ethos der Gottlichen Liturgie. Die Teil-
habe an Leib und Blut Christi in der Eucharistie hat die Teilhabe an
seiner Tugend und seinem Leiden zur Folge. Gleichzeitig ist sie aber
auch Teilhabe an seiner Auferstehung. So ist das Ethos der Orthodoxen
Kirche ein Ethos des Kreuzes und der Auferstehung. Die Teilhabe an
Tod und Auferstehung Christi bildet das Fundament und den Wegweiser
der orthodoxen Christlichen Ethik™.

Regeln und Richtlinien der Kirche

Zur Frage einer Reglementierung der Sterbehilfe bemerkt Fr. John
Breck, dass <Regeln> einander widersprechen konnen und dass traditio-
nelle Richtlinien nicht ausreichen, uns zu helfen, bestimmte moralische
Entscheidungen zu treffen, zumal auf dem Feld der Bioethik®®. Er betont
auch, dass es wichtig ist, auf die Konsequenzen unserer Akte fiir uns
und fiir unsere Briider und Schwestern zu achten®®. Denn unser morali-
sches Urteil und die Tétigkeiten, die auf dieses folgen, werden immer
innerhalb des lebendigen Korpers der Kirche vollzogen. Durch unsere
Taufe werden wir in Christus einander «einverleibt» und sind so Glieder
voneinander (Rom 12,5)"".

53
54

MANTZARIDIS, Grundlinien (wie Anm. 3), 20.
MANTZARIDIS, Grundlinien (wie Anm. 3), 51.
5> Vgl. BRECK, Gift (wie Anm. 19), 48.
3% Vgl. BRECK, Gift (wie Anm. 19), 49.
37 Vgl. BRECK, Gift (wie Anm. 19), 51.

53



Agena Markovi¢

Die kirchlichen Regeln vergleichen die Euthanasie mit Selbstmord
bzw. Mord. Die weite Verbreitung und die Rechtfertigung der Abtrei-
bung von Nichtgeborenen oder die Euthanasie in der gegenwirtigen
Gesellschaft betrachtet die Orthodoxe Kirche als eine Bedrohung fiir die
Zukunft der Menschheit und ein klares Anzeichen des moralischen Ver-
falls. Die Kirche hilt es unverdndert fiir ihre Pflicht, fiir die Verteidi-
gung der schwichsten und abhéngigsten menschlichen Wesen einzutre-
ten, welche die ungeborenen Kinder darstellen. Die Orthodoxe Kirche
kann unter keinen Umsténden ihren Segen zu einer Durchfiihrung einer
Abtreibung geben’®.

In der heutigen Ethik wird oft kein klarer Unterschied mehr zwi-
schen Etwas und Jemandem gemacht. So spricht man in der Wirtschaft
nicht mehr von Menschen, sondern von human resources. Das zeigt
keine menschliche Liebe mehr. Die Anerkennung und die Feier Gottes
als des Meisters unseres Lebens ist die Grundlage fiir ethisches Handeln,
das nicht von seinen theologischen Wurzeln gelost werden darf. Ethik
ist angewandte Theologie, Theologie als Handlung®. Die christliche
Liebe beginnt mit der Gottesfurcht. Diese Furcht, besser Ehrfurcht, fiihrt
zur Einhaltung der Gebote, die den Menschen reinigen, bessern, er-
leuchten und zur Ebene des gottlichen Lebens leiten®. Die Liebe zu
Gott zeigt sich in der Liebe zu den Nichsten®'. Im Markusevangelium
zielt die erste Verkiindigung Jesu auf die metanoia, die Umkehr der
Menschen (Mk 1,14 £.)*2.

Zwei Ansdtze: geheiligtes Leben und Lebensqualitiit

Die Bioethik «muss den Menschen in seiner wahren Dimension sehen
und nicht ausschliesslich und allein in seiner biologischen Existenz und
seiner materiellen Sterblichkeit ... Das Wertvollste an ihm ist nicht der

38 Vgl. Grundlagen (wie Anm. 1), 28.

9 Vgl. BRECK, Fondements (wie Anm. 19), 30.

0 MaNTZzARIDIS, Grundlinien (wie Anm. 3) 103, mit einem Zitat von GREGOR
DEM THEOLOGEN (von Nazianz), Oratio 39, 8 (PG 36, 345A).

61 Vgl. Mt 5,43-44; Lk 6,27-36; dazu auch: JEAN-CLAUDE LARCHET, Thérapeu-
tique des maladies spirituelles. Une introduction a la tradition ascétique de I'Eglise
orthodoxe, Paris (Cerf) *1997.

62 Vgl. P. IGNACE PECKSTADT, Reflexions sur I’euthanasie, in: SOP 247 (2000)
34-36.

54



Die orthodoxen Kirchen und die Euthanasie

Leib, sondern seine unsterbliche Seele, welche ihn zu einem Bilde Got-
tes macht und ihn befihigt, das zu schitzen, was zum Menschen gehort.
Dazu ist eine ganz bestimmte Rangordnung von Werten sowie eine
kirchliche Sicht des Lebens notig. Aber vor allem ist der Mensch eine
unsterbliche Seele und vorausbestimmt fiir die ewige gottliche Gemein-
schaft. Die Orthodoxie sieht aus ihrem asketischen Geist und aus der
hesychastischen Tradition heraus den Menschen nicht aus der engen
Sicht seines irdischen Lebens, sondern in seiner eschatologischen Herr-
lichkeit ... Die orthodoxe Tradition betont unaufhorlich, dass es nicht
um das geht, was der Mensch ist, sondern dass das, was er werden kann,
das Wertvollste ist, was der Mensch hat: Gott als Gnade! ... Daraus er-
gibt sich, dass allein der Geist der Kirche die bioethischen Probleme zu
tiberwinden vermag. Ich kann nicht umhin, die Aktualitit der Worte des
heiligen Paulus zu betonen, wenn er sagt: «Denn alle, die vom Fleisch
bestimmt sind, trachten nach dem, was dem Fleisch entspricht; alle, die
vom Geist bestimmt sind, nach dem, was dem Geist entspricht. Das
Trachten des Fleisches fiihrt zum Tod, das des Geistes aber zu Leben
und Frieden» (Rom 8,5 f.).5*

John Breck fiihrt zustimmend ein Zitat von John Paris an, der
schreibt: «Was ist die Bedeutung des Lebens innerhalb der christlichen
Tradition? Es ist, dass das Leben fiir Gott bestimmt 1st, dass das ent-
scheidende Ziel die Wiederherstellung des Konigreiches ist. So ist das
ewige Leben und nicht das Leben selbst das entscheidende.»** Breck
fithrt dazu weiter aus: «Menschliches Leben in seinem Aspekt des bio-
logischen Existierens kann nicht als ein absolut Gut gelten, das um sei-
netwillen bewahrt werden muss. Sein letztgiiltiger Wert und die letztgiil-
tige Bedeutung liegen ausserhalb desselben, jenseits der Grenzen der
irdischen Existenz. Dies ist die Wahrheit, auf die sich jede authentische
christliche Position betreffend <Lebensqualitiit> griindet. Sie vermeidet
die Bio-Vergotterung von Vitalismus und Relativismus, wobei sie er-
kennt, dass die wahre Heiligkeit des Lebens in der Person, nicht im
blossen Faktum des physischen Daseins griindet. Von dieser Perspektive
her gesehen gibt es keinen Konflikt zwischen einem Ansatz, der von der

63 ScouTEris, Bioethik (wie Anm. 4), 173.

6 JouN J. Paris SJ, Terminating Treatment for Newborns: A Theological Per-
spective, in: James J. Wolter/Thomas A. Shannon, Quality of Life. The New Medical
Dilemma, New York (Paulist) 1990, 151-160; BRECK, Gift (wie Anm. 19), 210.

55



Agena Markovic

Heiligkeit des Lebens und einem, der von der Lebensqualitit her argu-
mentiert.»%

«Jede Person ohne Ausnahme besitz die Fihigkeit, Tugend, Heilig-
keit und letztlich theosis oder deificatio zu erlangen, d.h. volle und ewi-
ge Teilhabe an den gottlichen Energien oder Eigentiimlichkeiten. Des-
wegen betont die christliche Tradition auch so nachdriicklich, dass
menschliches Leben geheiligt ist. Dieses Geheiligtsein hat seinen Ur-
sprung in Gott und wird als ein reiner Ausdruck seiner Liebe ge-
wiihrt.»%

Das Leiden und der Tod in der gittlichen « Okonomie»

Nach der orthodoxen Anthropologie entsteht der Mensch als «Bild»
Gottes und ist aufgerufen, in Richtung der «Ahnlichkeit» auf Gott hin zu
wachsen und die Eigenschaften oder Tugenden des gottlichen Lebens
selbst zu iibernehmen. Dieser Wachstumsvorgang eines «Ahnlich-
werdens mit Gott» — als thedsis oder deificatio bezeichnet — ergibt sich
aus der gottlichen Initiative. Der Heilige Geist, der die menschliche
Existenz umgestaltet und transfiguriert, ist und erschliesst die gottliche
Energie, er haucht diese in das personale Leben eines Menschen, der an
die Wirksamkeit des heiligen Geistes glaubt und sich ihm o6ffnet, ein.
Die gottliche Initiative jedoch sucht die freie antwortende menschliche
Initiative. Deswegen ist die theosis das «Ergebnis« einer «Synergie»
von menschlichem und gottlichem Willen. Das Ziel besteht darin, die
menschliche Person in mystischer Weise in den (urspriinglichen)
Vollendungsstand zuriickkommen zu lassen (vgl. Gen 1 f.). Dieser ur-
spriingliche Stand ist jener vor dem Fall und deswegen weder durch die
Siinde betroffen noch dem Tod, der eine Folge davon ist, unterworfen.
«Es gibt in der Orthodoxie eine Theologie der Krankheit, des Lei-
dens und des Todes®’, die sehr reich und schon ist, da sie von Hoffnung
und Trost geprigt ist ... Das Leben kommt von Gott und fiihrt zu Gott.
Der Tod gehort zu diesem Leben. Er ist ein Moment und nicht die aller-
letzte Etappe. Er stellt kein Ende dar, d.h. einen Haltepunkt oder eine
Mauer, hinter der es nichts mehr gibt, sondern er ist eine Tir, die von

65 BRECK, Gift (wie Anm. 19), 211.

66 Breck, Fondements (wie Anm. 19), 15: vgl. DERS. Gift (wie Anm. 19), 19.

67 Vgl. etwa Métropolite ANTOINE BLOOM, La vie, la maladie, la mort, Carouge
GE (Laurens) 1998.

56



Die orthodoxen Kirchen und die Euthanasie

der Erde zum Himmel, von einem irdischen Leben zu einem jenseitigen
Leben fiihrt. Er ist eine neue Geburt, eine Geburt ins ewige Leben und
stellt daher einen Ubergang innerhalb der Kontinuitiit des Lebens dar.»%®
Von daher ist das orthodoxe Denken iiber die Sterbebegleitung zu ver-
stehen: Das Sterben ist ein wesentlicher Teil des Lebens auf seinem
Weg zu Gott.

In dieser Phase sind sowohl der Arzt wie auch der Priester im Blick
darauf gefordert, dass die Heilung oder der so verstandene Tod letztlich
bei Gott beschlossen ist®. Die Orthodoxe Kirche beurteilt dagegen die
Euthanasie auf Verlangen wie einen Suizid. Deswegen benutzen viele
ihrer Theologen diesbeziiglich die Argumente des hl. Augustinus gegen
den Suizid, die er in seinem Opus «De civitate Dei» (I, 16-28) vor-
trigt’”.

Das Verstindnis des Todes in der Orthodoxie

Die Angst vor dem Tode entfaltet im Menschen den Egoismus und dieser
pragt das ganze Leben des Menschen. So wird die Entwicklung uneigen-
niitziger sozialer Beziehungen unerreichbar. Der Mensch wird egozent-
risch. In der Begegnung mit dem Nichsten wird dieser ein Mittel zur
Befriedigung seiner eigenniitzigen Interessen, und das Zusammenwirken
mit ihm ist mit eigenniitzigen Vorstellungen und Zielen verbunden. Auf
diese Weise wird die Grundlage des sozialen Lebens dauerhaft unterhohlt.
So entstehen die vielfiltigen ethischen und sozialen Probleme’".

Es scheint, wie angedeutet, insbesondere die moderne Medizin zu
sein, die dem Menschen die Illusion vermittelt, thm in absehbarer Zeit
ein leidenfreies Dasein zu bescheren. Medizinische Allmachtsphantasien
werden allenthalben befliigelt: Mensch-Sein, ohne Leiden und ohne

8 BEAUFILS, Accompagnement (wie Anm. 9), 16.

% Vgl. MARC ANDRONIKOF, Transplantation d’organes et éthique chrétienne.
L’éthique, la mort et le corps dans une perspective orthodoxe, Suresnes (Ancre) 1994,
84; JEAN-CLAUDE LARCHET, Théologie de la maladie, Paris (Cerf) 1991, 5-130. Zum
Arzt am Sterbebett in der Sicht der 6stlichen Viter vgl. HERMANN JOSEF FRINGS, Me-
dizin und Arzt bei den griechischen Kirchenvitern bis Chrysostomos, phil. Diss.,
Bonn, 1959, 89-91.

L Vgl. AUGUSTINUS, Der Gottesstaat/De civitate Dei. Erster Band: Buch I-XIV,
hg. von Carl Johann Perl, Paderborn (Schéningh) 1979, 36-65.

! MANTZARIDIS, Grundlinien (wie Anm. 3), 12.

37



Agena Markovic

Krankheit, vielleicht gar einmal ohne Tod!? In der modernen Ethikde-
batte wird gern als stillschweigende Ubereinkunft vertreten, dass die
Gesundheit der hochste Wert sei, dem alle anderen Werte geopfert wer-
den miissen.

Der Tod ist das einzige unausweichliche Ereignis, das der Mensch
erwarten muss. Und wenn ich versuche, es zu vergessen, mir seinen
unvermeidbaren Charakter zu verheimlichen, kann ich nur verloren sein.
Wie es D. H. Lawrence beobachtet hat, ist das Leben ohne das Bewusst-
sein des drohenden Todes fade und ldcherlich. Wird die Dimension des
Todes ignoriert, wird das Leben seiner wahren Grosse beraubt.

Der Tod wird aber in der orthodoxen Kirche und Theologie immer in
Verbindung mit der Auferstehung gesehen’?. Metropolit Anthony Bloom
hat es so ausgedriickt: «Der Tod ist der Eckstein unserer Einstellung ge-
geniiber dem Leben. Jene, die Angst vor dem Tod haben, haben Angst vor
dem Leben. Es ist unmoglich, keine Angst vor dem Leben mit all seiner
Komplexitét und all seinen Gefahren zu haben, wenn man Angst vor dem
Tod hat ... Wenn wir Angst vor dem Tod haben, werden wir nie bereit
sein, das allerletzte Risiko einzugehen; wir werden unser Leben los, vor-
sichtig und scheu iibergehen.» >

Der Tod ist nicht einfach ein entferntes Ereignis, das unsere Erden-
existenz abschliessen wiirde; er ist eine stets gegenwirtige Wirklichkeit.
«Taglich sehe ich dem Tod ins Auge», kann daher Paulus sagen (1 Kor
15,31), und T.S. Eliot weiss: «Die Zeit des Todes ist jeder Moment.»
Alles, was lebt, ist eine Art des Todes; wir sterben die ganze Zeit. Aber
in dieser tdglichen Erfahrung des Todes wird jeder Tod von einer neuen
Geburt gefolgt: Jeder Tod ist auch eine Art des Lebens. Das Leben und
der Tod sind hier nichts Getrenntes, sie schliessen sich nicht gegenseitig
aus, sondern sie verflechten sich. All unsere menschliche Existenz ist
ein Ineinander von Tod und Auferstehung. «Wir sind wie Sterbende,
und siehe, wir leben» (2 Kor 6,9) — in dieser paulinischen Sicht ist
menschliches Leben als irdische Reise ein unaufhorliches Ostern, eine
kontinuierliche Uberquerung des Todes in Richtung auf ein neues Le-

2 Vgl. ANAsTAsIOS KALLIS, Tod und Auferstehung in der orthodoxen Kirche
und Theologie. Vom Fest der christlichen Identitdt, in: Orthodoxie Aktuell 5
(4/2001) 2-12.

3 Vgl. KALLISTOS WARE, De la mort et de la résurrection, in: Le royaume inté-
rieur, Pully (Le Sel de la Terre) 1993 [Vgl. DERS., The Inner Kingdom. Collected
Works I, Crestwood NY (SVSP) 2000].

58



Die orthodoxen Kirchen und die Euthanasie

ben. Zwischen Geburt und Tod besteht unsere Existenz aus einer Reihe
von «kleinen» Toden und Geburten — und dies in der Erwartung der
Auferstehung und des ewigen Leben’. In diesem Sinn ist Krankheit
nicht einfach ein absolutes Ubel”.

Das eschatologische Verstindnis des Lebens

Die christliche Ethik besitzt dynamischen Charakter. Sie bewegt sich
zusammen mit dem Menschen in Raum und Zeit, und ihr Ziel ist es, ihm
bei der Bewiiltigung der ethischen Problematik zu helfen. Es wurde nicht
der Mensch fiir die Ethik geschaffen, sondern die Ethik fiir den Men-
schen. Der Mensch braucht keine Ethik zu schaffen, aber er soll ihr die
Rolle beimessen, die sie immer im menschlichen Leben gespielt hat. Spe-
ziell die Christliche Ethik hat zum Ziel, den Gldubigen zu helfen, ein
Leben nach Christus zu fiihren und zum Reich Gottes zu gelangen, des-
wegen ist das Evangelium die Grundlage fiir diese Ethik’®. Die orthodoxe
Anthropologie ist realistisch, aber gleichzeitig stark asketisch und escha-
tologisch ausgerichtet. In der orthodoxen Tradition wird das menschliche
Wesen von dem erleuchtet, wofiir es bestimmt ist. Das ewige Leben hat
mehr Bedeutung als das Leben dieser Welt. «Wir wissen: Wenn unser
irdisches Zelt abgebrochen wird, dann haben wir eine Wohnung von Gott,
ein nicht von Menschenhand errichtetes ewiges Haus im Himmel» (2 Kor
5,1). Diese eschatologische Schau des Lebens wirft ihr eigenes Licht auf
die bioethischen Probleme. Wenn man das biologische Leben auf der
Basis allein des Todes betrachtet, gelangt man zu vollig anderen Schluss-
folgerungen als jenen, die sich aus dem Glauben ergeben, dass der
Mensch lebt, um nicht zu sterben. Das ndmlich bedeutet, dass die biologi-
sche Existenz des Menschen einen einmaligen und kostbaren Wert dar-

"+ KaLuis, Tod (wie Anm. 73), 2-12.

7> Vgl. dazu LARCHET, Théologie (wie Anm. 68); CLAUDE HIFFLER, Le médecin
face a la maladie. «Une porte sur l'invisible» in: Contacts 43 (1990) 162-170;
DOMINIQUE BEAUFILS, Fécondation in vitro er génétique, in: ebd., 171-183. Vgl.
auch insgesamt das Themenheft Contacts 48 (1996) 161 ff.: Approches orthodoxes
de la bioéthique.

76 MANTZARIDIS, Grundlinien (wie Anm.3), 101. Siehe auch CONSTANTINE
ScouTERIS, Bioethics in the Light of Orthodox Anthropology, in: Proceedings of the
International Conference: Christian Anthropology and Biotechnological Progress,
Orthodox Academy of Crete, 26-29 Sept 2002, 75-81.

59



Agena Markovic¢

stellt — nicht weil sie kurz ist und mit dem Tode endet, sondern weil sie
eine einmalige Gelegenheit zum Leben in Gott bietet’”.

Die Christliche Ethik ist weder individualistisch noch kollektiv-
istisch. Sie basiert auf Person, in der die Liebe wichst oder schwindet.
Die Wahrheit der Person wurde in der Welt durch die Menschwerdung
Christi offenbart. Christus ist die wahre Person, weil Er die Fiille der
gottlichen Natur hat. Er hat aber gleichzeitig die Fiille der menschlichen
Natur durch seine Menschwerdung angenommen. So wurde Er der Weg
fiir den Menschen, der in Gemeinschaft mit Gott auch wahre Person
werden kann’®. Doch die Person existiert immer in Gemeinschaft mit
anderen Personen und zuallererst in der Gemeinschaft mit Gott. Diese
Gemeinschaft zeichnet den Menschen als wahre Person und als Vertre-
ter Gottes in der Schopfung aus. Der Mensch macht die Schopfung sich
untertan als Geschopf «nach dem Bild Gottes». Er selbst gehort der
Schopfung an, fasst sie zusammen als eine «grosse Welt im Kleinen».
Mit seiner ganzheitlichen Hinwendung und Liebe zu Gott umarmt und
vereinigt er in sich alles. Dabei ist immer die Perspektive, in der von der
Christlichen Ethik die Rede ist, zu beachten: «Das ethische Leben er-
neuert nicht den Menschen, sondern bestitigt und festigt seine Erneue-
rung, die durch die Gnade Gottes verwirklicht wird. Daher ist die Christ-
liche Ethik keine Ethik der Regeln, sondern der Teilnahme am Leben
Gottes.» Das Liebesgebot Jesu offenbart das gottliche Ethos und stellt
einen Wegweiser auf dem Pfad zur Gottwerdung dar’®.

Agena Markovié, geb. Preda (geb. 1969 in Petrosani RQ), Dr. theol. 1990-
1994 Theologiestudium an der orthodoxen Theologischen Fakultit «Andrei
Saguna» der Lucian-Blaga-Universitdt Sibiu, 1998-2003 Doktoratsstudium an
der Christkatholisch-theologischen Fakultéit der Universitit Bern, 2004 Pro-
motion mit einer moraltheologischen Arbeit in Sibiu. Verheiratet mit dem
Priester der serbischen orthodoxen Parochie in Bern.

Adresse: Seidenweg 19, CH-3012 Bern, Schweiz

"7 SCOUTERIS, Bioethik (wie Anm. 4), 172.
8 MANTZARIDIS, Grundlinien (wie Anm. 3), 101.
79 MANTZARIDIS, Grundlinien (wie Anm. 3), 102.

60



Die orthodoxen Kirchen und die Euthanasie

English Summary

The author who prepared a thesis (in Romanian) on the Orthodox debate on
bioethics, with a focus on the issue of euthanasia, first introduces the general positi-
on to euthanasia the Orthodox Churches and circles were taking in the recent past.
Of special importance is the document “The Social Doctrine of the Russian Ortho-
dox Church”, published in 2000. She then presents and identifies the main aspects of
the theological argumentation against euthanasia. Life as a gift of God is to be seen
in its outreach to postmortal participation in the Life of the triune God, which makes
ageing, suffering and death an intergral part and stage of this process, where God’s
love and grace as well as human freedom and faith work together. Within this per-
spective, which also defines the church’s rules, sometimes difficult decisions have to
be taken by doctors and other people caring for terminally ill and dying people. John
Breck, Georgios Mantzaridis, Konstantinos Scouteris, are among the Orthodox
authors most quoted in this contribution.

61



	Die orthodoxen Kirchen und die Euthanasie

