
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 95 (2005)

Heft: 1

Artikel: Die orthodoxen Kirchen und die Euthanasie

Autor: Markovi, Agena

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404987

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404987
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die orthodoxen Kirchen und die Euthanasie

Agena Markovic

«Die stürmische Entwicklung der biomedizinischen Technologie, die
aktiv in das Leben des heutigen Menschen von seiner Geburt bis zum
Tode eingreift, wie auch die Unmöglichkeit, eine Antwort auf die hierbei

aufkommenden moralischen Probleme im Rahmen der traditionellen
medizinischen Ethik zu erhalten, stellen eine ernsthafte Sorge für die
Gesellschaft»1 und auch für die Orthodoxe Kirche2 dar.

Die sprunghafte Entwicklung der Wissenschaft und der Technik hat

einerseits neue Horizonte eröffnet, doch schuf sie andererseits zugleich
neue moralische und soziale Probleme. Sie stellen dem Menschen ungeheure

Möglichkeiten zur Verfügung, die in der Vergangenheit undenkbar

gewesen wären, die sich aber auch darin als mächtig erweisen, dass

sie die Welt zu verändern oder gar zu zerstören vermögen.
Tödliche Krankheiten wurden erfolgreich bekämpft, aber auch neue

hervorgerufen. So wurde das Leben nicht weniger problematisch, und
die Fragen, die bis heute nicht erledigt sind, wurden nicht weniger akut.
Neu ist nicht nur die Tatsache des medizinischen Fortschritts mit
weitreichen technischen Möglichkeiten, neu ist ebenfalls die grosse Steigerung

der durchschnittlichen Lebenserwartung mit allen positiven und

negativen Folgen.
Unter diesen Gegebenheiten stellen sich nachdrücklich Fragen wie

die folgenden: Wie darf der Mensch die neuen Möglichkeiten und Mittel,

die ihm zur Verfügung stehen, nutzen? Ist es zulässig, alles zu ma-

«Die Grundlagen der Sozialkonzeption der Russischen Orthodoxen Kirche».
Beschlüsse der Moskauer Bischofssynode, in: Orthodoxie Aktuell 4 (9/2000) 16-36,
hier 27 f.

2 «Das theologische ethische Denken der Orthodoxie a) baut auf der Bibel auf.

b) berücksichtigt das Gedankengut der Väter, c) hält sich an das Prinzip der Kirchlichkeit.»

Der Grundsatz der Sittlichkeit ist das Prinzip der Liebe. Das sittliche Ideal
verkörperte sich in der vollkommenen gottmenschlichen Person Jesu Christi. Die besonderen

Tatsachen, Gesetzmässigkeiten, Wege und Regeln eines christlichen Lebens
werden nach dem sittlichen Ideal des Evangelium festgestellt - so Ivan G. Pancovski/
Ernst Christoph Suttner, Art. «Orthodoxe Christliche Ethik», in: Hans Rotter/
Grünter Virt (Hg.), Neues Lexikon der christlichen Moral, Innsbruck (Tyrolia) 1990,

573-580, hier 573 f. Siehe auch Sergij Bulgakov, Die Orthodoxie. Die Lehre der
orthodoxen Kirche (Sophia 29), Trier (Paulinus) 1996. 291.

34 IKZ 95 (2005) Seiten 34-61



Die orthodoxen Kirchen und die Euthanasie

chen, was möglich ist? Sind seinem Sterben und Forschen nicht Schranken

zu setzen? Wenn ja, wie müssen diese festgelegt werden? Durch
welche Kriterien werden sie bestimmt? Welche Regeln sind zu beachten?

Wie muss schliesslich die Ethik angesichts der sich zuspitzenden
Probleme und der gesteigerten ethischen Herausforderungen der
kommenden Welt situiert werden3? «Heute erscheint die Bioethik als ein

neuer Zweig der wissenschaftlichen Ethik oder als eine selbständige
Wissenschaft parallel zur Ethik. Die Bioethik ist die Ethik, die speziell
das Leben des Menschen betrifft.»4

Die internationale Diskussion und die neuen rechtlichen Regelungen
sowie die Legalisierung der Euthanasie stellen eine Herausforderung an

alle Länder und Kirchen dar, die eigene Position zu klären. In diesem
Kontext wird hier eine gemeinsame orthodoxe Stimme gegen die Euthanasie

präsentiert. Zunächst ist aber noch eine Vorbemerkung anzubringen:

Die gesellschaftliche und kulturelle Gegenwart ist durch
zunehmende Flexibilisierung aller ethisch relevanten Strukturen gekennzeichnet.

Die Orthodoxe Kirche möchte weiterhin als eine traditionelle Kirche

gelten, und sie engagiert sich für das Recht auf einen würdigen und
christlichen Tod. In der orthodoxen Tradition bedeutet dieser Einsatz

zugunsten eines menschenwürdigen Sterbens der betroffenen Patienten
und Patientinnen die Gewissheit, dass das menschliche Leben nicht
willkürlich abgekürzt wird, dass niemand unnötige und schädliche
Therapien durchzustehen hat und niemand sinnlos leiden soll oder im Stich

gelassen wird.

1. Orthodoxe Positionen gegen Euthanasie

Der orthodoxe Autor Nikolaus Thon schreibt: «Immer wieder ist der
Orthodoxen Kirche vorgeworfen worden, sie habe keine zeitgemässe
Sozial- und Wirtschaftsethik entwickelt und zu den brennenden Fragen
der heutigen Zeit kaum eine Antwort parat. Dies hat zwar so auch

bislang nicht gestimmt - man wird aber sagen können, dass bisher noch
keine autokephale orthodoxe Kirche in gleich umfangreicher und viel-

3 Georgios I. Mantzaridis. Grundlinien Christlicher Ethik (VIOT 6). St. Otti-
lien(Eos) 1989,91.

4 Konstantin B. Scoutéris, Bioethik und die Ethik der Orthodoxie, in: Una
Sancta 55 (2000) 167-173.

35



Agena Markovic

seitiger Weise durch eines ihrer höchsten Organe zu diesen Problemen

Stellung genommen hat wie es jetzt die Moskauer Bischofssynode in
dem Beschluss über die <Grundlagen der Sozialkonzeption> getan
hat... denn in dem im Original nahezu hundertseitigen Text werden alle

wichtigen Fragen heutiger Sozialethik angesprochen ...»5

Russland

Bezüglich bioethischer Fragen erläuterte Metropolit Kirill (Gundaev) in
einem Interview in Wien die zentralen Punkte der Sozialdoktrin der
Russischen Orthodoxen Kirche vom August 20006: Die Kirche begrüsse
die Bemühungen der Ärzte, Erbkrankheiten zu überwinden. Zugleich
dürfe jedoch das Ziel niemals in der künstlichen «Vervollkommnung»
des Menschengeschlechts liegen. Die pränatale Diagnostik sei nur dann
moralisch gerechtfertigt, wenn sie auf die Heilung der entdeckten
Krankheiten in möglichst frühen Stadien oder auf die Vorbereitung der
Eltern auf eine situationsgerechte Pflege des kranken Kindes
ausgerichtet sei.

Eindeutig ist auch die Position der Orthodoxen Kirche hinsichtlich
der Unzulässigkeit von Euthanasie. «Dank der Vervollkommnung der

Reanimationstechnologien können die lebenswichtigen Funktionen für
eine längere Zeit künstlich aufrechterhalten werden. Der Akt des Todes
wird auf diese Weise in einen Prozess des Sterbens umgewandelt, der

von der Entscheidung des Arztes abhängt, was der heutigen Medizin
eine qualitativ neue Verantwortung auferlegt.

In der Heiligen Schrift wird der Tod verstanden als die Trennung der
Seele vom Leibe (Ps 145,4; Lk 12,20). Dergestalt kann man von einer

Fortsetzung des Lebens bis zu jenem Moment sprechen, da die Tätigkeit

5 Nikolaus Thon, Die wichtigsten Beschlüsse der Jubiläums-Bischofssynode
der Russischen Orthodoxen Kirche, in: Orthodoxie Aktuell 4 (9/2000) 2-5, hier 5.

6 Eine deutsche Gesamtübersetzung mit Einführung und Kommentar findet sich
in: JOSEF Thesing/Rudolf Uertz (Hg.) Die Grundlagen der Sozialdoktrin der
Russisch-Orthodoxen Kirche, Sankt Augustin (Konrad-Adenauer-Stiftung) 2001; «Fragen

der Bioethik» werden S. 95-108 thematisiert. Auszüge finden sich auch in:
Orthodoxie Aktuell 5 (9/2000) 16-36. wonach zitiert wird. Vgl. ferner SOP Service

Orthodoxe de presse) 251 (2000) 4—6. Nicht nur die Kirche, auch die Regierung
nahm in Moskau Position gegen die Euthanasie: Der russische Gesundheitsminister
Jurij Schewtschenko erklärte nach Rundfunkberichten vom 11.04.2001, sein Land
werde die Euthanasie niemals erlauben.

36



Die orthodoxen Kirchen und die Euthanasie

des Organismus als Ganzem vorliegt. Eine Verlängerung des Lebens mit
künstlichen Mitteln, bei der faktisch nur einzelne Organe funktionieren,
kann nicht als eine verpflichtende und in allen Fällen wünschenswerte

Aufgabe der Medizin angesehen werden. Ein Herausschieben der
Todesstunde verlängert dabei nur die Qualen des Kranken, da sie den
Menschen des Rechtes auf ein würdiges, <von Schande freies und friedliches)

Ende beraubt, um das die orthodoxen Christen den Herrn beim
Gottesdienst bitten

Da die Kirche der Befolgung des Gebotes Gottes <Du sollst nicht
töten) (Ex 20,13) treu bleibt, kann sie die heute in der weltlichen Gesellschaft

weit verbreiteten Versuche einer Legalisierung der so genannten
Euthanasie nicht für moralisch annehmbar halten, d.h. der beabsichtigten

Tötung von hoffnungslos Kranken (auch wenn dies auf ihren Willen
hin geschieht)... Das <Recht auf den Tod> kann leicht verkehrt werden

zu einer Bedrohung für das Leben der Patienten, für deren medizinische

Betreuung nicht genügend Geldmittel zur Verfügung stehen.

Insofern ist die aktive Euthanasie eine Form des Mordes oder des

Selbstmordes, abhängig davon, ob der Patient an ihr mitwirkt. In letzterem

Falle sind auf die Euthanasie die entsprechenden kanonischen
Regeln anzuwenden, nach denen ein geplanter Selbstmord wie auch die
Hilfe zu seiner Durchführung als schwere Sünde gewertet werden. Der
geplante Selbstmord zieht eine Verweigerung der christlichen Beerdigung

und des liturgischen Gedenkens nach sich (Kanon 14 des Timotheos

von Alexandreia). Wenn jedoch der Selbstmörder sich das Leben
ohne klares Bewusstsein ausserhalb des Verstandes> genommen hat,
d.h. auf Grund einer seelischen Krankheit, so wird das kirchliche Gebet
für ihn erlaubt bis zur Klärung der Sachlage durch den Diözesanbischof.

In diesem Zusammenhang muss klar daran erinnert werden, dass die
Schuld des Selbstmörders nicht selten von den ihn umgebenden
Menschen geteilt wird, welche sich als unfähig zu wirklichem Mitleid und

zum Erweis der Barmherzigkeit gezeigt haben ...»7

7
Grundlagen (wie Anm. 1), 30.

37



Agena Markovic

Griechenland

Bislang haben von den orthodoxen Kirchen nur die griechische und die
russische eine Stellungnahme zur Euthanasie abgegeben. Beide lehnen
ausserdem auch das Klonen und die Sterbehilfe bei Menschen
grundsätzlich ab. Der Oberhirte der orthodoxen Landeskirche, Erzbischof
Christodoulos (Paraskevaidis), sieht in seinem Programm «Gemeinsame
Diakonie von Kirche und Staat» mehrere Massnahmen vor. So möchte
die orthodoxe Kirche, dass weitere kirchliche Spitäler und Therapiezentren

zugelassen werden, und sie verpflichtet sich, soziale Dienstleistungen

zu erbringen. Sie will sich auch an der neuen Staatskommission für
Bioethik beteiligen8.

Der Heilige Synod der orthodoxen Kirche von Griechenland hat im
Dezember 2000 in Athen eine Erklärung veröffentlicht, um die Euthanasie

anzuprangern. Diese Erklärung erfolgte nach der Legalisierung der
Euthanasie durch die Niederlande, in dem als erstem Land der Europäischen

Union diese Art eines unterstützten Todes erlaubt wurde. Als
«Beihilfe zu Mord oder Selbstmord» bezeichnet die orthodoxe Kirche
von Griechenland die Euthanasie. Derartige Handlungen stellten zudem
eine «Beleidigung Gottes» dar. Das Leben sei das höchste von Gott
gegebene Gut, nur er habe das Recht, über Leben und Tod zu entscheiden.

Es dürfe nicht «durch menschliche Wahl» zerstört werden. Daher
mussten auch alle medizinischen Handlungen allein auf die Lebenserhaltung

und Lebensverlängerung ausgerichtet sein.9

8 Vgl. Basilio Petra, La teologia morale greco-ortodossa da Andrutsos all
rinnovamento contemporaneo, in: Studia Moralia 22 (1984) 237-257: ders., Alle origini
dell'etica. Il pensiero etico di Gregorio Palamas, in: Rivista di ascetica e mistica 58

(1989) 264-277; 59 (1990) 49-68; Pancovski/Suttner, Ethik (wie Anm. 2). 573-
580; L. Karambelas., He euthanasia [= Die Euthanasie], in: Poinika Chronika 1986,

539; I. Ladas, He euthanasia hypo ten semerinen tes ennoian [= Die Euthanasie nach
ihrem heutigen Verständnis], Hellenike Iatrike 1954, 1122; G. Kanatsios, He kat

apaitesin anthropoktonia [= Tötung auf Verlangen], Athen 1955; usw.
9 DOMINIQUE Beaufils, L'accompagnement des personnes en stade terminal de

la vie dans une perspective chrétienne, in: SOP 255 (2001)16-20. Beaufils ist orthodoxer

Diakon und Chirurg, Mitglied der Société Française d'Accompagnement et de

Soins Palliatifs (SFAP), die sich in einer christlichen Perspektive Gedanken über die
Begleitung von Sterbenden macht. Er fungiert auch als Sekretär der Association
Orthodoxe d'Etudes Bioéthiques (AOEBE) und ist der Autor eines Werkes, das auf
dem orthodoxen Verständnis von Krankheit und vom Tod beruht: «Ta foi t'a sauvé».

Approche orthodoxe de la maladie et de la mort (Théophanie), Paris 1996.

38



Die orthodoxen Kirchen und die Euthanasie

Serbien

Serbische orthodoxe Stellungnahmen gehen in dieselbe Richtung: «Die
Kirche ist nicht mit der Euthanasie einverstanden, deswegen braucht sie

keine offizielle Stellungnahme abzugeben. Alle Stellungnahmen sind
schon seit langem in den Evangelien. Das Leben ist ein Geschenk Gottes,

und jeder Entscheid gegen das Leben ist ein Entscheid gegen Gott.
Niemand hat das Recht, aus irgendwelchen Gründen wie <Barmherzig-
keit> anderen Personen das Leben zu nehmen. Nur Gott ist es, der über
Geburt und Tod entscheidet. Jedes Leben ist in seinen Händen Jeder
Mensch soll für das Leben kämpfen und soll seine Krankheit bis zum
Ende akzeptieren.»10 Nicht anders wird in weiteren serbischen orthodoxen

Schriften und Artikeln zum Thema Euthanasie argumentiert11.

Rumänien

In den letzten Jahren nahm das Interesse für Bioethik stark zu. Es wurden
Bioethik-Kommissionen in Bucuresti, Iasr, Cluj und Timisoara gegründet
und viele theologische und bioethische Publikationen herausgegeben12.

Mit der Euthanasie und den menschlichen Reaktionen vor dem Tod be¬

siehe auch: Christos Yannaras, La liberté de la moralité (PeOr 4), Genève (Labor
et Fides) 1979; Basilio Petra, Tra cielo e terra, Introduzione alla teologia morale
ortodossa contemporanea, Bologna (Dehoniane) 1992.

10 M. Radetic, Obaveza je ziveti do kraja [= Es ist wichtig, bis ans Ende zu
leben]. Interview mit dem Theologen Dr. Ljubiboije Stojanovic, in: Novosti (Beograd)
vom 14.10.2003, S. 4.

" M. Peno, Zdravko, Biotehnologija i bioetika [= Biotechnologie und Bioethik]
in: Crkva, Kalendar Srpske Pravoslavnu Patriarsije [= Die Kirche. Kalender des

Serbischen Orthodoxen Patriarchats], Beograd, 2003, 85-98; E. Basilike
Karadimou, Evtanasija [= Euthanasie], in: Crkva. List za pravoslavnj misiju eparhi-
je srednjoevropske [= Die Kirche. Zeitschrift für orthodoxe Mission in der Eparchie
für Mitteleuropa]. München, 70 (2004) 10-13.

12 Ilie Moldovan, Danti sacra al vietii si pacatele imporriva acesteia [= Das heilige

Geschenk des Lebens und die Sünde wider das Leben], Bucuresti 1997, 5; Sebastian

Moldovan, Comisiile de Bioetica ale BOR [= Die bioethische Kommission der

Rumänischen Orthodoxen Kirche], in: Anuarul Facultatii de Teologie [Jahrbuch der

Theologischen Fakultät] 2001-2002, Sibiu, 425^*38; Agena Markovic (Preda),
Date privind fenomenul eutanasie în secolul XX si interpretarea lor [= Daten über die
Euthanasie im 20. Jh und ihre Interpretation], in: Anuarul academic 2001-2002, serie

nouä II (XXVII). Sibiu (Universitàtii Lucian Blaga). 2001. Weitere Autoren sind
lerom. Dr. Juvenalie Jonascu, Prof. Dr. Vasile Raduca u.a.m.

39



Agenti Markovic

schäftigen sich direkt einige Theologen und Ärzte, die auch darüber
publizieren. Gegen die Euthanasie sprechen auch die folgenden Studien,
obwohl die Kirche bis jetzt noch keine offizielle «Grandlagen der Soziallehre»

herausgegeben hat.13

Orthodoxe Diaspora
Schweiz

Das ökumenische Patriarchat organisierte mit Unterstützung des griechischen

Kulturministeriums vom 11.-15. September 2002 im Orthodoxen
Zentrum in Chambésy GE ein internationales Kolloquium zum Thema
«Kirche und Bioethik»14. Die Fragestellung war weit gefasst: «Angesichts
der Entwicklung der Wissenschaft und der Technologien wird eine Ethik,
die international anerkannt ist, als notwendig erachtet. Der Mensch muss

stetig über seine neuen Pflichten angesichts der neuen Macht der Wissenschaft

nachdenken. Das Problem besteht darin zu wissen, ob die Ausarbeitung

dieser Ethik alle Daten der menschlichen Person berücksichtigt und
ob ihre Debatte demokratisch genug ist, damit alle philosophischen und

geistigen Familien sich spezifisch und frei ausdrücken können.»

13 Bioetica si perspectiva teologica [= Bioethik und theologische Perspektive], in:

Areopag. Info Speziai nr.. Sibiu (2000) 34—37; vgl. auch Revista Teologica [=
Theologische Zeitschrift (Sonderheft für Bioethik)]. Sibiu. 1 (2001) 5: Bischof Irinel:
Pop. Eutanasia sau «uciderea din mila» [= Euthanasie oder «Tötung aus Mitleid»), in:
Renasterea 5 [2001] 6: SORIN COSMA, Bioetica [= Bioethik]. Timisoara (Marineasa)
2003. 157-162 (zur Euthanasie); Bela Almos Trif/Vasile Astarastoaie/Liviu
Cocora. Euthanasia, suicidul asistat. eugenia pro si contra [= Euthanasie.

Selbstmordbegleitung, Eugenik - pro und contra), Bucuresti (Info Medica) 2002. 1-
263; vgl. schon Orest BUCEVSKI, Eutanasia [= Euthanasie], in: Prinos închinat
Patriarhului Nicodim, cu prilejul împlinirii vîrstei de 80 ani [= FS Patriarch Nikodim
zum 80. Geburtstag], Bucuresti, 1946.

14 Vgl. H[EINZ] G[STREIN]. Orthodoxes Interesse an Schweizer Genpolitik.
«Bioethischer Kodex» als Ziel, in: Neue Zürcher Zeitung Nr. 216 vom 18.9.2002.
S. 17; SOP 272 (2002), 30-31; Episkepsis 33 (2002). Nr. 614, S. 3-10 ; Orthodoxie
Aktuell 11 (2002) 6.

40



Die orthodoxen Kirchen und die Euthanasie

Frankreich

Organisiert von der Association orthodoxe d'études bioéthiques (AOEBE)
fand im Institut Saint-Serge (Paris) am 17. Mai 2003 ein Kolloquium
statt15, das dem Thema «Ein christliches Ende unseres Lebens» gewidmet
war16.

Vereinigte Staaten von Amerika

Die orthodoxen Kirchen in den USA sind verschiedentlich auf die
bioethischen Probleme zu sprechen gekommen, welche die genetischen
Manipulationen für die orthodoxe Theologie aufwerfen, so etwa auf die

allgemeinen Risiken der Medizintechnik17 und die speziellen Fragen wie
Euthanasie18 und Abtreibung.

Durch welchen Vorgang schaffen wir es, Werturteile über unsere

Handlungen zu fällen? Wie treffen wir Entscheidungen, damit sie in einer
bestimmten, konkreten Lage gut und annehmbar sind? Welches sind die
Kriterien eines gesunden Lebens nach der kirchlichen Tradition? Wie
können sie auf die derzeitigen Herausforderungen der Bioethik bezogen
werden? Dies sind die Hauptfragen, die Fr. John Breck im ersten Kapitel

15 Es war das fünfte, das die Association veranstaltete. Die früheren Kolloquien
(8.-9. Mai 1997; 8.-10. Mai 1998; 15. April 2000; 27. Oktober 2001) waren bioethischen

Themen im Zusammenhang von Euthanasie, Klonen, Organtransplantation
gewidmet. Die Referate wurden vom Institut de Théologie Orthodoxe Saint-Serge
(Paris) in den Tagungsbänden «Bioéthique Orthodoxe I-V» veröffentlicht.

16 Vgl. SOP 279 (2003), 10 f. Diese Zeitschrift brachte wiederholt bioethische

Beiträge von Autoren wie Olivier Clément, Fr. John Breck, Claude Hiffler, P. Ignace
Peckstadt.

l7Vgl. etwa P. Jean Breck, La manipulation de la personne humaine, in: SOP
267 (2002) 28-30.; ders., «Un enfant nous est né». L'éthique orthodoxe et l'enfant
qui vient au monde, in: SOP 249 (2000) 26-32.

18 Tristram H. Engelhardt Jr., Physician-Assisted Suicide Reconsidered: Dying
as a Christian in a Post-Christian Age, in: Christian Bioethics 4 (2/1998) 143-167;
ders., Physician-Assisted Death: Doctrinal Development vs. Christian Tradition, in:
Christian Bioethics 4 (2/1998) 115-121; Fr. Nikolaos Hatzinikolaou: Prolonging
Life or Hindering Death? An Orthodox Perspective on Death. Dying and Euthanasia,
in: Christian Bioethics 9 (2-3/2003) 187-201; P. Jean Breck, Survol des principaux
problèmes de la bioéthique, in: Bioéthique Orthodoxe I, Paris 1997. 39-54; vgl. DERS.,

Survol du lieu bioéthique. Le point de vue d'un théologien orthodoxe, in: Contacts 50

(1998)256-267.

41



Agena Markovic

seines 1998 erschienenen Buches «The Sacred Gift of Life» im
Zusammenhang mit der Darstellung der Grundlagen einer orthodoxen christlichen

Ethik stellt19. Im fünften Kapitel geht er dann konkret auf die

Euthanasieproblematik und auf Krankheit, Lebensqualität und Heiligkeit,
Palliativmedizin und Medizin ein. Er führt aus, was in orthodoxem Sinn
ein «guter Tod» bedeutet: Der einzige gute Tod für die orthodoxe Gläubigen

ist, das Ende des Leben zu akzeptieren mit Glauben und der Hoffnung
auf Gottes Verheissung der Auferstehung20.

2. Eine orthodoxe ethische Perspektive der Euthanasiedebatte

Ethische und theologisch — anthropologische Voraussetzungen

Person und Leben des Menschen befinden sich in unserer Zeit in einer
besonders sensiblen Phase. Der Mensch wird unter dem Gewicht der
Maschinenherrschaft und durch zwecklose Veränderungen zusammengedrückt.

Ohne geistliche Orientierung ordnet er sich der Logik und der

eintönigen Bewegung der Maschinen unter. Darüber hinaus werden die
Gesundheit und das Leben der zukünftigen Generationen direkt von
unserer Lebensweise bedroht. Die Regeln des ethischen Verhaltens

geraten in neue Horizonte.
Hier ist es notwendig, deutlich zu sagen, dass die Forschung im

Allgemeinen und besonders die wissenschaftliche Erforschung neuer Methoden

zur Verbesserung des menschlichen Lebens ein wesentlicher Bestandteil

der Fähigkeit, zu forschen und zu schaffen, ist. die Gott selbst dem
Menschen gegeben hat. Der Mensch ist als lebendiges Wesen ein schöpferischer

Geist, er hat von Natur aus etwas von der göttlichen Schöpferkraft.
Aus dem theologischen Verständnis muss der Mensch als freie Person

jedoch auch kritisch beurteilt werden. Wenn die schöpferische Fähigkeit
weder kontrolliert wird noch vernünftig ist, hört sie auf, authentisch zu
sein. Die Fähigkeit, «die Geister zu unterscheiden» (1 Kor 12,10), muss

19 John Breck, The Sacred Gift of Life. Orthodox Christianity and Bioethics,
Crestwood NY (SVSP) 1988 - auch rumänisch: Darai sacra al vietii. Cluj-Napoca.
2001; vgl. ders., Les fondements théologiques de l'éthique chrétienne, in: SOP 247

(2000) 29-33; vgl. zuletzt ders., Bioethical Challenges in the New Millenium: An
Orthodox Response, in: SVT Q 48 (2004) 339-353.

20 Vgl. auch Stanley S. Harakas, Contemporary Moral Issues Facing the
Orthodox Christian, Minneapolis MI (Light and Life) 1982, 176.

42



Die orthodoxen Kirchen und die Euthanasie

die Fähigkeit zu schaffen begleiten. In der orthodoxen Tradition findet die

Kreativität dann ihre Erfüllung, wenn sie ihren göttlichen Ursprung
bewahrt. Der Mensch ist keine Maschine, die sich selbst bestimmt und selbst

bewegt, aber er ist ermächtigt, zu schaffen, da er das lebendige Abbild
Gottes ist. Im Grunde ist die Fähigkeit des Menschen, zu forschen und zu

entdecken, göttlichen Ursprungs. Die heilige Schrift rühmt die Kooperation

mit Gott, insbesondere in der medizinischen Tätigkeit. Im Buch Jesus

Sirach wird darauf hingewiesen: «Schätze den Arzt, weil man ihn braucht;
denn auch ihn hat Gott erschaffen. Von Gott hat der Arzt die Weisheit...
Gott bringt aus der Erde Heilmittel hervor; der Einsichtige verschmähe sie

nicht» (38, 1-4).
Die Kirche rühmt das Wirken der Medizin, sie betrachtet es als eine

heilige Sache, weil sie ferner erkennt, dass der menschliche Körper als

wesentlicher Bestandteil der menschlichen Persönlichkeit heilig ist. Die

Aufgabe der Medizin und der Erforschung biologischer Funktionen ist
trotzdem nicht unproblematisch. Denn über allem steht die einzigartige
Wirklichkeit des menschlichen Lebens. Diese ist wesentlich verbunden
mit der menschlichen Person, die als Abbild Gottes eine einmalige
Berufung, die Aussicht auf Unsterblichkeit hat. Das bedeutet, dass Biologie

und Medizin helfend und nicht autoritär oder beherrschend vorzugehen

haben. Die unbedingte Ehrfurcht vor der menschlichen Person als

einem ewigen und unsterblichen Wesen ist die Bedingung für eine
Medizin, die wohltuend und helfend zum Leben ja sagt21.

Die Christen sind verpflichtet, in einer Imitatio Christi zu leben und

die Welt nicht nur auf geistlicher Ebene, sondern auch im Alltag unserer
Zivilisation, Gesellschaft und Kultur lebendig zu halten22.

Zur medizinischen Ethik

Nach dem hippokratischen Eid verpflichtet sich der Arzt feierlich, den

Patienten mit allen seinen Kräften und Kenntnissen die Pflege
vorzuschreiben, die ihn erleichtern kann, und von ihm alles fern zu halten, was

21 ScouTÉRis, Bioethik (wie Anm. 4), 168 f.
22 IOANI. IcÂ, Bisericâ. societate. gändire in Räsärit, în Occident si în Europa de

azi [= Kirche. Gesellschaft, Denken im Osten, im Westen und im heutigen Europa],
in: Gândirea socialä a Bisericii [= Soziales Denken der Kirche], Alba Iulia (Deisis)
2002. 21

43



Ageiia Markovic

eine gegenteilige oder schädliche Wirkung hat.23 Aus diesem Schwur

ergeben sich die Grundsätze des Handelns: die Verpflichtung, alles zu
verwirklichen, um die lebenswichtigen Interessen der Patienten zu
fördern; die Verpflichtung, vom Patienten jedes Übel, das entweder durch

Nachlässigkeit oder durch freiwillige Absicht vorkommen könnte, fern zu
halten. Der Eid selbst und das sechste Gebot des Dekalogs (Du sollst nicht
töten) bieten eine philosophische Sicherheit gegen jeden Versuch zu aktiver

Euthanasie - zum mercy killing, wo dem Patienten in einem Akt der

«Barmherzigkeit» der Tod gegeben wird -, selbst wenn der Patient in
einem unwiderruflichen Koma liegt oder unter unbezwingbaren Schmerzen

leidet. Sie spiegeln den Gesichtspunkt wider, der die Norm der
jüdisch-christlichen Tradition darstellt, wonach der Grundsatz «des geheiligten

Charakters des Lebens» vor jeder anderen Erwägung steht und die
nicht zugunsten einer angeblichen «Lebensqualität» ersetzt werden kann.

Bis vor wenigen Jahren gaben diese religiösen Perspektiven die Kriterien

zur Beantwortung dieser Lebensfragen. Wenn «Gott der Urheber des

Lebens»24 ist, ist er ebenfalls der Herr, der Meister des Todes und des

Todesvorgangs. Jedoch tauchten mit den Fortschritten der künstlichen
Aufrechterhaltung von Leben neue moralische Probleme auf, die früher
unvorstellbar waren. Es ist jetzt möglich, die biologische Existenz während

langer Zeitperioden künstlich fortzuführen, selbst wenn es keine Hoffung
auf Heilung gibt. Daher muss die Frage der Beziehungen zwischen dem

«geheiligten Charakter des Lebens» und der «Qualität des Lebens» wieder
neu gestellt werden25. Auch die Probleme, die sich daraus ergeben können,
etwa die schweren finanziellen Belastungen eines Patienten, seiner Familie
und der Gemeinschaft müssen untersucht werden. Drei moralische
Konzepte sind möglich.

Das erste Konzept nennt man «vitalistisch». Danach muss das

biologische Leben um jeden Preis aufrechterhalten werden. Obwohl diese Art
und Weise eine edle Verteidigung des Grundsatzes des «geheiligten
Charakters des Lebens» darzustellen scheint, handelt es sich in Tat und

23 P. JOHN Breck, Quelques questions concernant les maladies au stade terminal
de la maladie. Une perspective éthique orthodoxe, in: Contacts 42 (1990) 16-30.

24 Vgl. Gen 2,7.
25 Vgl. Breck, Gift (wie Anm. 19), 207-213. Der Autor stellt zwei Ansätze bei

der Beurteilung von medizinischen Verfahren im Blick auf das Ende eines menschlichen

Lebens einander gegenüber: sacredness of life vs. quality of life, die Gegenstand

einer kontroversen Debatte sind.

44



Die orthodoxen Kirchen und die Euthanasie

Wahrheit um eine Art biologische Idolatrie. Diese gibt dem abstrakten
Wert der aufrechterhalten gebliebenen physischen Existenz die Priorität
hinsichtlich der persönlichen Bedürfnisse.

Das zweite Konzept ermöglicht verschiedene Formen der Euthanasie,
durch welche die Patienten in der Endphase ihres Lebens das Recht

haben, den Zeitpunkt und die Art und Weise des Sterbens zu wählen. Es

handelt sich darum, das Recht auf einen «Tod in Würde» zu verteidigen.
Wie man jedoch bald erkannte, kann der Slogan «Tod in Würde» dazu

dienen, eine grosse Anzahl von Einstellungen und Praktiken abzudecken,

die sich kaum am letzten geistigen oder physischen Wohlergehen
des Patienten orientieren. Da diese Einstellung praktisch die aktive
Euthanasie in der einen oder anderen Form anpreist, begünstigt sie unfreiwillig

schlussendlich den «Tod in der Würdelosigkeit», indem sie
faktisch zu Mord oder Selbstmord ermutigt.

Das dritte Konzept ist näher bei einer christlichen Perspektive. Zu
einem bestimmten Zeitpunkt des Todesvorgangs kann die «Nichtbehand-
lung» (d.h. die Einstellung jeden Mittels künstlicher Lebensverlängerung)
moralisch gerechtfertigt werden. Sie erlaubt dem Patienten, einen
«natürlichen» Tod zu sterben. Jedoch wirft auch dieses Konzept einige Fragen
auf. Zu welchem Zeitpunkt soll die «Nichtbehandlung» gewählt werden?

Liegt etwa doch die Praktizierung einer unerlaubten Art der Euthanasie
vor? Mit anderen Worten: Ist die «Nichtbehandlung» doch nicht moralisch

gerechtfertigt, da ihr Ziel ja darin besteht, den Tod des Patienten zu

beschleunigen, selbst wenn dieser Tod durch den natürlichen Verlauf der
Krankheit eintritt? Welche der unterschiedlichen Formen der
«Nichtbehandlung» dürfen gewählt werden und welche nicht? Muss man zum
Beispiel eine moralische Unterscheidung zwischen dem Abstellen eines

Atmungsapparats und dem Zurückziehen einer Ernährungssonde machen?

Kann man die Art der «Nichtbehandlung» wirklich als «passiv» ansehen

und somit als ethisch vertretbare Handlung «mit gutem Ziel» vertreten?
Oder entspricht die Praktizierung der «Nichtbehandlung» einer aktiven

Anwendung der Euthanasie? Meiner Meinung nach ist bei allen Entscheidungen

der Aspekt der Absicht im Blick zu behalten. Alle Beteiligten
sollen über die Folgen der Intervention im Voraus Einblick haben. Die
Debatte kreist um die Fragen: Soll man diese Patienten weiter pflegen
oder nicht? Welches sind die verschiedenen Methoden der
«Nichtbehandlung» und welchen Kriterien entspricht jede von ihnen?

45



Agena Markovic

Fragen dieser Art stellen sich am Häufigsten in Verbindung mit
Krebspatienten in den letzten Krankheitsphasen26 sowie bei behinderten

Neugeborenen ohne Heilungshoffnung. In allen diesen Fällen ist die
grundlegende Frage, auf die eine Antwort gegeben werden muss,
folgende: Welches sind die Grenzen, bis an welche die medizinische
Technologie verwirklicht werden muss, um die biologische Existenz
aufrechtzuerhalten? Bevor man die Kriterien bestimmen kann, um solche
Grenzen aufzustellen, ist es zunächst notwendig zu definieren, was für
die Orthodoxie die menschliche Natur bedeutet und was das Ziel des

Lebens ist. Der Gegenstand dieser Studie besteht darin, die Fragen zu
untersuchen, die sich hinsichtlich der Patienten in der Endphase der
Krankheit sowie von Menschen mit Behinderung stellen.

Das Leben als eine Gabe Gottes hat einen dynamischen Charakter:
Jeder Mensch ist verantwortlich für sein Leben

«Nach christlichem Glauben wurde die Welt durch Gott als Gabe für
den Menschen geschaffen. Das Leben ist eine Gabe Gottes Darin
zeigt sich Gottes Liebe zum Menschen.»27 Der Mensch ist eine Erschaffung

«nach dem Bild und nach der Ähnlichkeit» Gottes (Gen 1,26).
«Der Begriff ouotcûotç [Ähnlichkeit] hat eine dynamische Komponente

Mit der Benutzung dieses Begriffs wird nämlich der dynamische

Geist... ausgesagt. Für die Kirchenväter bedeutet das <nach dem
Bild> den Zustand, in dem der Mensch von Gott erschaffen wurde, während

das <nach der Ähnlichkeit) seine dynamische Sendung andeutet...
Der Mensch ist als Geschöpf <nach dem Bild und der Ähnlichkeit) Gottes

kein statisches, sondern ein ekstatisches Sein. Er existiert in Verbindung

und im Hinblick auf Gott, den er abbildet und auf den er sich
bezieht».28 Nach dem hl. Johannes Chrysostomos bedeutet «Lasset uns
Menschen machen nach unserem Bild und nach unserer Ähnlichkeit»
(Gen 1,26) nichts anderes, als dass alles auf der Erde seiner Herrschaft

26 Die orthodoxe Kirche unterstreicht für Schwerkranke die Rolle der Palliativmedizin

als Lösung und nicht die Euthanasie. Vgl. Claude Hiffler. Les soins palliatif
vus par un médecin généraliste, in: Bioéthique Orthodoxe I. Paris 1997. 83-93.

27 Dumitru Stäniloae. Orthodoxe Dogmatik (ÖTh 12). Zürich (BenzigerVGüters-
loh(GVH) 1985, 307.

28 Mantzaridis. Grundlinien (wie Anm. 3), 9.

46



Die orthodoxen Kirchen und die Euthanasie

anvertraut ist29. Damit der Mensch seine Herrschaft in der Welt richtig
ausübt, muss er den Willen Gottes achten. Und indem er den Willen
Gottes achtet, herrscht er zuallererst über sein Selbst30.

Zur Verantwortung des Menschen gehört es nun, das zu verwirklichen,

was für sein eigenes geistiges Wachstum und für das seiner
Nächsten am Zuträglichsten ist. «Die orthodoxe Theologie versteht das

Leben als eine Gabe Gottes, die mit Dankbarkeit und einem Sinn für
Verantwortung empfangen werden muss. Gott hat uns nicht für den Tod
erwählt, sondern für das Leben, dessen telos oder letztes Ziel die ewige
Gemeinschaft mit den Personen der Hl. Dreifaltigkeit ist. Das bedeutet

seinerseits, dass wir unser Leben im Blick daraufhin planen und führen
müssen, dass wir darüber Rechenschaft abzulegen haben. Obwohl eine
Gabe, die so frei gewährt ist wie die Talente im Gleichnis des Evangeliums,

impliziert das menschliche Leben eine Verantwortung unsererseits

gegenüber Gott, um seiner Ehre und dem Heil der Welt, welche die
Seine ist, zu dienen. Letztlich findet das menschliche Leben seine

eigentliche Bedeutung in der Feier. Geschaffen nach dem Bild Gottes und

berufen, die Ähnlichkeit mit Gott anzunehmen, haben wir aus unserem
Dasein eine fortwährende anaphora, eine <Darbringung> von uns selbst
und der Welt in ihrem Ganzen zu machen. In dieser Bewegung des Herzens

hin zum göttlichen Leben, in dieser Verklärung des Fleischesleibes
in einen geistlichen Leib, bleibt der Tod der letzte Feind. In Tat und
Wahrheit ist seine zerstörerische Macht durch die stärkere Macht des

Kreuzes besiegt worden, aber er bleibt als letztes Hindernis zwischen

uns und der Fülle des neuen Lebens in Christus, das durch unsere Taufe
seinen Anfang genommen hat und das zu seiner Fülle im Reich Gottes

geführt wird.»31

Gott würdigt den Menschen, sein Partner zu sein, was ihm einen
einzigartigen Wert verleiht. Gott schuf den Mensch, um ihn zur Vergöttlichung

zu führen. Schon vor seinem Ursprung ist der Mensch der
Transzendenz teilhaftig, und doch ist seine Existenz zugleich seiner eigenen
Freiheit anheimgestellt32. In der Welt treffen also die Freiheit Gottes und
die des Menschen aufeinander, nicht im Sinne einer Kollision, sondern

29 Vgl. Johannes Chrysostomos, Ad Stagyrium 1,1 (PG 47, 427 f.), zitiert bei

Mantzaridis. Grundlinien (wie Anm. 3), 10.
30 Ebd.
31

Vgl. Breck. Questions (wie Anm 23), 20 f.
32 Stäniloae. Dogmatik (wie Anm. 27), 325.

47



Ageria Markovic

im Sinne der Zusammenarbeit33. Der Mensch ist frei, über sein Leben zu

entscheiden, aber durch Euthanasie oder Selbstmord zerstört er das

Lebensziel, die Vergöttlichung. «So findet die Rationalität oder Vernünftigkeit

der Natur ihre letzte Erfüllung in der Verwirklichung des höchsten

Sinnes der menschlichen Existenz, in der Vereinigung dieser Existenz

mit dem eigentlichen höchsten Sinn bzw. der höchsten Vernunft,
das heisst also mit Gott, der höher ist als alle Vernunft, wie der heilige
Maximus Confessor sagt (Antworten an Thalassius, 24).»34

Der Mensch ist als ein besonderes Wesen einzigartig und ganzheitlich

geschaffen worden. «Nach christlichem Glauben besteht der
Mensch aus dem stofflichen Leib und dem, was wir Seele nennen und
sich nicht auf das Stoffliche zurückführen lässt. Die Seele durchdringt
den materiellen Leib und ist an ihn gebunden, transzendiert aber seine
Stofflichkeit.»35 «Das Geheimnis der Einheit von Seele und Leib im
einzelnen Mensch verweist auf das Geheimnis der Existenz der Gattung
Mensch als Einheit von Seele und Leib. Der heilige Symeon der Neue

Theologe macht darauf aufmerksam, dass Gott bei der Erschaffung der
Eva aus der Rippe Adams nicht noch einmal den debendigen Odem> in
sie einhauchte, da sie nicht aus dem unbeseelten Körper Adams
entnommen wurde, sondern <aus der beseelten Seite>, und <die Erstlingsgabe

des Geistes, die sie zusammen mit dem beseelten Leib erhielt, gestaltete

Gott zu einer vollkommenen lebendigen Seele>.»36

«Jedem menschlichen Wesen muss in Ehrfurcht als etwas unendlich
Wertvollem begegnet werden. Es ist nicht ein <Etwas>, sondern eine
Person, ein <Jemand>. Das, was den Mensch zu einem Jemand) macht,
ist dieses mit Bewusstsein ausgerüstete Substrat, das dazu befähigt ist,
bewusst und frei zu reagieren Darin erweist er sich als bewusstes,

einzigartiges Wesen.»37

Die Theologie hat die Verantwortung für das kirchliche Leben und

fiir den geistlichen Fortschritt. Die Gläubigen gehören zur Kirche und
ihr Heil verwirklicht sich in ihrem festen Zusammenhalt in der Kirche.
Die Theologen und Seelsorger müssen jeweils in ihrer Zeit danach stre-

33 Stäniloae, Dogmatik (wie Anm. 27), 326.
34 Stäniloae. Dogmatik (wie Anm. 27), 330.
33 Stäniloae. Dogmatik (wie Anm. 27), 340.
36 Stäniloae. Dogmatik (wie Anm. 27), 345; vgl. Symeon le Nouveau

Theologien, Traités Théologiques et Ethiques I, SC 122, 1966, 196.
37 Stäniloae. Dogmatik (wie Anm. 27), 340.

48



Die orthodoxen Kirchen und die Euthanasie

ben, ihren Dienst als einen Beitrag zum Heilswerk der Kirche für die
Gläubigen zu verstehen38.

Selbstbestimmung und Freiheit

Die Christliche Ethik ist direkt mit der Freiheit verbunden, weil die Freiheit

des Menschen die Voraussetzung ist, um die Menschen in die Freiheit
zu führen. Die Christliche Ethik setzt die Freiheit der Wahl zwischen Gut
und Böse voraus. Die Kirche stellt allerdings nicht die Einschränkung,
sondern die Freiheit voran. Das christliche Leben ist zur Freiheit hin
orientiert: «Ihr seid zur Freiheit berufen, Brüder», schreibt der Apostel Paulus

(Gal 5,13). Die Christliche Ethik hat nicht die Versöhnung von Sklaverei

mit der Freiheit zum Ziel, sondern die Überführung von Sklaverei in
die Freiheit39. Auch im 21. Jahrhundert ist die Aussage des Evangeliums
weiterhin gültig. Die wichtigste Herausforderung der orthodoxen
Christenheit wird darin bestehen, der Welt in einer entschiedenen Art und Weise

die Fundamente ihrer Anthropologie zu verkünden: Gott hat den
Menschen nach seinem Bild geschaffen40. Dieses Fundament verleiht der
menschlichen Natur insgesamt und jeder Person im Besonderen einen
absoluten Wert, weil Gott absolut ist41.

Die Freiheit des Menschen in der Welt geht einher mit seiner Befreiung

aus weltlicher Gesetzmässigkeit. Inwieweit kann der Mensch frei
sein, wenn er von solcher Gesetzmässigkeit gelenkt wird? Wie frei kann
er sich fühlen, wenn er dauernd vom Tode bedroht wird und ihm
letztendlich unterliegt? Nur wer sich nicht vor dem Tod fürchtet, kann leben
und sich frei fühlen. Der Mensch fürchtet allerdings den Tod, weil er
diesem Untertan gemacht wurde. Seine Befreiung vom Tod und von der

Angst vor dem Tod liegt ausserhalb seiner Möglichkeiten42. Der Tod
macht den Menschen selbstsüchtig und ichbezogen. Er trennt ihn von
Gott und seinem Mitmenschen. Er beschränkt ihn auf sich selbst. Er
fesselt und zerbricht ihn. Die Befreiung der Menschen kann nur mit

38 Stäniloae, Dogmatik (wie Anm. 27), 98.
39 Mantzaridis, Grundlinien (wie Anm. 3), 85.
40 Vgl. Jean Breck, Technologies biomédicales du Royaume ou du Cosmos?

Une réflexion orthodoxe américaine, in: Contacts 48 (1996) 205-225
41 Vgl. Jean-Claude Larchet, Pour une éthique de la procréation. Eléments

d'anthropologie patristique, Paris (Cerf) 1998, 151.
42 Ebd.. 86.

49



Agena Markovic

seinem Eintritt in die Freiheit Gottes gelingen, welche die einzig absolute

Freiheit ist. Die wahre Freiheit ausserhalb der Freiheit Gottes zu
suchen ist von Anfang an zum Misserfolg verurteilt43.

Wenn sich der Mensch einer externen Autorität unterwirft, entfremdet

und vernichtet er sich. Auch das Gesetz Gottes als externe Autorität
vernichtet den sündigen Menschen und rechtfertigt den Tod. Die
Rechtfertigung des Todes ist die Verurteilung der Freiheit. Allerdings ist
Christus nicht gekommen, um eine neue Autorität zu errichten, sondern
den Menschen von jeder Abhängigkeit zu befreien. Er kam nicht, um
eine neue Ethik in der Welt des Verderbens und des Todes zu lehren,
sondern um die Fülle des Lebens zu bringen. «Ich bin gekommen, damit
sie das Leben haben und es in Fülle haben» (Joh lOJO).44 Die Erneuerang

in Christus ist eine Ausrichtung auf die Gestalt des Gottessohns. Er
ist auch der einzige Weg für die Freiheit des Menschen. «Wenn euch
also der Sohn befreit, dann seit ihr wirklich frei» (Joh 8,36). Deshalb
beruht die Freiheit des Menschen auf dem Glauben an Christus.

Die Freiheit in Christus übertrifft jede Vorstellung von Herrschaft
oder externer Autorität. Diese Freiheit lässt sich nicht objektiv beschreiben,

sondern wird fühlbar mit den geistlichen Sinnen. Die menschliche
Freiheit ist durch den Rahmen des zeitlichen Lebens begrenzt. Die Freiheit,

die Christus schenkt, hat weder Ende noch Anfang, weil sie Frucht
der ungeschaffenen göttlichen Gnade ist. Auch hört die menschliche
Freiheit dort auf, wo die Freiheit des anderen beginnt. Doch macht die
Freiheit in Christus vor nichts halt, da sie sich nicht gegen die andern

stellt, sondern ihre Anwesenheit in jedem Einzelnen voraussetzt und

gleichzeitig allen und jedem einzelnen gehört. Die Vollendung der Freiheit

findet sich in der Vollendung der Liebe. Der Mensch, der wahrhaft
liebt, ist frei zu handeln, wie er will. Dieser Mensch lebt für die anderen
und findet in den anderen sein wahres Selbst. Er lebt in der Fülle der
Liebe und der Freiheit. So lässt sich die Freiheit nie in einem Willkürakt
wandeln, sondern sie existiert immer als Liebe und Leben. Sie existiert
als unbeschränkte Liebesgemeinschaft der Menschen mit Gott und
miteinander, als Gemeinschaft des Heiligen Geistes. Wenn der Geist Gottes
im Menschen wohnt und ihn mit seiner ungeschaffenen Gnade erleuchtet,

erhält der Mensch «Anteil an der göttlichen Natur» (2 Petr 1,4) und

43 Mantzaridis, Grundlinien (wie Anm. 3), 86.
44 Mantzaridis, Grundlinien (wie Anm. 3), 87 f.

50



Die orthodoxen Kirchen und die Euthanasie

an der wahren Freiheit - der Freiheit, welche die ganze Welt vereint und
erneuert45.

Tatsächlich kann die Bioethik in Wahrheit zur Freiheit des Menschen
führen, wenn sie in der christlichen Haltung gründet und Ausdruck einer
Ethik der Vergöttlichung ist46. Jeder Mensch ist ein freies und einzigartiges

Wesen, das durch seine eigene Lebensgeschichte in Situationen
kommt, die ausschliesslich ihn selber betreffen. Es gibt kein System von
Regeln oder moralischen Anweisungen, das die Probleme lösen könnte,
mit denen jedes Individuum konfrontiert ist. Es ist unerlässlich für den

Menschen, der mit der Technik und dem Fortschritt lebt, den Geist
Christi zu erwerben und die Dinge unterscheiden zu können. Wenn er
sich unterschiedslos anpasst an all das, worauf die Welt der Gegenwart
Wert legt, dann verliert sein Geist die Klarheit. Der hl. Apostel Paulus

spricht von der Verwandlung des Denkens, und seine Worte sind
heutzutage von besonders aktueller Bedeutung: «Gleicht euch nicht der Welt
an, sondern wandelt euch und erneuert euer Denken, damit ihr prüfen
und erkennen könnt, was der Wille Gottes ist» (Röm 12,2).47

Autonomie und Heteronomie4^

Autonomie und Heteronomie sind zwei grundlegende Begriffe der Ethik,
die entsprechend zwei verschiedene Arten des Ursprungs der moralischen

Beurteilung definieren. Grundsätzlich ist die religiöse Ethik eine theono-
me bzw. heteronome Ethik. Sie stützt sich auf das Religionsgesetz oder
auf die religiöse Autorität. Der Mensch richtet sein Leben und seine moralische

Beurteilung am Gesetz Gottes oder am göttlichen Prinzip, an das er
glaubt, aus. Eine autonome Ethik ist jene, die sich nicht auf eine Autorität
ausserhalb des Menschen beruft, sondern versucht, ihm bei der
Selbstbestimmung zu helfen. Das ethische Gesetz beruft sich hier auf den
Menschen selbst. Autonome Ethiken werden gewöhnlich als philosophische

45 Mantzaridis, Grundlinien (wie Anm. 3), 89.
46 ScouTÉRis, Bioethik (wie Anm. 4), 172.
47 ScouTÉRis, Bioethik (wie Anm. 4), 173.
48 Autonomie oder Heteronomie in der Ethik ist nicht eine methodologische,

sondern zuerst eine anthropologische Frage. Die autonome Ethik erschien vor allem
mit dem Humanismus der modernen Zeit. Der humanistische Geist sah den
Menschen als freies und unabhängiges Individuum und schob den Glauben an Gott zur
Seite, um an seine Stelle die menschliche Vernunft zu setzen, die im Wesentlichen
den Geist ignoriert und sich ausschliesslich der Logik bedient.

51



Agena Markovic

Ethiken anerkannt. Die reine autonome Ethik führt unweigerlich zum
Individualismus und in die totale Verwirrung. Letztendlich herrscht das

vor, was der hl. Gregor der Theologe als «Autonomie des Irrtums»
bezeichnet49.

Die orthodoxe Christliche Ethik gründet auf Christus, und diese Ethik
ist autonom, weil sie keine Zuflucht in Autoritäten ausserhalb des

Menschen sucht, sondern auf die Person Christi baut, der nicht nur wahrhaft
Gott, sondern auch wahrhaft Mensch ist. Die Ethik, die auf Christus gründet,

bringt das vollkommene menschliche Ethos hervor. Die orthodoxe
Christliche Ethik ist naturgemässe Ethik, die der Mensch bis zu dem
Punkt leben kann, wo es ihm gelingt, sein Selbst zu finden. Solange er im
widernatürlichen Zustand der Sünde verweilt, lebt er heteronom. Sowie er
in das Leben in Christus vordringt, reift er in der Freiheit und der
Autonomie. Und wenn er vollendet ist, lebt er die Christliche Ethik autonom50.

Gottesliebe und Nächstenliebe

Die Bioethik befasst sich mit Fragen, die sich aus dem Leben selbst

ergeben; sie ist das Resultat dessen, was «Liebe und Leben» genannt
wird. Die Liebe beruht auf dem Altruismus und stellt sich einer
selbstzentrierten Autonomie entgegen. Der Vorrang der Liebe gibt zweifellos
den Rahmen ab für die orthodoxe Bioethik. Aber dazu sind einige
Erklärungen nötig. Obwohl die Liebe nicht mit Eigenliebe und egoistischer
Selbstherrlichkeit zu vereinbaren ist, kann sie sehr wohl einer egoistischen

und anthropozentrischen Gesellschaft dienlich sein. Anders
gesagt, damit die Liebe authentisch ist, ist es unerlässlich, dass jeder
Mensch nicht nur im Kontext seines biologischen Lebens, sondern auch

aus der Perspektive seines ewigen Lebens betrachtet wird51.

In der aktuellen Christlichen Ethik ist unter dem Einfluss der Zielsetzungen

von Wirtschaftswachstum und egozentrischer individueller
Entfaltung die Idee der Liebe nicht mehr so stark52. Das christliche Gebot
der Liebe besteht aber darin, dass man die Liebe Christi zum Vorbild
hat: «Ein neues Gebot gebe ich euch: Liebt einanderl Wie ich euch ge-

49 Gregor der Theologe (von Nazianz), Oratio 39.7 (PG 36. 341C). zitiert
von Mantzaridis, Grundlinien (wie Anm. 3), 15.

50 Mantzaridis. Grundlinien (wie Anm. 3), 16 f.
31 ScouTÉRis. Bioethik (wie Anm. 4). 171.
52 Mantzaridis, Grundlinien (wie Anm. 3), 19.

52



Die orthodoxen Kirchen und die Euthanasie

liebt habe, so sollt auch ihr einander lieben» (Joh 13,34). Die Christliche
Ethik hat einen dynamischen, keinen statischen Charakter. In ihrer
vollkommenen Form wird die Christliche Ethik als Vollkommenheit in der

Liebe gelebt, die gleichzeitig auch Vollkommenheit in der Freiheit ist.
Das ist die autonome Christliche Ethik. Und wenn der Christ diese

Vollkommenheit erreicht, lebt er die Ethik eben autonom53.

Die Christliche Ethik ist eng mit der Dogmatik der Kirche verbunden
und bezieht sich auf alle Bereiche des Lebens und Wirkens der Gläubigen.
In der modernen westlichen Theologie wurde die Ethik dreigeteilt: individuelle

Ethik, soziale Ethik und Spiritualität. Diese Unterscheidungen ist
der Tradition der Orthodoxie unbekannt. Das ethische Leben der Gläubigen

kann weder losgelöst von ihrem spirituellen Leben existieren noch in
autonome Bereiche individueller und sozialer Ethik aufgeteilt werden.

Das orthodoxe Ethos ist das Ethos der Göttlichen Liturgie. Die Teilhabe

an Leib und Blut Christi in der Eucharistie hat die Teilhabe an

seiner Tugend und seinem Leiden zur Folge. Gleichzeitig ist sie aber
auch Teilhabe an seiner Auferstehung. So ist das Ethos der Orthodoxen
Kirche ein Ethos des Kreuzes und der Auferstehung. Die Teilhabe an

Tod und Auferstehung Christi bildet das Fundament und den Wegweiser
der orthodoxen Christlichen Ethik54.

Regeln und Richtlinien der Kirche

Zur Frage einer Reglementierung der Sterbehilfe bemerkt Fr. John

Breck, dass <Regeln> einander widersprechen können und dass traditionelle

Richtlinien nicht ausreichen, uns zu helfen, bestimmte moralische

Entscheidungen zu treffen, zumal auf dem Feld der Bioethik55. Er betont
auch, dass es wichtig ist, auf die Konsequenzen unserer Akte für uns
und für unsere Brüder und Schwestern zu achten56. Denn unser moralisches

Urteil und die Tätigkeiten, die auf dieses folgen, werden immer
innerhalb des lebendigen Körpers der Kirche vollzogen. Durch unsere
Taufe werden wir in Christus einander «einverleibt» und sind so Glieder
voneinander (Röm 12,5)57.

Mantzaridis, Grundlinien (wie Anm. 3), 20.

MANTZARIDIS, Grundlinien (wie Anm. 3), 51.

Vgl. Breck, Gift (wie Anm. 19), 48.

Vgl. Breck, Gift (wie Anm. 19), 49.

Vgl. Breck. Gift (wie Anm. 19), 51.

53



Agena Markovic

Die kirchlichen Regeln vergleichen die Euthanasie mit Selbstmord
bzw. Mord. Die weite Verbreitung und die Rechtfertigung der Abtreibung

von Nichtgeborenen oder die Euthanasie in der gegenwärtigen
Gesellschaft betrachtet die Orthodoxe Kirche als eine Bedrohung für die
Zukunft der Menschheit und ein klares Anzeichen des moralischen
Verfalls. Die Kirche hält es unverändert für ihre Pflicht, für die Verteidigung

der schwächsten und abhängigsten menschlichen Wesen einzutreten,

welche die ungeborenen Kinder darstellen. Die Orthodoxe Kirche
kann unter keinen Umständen ihren Segen zu einer Durchführung einer
Abtreibung geben58.

In der heutigen Ethik wird oft kein klarer Unterschied mehr
zwischen Etwas und Jemandem gemacht. So spricht man in der Wirtschaft
nicht mehr von Menschen, sondern von human resources. Das zeigt
keine menschliche Liebe mehr. Die Anerkennung und die Feier Gottes
als des Meisters unseres Lebens ist die Grundlage für ethisches Handeln,
das nicht von seinen theologischen Wurzeln gelöst werden darf. Ethik
ist angewandte Theologie, Theologie als Handlung59. Die christliche
Liebe beginnt mit der Gottesfurcht. Diese Furcht, besser Ehrfurcht, führt
zur Einhaltung der Gebote, die den Menschen reinigen, bessern,
erleuchten und zur Ebene des göttlichen Lebens leiten60. Die Liebe zu
Gott zeigt sich in der Liebe zu den Nächsten61. Im Markusevangelium
zielt die erste Verkündigung Jesu auf die metanoia, die Umkehr der
Menschen (Mk 1,14 f.)62.

Zwei Ansätze: geheiligtes Leben und Lebensqualität

Die Bioethik «muss den Menschen in seiner wahren Dimension sehen
und nicht ausschliesslich und allein in seiner biologischen Existenz und
seiner materiellen Sterblichkeit... Das Wertvollste an ihm ist nicht der

58
Vgl. Grundlagen (wie Anm. 1), 28.

59 Vgl. Breck. Fondements (wie Anm. 19). 30.
60 Mantzaridis. Grundlinien (wie Anm. 3) 103, mit einem Zitat von Gregor

dem Theologen (von Nazianz), Oratio 39. 8 (PG 36. 345A).
61

Vgl. Mt 5,43^14; Lk 6,27-36: dazu auch: Jean-Claude Larchet. Thérapeutique

des maladies spirituelles. Une introduction à la tradition ascétique de l'Eglise
orthodoxe. Paris (Cerf) 31997.

62
Vgl. P. Ignace Peckstadt. Reflexions sur l'euthanasie, in: SOP 247 (2000)

34-36.

54



Die orthodoxen Kirchen und die Euthanasie

Leib, sondern seine unsterbliche Seele, welche ihn zu einem Bilde Gottes

macht und ihn befähigt, das zu schätzen, was zum Menschen gehört.
Dazu ist eine ganz bestimmte Rangordnung von Werten sowie eine

kirchliche Sicht des Lebens nötig. Aber vor allem ist der Mensch eine

unsterbliche Seele und vorausbestimmt für die ewige göttliche Gemeinschaft.

Die Orthodoxie sieht aus ihrem asketischen Geist und aus der

hesychastischen Tradition heraus den Menschen nicht aus der engen
Sicht seines irdischen Lebens, sondern in seiner eschatologischen
Herrlichkeit Die orthodoxe Tradition betont unaufhörlich, dass es nicht
um das geht, was der Mensch ist, sondern dass das, was er werden kann,
das Wertvollste ist, was der Mensch hat: Gott als Gnade! Daraus

ergibt sich, dass allein der Geist der Kirche die bioethischen Probleme zu
überwinden vermag. Ich kann nicht umhin, die Aktualität der Worte des

heiligen Paulus zu betonen, wenn er sagt: «Denn alle, die vom Fleisch
bestimmt sind, trachten nach dem, was dem Fleisch entspricht; alle, die

vom Geist bestimmt sind, nach dem, was dem Geist entspricht. Das

Trachten des Fleisches führt zum Tod, das des Geistes aber zu Leben
und Frieden» (Röm 8,5 f.).63

John Breck führt zustimmend ein Zitat von John Paris an, der
schreibt: «Was ist die Bedeutung des Lebens innerhalb der christlichen
Tradition? Es ist, dass das Leben für Gott bestimmt ist, dass das

entscheidende Ziel die Wiederherstellung des Königreiches ist. So ist das

ewige Leben und nicht das Leben selbst das entscheidende.»64 Breck
führt dazu weiter aus: «Menschliches Leben in seinem Aspekt des

biologischen Existierens kann nicht als ein absolut Gut gelten, das um
seinetwillen bewahrt werden muss. Sein letztgültiger Wert und die letztgültige

Bedeutung liegen ausserhalb desselben, jenseits der Grenzen der
irdischen Existenz. Dies ist die Wahrheit, auf die sich jede authentische
christliche Position betreffend <Lebensqualität> gründet. Sie vermeidet
die Bio-Vergötterung von Vitalismus und Relativismus, wobei sie

erkennt, dass die wahre Heiligkeit des Lebens in der Person, nicht im
blossen Faktum des physischen Daseins gründet. Von dieser Perspektive
her gesehen sibt es keinen Konflikt zwischen einem Ansatz, der von der

63 ScouTÉRis. Bioethik (wie Anm. 4), 173.
64 JOHN J. Paris SJ. Terminating Treatment for Newborns: A Theological

Perspective, in: James J. Wolter/Thomas A. Shannon. Quality of Life. The New Medical
Dilemma. New York (Paulist) 1990. 151-160: Breck. Gift (wie Anm. 19), 210.

55



Agena Markovic

Heiligkeit des Lebens und einem, der von der Lebensqualität her
argumentiert.»65

«Jede Person ohne Ausnahme besitz die Fähigkeit, Tugend, Heiligkeit

und letztlich theösis oder deificano zu erlangen, d.h. volle und ewige

Teilhabe an den göttlichen Energien oder Eigentümlichkeiten.
Deswegen betont die christliche Tradition auch so nachdrücklich, dass

menschliches Leben geheiligt ist. Dieses Geheiligtsein hat seinen

Ursprung in Gott und wird als ein reiner Ausdruck seiner Liebe
gewährt.»66

Das Leiden und der Tod in der göttlichen «Ökonomie»

Nach der orthodoxen Anthropologie entsteht der Mensch als «Bild»
Gottes und ist aufgerufen, in Richtung der «Ähnlichkeit» auf Gott hin zu
wachsen und die Eigenschaften oder Tugenden des göttlichen Lebens
selbst zu übernehmen. Dieser Wachstumsvorgang eines «Ähnlichwerdens

mit Gott» - als theösis oder deificano bezeichnet - ergibt sich
aus der göttlichen Initiative. Der Heilige Geist, der die menschliche
Existenz umgestaltet und transfiguriert, ist und erschliesst die göttliche
Energie, er haucht diese in das personale Leben eines Menschen, der an
die Wirksamkeit des heiligen Geistes glaubt und sich ihm öffnet, ein.
Die göttliche Initiative jedoch sucht die freie antwortende menschliche
Initiative. Deswegen ist die theösis das «Ergebnis« einer «Synergie»
von menschlichem und göttlichem Willen. Das Ziel besteht darin, die
menschliche Person in mystischer Weise in den (ursprünglichen)
Vollendungsstand zurückkommen zu lassen (vgl. Gen 1 f.). Dieser
ursprüngliche Stand ist jener vor dem Fall und deswegen weder durch die
Sünde betroffen noch dem Tod, der eine Folge davon ist, unterworfen.

«Es gibt in der Orthodoxie eine Theologie der Krankheit, des
Leidens und des Todes67, die sehr reich und schön ist, da sie von Hoffnung
und Trost geprägt ist... Das Leben kommt von Gott und führt zu Gott.
Der Tod gehört zu diesem Leben. Er ist ein Moment und nicht die
allerletzte Etappe. Er stellt kein Ende dar, d.h. einen Haltepunkt oder eine
Mauer, hinter der es nichts mehr gibt, sondern er ist eine Tür, die von

65 BRECK, Gift (wie Anm. 19), 211.
66 BRECK, Fondements (wie Anm. 19), 15; vgl. DERS. Gift (wie Anm. 19). 19.
67 Vgl. etwa Métropolite ANTOINE Bloom. La vie, la maladie, la mort, Carouge

GE (Laurens) 1998.

56



Die orthodoxen Kirchen und die Euthanasie

der Erde zum Himmel, von einem irdischen Leben zu einem jenseitigen
Leben führt. Er ist eine neue Geburt, eine Geburt ins ewige Leben und

stellt daher einen Übergang innerhalb der Kontinuität des Lebens dar.»68

Von daher ist das orthodoxe Denken über die Sterbebegleitung zu
verstehen: Das Sterben ist ein wesentlicher Teil des Lebens auf seinem

Weg zu Gott.
In dieser Phase sind sowohl der Arzt wie auch der Priester im Blick

darauf gefordert, dass die Heilung oder der so verstandene Tod letztlich
bei Gott beschlossen ist69. Die Orthodoxe Kirche beurteilt dagegen die
Euthanasie auf Verlangen wie einen Suizid. Deswegen benutzen viele
ihrer Theologen diesbezüglich die Argumente des hl. Augustinus gegen
den Suizid, die er in seinem Opus «De civitate Dei» (I, 16-28)
vorträgt70.

Das Verständnis des Todes in der Orthodoxie

Die Angst vor dem Tode entfaltet im Menschen den Egoismus und dieser

prägt das ganze Leben des Menschen. So wird die Entwicklung uneigennütziger

sozialer Beziehungen unerreichbar. Der Mensch wird egozentrisch.

In der Begegnung mit dem Nächsten wird dieser ein Mittel zur
Befriedigung seiner eigennützigen Interessen, und das Zusammenwirken
mit ihm ist mit eigennützigen Vorstellungen und Zielen verbunden. Auf
diese Weise wird die Grundlage des sozialen Lebens dauerhaft unterhöhlt.
So entstehen die vielfältigen ethischen und sozialen Probleme71.

Es scheint, wie angedeutet, insbesondere die moderne Medizin zu
sein, die dem Menschen die Illusion vermittelt, ihm in absehbarer Zeit
ein leidenfreies Dasein zu bescheren. Medizinische Allmachtsphantasien
werden allenthalben beflügelt: Mensch-Sein, ohne Leiden und ohne

Beaufils, Accompagnement (wie Anm. 9), 16.
69 Vgl. Marc Andronikof, Transplantation d'organes et éthique chrétienne.

L'éthique, la mort et le corps dans une perspective orthodoxe, Suresnes (Ancre) 1994,

84; Jean-Claude Larchet. Théologie de la maladie, Paris (Cerf) 1991, 5-130. Zum
Arzt am Sterbebett in der Sicht der östlichen Väter vgl. Hermann Josef Frings,
Medizin und Arzt bei den griechischen Kirchenvätern bis Chrysostomos, phil. Diss.,
Bonn, 1959, 89-91.

70 Vgl. Augustinus, Der Gottesstaat/De civitate Dei. Erster Band: Buch I-XIV,
hg. von Carl Johann Perl, Paderborn (Schöningh) 1979, 36-65.

71 Mantzaridis, Grundlinien (wie Anm. 3), 12.

57



Agena Markovic

Krankheit, vielleicht gar einmal ohne Tod!? In der modernen Ethikdebatte

wird gern als stillschweigende Übereinkunft vertreten, dass die
Gesundheit der höchste Wert sei, dem alle anderen Werte geopfert werden

müssen.
Der Tod ist das einzige unausweichliche Ereignis, das der Mensch

erwarten muss. Und wenn ich versuche, es zu vergessen, mir seinen
unvermeidbaren Charakter zu verheimlichen, kann ich nur verloren sein.

Wie es D. H. Lawrence beobachtet hat, ist das Leben ohne das Bewusstsein

des drohenden Todes fade und lächerlich. Wird die Dimension des

Todes ignoriert, wird das Leben seiner wahren Grösse beraubt.
Der Tod wird aber in der orthodoxen Kirche und Theologie immer in

Verbindung mit der Auferstehung gesehen72. Metropolit Anthony Bloom
hat es so ausgedrückt: «Der Tod ist der Eckstein unserer Einstellung
gegenüber dem Leben. Jene, die Angst vor dem Tod haben, haben Angst vor
dem Leben. Es ist unmöglich, keine Angst vor dem Leben mit all seiner

Komplexität und all seinen Gefahren zu haben, wenn man Angst vor dem
Tod hat... Wenn wir Angst vor dem Tod haben, werden wir nie bereit
sein, das allerletzte Risiko einzugehen; wir werden unser Leben los,

vorsichtig und scheu übergehen.»73

Der Tod ist nicht einfach ein entferntes Ereignis, das unsere
Erdenexistenz abschliessen würde; er ist eine stets gegenwärtige Wirklichkeit.
«Täglich sehe ich dem Tod ins Auge», kann daher Paulus sagen (1 Kor
15,31), und T.S. Eliot weiss: «Die Zeit des Todes ist jeder Moment.»
Alles, was lebt, ist eine Art des Todes; wir sterben die ganze Zeit. Aber
in dieser täglichen Erfahrung des Todes wird jeder Tod von einer neuen
Geburt gefolgt: Jeder Tod ist auch eine Art des Lebens. Das Leben und
der Tod sind hier nichts Getrenntes, sie schliessen sich nicht gegenseitig
aus, sondern sie verflechten sich. All unsere menschliche Existenz ist
ein Ineinander von Tod und Auferstehung. «Wir sind wie Sterbende,
und siehe, wir leben» (2 Kor 6,9) - in dieser paulinischen Sicht ist
menschliches Leben als irdische Reise ein unaufhörliches Ostern, eine
kontinuierliche Überquerung des Todes in Richtung auf ein neues Le-

72 Vgl. Anastasios Kallis, Tod und Auferstehung in der orthodoxen Kirche
und Theologie. Vom Fest der christlichen Identität, in: Orthodoxie Aktuell 5

(4/2001)2-12.
73 Vgl. KALLISTOS Ware, De la mort et de la résurrection, in: Le royaume

intérieur, Pully (Le Sel de la Terre) 1993 [Vgl. DERS., The Inner Kingdom. Collected
Works I, Crestwood NY (SVSP) 2000].

58



Die orthodoxen Kirchen und die Euthanasie

ben. Zwischen Geburt und Tod besteht unsere Existenz aus einer Reihe

von «kleinen» Toden und Geburten - und dies in der Erwartung der

Auferstehung und des ewigen Leben74. In diesem Sinn ist Krankheit
nicht einfach ein absolutes Übel75.

Das eschatologische Verständnis des Lebens

Die christliche Ethik besitzt dynamischen Charakter. Sie bewegt sich

zusammen mit dem Menschen in Raum und Zeit, und ihr Ziel ist es, ihm
bei der Bewältigung der ethischen Problematik zu helfen. Es wurde nicht
der Mensch für die Ethik geschaffen, sondern die Ethik für den
Menschen. Der Mensch braucht keine Ethik zu schaffen, aber er soll ihr die
Rolle beimessen, die sie immer im menschlichen Leben gespielt hat. Speziell

die Christliche Ethik hat zum Ziel, den Gläubigen zu helfen, ein
Leben nach Christus zu führen und zum Reich Gottes zu gelangen;
deswegen ist das Evangelium die Grundlage für diese Ethik76. Die orthodoxe

Anthropologie ist realistisch, aber gleichzeitig stark asketisch und escha-

tologisch ausgerichtet. In der orthodoxen Tradition wird das menschliche
Wesen von dem erleuchtet, wofür es bestimmt ist. Das ewige Leben hat
mehr Bedeutung als das Leben dieser Welt. «Wir wissen: Wenn unser
irdisches Zelt abgebrochen wird, dann haben wir eine Wohnung von Gott,
ein nicht von Menschenhand errichtetes ewiges Haus im Himmel» (2 Kor
5,1). Diese eschatologische Schau des Lebens wirft ihr eigenes Licht auf
die bioethischen Probleme. Wenn man das biologische Leben auf der
Basis allein des Todes betrachtet, gelangt man zu völlig anderen
Schlussfolgerungen als jenen, die sich aus dem Glauben ergeben, dass der

Mensch lebt, um nicht zu sterben. Das nämlich bedeutet, dass die biologische

Existenz des Menschen einen einmaligen und kostbaren Wert dar-

74 Kallis, Tod (wie Anm. 73), 2-12.
75 Vgl. dazu Larchet, Théologie (wie Anm. 68); Claude Hiffler, Le médecin

face à la maladie. «Une porte sur l'invisible» in: Contacts 43 (1990) 162-170;
Dominique Beaufils, Fécondation in vitro er génétique, in: ebd., 171-183. Vgl.
auch insgesamt das Themenheft Contacts 48 (1996) 161 ff.: Approches orthodoxes
de la bioéthique.

76 Mantzaridis, Grundlinien (wie Anm. 3), 101. Siehe auch Constantine
SCOUTERIS. Bioethics in the Light of Orthodox Anthropology, in: Proceedings of the
International Conference: Christian Anthropology and Biotechnological Progress,
Orthodox Academy of Crete, 26-29 Sept 2002, 75-81.

59



Agena Markovic

stellt - nicht weil sie kurz ist und mit dem Tode endet, sondern weil sie

eine einmalige Gelegenheit zum Leben in Gott bietet77.

Die Christliche Ethik ist weder individualistisch noch kollektivistisch.

Sie basiert auf Person, in der die Liebe wächst oder schwindet.
Die Wahrheit der Person wurde in der Welt durch die Menschwerdung
Christi offenbart. Christus ist die wahre Person, weil Er die Fülle der

göttlichen Natur hat. Er hat aber gleichzeitig die Fülle der menschlichen
Natur durch seine Menschwerdung angenommen. So wurde Er der Weg
für den Menschen, der in Gemeinschaft mit Gott auch wahre Person
werden kann78. Doch die Person existiert immer in Gemeinschaft mit
anderen Personen und zuallererst in der Gemeinschaft mit Gott. Diese
Gemeinschaft zeichnet den Menschen als wahre Person und als Vertreter

Gottes in der Schöpfung aus. Der Mensch macht die Schöpfung sich
Untertan als Geschöpf «nach dem Bild Gottes». Er selbst gehört der

Schöpfung an, fasst sie zusammen als eine «grosse Welt im Kleinen».
Mit seiner ganzheitlichen Hinwendung und Liebe zu Gott umarmt und

vereinigt er in sich alles. Dabei ist immer die Perspektive, in der von der
Christlichen Ethik die Rede ist, zu beachten: «Das ethische Leben
erneuert nicht den Menschen, sondern bestätigt und festigt seine Erneuerung,

die durch die Gnade Gottes verwirklicht wird. Daher ist die Christliche

Ethik keine Ethik der Regeln, sondern der Teilnahme am Leben
Gottes.» Das Liebesgebot Jesu offenbart das göttliche Ethos und stellt
einen Wegweiser auf dem Pfad zur Gottwerdung dar79.

Agena Markovic. geb. Preda (geb. 1969 in Petrosani RO), Dr. theol. 1990-
1994 Theologiestudium an der orthodoxen Theologischen Fakultät «Andrei
Saguna» der Lucian-Blaga-Universität Sibiu. 1998-2003 Doktoratsstudium an
der Christkatholisch-theologischen Fakultät der Universität Bern. 2004
Promotion mit einer moraltheologischen Arbeit in Sibiu. Verheiratet mit dem
Priester der serbischen orthodoxen Parochie in Bern.

Adresse: Seidenweg 19. CH-3012 Bern. Schweiz

SCOUTÉRIS. Bioethik (wie Anm. 4). 172.

Mantzaridis. Grundlinien (wie Anm. 3), 101.

Mantzaridis. Grundlinien (wie Anm. 3), 102.

60



Die orthodoxen Kirchen und die Euthanasie

English Summary

The author who prepared a thesis (in Romanian) on the Orthodox debate on
bioethics. with a focus on the issue of euthanasia, first introduces the general position

to euthanasia the Orthodox Churches and circles were taking in the recent past.
Of special importance is the document "The Social Doctrine of the Russian Orthodox

Church", published in 2000. She then presents and identifies the main aspects of
the theological argumentation against euthanasia. Life as a gift of God is to be seen
in its outreach to postmortal participation in the Life of the triune God, which makes

ageing, suffering and death an intergral part and stage of this process, where God's
love and grace as well as human freedom and faith work together. Within this
perspective, which also defines the church's rules, sometimes difficult decisions have to
be taken by doctors and other people caring for terminally ill and dying people. John

Breck, Georgios Mantzaridis, Konstantinos Scouteris, are among the Orthodox
authors most quoted in this contribution.

61


	Die orthodoxen Kirchen und die Euthanasie

