
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 95 (2005)

Heft: 1

Artikel: Bischof Nikolaj Velimirovi (1880-1956) und seine Berner Zeit im
Rahmen der christkatholisch-serbischorthodoxen Beziehungen

Autor: Arx, Urs von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404986

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404986
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bischof Nikolaj Velimirovic (1880-1956) und seine
Berner Zeit im Rahmen der christkatholisch -
serbischorthodoxen Beziehungen

Urs von Arx

Die Versammlung der Bischöfe der Serbischen Orthodoxen Kirche hat am
19. Mai 2003 den von den Gläubigen schon lange hoch verehrten Bischof
Nikolaj Velimirovic in einem formellen Akt kanonisiert, d. h. in das

Verzeichnis (Kanon) der von der Kirche anerkannten Heiligen eingetragen
(Gedenktag 3. Mai). Damit kann die Christkatholisch-theologische Fakultät

in Bern einen Heiligen zu ihren Absolventen zählen.

Ein Blick auf Person und Werk von Nikolaj Velimirovic

Nikola (so der Taufname) Velimirovic, am 23. Dezember 1880 (nach
dem neuen Stil: 4. Januar1 1881) in dem bei Valjevo2 gelegenen Dorf
Lelio im Fürstentum (seit 1882 Königreich) Serbien geboren, war 1919—

1920 und von 1936 bis zu seinem Tod am 5. (bzw. 18.) März 1956
Bischof von Zica, in den Jahren dazwischen Bischof von Ochrid3. Er war

1 Zwischen 1800 und 1900 sind zwölf und nicht dreizehn Tage zum Datum des

alten julianischen Kalenders hinzuzuzählen; vgl. Hans LIETZMANN, Zeitrechnung
der römischen Kaiserzeit, des Mittelalters und der Neuzeit für die Jahre 1-2000 nach
Christus (SG 1085), Berlin (de Gruyter) 1934, 5.

2 Etwa 100 km südwestlich von Belgrad.
3 Biographische Angaben (die sich teilweise, und zwar auf Grund der benutzten

serbischen Quellen, widersprechen) finden sich etwa in: Thomas Bremer, Ekklesiale

Struktur und Ekklesiologie in der Serbischen Orthodoxen Kirche im 19. und 20.

Jahrhundert (ÖC 41), Würzburg (Augustinus) 1992, 112-160; Geert van Dartel,
Nikolaj Velimirovic (1880-1956). Eine umstrittene Gestalt der Serbisch-orthodoxen
Kirche, in; G2W 21 (1993), Nr. 4., S. 20-26; Fr. Daniel M. Rogich, Serbian Pateri-

con. Saints of the Serbian Orthodox Church. Volume I: January-April, Forestville
CA (St. Paisius Abbey Press) 1994, 221-245; R. Chrysostomus Grill, Serbischer
Messianismus und Europa bei Bischof Velimirovic (t 1956) (Diss.T. 77), St. Ot-
tilien (EOS) 1998; Muriel Heppell, George Bell and Nikolai Velimirovic. The

Story of a Friendship [mit einem Vorwort von Rowan Williams, Archbishop of
Wales], Birmingham (Lazarica Press) 2001; Bratislav Bozovic, Ein neuer
Heiliger der Serbischen Kirche: Bischof Nikolaj (Velimirovic), in: Orthodoxie
Aktuell 7 (2003), Nr. 10. S. 3-6. Nachträglich habe ich noch Kenntnis erhalten vom

IKZ 95 (2005) Seiten 1-33 1



Urs von Arx

durchdrungen von der Idee, dass Evangelium und Kirche für das geistliche

Wohl eines jeden Volkes eine grundlegende Bedeutung und Aufgabe

hätten, dass aber die bisherige Verwirklichung der Sendung des

Christentums in der Geschichte ein Ineinander von Abfall und Verrat
einerseits, von Martyrium und Heiligung andererseits gewesen sei. Zu
dieser geistlichen Beurteilung der Wirkungsgeschichte des Evangeliums
gehört die Überzeugung, dass das aus Golgotha-Erfahrungen auferstehende

slawische, zumal serbische Christentum4, das sich zwischen den
asiatischen Religionen und dem westlichen - hier auch in den Kirchen
dominanten - Rationalismus positioniert, eine besondere Aufgabe zu
erfüllen habe, zumal für die geistliche Wiedergeburt Europas, das von
seinen christlichen Wurzeln abgeschnitten sei. Inwieweit solche
religionsphilosophische Visionen in der jüngsten Vergangenheit der
serbischen Geschichte politisch missbraucht worden sind, ist umstritten,
ebenso die Tragweite von Äusserungen von Velimirovic, die später als

antisemitisch klassifiziert worden sind.

Prägend für Bischof Nikolaj waren neben den Volksüberlieferungen
des alten vorbildhaften Serbentums (im Blick auf den Hl. Sava5 auch

«svetosavlje» genannt) die serbischen Unabhängigkeitskämpfe des 19.

Jahrhunderts gegen die Osmanen und die beiden für Europas christliche Berufung

zerstörerischen Weltkriege: Den ersten verbrachte er als Priestermönch

meist in England und den USA, wo er mit seinen Vorträgen über
die serbischen Freiheitsideale und die orthodoxe Religiosität vor allem in
der Kirche von England grosse Beachtung und Sympathie fand6 und sich

umfangreichen dreibändigen Werk von Milan D. Jankovic. Episkop Nikolaj -
zivot, misao, delo [Bischof Nikolaj - Leben, Denken. Werk], Beograd 2002.

4 Eine wichtige Rolle spielt in der nationalen Rückerinnerung das jährliche
Gedenken an die verlorene Schlacht gegen die Osmanen auf dem Amselfeld (Kosovo

polje) im Jahr 1389 am St. Veitstag (Vidovdan), d. h. am 13./28. Juni. Im Blick
steht der Untergang des alten, Gott dienenden christlichen Serbentums in nationaler
Selbständigkeit. Velimirovic spricht in diesem Zusammenhang von der «Theodulie»
des christlichen serbischen Volkes, die sein besonderes Kennzeichen und daher sein

bleibender Auftrag ist, dies im Wissen, dass auf Golgotha Ostern, auf das Martyrium
die Auferstehung folgen müsse

5 Sava (ca. 1174/75-1235), eine Gründergestalt des serbischen Mönchtums und

erster Erzbischof der autokephalen serbischen Kirche, Bruder des ersten Königs
eines unabhängigen serbischen Reiches, gilt als Nationalheiliger: vgl. Gerhard
Podskalsky, Art. «Sava», in: LThK3 9, 2000, 90 f.

6 Aus dieser Zeit, da das serbische Königreich Serbien 1915-1918 gegen die
Mittelmächte, mit denen ja auch Grossbritannien im Krieg lag, kämpfte, stammen



Bischof Nikolaj Velimirovic (1880-1956)

auch in die damals entstehende ökumenische Bewegung einbrachte7. Den
zweiten erlebte der Bischof im deutschen Hausarrest und zuletzt - wäh-

eine Reihe von in England geschriebenen und veröffentlichten Schriften von Nicholas

Velimirovic wie: Serbia's Place in Human History (Council for the Study of
International Relations. Foreign Series, 1), London 1915, 20 S.; The Soul of Serbia.
Lectures delivered before the Universities of Cambridge and Birmingham and in
London and elsewhere in England, London (Faith Press) 1916; Serbia in Light and

Darkness; with preface by the Archbishop of Canterbury [Randall Thomas Davidson],

London (Longmans) 1916, 147 S.; The Religious Spirit of the Slavs. Three
lectures given in Lent 1916: I. Slav Orthodoxy; II. Slav Revolutionary Catholicism;
III. The Religious Spirit of the Slavs (Sermons on subjects suggested by the war.
Third Series) London (Macmillan) 1916, 40 S. [die Predigten wurden im Frühling
1916 in der Kirche St. Margaret's, Westminster, gehalten]; Religion and Nationality
in Serbia; with prefatory note by R.W. Setton-Watson, London (Nisbet) o.J. [1916],
23 S.; The Lord's Prayer. A devout interpretation, London (Church of England
Men's Society), o.J. [1916], 31 S. / London (Challenge) 31918; The Agony of the
Church; with foreword by the Rev. Alexander Whyte, London (Student Christian
Movement) 1917, 125 S.; The Lord's Commandment; with a foreword by the Rt.
Rev. the Lord Bishop of London [Arthur Winnington-Ingram], London (Church of
England Men's Society) o.O. [1918]. Vgl. noch: The Children of the Illuminator,
London (Spottiswoode) 1919, 20 S. [über das Geschick der Armenier]; The Spiritual
Rebirth of Europe. A lecture delivered in King's College, London together with
his sermons preached on the principle of the Eastern Orthodox Church and the

redemption of St. Sophia in St. Paul's Cathedral, London (Faith Press) 1920, 80S.
Velimirovic war der erste Nicht-Anglikaner, der in St. Paul's predigte, und zwar vor
Tausenden von Zuhörern, vgl. Heppell (wie Anm. 3), 59 f. - Die meisten dieser
Schriften finden sich wiederabgedruckt in: Sabrana Delà, Knjiga III, Himmelsthür
1986.

7 Velimirovic wurde von seiner Kirche als Delegierter für die 1. Weltkonferenz
für Glauben und Kirchenverfassung August 1927 in Lausanne bestimmt, war aber an
der Teilnahme verhindert, so dass sein Beitrag über die Sakramente vom Leiter der
orthodoxen Delegation, Erzbischof Germanos (Strinopoulos), verlesen wurde; vgl.
Hermann Sasse (Hg.), Die Weltkonferenz für Glauben und Kirchenverfassung.
Deutscher amtlicher Bericht über die Weltkirchenkonferenz zu Lausanne, 3.-21.
August 1927, Berlin (Furche) 1929, 344-348; 616 f. Schon als junger Theologe kam
Velimirovic auf der Konferenz des 1895 gegründeten «Christlichen Studentenweltbundes»

1911 in Konstantinopel mit späteren Exponenten der anhebenden ökumenischen

Bewegung in Kontakt, sowohl orthodoxen wie Germanos (Strenopoulos), dem

damaligen Leiter der Theologischen Hochschule in Chalki, oder westlichen wie dem

späteren schwedischen Erzbischof Nathan Söderblom; vgl. Ruth Rouse, Other
Aspects of the Ecumenical Movement 1910-1948, in: dies./Stephen Ch. Neill (Hg.),
A History of the Ecumenical Movement 1517-1948, vol. 1, Geneva (WCC) 31986,

597-641, hier 602-604; Nicolas Zernov, The Eastern Churches and the Ecumenical

Movement in the Twentieth Century, in: ebd., 634-674, hier 650 f.



Urs von Arx

rend vier Monaten - im Konzentrationslager Dachau; im Verlauf des

Krieges kamen auch seine acht Geschwister um. Nach der kommunistischen

Machtergreifung in Jugoslawien zog er das Exil in den USA vor,
wo er weiterhin als Prediger und geistlicher Lehrer wirkte.

Sein schriftstellerisches Œuvre, das der früher für die damalige serbische

Diaspora in Westeuropa zuständige Bischof und jetzige Leiter des

Bistums Sabac-Valjevo, Lavrentij Trifunovic (*1935 - Taufname Zivko)8,

herausgab, umfasst bis jetzt 12 Bände9. Das umfangreiche Werk zeigt
neben dem sendungsbewussten und charismatischen Prediger den

unerschöpflichen geistlichen Schriftsteller, dem in seiner Kirche der Ehrenname

«neuer Chrysostomus» (d. h. Goldmund, serbisch: Zlatoust) gegeben
wurde10. In neueren Ausgaben sind in einer westlichen Sprache zugänglich:

eine Vita des Hl. Sava, der als Begründer und Verkörperung des

serbischen Christentums gilt", der 1928 veröffentlichte «Prolog von Ochrid»,

d. h. eine für jeden Tag angefertigte Zusammenstellung von Heili-

8 Er ist älteren Christkatholiken dadurch bekannt, dass er im Dezember 1969 in
der christkatholischen Pfarr- und Bischofskirche St. Peter und Paul in Bern im Beisein

von Bischof Prof. Urs Küry (1901-1976) Drasko Todorovic, den späteren
ersten Pfarrer der serbischen orthodoxen Kirchgemeinde Zürich, zum Priester weihte
und in seiner Zeit als erster Leiter der damaligen Diözese Westeuropa (1973-
1989/1991) herzliche, aufrichtige Beziehungen zur altkatholischen Seite unterhielt.
Todorovic gehört in die Reihe der 43 bzw. 44 aus der serbischen Kirche stammenden

Theologen, die für längere oder kürzere Zeit zum Weiterstudium an der
Christkatholisch-theologischen Fakultät (seit 2001 Departement für Christkatholische
Theologie) der Universität Bern in der Schweiz weilten (siehe den Anhang).

9 Episkop Nikolaj, Sabrana delà. Izdanje Srpske pravoslavne eparhije zapad-
noevropske. Düsseldorf bzw. Himmelsthür, 1976-1986, mit insgesamt etwa 9550
Seiten. Vgl. die detaillierte Übersicht bei Grill (wie Anm. 3). 215-232. Später sind
noch zwei weitere Bände mit Archivalien erschienen.

10 Dies in Anlehnung an einen der grössten Prediger und Schriftsteller der Alten
Kirche, Johannes Chrysostomus. den 407 im Exil verstorbenen Bischof von
Konstantinopel. Vgl. den Titel der Vita von Rogich (wie Anm. 3), 221: Life of our Holy
Father Nikolai, «The New Chrysostom», Bishop of Ochrid and Zhicha (tl956). Man
beachte übrigens, das dies Jahre vor der kirchenamtlichen Kanonisierung geschrieben

wurde.
11 Nicholai Velimirovich, The Life of St. Sava, Libertyville IL (Serbian Eastern

Orthodox Diocese) 1951; revised edition: Crestwood NY (SVSP) 1989; deutsch:
Das Leben des Hl. Sava, Köln (L+H) 1999; französisch: Vie de Saint Sava.
Lausanne (L'Age d'homme) 2001. Velimirovic lebte die meiste Zeit seiner Emigration

in den USA im Kloster des Hl. Sava in Libertyville IL.



Bischof Nikolaj Velimirovic (1880-1956)

genviten, Liedern, Predigten12, und Einzelschriften in der 1985 veranstalteten

Sammlung «A Treasury of Serbian Spirituality»13.
Bischof Nikolaj starb in den Vereinigten Staaten14. In England war er

nicht vergessen: Im September 1956 hielt der durch seine Unterstützung
der Bekennenden Kirche in Nazi-Deutschland hoch angesehene
anglikanische Bischof von Chichester, George Bell (1883-1958), in einem

Gedächtnisgottesdienst in London eine ergreifende Traueransprache, in
der er schon vom «Tod eines Heiligen», von einem «Propheten Gottes»
sprach1^. Die Überreste von Velimirovic wurden im Frühling 1991 in
seinen Geburtsort überführt, wo sie in einer von ihm vor dem Zweiten
Weltkrieg erbauten Klosterkirche ruhen.

Velimirovic in Bern und die Korrespondenz mit Eduard Herzog

Im Folgenden seien einige Einzelheiten aus dem Leben des Heiligen, die
sich auf seinen Aufenthalt in der Schweiz und die Beziehungen zur
Christkatholischen Kirche beziehen, berichtet16. Dies ist gedacht als ein

12 Nikolai Velimirovich, The Prologue of Ohrid. Lives of the Saints, Hymns,
Reflections and Homilies for Every Day of the Year, 2 Bände, Alhambra CA (Serbian

Orthodox Diocese of Western America) 2002; frühere vierbändige Ausgabe:
Birmingham (Lazarica Press) 1985/86. Diese Version eines Synaxarion vermittelt
die ekklesiologischen und kulturphilosophischen Überzeugungen von Velimirovic
unter Rückgriff auf Traditionen, wie sie etwa in der Laienbewegung der sog. Bogo-
moljcen [Zu-Gott-Beter] des 19./20. Jahrhunderts gepflegt wurden; vgl. dazu BREMER

(wie Anm. 3), 130-141.
13 Nikolai Velimirovich (/ Justin Popovich). A Treasury of Serbian Orthodox

Spirituality, 6 Bände, Grayslake IL (The Serbian Orthodox Metropolitante of New
Gracanica) 21999 (1988). Vgl. noch Nicolas Velimirovitch, Cassiene. L'enseignement

chrétien sur l'amour Chrétien, Lausanne (L'Age d'homme) 1988; DERS., Théo-
dule. Le people serbe comme serviteur de Dieu, Lausanne (L'Age d'homme) 1999.

14 Im russischen St. Tichon Monastery in South Canaan PA, dem ältesten
orthodoxen Kloster aufnordamerikanischem Boden (1905), an das seit 1938/42 ein
Theologisches Seminar angegliedert ist.

Velimirovic besass anscheinend nicht die amerikanische Staatsbürgerschaft, wie
zumindest aus einem Brief vom 1. Februar 1953 an seinen Freund, den anglikanischen

Bischof von Chichester. George Bell, hervorgeht; vgl. Bell Papers, vol. 79, f.
155 (vgl. dazu Anm. 54).

15 Vgl. Heppell (wie Anm. 3), 87-93.
16 Vgl. meine Notiz «Velimirovic und die Schweiz. Eine Zuschrift», in: G2W 21

(1993) Nr. 6, S. 3; Nr. 7/8, S. 3.



Urs von Arx

kleiner Beitrag zu seiner Biographie, für die - gerade für die frühen
Jahre - immer noch ein Klärungsbedarf über seine Aufenthalte und

Tätigkeiten im Ausland besteht17.

Nach dem Anschluss der Seminarausbildung in Belgrad 1902 und
anschliessenden theologischen Studien in Belgrad wurde er im Einverständnis

mit dem Metropoliten von Belgrad, Dimitrije (Pavlovic - 1846-
1930)18, und König Peter I. (Karadordevic - 1844-1921), zu weiteren
Studien in den Westen geschickt. Von 1906-1908 war er an der (Christ-)
Katholisch-theologischen Fakultät der Universität Bern immatrikuliert; er
kam zusammen mit einem weiteren Serben, Svetozar Radovanovic19, von

17 So ist etwa in serbischen Quellen und darauf basierenden westlichen
biographischen Skizzen noch von weiteren Studien und Doktoraten in Oxford und/oder
Genf die Rede - er soll eine Dissertation über die Philosophie von George Berkeley
geschrieben bzw. (in Genf) eingereicht haben -, aber eine solche müsste in den

betreffenden Dissertationenverzeichnissen nachweisbar sein. Für Genf ist das jedenfalls

im «Jahresverzeichnis der Schweizerischen Universitätsschriften» nicht der

Fall; femer hat eine Nachfrage ergeben, dass Velimirovic in den Jahren 1906-1912
an der Universität Genf nicht immatrikuliert war.

Von den beiden ordentlichen Doktoraten in Bern, die nachweisbar sind, sind
anfällige Ehrendoktorate zu unterscheiden. Gemäss der Gedenkbroschüre von Stephen
Graham, Bishop Nikolai of Zicha 1880-1950, London 1956, 4 S., soll er solche der

Universitäten von Oxford und Glasgow sowie der Columbia University in New
York erhalten haben.

Auch anders bedarf der Präzisierung. So fehlen etwa, gemäss mündlicher Mitteilung

von Viadan Kostadinovic (17.2.2004 in Bern), der zurzeit in Erlangen eine

Dissertation über Nikolaj Velimirovic vorbereitet, bisher genauere Angaben über die
zwei Jahre, die zwischen dem Aufbruch ins Ausland (1904) und dem Beginn seiner
Berner Zeit (Herbst 1906) liegen.

18 Metropolit von Belgrad 1905-1920, nach der Wiederherstellung des Patriarchats

im Herbst 1920 bis zu seinem Tod Patriarch.
19 Gemäss dem «Album Universitatis Bernensis» wurde «Svetotzar Radovano-

witsch», geboren den 28. März 1866, aus Lazarevac (Serbien) auf Grund eines

Diploms der Geistlichen Akademie St. Petersburg vom 13. August 1898 und von
Exmatrikeln der Universitäten von Berlin und Halle am 19. Oktober 1906 immatrikuliert

(Staatsarchiv Bern, BB III b 1163 - Matrikelnummer 13601). Er promovierte
am 21. Dezember 1907 an der (Christ-)Katholisch-theologischen Fakultät bei Prof.

Adolf Thürlings mit der Arbeit «Die Familien-Patronfeste bei den Serben» -
veröffentlicht in Semlin (Pulyo) 1912, 60S. Wohin er nach den drei Berner Semestern

ging, ist mir unbekannt.



Bischof Nikolaj Velimirovic (1880-1956)

Halle in die Schweiz20. Am 18. Juli 1908 promovierte er summa cum
laude mit der Dissertation «Der Glaube an die Auferstehung Christi als

Grunddogma der apostolischen Kirche»21. Eingereicht wurde die Arbeit
beim damaligen Professor für Neues Testament, Bischof Eduard Herzog
(1841-1924). Velimirovic widmete sie «meinem lieben Freund und

Studiengenossen Arnold Gilg». Dieser, 1887 geboren, nahm im Herbst
1906 sein Theologiestudium auf und war neben Velimirovic und
Radovanovic der einzige Neuimmatrikulierte. Die damals entstandenen
freundschaftlichen Beziehungen zwischen Gilg und Velimirovic dauerten

in lockerer Form noch an, als Letzterer die Schweiz endgültig wieder

verlassen hatte22. Zuvor aber - nach einem Aufenthalt in Serbien

20 Dem «Album Universitatis» ist zu entnehmen, dass «Nicola Velimirowitsch»,
geb. den 23. Dezember 1880, aus Lelic-Valjevo (Serbien), auf Grund einer Exmat-
rikel der Universität Halle und eines Abgangszeugnisses der theologischen Anstalt
in Belgrad am 16. Oktober 1906 immatrikuliert wurde (Staatsarchiv Bern, BB III b

1163 - Matrikelnummer: 13553). Rektor jenes akademischen Jahres war übrigens
der altkatholische Systematiker und Liturgiker Adolf Thürlings (1844—1915).
Gemäss den damaligen Studentenverzeichnissen war Velimirovic vom Wintersemester
1906/07 bis zum Sommersemester 1908 an der Katholisch-theologischen Fakultät
(so der damalige offizielle Name der 1874 vom Staat errichteten Lehranstalt) der
Universität Bern immatrikuliert. Für das Sommersemester 1909 war er an der
Philosophischen Fakultät eingeschrieben. Er bewohnte, wie das üblich war, jeweils an
einer anderen Adresse im Länggassquartier, also unweit des 1903 neu errichteten
Universitätsgebäudes, ein Zimmer.

21 Bern (Iseli) 1910, 56 S.; wiederabgedruckt in: Sabrana Delà, Krijiga II, Him-
melsthür 1986, 577-631. Für das schriftliche Doktorexamen waren ihm die folgenden
Themen gestellt worden: Christenverfolgung in der apostolischen Zeit (Kirchengeschichte

bei Prof. Philipp Woker); Inwiefern kann man von einer trinitarischen Gotteslehre

im Neuen Testament sprechen? (Dogmatik bei Prof. Adolf Thürlings);
Hauptunterschiede der morgen- und abendländischen Messe nach der heute geltenden Liturgie
(Praktische Theologie bei Thürlings, der die Arbeit «weniger beschreibend als

philosophisch» beurteilt). Im mündlichen Examen wurde er (vonBischof Prof. Eduard
Herzog) in neu- und alttestamentlicher Exegese geprüft (Protokoll-Buch der Fakultät).

22 Siehe unten S. 22 f. Arnold Gilg (1887-1967), lehrte von 1915-1941
Systematische Theologie, danach bis zur Emeritierung 1957 Kirchen- und Dogmengeschichte

an der Christkatholisch-theologischen Fakultät der Universität Bern.



Urs von Arx

und England23 - erwarb dieser an der Philosophischen Fakultät I in Bern

am 29. Juni 1909 mit dem Prädikat magna cum laude einen weiteren
Doktortitel mit der Arbeit «Französisch-slavische Kämpfe in der Bocca

23 Diese Aufenthaltsorte ergeben sich aus einem Briefwechsel zwischen Bischof
Eduard Herzog und Velimirovic. Erhalten sind freilich nur die Kopien der Briefe
Herzogs: Copies de lettres, AH 54 ff. im Bischöflichen Archiv der Christkatholischen

Kirche der Schweiz in Bern (=BABe). Weitere Angaben finden sich auch in

Herzogs Eintragungen in eine Art von Journal, das er für die Jahre 1896-1923 führte:

Journal EH, BABe, AH 52 f.
In einem am 6. September 1908 nach Valjevo adressierten Schreiben an den

«Lieben Herrn Doktor» - so spricht er ihn bis zu seiner Bischofsweihe stets an -
dankt Herzog für einen Brief Velimirovics vom 2. September 1908 und teilt ihm

Angaben für die Zulassung eines Freundes, der in Budapest studiert, zum theologischen

Doktorexamen mit. Er lädt ihn ferner ein, serbische Studierende zum
Weiterstudium in Bern zu vermitteln (BABe, AH 89. 271-273).

In einem nach London gesandten Brief vom Januar 1909 (BABe, AH 90. 84-85)
dankt Herzog für einen Brief Velimirovics vom 31. Dezember 1908 und hält u.a. fest:

«Ich erkenne von ganzem Herzen an, dass uns gerade die autokephalen Kirchen des

Ostens einen unermesslichen Dienst leisten können: sie heben durch ihr brüderliches

Entgegenkommen die Exkommunikation auf. die Rom über uns verhängt hat. Das ist

für die Zukunft unserer Kirche eine Lebensfrage. Daher würde ich mich glücklich
schätzen, wenn uns die serbische Nationalkirche immer wieder so ausgezeichnete Söhne

an unsere Fakultät senden würde, wie sie einer sind.» Aus dem Brief geht weiter hervor,
dass Velimirovic - vermutlich in Bern angeregt durch Herzog, der die modernistische
Krise in der römischen Kirche genau verfolgte und ihre Voraussetzungen reflektierte -
sich mit John Henry Newman und seinem Schüler George Tyrrell beschäftigt hat. Herzog

teilt ihm sogai die Adresse des Letzteren mil. falls er die Gelegenheil habe, «sich
mit diesem ausgezeichneten Mann in persönliche Beziehung zu setzen». Vgl. dazu die
beiden Arbeiten von Velimirovic: Velika kriza u rimokatolicizmu [Die grosse Krise im
römischen Katholizismus] und Njuman i njegova teorija. Jedna glava iz engleske
moderne teologije [Newman und seine Theorie. Ein Kapitel aus der modernen englischen
Theologie], beide abgedruckt in: Sabrana Delà. Knjiga II. Himmelsthür 1986, 197 ff:
231 ff. - Zu Herzogs" Kontakt mit Tyrrell (1861-1909) vgl. RTTh 17 (1909) 754-764;
Maude D. Petre, Autobiography and Life of George Tyrrell, Band II: Life of George

Tyrrell from 1884 to 1909, New York (Longmans) 1912, 382-384; dazu auch: Thomas
Michael Loome, Liberal Catholicism, Reform Catholicism. Modernism. A contribution

to a new orientation in modernist research (TTS 14). Mainz (Grünewald) 1979. 40-
48; 225; 335; Paul Misner (Hg.), Friedrich von Hügel, Nathan Söderblom. Friedrich
Heiler. Briefwechsel 1909-1931, Paderborn (Bonifacius) 1981, 51; Giuseppe Zorzi.
Auf der Suche nach der verlorenen Katholizität. Die Briefe Friedrich von Hügels an

Giovanni Semeria. Band I (TSTP 3/1), Mainz (Grünewald) 1991, 134-139; Lawrence
Barmann, The Modernist as Mystic, in: Darrell Jodock (Hg.), Catholicism Contending
with Modernity. Roman Catholic Modernism and Anti-Modernism in Historical Context.

Cambridge (CUP) 2000, 215-247, hier 233 f.; James J. KELLY (Hg.), The Letters



Bischof Nikolaj Velimirovic (1880-1956)

di Cattaro 1806-1814».24 Diese Dissertation wurde bei Prof. Philipp
Woker (1848-1924) eingereicht, der neben seinem Ordinariat für
Kirchengeschichte an der Christkatholisch-theologischen Fakultät (1875—

1924) an der Philosophischen Fakultät (ab 1888) das Fach Allgemeine
Geschichte lehrte.

Nach seinem Weggang aus Bern blieb es eine Zeitlang offen, ob der

begabte junge Theologe nicht doch wieder zurückkehren würde. Das

geht aus der brieflichen Korrespondenz zwischen Velimirovic und
Bischof Herzog aus den Jahren 1909/10 hervor, wobei allerdings nur
Kopien der Briefe des Letzteren in Bern erhalten sind, aus denen man die
Themen des jeweiligen Schreibens des ersteren rekonstruieren kann.
Dabei hat anscheinend meist Velimirovic die Initiative für den
Briefwechsel ergriffen.

In einem Brief vom 7. Oktober 1909 (BABe, AH 91, 233-236) mit
unbekannter Destination dankt Herzog Velimirovic für dessen Schreiben

vom 29. September 1909 und berichtet, dass zwei durch ihn vermittelte
serbische Theologiestudenten in Bern eingetroffen seien25. Im Weiteren

of Baron Friedrich von Hügel and Maude D. Petre. The Modemist Movement in England

(AML 44), Leuven (Peeters) 2003, 82 f.; 87.

Im selben Brief regt Herzog weiter an, Velimirovic möge in England auch Arnold
Harris Mathew (1852-1919) besuchen, und teilt ihm die Adresse mit. Dieser war im

April 1908 in Utrecht zum Bischof für britische Altkatholiken (d. h. angeblich
übertrittswillige Romkatholiken) geweiht worden, aber die Altkatholische Bischofskonferenz

sollte sich schon bald von ihm distanzieren; vgl. CHRISTOPH SCHULER, The
Mathew Affair, Amersfoort (Publicatieserie Stichting Oud-Katholiek Seminane 30) 1997.

Zum Kontakt von Mathew mit Tyrrell vgl. Loome, 44 f.; 240 f.; Kelly, 66; 69; 136.

Der Brief belegt also, dass Velimirovic England seinen ersten Besuch nicht erst
1910 abstattete, wie Heppell (wie Anm. 3), 59, Anm. 22. meint.

"4 Bern (Iseli) 1910, 64 S.; wiederabgedruckt in: Sabrana Delà. Knjiga II, Him-
melsthür 1986, 673-735. Im Kloster des Hl. Sava in der Bucht von Kotor - der

montenegrinischen Hafenstadt, die damals noch unter habsburgischer Verwaltung
war - verbrachte der in seiner Jugend oft kränkliche Velimirovic vor seinem Studium

in Bern einen halbjährigen Rekonvaleszenzurlaub; vgl. GRILL (wie Anm. 3), 23.
25 Es handelt sich um Radivoje Josic (1889-1960) aus Velika Vrbnica. der von

1909-1911 und 1916-1921 (nun schon promoviert, und zwar durch die Orthodoxe
Theologische Fakultät von Czernowitz, woher er ein Absolutorium mitbrachte) vier
bzw. drei Semester an der (Christ-)Katholisch-theologischen Fakultät verbrachte
und später (1927-1952) Professor an der Theologischen Fakultät in Belgrad war,
sowie um einen Mann namens Milun Minie aus Alexandrovac, der sich allerdings
gleich an der medizinischen Fakultät immatrikulierte, und zwar, wie Herzog in
einem späteren Brief vom 3. Januar 1910 (BABe. AH 91. 408^111) bekannt gab.



Urs von Arx

bedauert Herzog, dass am Internationalen Altkatholikenkongress vom
September 1909 in Wien keine Vertreter der serbischen Kirche
teilgenommen hätten. Dagegen seien Mariaviten aus Russisch-Polen erschienen,

und die altkatholischen Bischöfe hätten [u.a. infolge der Empfehlung
durch den russischen Laientheologen General Aleksandr A. Kireev -
UvA] Herrn Kowalski im Oktober zum Bischof geweiht. «Die Mariawiten

stehen theologisch ganz auf dem Standpunkt der orthodoxen
Kirchen», nur hätten sie keine theologische Schule. Er habe Herrn Kowalski
dringend empfohlen, tüchtige Kandidaten, die des Deutschen ein wenig
mächtig sind, nach Bern zu senden. Ideal wäre, wenn ein (freilich habili-
tierter) Mariawit die jungen Leute in Bern überwachen und begleiten
könnte, aber dazu fehlten auf beiden Seiten die finanziellen Mittel. - Dann
aber kommt Herzog auf Velimirovic selbst zu sprechen: «Ihre Schlussbemerkung

hat mich sehr betrübt. Im Gegensatz zu dem betreffenden
Bischof halte ich Sie für so <brauchbar>, dass ich Ihre Kirche beneiden
möchte, einen so ausgezeichneten und ergebenen jungen Diener zu besitzen.

Ich hoffe also zuversichtlich, dass Sie bald einen Posten finden werden,

der Ihren grossen Talenten angemessen ist. Sollte das aber zu meiner

grossen Enttäuschung nicht der Fall sein, so wäre freilich in Bern <Platz

und Luft> für Sie genug: Sie könnten sich ja als Privatdozent an unserer
Fakultät habilitieren. Die Erfüllung der reglementarischen Bedingungen
würde Ihnen nicht schwer fallen. Nur besitzen wir leider keine materiellen
Mittel, einen Privatdozenten anständig zu honorieren. Schon jetzt fällt es

der Synodalratskasse sehr schwer, den grossen Beitrag an die Kosten der
Fakultät zu leisten .»26

«weil ihm sein Vater schrieb, er bekomme in Serbien keine Stelle, wenn er bei uns
studiere». Diese beiden Studenten kündigte Velimirovic in einem Brief vom 29.

September 1909 an (Journal EH, 1909/10, BABe, AH 52). Schon ein Jahr zuvor
teilte er Herzog mit, es werde Anfang Wintersemester 1908 ein serbischer Student in
Bern eintreffen (Journal EH, 1908/31, BABe, AH 52); tatsächlich kamen dann deren
zwei: der schon ältere Dr. Vladimir Margin, geb. 1871, der in Vasarhely sein Abitur
gemacht und dann in Sremski Karlovci und Czernowitz studiert hatte und später
anscheinend eine bekannte Figur in Pancevo war; der jüngere Milan Popovic, geb.
1883, aus Pancevo, der zuvor in Budapest und Czernowitz studiert hatte und
möglicherweise später Parlamentabgeordneter von Novi Sad war.

26 Zum politischen Druck, der nach dem Auslaufen des Kulturkampfes auf der
Fakultät lastete und die christkatholische Kirche zu finanziellen Leistungen an den
Staat Bern nötigte, vgl. URS von Arx, Ein Porträt der christkatholischen Lehranstalt
der Universität Bern, in: Günter Esser/Matthias Ring (Hg.), Zwischen Freiheit und
Gebundenheit. Festschrift zum 100-jährigen Bestehen des Alt-Katholischen Semi-

10



Bischof Nikolaj Velimirovic (1880-1956)

In Brief vom 3. Januar 1910 (BABe, AH 91, 408-411), der auf einen

Neujahrsbrief von Velimirovic antwortet, stellt Herzog u.a. fest: «Ihr
Schreiben macht auf mich den Eindruck, als ob es in trauriger Stimmung
verfasst sei.» Er versucht ihn zu trösten mit dem Hinweis auf Mk 5,21^43,
dessen Zeugnis vom grossen Helfer - seil, gegenüber der an Blutfluss
leidenden Frau - auch ihn selbst immer wieder aufgerichtet habe. Der
Brief endet so: «Gebe Gott, dass Sie in Ihrer Heimat die Anerkennung
finden, die Sie verdienen. In treuer Liebe grüsst Ed. Herzog, Bischof.»

Ein späterer Brief vom 26. September 1910 (BABe, AJH 92, 376-379),
der Velimirovic in St. Petersburg erreicht haben muss, verdankt ein
Schreiben vom 23. September (vermerkt im Journal EH, 1910/39, BABe,
AH 52) und grüsst den Adressaten als «Bruder im priesterlichen Amt». Er
fährt fort: «Ihre Ordination ist mir zugleich ein Beweis, dass Sie das

Vertrauen gefunden haben, das Sie verdienen. Ich wünsche Ihnen Glück dazu
und glaube auch, dass das Vertrauen Ihrer ehrwürdigen Kirche Sie noch zu
höheren Stufen emporführen werde. Mit wahrer Rührung habe ich von
Ihrer Bereitwilligkeit Kenntnis genommen, sich als Dozent der Theologie
an unserer Fakultät zu habilitieren. Sie deuten die grosse Wichtigkeit, die
ein solcher Schritt haben könnte und mit Gottes Gnade haben würde [...]27,

an. Ich sage Ihnen in dieser Hinsicht nur, dass ich Ihre Ansicht und Hoffnung

vollkommen teile.» Herzog fährt fort, Velimirovic werde die
akademischen Bedingungen zweifellos erfüllen, er werde ihm gleich das

Habilitationsreglement zustellen, seine Fakultätskollegen würden sein Vorhaben
sicher begrüssen. «Sehr gerne werde ich, wenn Sie es wünschen, von
Ihrem Plane auch dem Bischof Dr. Kowalski Kenntnis geben.» Im Weiteren
habe er auf einer Sitzung mit dem Synodalrat der Christkatholischen Kirche

von der Notwendigkeit gesprochen, im Blick auf künftige Übernahmen

von Professuren Nachwuchskräfte zu fördern und dabei verlangt,
«dass man unserm gemeinschaftlichen Freunde Gilg gestatte, in Bern zu
bleiben und das theologische Doktorexamen zu bestehen. Das wird nun,
wenn es Gottes Wille ist, geschehen. So würden Sie einen ausgezeichneten

Kollegen erhalten. Es ist selbstverständlich, dass ich mich sehr freuen

würde, wenn Sie gleichzeitig bei uns auch das Priesteramt ausüben wollten.

Es dürfte Ihnen wohl bekannt sein, dass ich gegenwärtig in dieser
Hinsicht Grund zu ernsteren Klagen habe.» Der Brief endet mit dem erneu-

nars der Universität Bonn (1902-2002) (Geschichte und Theologie des Alt-Katholizismus.

Reihe B. 1). Bonn (Alt-Katholischer Bistumsverlag) 2002, 211 f.
27 Unleserlich wegen verblasster Schrift.

11



Urs von Arx

ten Hinweis auf die finanziellen Schwierigkeiten, denn von den staatlichen
Behörden sei gar nichts zu erwarten, am besten wäre, Velimirovic könnte
sie selbst beseitigen. In einem Postscriptum vermerkt Herzog, dass Bischof
Nikanor um die Erteilung der Ehrendoktorwürde durch die Fakultät
ersuche28.

Nur wenig Tage danach, am 30. September 1909, greift Herzog
nochmals zur Feder (BABe, AH 92, 397-399): «Bevor Sie meinen letzten

Brief erhalten haben, schreibe ich Ihnen noch in einer sehr wichtigen
Sache.» Er eröffnet ihm, dass Prof. Michaud, der Eigentümer und
Redaktor der «Revue», nach dem Tod von General Kireev29 das
Unternehmen aufgeben wolle. Zwar wäre der Erlös aus den Abonnements für
eine Weitelführung ausreichend, aber das von Michaud verlangte Honorar

übersteige die Möglichkeiten. Angesichts des Willens weiter Kreise,
die Zeitschrift zu erhalten, und der Aussicht, dass das «Presskomitee»
der Christkatholischen Kirche das finanzielle Risiko übernehme, frage

28 Es handelt sich um Bischof Nikanor Ruzicic von Nis (siehe Anm. 40). Die
Fakultät vermochte auf seinen Wunsch nicht einzugehen (Protokoll-Buch der Fakultät).

29 Der russische Laientheologe General Aleksandr A. Kireev (26.10.1832-
26.7.1910), seit den frühen 1870er Jahren als Sekretär der St. Petersburger Sektion der
«Gesellschaft der Freunde geistlicher Aufklärung» in der Frage einer kirchlichen
«Union» zwischen Altkatholiken und Orthodoxen engagiert, hatte auf dem Internationalen

Altkatholikenkongress 1892 in Luzern den folgenden Antrag gestellt:
«Wünschenswert ist die Gründung einer internationalen theologischen Fakultät, sowie einer
internationalen theologischen Zeitschrift», und der Kongress bestellte auch gleich eine
Kommission aus teils renommierten orthodoxen, anglikanischen und altkatholischen
Personen (vgl. Der zweite internationale Altkatholiken-Kongress in Luzern, 13. bis 15.

September 1892. Stenographischer Bericht. Offizielle Ausgabe. Luzem [Burkhardt]
1892, 129 ff). Zustande kam letztlich nur die Zeitschrift, die schon 1893 als

vierteljährlich erscheinende «Revue internationale de Théologie» (RITh) herauskam, in
denen Theologen meist orthodoxer, anglikanischer und altkatholischer Tradition
bezüglich einer Annäherung und Versöhnung des östlichen und westlichen katholischen
Christentums Fragen gemeinsamen Interesses behandelten. Die Redaktion lag in den

Händen von Eugène Michaud (1839-1917), der von 1876-1915 an der (Christ-)
Katholisch-theologischen Fakultät der Universität Bern Ordinarius für dogmatische Theologie

und Kirchengeschichte in französischer Sprache war (und seit 1889 - wie Woker
aus finanzpolitischen Gründen - zusätzlich an der Philosophischen Fakultät Französische

Sprache und Literatur zu lehren hatte); vgl. Raoul Dederen, Eugène Michaud
(1839-1917). Un réformateur catholique au XIXe siècle. Vieux-catholicisme -
Œcuménisme, Genève (Droz) 1963. Kireev hatte jeweils aus russischen Mitteln das jährliche

Defizit der «Revue», etwa 400 Franken im Jahr (so Herzog 1910), d. h. etwa 15%
der Gesamtkosten, übernommen.

12



Bischof Nikolaj Velimirovic (1880-1956)

er [Herzog] ihn [Velimirovic] «konfidentiell» an, ob er allenfalls die
Redaktion übernehmen wolle, falls er im Sommersemester 1911 zum
Habilitationsstudium nach Bern komme. Gilg würde in Bern mitarbeiten.

Er solle seine Honorarvorstellungen «offen» nennen.
Im Brief vom 7. Oktober 1910 (BABe, AH 92, 405-408) dankt Herzog

für die Antwort Velimirovics vom 4. Oktober und hält das von ihm

genannte Honorar von 200 Franken für «ausserordentlich bescheiden», es

werde kaum genügen. Er muss ihm aber auch mitteilen, dass Pfr. Adolf
Küry30, der mit den niederländischen und deutschen Altkatholiken31

dahingehend verhandle, dass deren Bischöfe für die Zeitschrift eine

Mitverantwortung hinsichtlich Beiträge und Finanzierung übernehmen, in
Aussicht genommen habe, die Redaktion selbst zu übernehmen; freilich sei

noch nichts beschlossen. Auch wenn dies nicht ganz so verwirklicht wurde,

schied dadurch die von Herzog erwogene Lösung faktisch aus32.

In dritten Brief zu diesem Thema vom 24. Dezember 1910 (BABe,
AH 93, 69-71) antwortet Herzog auf den Bescheid Velimirovics, dass er

wegen des Rufs seiner Kirche nun doch nicht nach Bern kommen könne.

«Es wäre uns ja sehr lieb gewesen und wird uns stets sehr lieb sein,

wenn Sie die Möglichkeit haben, nach Bern zu kommen, um hier mit
uns an einem grossen und Gott gefälligen Werke zu arbeiten. Allein Sie
haben dem Rufe Ihrer Kirche zu folgen.» Was dieses «Gott gefällige

30 Adolf Küry (1870-1956), war damals Pfarrer in Basel und Präsident des 1898

(neu) gegründeten Presskomitees.
31 Ansprechpartner Kürys waren der Bischof von Haarlem. Johannes Jacobus

van Thiel (1843-1912). und der deutsche Bischof Joseph Demmel (1846-1913).
Küry handelte dabei im Sinn des Beschlusses des Altkatholikenkongresses von
Luzern 1892.

32 Die Zeitschrift erschien dann 1911 ohne Unterbruch mit neuem Namen
(«Internationale Kirchliche Zeitschrift» - IKZ) und neuer Aufmachung, im Umfang und
der Internationalität der festen Mitarbeiter aber bescheidener als die «Revue».
Verantwortliche Redaktoren waren zunächst: Franciscus Kenninck (1859-1937),
Professor am Erzbischöflichen Seminar in Amersfoort. später Erzbischof von Utrecht:
Rudolf Keussen (1877-1944). Professor am Bischöflichen Seminar in Bonn: Prof.
Adolf Thürlings. Bern; an dessen Stelle trat 1915 Adolf Küry. der faktisch die

Hauptlast der Schriftleitung bis zu seinem Tod trug, und zwar neben dem Episkopat
1924—1955. Er bat übrigens 1919 Velimirovic - wie auch schon Herzog in seinem
Brief vom 7. Oktober 1910 - um eine kontinuierliche Mitarbeit an der IKZ bzw. um
konkrete Beiträge (BABe, AH 117,132; 119, 47 f.: 119. 497). aber dieser hat in der
IKZ nichts veröffentlicht - was eigentlich nicht so erstaunt, da er im Wesen kein
Vertreter einer akademischen Theologie, sondern ein seelsorgerlich und missionarisch

ausgerichteter Geistlicher war.

13



Urs von Arx

Werk» ist, erhellt aus den folgenden Bemerkungen: «Es ist erstaunlich,
wie der Gedanke einer Versöhnung zwischen Orthodoxie und abendländischem

Katholizismus plötzlich zu einer sehr populären Idee geworden
ist.» Herzog bezieht sich hier auf den Aufsatz von Max von Sachsen
«Pensées sur l'union des Eglises», der zu einer Versöhnung zwischen
östlichem und westlichem Katholizismus aufrief33, und er stellt dann -
halb resigniert, halb selbstbewusst - fest: «Was er sagt, das haben wir
seit 40 Jahren gepredigt. Ich würde in Demut Gott danken, wenn das,

was wir nicht bloss gesagt, sondern insbesondere gegenüber der orthodoxen

Kirche Serbiens auch tatsächlich eingeleitet haben, immer mehr
zur offenkundigen Tatsache würde. Eben deswegen wäre ich glücklich,
wenn aus Serbien die Nachricht käme, dass unser Freund Dr. Velimirowitsch

auf einen bischöflichen Thron erhoben worden sei. Wir bedürfen
sehr der Stärkung durch den gemeinschaftlichen Glauben.» Er schliesst
dann mit der Mitteilung, die beiden zur Zeit in Bern studierenden Serben

würden sich musterhaft verhalten und zu grossen Hoffnungen
berechtigen34.

33 Freilich löste dieser in der der Zeitschrift «Roma e l'Oriente» erschienene
Artikel eine heftige innerkirchliche Kontroverse aus, in deren Folge Max von Sachsen
seine Professur in Fribourg aufgab; vgl. dazu Iso Baumer, Max von Sachsen. Priester

und Professor. Seine Tätigkeit in Freiburg/Schweiz, Lemberg und Köln, Freiburg
Schweiz (Universitätsverlag) 1990, 98-136.

34 Es handelt sich um Radivoje Josic (vgl. Anm. 25) und Jordan P. Ihc (1883-
1950). Letzterer, gebürtig aus Dojkinci (bei Nis), war vom Wintersemester
1910/1 Ibis zum Wintersemester 1924/25 in Bern immatrikuliert (zuerst an der

[Christ-]Katholisch-theologischen, ab Wintersemester 1913/14 an der Philosophischen

Fakultät I, ab Wintersemester 1923/24 als beurlaubt bezeichnet) und promovierte

daselbst am 19. Mai 1922 bei Philipp Woker in dessen Eigenschaft als
Allgemeinhistoriker an der Philosophischen Fakultät I mit der Arbeit «Die Völkerbildung
der südlichen Slaven», Bern (Stämpfli) 1923, 86 S. Vgl. auch IKZ 2 (1912) 255-
260; 265-267; 3(1913) 400-406.

Der nachmalige Professor an der Theologischen Fakultät in Belgrad (1930 bis zur
Zwangspensionierung 1942) darf nicht verwechselt werden mit seinem Vetter, dem
späteren Generalsekretär des Hl. Synod (vgl. Anm. 48) und dann Bischof (bis 1931

von Mostar, bis 1933 von Branicevo. zuletzt von Nis). Jovan (Taufname: Jordan)
A. Ilic (1883-1975), der vom Wintersemester 1913/14 bis zum Sommersemester 1921

an der (Christ-)Katholisch-theologischen Fakultät immatrikuliert war und am 21. Mai
1921 beim Kirchengeschichtler Philipp Woker promovierte mit der Arbeit «Die Bo-
gomilen in ihrer geschichtlichen Entwicklung (Paulicianer, Bogomilen und die bosnische

christliche Kirche)», Sremski Karlovci (Serbische Klosterdruckerei) 1923, 91 S.

14



Bischof Nikolaj Velimirovic (1880-1956)

Aus dieser Korrespondenz geht einmal hervor, dass Velimirovic
nach seinem Weggang von Bern, besonders in der Zeit seines Aufenthalts

in St. Petersburg, hinsichtlich seines weiteren Lebensweges recht
verzweifelt gewesen sein müsste. Er wurde nämlich nach seiner im
Dezember 1909 erfolgten Einkleidung als Mönch (bei der er den altertümlicher

klingenden Namen Nikolaj erhielt) und Weihe zum Priester im
Januar 1910 zu theologischen Studien nach St. Petersburg geschickt - in
der Absicht, dass er «se opravoslavi», d. h. dass er «orthodox werde»35.

Auf der anderen Seite erkennt man, wie sehr Herzog von der Persönlichkeit

seines früheren Doktoranden angetan gewesen war. Dabei steht

Herzog ganz in der Linie früherer altkatholischer ökumenischer
Zielsetzungen, dass die altkatholische Kirche ihren bescheidenen Anteil an

einer Wiederherstellung der kirchlichen Gemeinschaft der östlichen und
westlichen Tradition zu leisten habe36. Er erblickte einen konkreten Ort
dieses Brückenschlags zwischen Ost und West in der altkatholischen
Fakultät in Bern - deren Internationalisierung im Sinn des Luzerner
Kongresses er in jener Zeit, freilich erfolglos, bei seinen bischöflichen
Kollegen wiederholt versucht hatte - und in der seit 1893 erscheinenden

theologischen Zeitschrift. Dabei stellte er sich anscheinend auch vor,
dass ein allfälliger orthodoxer Lehrer an der Fakultät die orthodoxen
Studierenden als Mentor und Priester begleiten werde. Dass es ihm in all
dem auch um eine Rechtfertigung der Existenz von Fakultät und Kirche,

Mir ist aus Unachtsamkeit diese Verwechslung unterlaufen in: von Arx (wie
Anm. 27), 217, Anm. 22. Zum Letzteren vgl. auch IKZ 9 (1919) 230-233.

An der Philosophischen Fakultät I war übrigens vom Sommersemester 1916 bis

zum Sommersemester 1919 noch ein weiterer Namensvetter aus demselben
serbischen Ort eingeschrieben, Petar A. Ilic.

35 Vgl. Grill (wie Anm. 3), 24. Das führte auch zu einer gewissen Entfremdung
zwischen Velimirovic und seinem Bischof, da jener sich gekränkt fühlte, als zweifacher

akademischer Doktor einer westlichen Universität - zu deren Besuch ihn
schliesslich auch dieser aufgefordert hatte - das Theologiestudium wieder von
Anfang an aufnehmen zu müssen. - Hier liegt ein ständig wiederkehrendes Problem für
orthodoxe Absolventen westlicher akademischer Studiengänge in Theologie vor.

36 Vgl. Urs von Arx, Der orthodox-altkatholische Dialog. Anmerkungen zu
einer schwierigen Rezeption, IKZ 87 (1997) 184-224; ders., Vertane Chancen. Der

Dialog zwischen der Altkatholischen und der Orthodoxen Kirche, in: Bischof Ev-
menios von Lefka u.a. (Hg), Die orthodoxe Kirche. Eine Standortbestimmung an der
Jahrtausendwende. FS Anastasios Kallis, Frankfurt a.M. (Lembeck) 1999, 199-222.
Ferner noch: ders., Was wird bleiben? Ein Rückblick auf ein Grundanliegen von
Eduard Herzog, IKZ 82 (1992) 206-232 (Lit.).

15



Urs von Arx

die damals von ultramontaner Seite zugleich bekämpft und totgesagt
wurden, ging, braucht nicht weiter ausgeführt zu werden.

Es wäre interessant, zu untersuchen, ob sich in den frühen Arbeiten
von Velimirovic Spuren seiner Studien an der Christkatholischen Berner
Fakultät finden. Ein möglicher Hinweis begegnet in einer Jugendschrift
aus dem Jahr 1909: «Pitanje o sjedinjenju Crkava» (Die Frage der Einheit

der Kirche)37. Dort spricht Velimirovic im Blick vor allem auf die

Beziehungen zwischen der Kirche von England und der Ostkirche
davon, dass eine Herzenseinheit wichtiger sei als eine Übereinstimmung
hinsichtlich filioque und Transsubstantiation38. Das waren die beiden
immer wieder beackerten Problemfelder im stets nur schriftlich erfolgten

Austausch von Gutachten zwischen der russischen orthodoxen
St. Petersburger Kommission und der altkatholischen Rotterdamer
Kommission der beiden Kirchen39. Davon hat er sicher in Bern gehört.
aber wohl auch von Herzogs Skepsis gegenüber einer detaillierten
Aufarbeitung theologischer Differenzen als Voraussetzung kirchlicher
Gemeinschaft.

Es seien noch kurz die nächstfolgenden Stationen des Lebenswegs
von Velimirovic erwähnt. Er arbeitete, im Mai 1911 aus Russland
zurückgerufen, als Lehrer am Theologischen Seminar des Hl. Sava in
Belgrad. In den Jahren 1912-1915 scheint er in Serbien gewirkt und als

Freiwilliger in den Balkankriegen und dem beginnenden Ersten Weltkrieg

teilgenommen zu haben. Im April 1915 wurde er von der serbischen

Regierung in diplomatischer Mission nach England und in die
USA geschickt, erwarb sich hier, wie oben angedeutet, als informeller
Gesandter und Anwalt politischer und religiöser serbischer Anliegen
weitreichende Sympathien, was auch auf sein Ansehen in der Heimat

37 Sabrana Delà. Knjiga II. Himmelsthür 1986. 285-295.
38 Vgl. GRILL (wie Anm. 3). 211.
39 Vgl. dazu knapp Urs von Arx. Kurze Einführung in die Geschichte des

orthodox-altkatholischen Dialogs, in: DERS. (Hg.). Koinonia auf altkirchlicher Basis.
Deutsche Gesamtausgabe der gemeinsamen Texte des orthodox-altkatholischen
Dialogs 1975-1987 mit französischer und englischer Übersetzung. Beiheft IKZ 79
(1989) 11-26. hier 13-15. Ausführlicher Harald Rein. Kirchengemeinschaft. Die
anglikanisch-altkatholisch-orthodoxen Beziehungen von 1870 bis 1990 und ihre
ökumenische Relevanz. Band 2: Die anglikanisch-orthodoxem Beziehungen. Die
orthodox-altkatholischen Beziehungen. Das ekklesiologische Selbstverständnis und
die Beziehungen dieser drei zu anderen Kirchen (EHS.T 511), Bern (Lang) 1994,
86-106.

16



Bischof Nikolaj Velimirovic (1880-1956)

zurückwirkte, wo er im März 1919 zum Bischof von Zica gewählt und
im Mai geweiht wurde. Weitere Aufenthalte in England und den Vereinigten

Staaten schlössen sich an.

Vertiefte Beziehungen zwischen den beiden Kirchen

Obwohl Radanovic und Velimirovic nicht die ersten Serben in Bern
waren40, setzte ihr Aufenthalt in Bern eine Vertiefung der Beziehungen

40 Der erste Serbe, der mit der Fakultät in Berührung kam, war Radoslav von
Radie (1857 im Banat - 1907 Baden-Baden), der, ohne in Bern formell immatrikuliert

gewesen zu sein, am 20. Juli 1876 mit einer schriftlichen Arbeit den Lizentia-
tentitel - Doktorate gab es damals nur ehrenhalber - erwarb; er war damals 19

Jahre alt. Sie wurde veröffentlicht als: «Das konstantinopolitanische Patriarchat nach
dem Falle Konstantinopels im Jfahre] 1453 bis zum Ende des XVI. Jahrhunderts»,
Prag (Marinek) 1877; von dieser Arbeit ist mir trotz aller Nachforschungen nur ein
Torso von fünfzehn Seiten (aus der Stadt- und Universitätsbibliothek Bern) zugänglich

geworden. Eine, soweit ich es beurteilen kann, völlig andere Behandlung des

Themas (unter dem Autorennamen «Radoslav Edler von Radies») erschien als: «Die
Geschichte des konstantinopolitanischen Patriarchats vom Falle Konstantinopels im
Jahre 1453 bis zum Ende des XVI. Jahrhunderts», Werschetz (Selbstverlag)
1877/78, 38 S. Zuvor hatte der Neffe des Bischofs von Werschetz Vrsac in

Göttingen (vgl. seine Arbeit: «Die Serben in Ungarn», Göttingen [Kästner] 1875, 39 S.)
und in Moskau Theologie studiert, dann auch Jura in Prag und Philosophie in Pest.

Eine grössere Studie über «Die Verfassung der orthodox katholischen Kirche bei
den Serben in Oesterreich-Ungarn. I. Theil: Das oberste Kirchenregiment», Prag
(Marinek) 1877, 312 S. (eine fast identische Fassung mit etwas abgeändertem Titel
erschien einige Monate später in Werschetz/Vrsac) trägt die folgende Widmung:
«Dem hochwürdigsten Episkopate der orthodox-katholischen Kirche in Oesterreich
Ungarn und dem hochwürdigsten Herrn Dr. Eduard Herzog, als dem ersten Bischof
der christkatholischen Kirche der Schweiz widmet diese Schrift in Liebe und
Ehrfurcht der Verfasser.» In der Einleitung wendet er sich gegen die serbischen
Kirchenkongresse 1870-1874 mit ihren die traditionellen Rechte des Episkopats
beschneidenden Beschlüssen. Er verweist in diesem Zusammenhang - bei seiner
abweisenden Einstellung gegenüber einer Mitbeteiligung von Laien an der Kirchenleitung

überraschend - auf die Altkatholiken (S. VII): «Wenn irgend wer, so gaben
sich sicher die Altkatholiken Deutschlands eine liberale Kirchenverfassung und
doch betonten sie mit einer gewissen Schärfe, dass die dogmatische und canonische

Stellung des Episkopats aufrechterhalten werden müsse. Dasselbe wiederholten auch

(in noch bestimmterer Form [sie - UvA]) unsere christkatholischen Brüder der
Schweiz, auf ihrer zu Ölten im v[origen] J[ahre] abgehaltenen Synode.» Er gibt in
einer zugehörigen Fussnote die folgende bemerkenswerte Einschätzung (Anm. 2):
«Da die schweizerische christkatholische Kirche durch die Annahme der Oltener

17



Urs von Arx

zwischen den beiden Kirchen, genauer zwischen den leitenden Bischöfen,

in Gang.
Was damals in der Zeit vor der Institutionalisierung und Bürokrati-

sierung der ökumenischen Bewegung mit ihren Verhärtungsfolgen möglich

war, enthüllt eine von Bischof Herzog am 28. März 1907 gemachte
Eintragung in sein Tagebuch:

Beschlüsse materiell bereits vereinigt ist mit der orthodox-katholischen Kirche, so

ist mit voller Sicherheit zu erwarten, dass auch die formelle Vereinigung in der
kürzesten Zeit erfolgen wird zur grösseren Ehre der beiden Kirchen und zum Heile
der Gläubigen (Vgl. darüber unsere Artikel in der Orthodoxen Revue (Moskau
1877) Heft 2-5).» - Der Autor verweist hier auf die Grundsatzerklärung, die den

ersten Beschluss der (1875 konstituierten) Nationalsyode im Jahr 1876 darstellt, den
sie unmittelbar nach der Wahl des ersten Bischofs fasste. Sie geht auf einen
entsprechenden Antrag von Eugène Michaud zurück, der kurz zuvor seine Professur an der

(Christ-)Katholisch-theologischen Fakultät der Universität Bern angetreten hatte.

Darin verpflichtete sich die Christkatholische Kirche der Schweiz als eine unter
ihrem Haupt Jesus Christus sich autonom regierende Kirche dazu, sich grundsätzlich
an den sieben ökumenischen Konzilien, am authentischen Glaubensbekenntnis von
Nizäa-Konstantinopel von 381 (also ohne den Zusatz filioque), an der Moral, der
kirchlichen Ordnung («Disziplin») und der Liturgie der Kirche vor der grossen
Spaltung in Ost- und Westkirche zu orientieren; der Text findet sich z.B. bei Urs
KÜRY, Die altkatholische Kirche. Ihre Geschichte, ihre Lehre, ihr Anliegen. 2. Auflage

hg. v. Christian Oeyen (KW 3), Stuttgart (EVW) 1978 (=31982), 455. - Über
die kirchrenrechtlichen Auffasungen von Radie, der als Mönch (mit dem Namen

Emilijan) in verschiedenen Klöstern in leitender Stellung tätig war, vgl. Bremer
(wie Anm. 3), 88-103.

Die Reihe der serbischen Studenten, die mit einer gewissen Regelmässigkeit
kürzere oder längere Zeit an der (Christ-)Katholisch-theologischen Fakultät
verbrachten, beginnt mit Cedomir Marjanovic (1872-?) aus Cuprija, der nach Studien
in Kiew die beiden Sommersemester 1903 und 1904 in Bern verbrachte - dazwischen

war er in Leipzig - und am 2. Juli 1904 bei Adolf Thürlings mit der Arbeit
promovierte «Utilitarismus und Christentum», Bern (Grünau) 1905, 63 S. Sein
Name ist da mit «Tschedomil (sie) Marianowitsch» wiedergegeben.

Noch nicht geklärt ist, auf welche zwischenkirchlichen Beziehungen der
Beginn dieser «Berne connection» der Serbischen Orthodoxen Kirche zurückgeht. Zu
weit zurück liegt die 2. Bonner Unionskonferenz vom August 1875. an der unter der

grossen Gruppe von orthodoxen Teilnehmern zwei Serben festzustellen sind: ein
Archimandrit Sava aus Belgrad und der bekannte Prof. Nikodim Milas (1845-1915)
aus dem dalmatischen Zara/Zadar. der später Bischof von Dalmatien wurde. Näher

liegt der 4. Internationale Altkatholikenkongress vom September 1897 in Wien, den
zwei serbische Vertreter besuchten: ein Archimandrit Hilarion von Belgrad im
Auftrag des Metropoliten Michael und Bischof Nikanor Ruzicic von Nis (1843-
1916, Bischof 1898-1911). Letzterer hatte auch 1895-1898 einige Beiträge in der

U



Bischof Nikolaj Velimirovic (1880-1956)

«An der Kommunion [am Hohen Donnerstag in der Berner Kirche St. Peter und

Pauli nahmen zum ersten Mal zwei orthodoxe Theologen, Radowanowitsch
und Velimirowitsch, die an unserer Fakultät studieren, teil. Die beiden Herren
haben sich bei ihrem Bischof erkundigt, ob ihnen das gestattet sei und darauf
eine zusagende Antwort erhalten. Ueberhaupt scheint uns die serbische Kirche

41
sehr sympathisch zu sein»

«Revue internationale de Théologie» veröffentlicht, und er wurde von Heft 4 des

Jahrgangs 1897 bis zum Jahrgang 1903 (als dieses Aufzählung auf der zweiten
Umschlagseite der «Revue» zum letzten Mal erschien) unter den «collaborateurs
ordinaires» aufgeführt. Er war auch Rektor der Theologischen Lehranstalt in
Belgrad.

41 Vgl. Walter HERZOG, Bischof Dr. Eduard Herzog. Ein Lebensbild, Laufen
(Volksfreund) o.J. [1935], 211. Das Tagebuch ist unauffindbar. Man muss annehmen,

dass es zu denjenigen Dokumenten gehört, die nach dem Tod von Pfr. Walter
Herzog (1877-1970) an das Bischöfliche Archiv in Bern zurückgegeben, aber bei
der Renovation des bischöflichen Hauses im Jahre 1972 von Arbeitern zusammen
mit Bauschutt entsorgt wurden

Was den Kommunionempfang anbelangt, ist freilich zu berücksichtigen, dass es

damals in der westlichen Welt noch kaum organisierte orthodoxe Gemeinden gab
und sich deshalb die Frage einer so genannten «ökonomischen Interkommunion»
(Sakramentenempfang in einer anderen katholischen Kirche in bestimmten Notfällen)

anders stellte als heute. Vgl. dazu John Albert Douglas, The Relations of the

Anglican Churches with the Eastern-Orthodox especially in regard to Anglican
Orders. London (Faith Press) 1921, bes. 177-183.

Immerhin wird in einem Rechenschaftsbericht, den die Delegation des

Ökumenischen Patriarchates nach ihrem Besuch der Lambeth-Konferenz 1920 dem
Hl. Synod von Konstantinopel unterbreitete, ohne Kommentar erwähnt, dass Velimirovic

als Bischof von Zica in anglikanischen Eucharistiefeiern kommuniziert habe,

vgl. George K.A Bell, Documents on Christian Unity 1920-4, Oxford (OUP)
1924,52-76, hier 61.

Herzog hatte übrigens im Juni 1907 im Auftrag der Kongressleitung an 16

serbische Bischöfe ein Einladungsschreiben zur Teilnahme am 7. Internationalen
Altkatholikenkongress im Haag vom September geschickt: «Schon bei verschiedenen
Anlässen haben die altkatholischen Kirchen des Westens, die sich zum katholischen
Christentum der ökumenischen Konzilien der ungeteilten Kirche bekennen, von
seiten der orthodoxen Kirche des serbischen Volkes wohltuende Beweise des

Vertrauens und der Sympathie erhalten. Insbesondere ist der unterzeichnete Bischof der
christkatholischen Kirche der Schweiz auch darüber erfreut, dass wiederholt Söhne
des serbischen Volkes nach Bern gekommen sind, um sich an unserer theologischen
Fakultät dem Studium der Theologie zu widmen. Diese werden, wie wir hoffen, in
ihrer Heimat bezeugen, dass wir mit der ehrwürdigen serbischen Kirche durch die
Gemeinschaft des Glaubens verbunden sind und grossen Wert darauf legen, mit den

orthodoxen Kirchen des Ostens in brüderlicher Beziehung zu stehen. Ich habe nun
den Auftrag erhalten, die Vorsteher der serbischen Nationalkirche ehrerbietig von

19



Urs von Arx

Beim Bischof dürfte es sich um den genannten Metropoliten Dimitrije
handeln. Es kam in der Folge zu einer Begegnung: Dimitrije besuchte

Herzog, der die serbischen Kämpfe gegen imperiale Mächte und ihre

politischen Aspirationen mit Anteilnahme verfolgte und serbische Flüchtlinge

unterstütze, auf seiner Rückkehr von einer Reise nach England am
6. Juni 1916 in Bern42. Herzog, der auch im fortgerückten Alter immer
wieder im «Katholik»43 Informationen aus befreundeten Kirchen
veröffentlichen liess, ist wohl der Autor der folgenden Feststellung vom
September 1916: «Prof. Dr. Velimirowitsch, der vielen unserer Leser persönlich

bekannt ist, hält gegenwärtig in London Vorträge ...»44 Später gratu-

einer Versammlung in Kenntnis zu setzen, auf welcher die Vertreter der
verschiedenen Kirchen nicht bloss untereinander den Geist der Gemeinschaft pflegen,
sondern auch mit andern von Rom, unabhängigen Kirchen einen freundlichen
Verkehr anzubahnen suchen Es würde uns zur Ehre und zur Freude gereichen,
wenn sich die hochwürdigen Vorsteher der orthodoxen Kirche der serbischen Nation
persönlich oder durch Delegierte an dieser Versammlung beteiligen wollten. Indem
wir Sie bitten, diese Einladung freundlich aufzunehmen, empfehlen wir uns der
Fürbitte Ihrer Kirche und versichern Sie unserer brüderlichen Verehrung und Liebe in
Christo Jesu unserm Herrn» (Journal EH. 1907a/63. BABe. AH 52). Dieses Schreiben
ist zweisprachig gedruckt, und es liegt auf der Hand anzunehmen, dass Velimirovic die
serbokroatische Übersetzung besorgte. Eine inhaltlich etwas anders formulierte,
deutsch-bulgarisch gedruckte Einladung erging auch an 15 bulgarische Bischöfe (ebd.

1907b/3). Die Einladungen zeitigten freilich nur einige Grussschreiben und

Telegramme, vgl. Zevende intemationaal Congres der Oud-Katholieken. gehouden te

's Gravenhage. 3, 4 en 5 September 1907, Harmelen (Raadt) 1907. 140-142, 148:

Journal EH, 1907b/18. BABe. AH 52). Bulgarische Studenten an der Fakultät, die
nach den Serben die zweitgrösste orthodoxe Gruppe bilden, sind erst ab 1924
nachweisbar.

42 Katholik 43 (1920) 351. Vgl. Herzogs Einträge: Journal EH. 1916/97 und
1916/11, BABe. AH 53. Schon zuvor, am 14. Februar 1916. stattete der «Hofgeistliche»

und Belgrader Theologieprofessor Dr. Vojislav Janic (gest. 1945) Herzog einen
Besuch in Bern ab, kündigte weitere serbische Studenten an und äusserte die
Meinung. Velimirovic würde nach dem Ende des Krieges zum Metropoliten der
serbischen Kirche gewählt werden (Journal EH. 1916/90, BABe. AH 53). Janic. der
Neues Testament lehrte und 1917/18 serbische Theologiestudenten in Oxford
unterrichtete (vgl. Anm. 68), war kurze Zeit Kultusminister im Königreich Jugoslawien
(freundliche Mitteilung von Erzdiakon Radomir Rakic, Belgrad).

43 So der damalige Name der 1878 gegründeten Kirchenzeitung der Christkatholischen

Kirche der Schweiz.
44 Katholik 39 (1916) 259. In einer späteren Nummer (S. 339) wird den Lesern

Velimirovics Buch «The Religious Spirit of the Slavs» (vgl. Anm. 6) vorgestellt.
Erwähnung von Velimirovics Aufenthalten in England finden sich auch in der

«Kirchlichen Chronik» der IKZ: 6 (1916) 107; 8 (1918) 84; 10 (1920) 67.

20



Bischof Nikolaj Velimirovic (1880-1956)

lierte der «Katholik» Velimirovic zu seiner Wahl zum Bischof von Zica45,

und dies ist auch der Anlass für den letzten erhaltenen Brief Herzogs an
den fast 40 Jahren jüngeren Kollegen, den «verehrten und lieben Bruder»
im Bischofsamt: Er hält es für eine Fügung Gottes, dass Velimirovic
zuerst nach Bern gekommen und dann mit der Kirche von England in Kontakt

getreten sei, denn im Blick auf die Annäherung der Kirchen seien

menschliche Begegnungen wichtiger als Auseinandersetzungen über
theologische Probleme. Heute sei er, Velimirovic, durch seinen Dienst «der

geistige Führer Ihres Volkes geworden». So sei es auch besser, dass er in
Serbien bleibe statt als Lehrer an der Berner Fakultät zu wirken46. Dies ist
insofern konsequent, als Herzog in seinen Briefen wiederholt deutlich
machte, dass der vertrauensvolle Kontakt zwischen Velimirovic und dem
christkatholischen Bischof im Dienst einer höheren Sache stand, nämlich
der Beziehungen zwischen Kirchen, die in ihrer relativen Autonomie
(terminologisch: orthodoxe Autokephalie und altkatholische Nationalkirche)

eine nicht zentralistische und daher strukturell nicht autoritäre Katholizität

zu bezeugen haben.

Im Jahr 1922 wurde ein Briefwechsel zwischen Dimitrije, nunmehr
Patriarch der serbischen Kirche, und Herzog veröffentlicht47. Ein gewisser

Höhepunkt der Beziehungen ist darin zu sehen, dass auf Antrag des

Heiligen Synods der Serbischen Orthodoxen Kirche der Monarch des

Königreiches der Serben, Kroaten und Slowenen, König Alexander
(Karadordevic - 1888-1934), Bischof Eduard Herzog am 1. November
1923 die höchste Auszeichnung der Kirche verlieh, den Orden des Hl.
Sava 1. Klasse - gegenüber einem Nichtorthodoxen ein ungewöhnlicher

45 Katholik 42 (1919) 183.
46 (BABe, AH 107. 149-151). Leider ist die Tinte ziemlich verblasst und der

Text daher stellenweise nicht zu entziffern. In dem «An s. Bischofl. Hochwürden
Herrn Dr. theol. et phil. N.V.» gerichteten Brief des «ehemaligen Lehrers» vom 15.

Juli 1919 versichert Herzog, der vom serbischen Gesandten in Bern über die Wahl in
Kenntnis gesetzt worden war. er würde - gäbe es nur die finanziellen Mittel - gern
einen serbischen Dozenten an der Fakultät sehen, der zugleich Mentor von
serbischen Studenten sein könnte, deren Anwesenheit in Bern er weiterhin wünscht. Vgl.
auch noch IKZ 9 (1919) 121. - Den Besuch des serbischen Gesandten. Dr. M.
Jovanovic. bei Herzog am 7. Juli 1919 hält dieser auch im Journal fest, mit der

Bemerkung, in Serbien rechne man mit der baldigen Erhebung Velimirovics zum
Patriarchen (Journal EH, 1918b/l 17. BABe. AH 53).

47 IKZ 12 (1922) 263-265; vgl. Katholik 44 (1921) 327 f.; 334 f.

21



Urs von Arx

Vorgang48. Auf die erst im März 1924 erfolgte Mitteilung diktierte Herzog

am 21. März, fünf Tage vor seinem Tod, dem bischöflichen Vikar
Adolf Küry einen Brief des Dankes49 - es war wohl sein letzter.

Nach dem Zweiten Weltkrieg: Begegnung und Zeugnis

Wie sich die frühe Freundschaft zwischen Velimirovic und Arnold Gilg
entwickelt hat, ist mangels Unterlagen nicht bekannt, auch wenn Arnold
Gilg nach Auskunft seines Sohnes, des Historikers Prof. Peter Gilg (Bern),
zuhause bisweilen vom serbischen Bischof gesprochen hat. Zumindest
einmal sind sich die beiden anscheinend aber noch einmal begegnet.

Bischof Nikolaj wurde - zusammen mit dem ebenfalls von den
Deutschen drangsalierten Patriarchen Gavrilo (Dozic - 1881/1938—

1950) - im Mai 1945 von amerikanischen Truppen im Tirol aufgegriffen50.

Die Bewegungen der beiden, die im Herbst 1945 in London
eintrafen, sind schwierig zu rekonstruieren. Doch hat Bischof Nikolaj ir-

48 Das Protokoll der Sitzung des HI. Synods vom 18. Oktober (bzw. 1. November)

1923 (Nr. 1069/2371) hält fest: «Der Sekretär referiert, dass mit Einverständnis
der Mitglieder des Hl. Synods ein Vorschlag an das Kultusministerium geschickt
worden ist für eine Auszeichnung des grossen Freundes unseres Volkes und der
Kirche, Seiner Exzellenz des Episkopus der Altkatholischen Kirche in der Schweiz
und des Professors der Theologischen Fakultät, Dr. Eduard Herzog.» An der Sitzung
nahmen als Vorsitzender Patriarch Dimitrije, als anwesende Mitglieder Bischof
Dositej (Vasic - 1887-1945) von Nis (später Zagreb - anderweitig bekannt wegen
seiner Verhandlungen über die Eingliederung der 1918/19 entstandenen romfreien
Tschechoslowakisch-Hussitischen Kirche in das Patriarchat Belgrad), Bischof Nikolaj

(Velimirovic) von Ohrid, Bischof Josif (Cvijovic - 1878-1957) von Bitolj (später
Skopje) und als Sekretär Erzpriester Dr. Jordan A llie (vgl. Anm. 34) teil (freundliche

Mitteilung von R. Rakic, der mir auch eine Photokopie des Beschlusses vermittelte).

Man wird annehmen dürfen, dass dieser Schritt von Velimirovic warm unterstützt,

wenn nicht gar initiiert worden ist.
49 Vgl. W. Herzog (wie Anm. 41), 212-216.
30 Das vermeldet - mit einem Rückblick auf die Gefangenschaft und Irrfahrten

von Patriarch Gavrilo und Bischof Nikolaj - «Der Katholik» vom 25. August 1945

68, 1945, 259), also mehr als drei Monate nach der Befreiung. Hat Küry - falls
die Rubrik «Kirchliche Umschau» dieser Nummer mit Nachrichten über das

Geschick orthodoxer Kirchen von ihm stammt - erst so spät von diesen Ereignissen
erfahren? Später druckt «Der Katholik» 69 (1946) 250-252 den Hirtenbrief des

damals im Exil in Italien lebenden Patriarchen Gavrilo ab.

22



Bischof Nikolaj Velimirovic (1880-1956)

gendwann im Sommer 194551 in Bern Arnold Gilg getroffen, denn dieser

erzählte später den Studenten52 von einem Nachtessen mit
Velimirovic im Hotel «Schweizerhof», in dessen Verlauf er ihm, dem

Bischof, vorgehalten habe, er werde doch mehr in seiner Heimat als im
Ausland gebraucht; dieser habe auf seine bekannte antikommunistische

Haltung hingewiesen, was ihm im Jugoslawien Titos keine
Wirkungsmöglichkeiten eröffne. Ob es auch zu einer Begegnung mit Bischof
Adolf Küry gekommen ist, den die beiden serbischen Bischöfe einige
Monate früher besuchen wollten, weiss ich nicht53.

Der Patriarch kehrte dann im November 1946 nach Jugoslawien
zurück, Velimirovic aber, der wegen seiner antititoistischen und
monarchistischen Einstellung quer zur britischen Nachkriegspolitik lag und
daher nicht mehr dieselbe enthusiastische Aufnahme wie 30 Jahre früher
fand, nahm 1946 in den Vereinigten Staaten Wohnsitz.

Dass Velimirovic seine Berner Zeit nicht vergessen hatte, geht aus
einem bewegenden Brief hervor, den er am 8. Februar 1946 aus den USA
an seinen anglikanischen Freund, George Bell, richtete54. Er regt an,

51 Der Besuch liegt zwischen Reisen nach Salzburg, Osnabrück und München
(nach der Befreiung im Mai 1945) einerseits und dem Aufenthalt in London im
Herbst 1945 (freundliche Mitteilung von V. Kostadinovic).

52 So die mündliche Auskunft von Predislav Kuburovic (Bern), der 1947-1953
an der Christkatholisch-theologischen Fakultät der Universität Bern immatrikuliert
war. Auch Doko Slijepcevic, der die beiden Bischöfe auf ihren Wegen in Österreich

begleitet hatte und dies im 3. Band seiner Geschichte schildert, war 1948-1954 in
Bern eingeschrieben; vgl. Doko Slijepcevic, Istorija srpske pravoslavne Crkve. III.
Knjiga: Za vreme Drugog svetskog rata i posle njega [Geschichte der serbischen
orthodoxen Kirche. 3. Band: Während des Zweiten Weltkriegs und danach!. Köln
(Eigenverlag) 1986 Beograd 1991, 66-74; 219-222. Vgl. auch noch den Zeugenbericht

des Leiters der «Dienststelle Wien des Auswärtigen Amts [des Deutschen

Reichs] für Serbien. Montenegro, Albanien und Griechenland», der es im Frühjahr
1945 mit Emigranten dieser Länder zu tun hatte: Hermann Neubacher, Sonderauftrag

Südost 1940-1945. Bericht eines fliegenden Diplomaten, Göttingen
(Musterschmidt) 1956, 186 f.

53 Bischof Velimirovic hatte schon, bevor er durch amerikanische Truppen
aufgegriffen wurde, Bischof Adolf Küry einen Brief geschickt, wohl um sich seiner Hilfe
bei einem Aufenthalt in der Schweiz zu versichern, aber der Kontakt kam nicht
zustande, vgl. Slijepcevic (wie Anm. 52), 64. Im Tagebuch von A. Küry gibt es für
Frühling und Sommer 1945 keinen Eintrag, der auf eine Begegnung schliessen liesse.

34 Die Kenntnis dieses Briefes verdanke ich Heppell (wie Anm. 3), 74 f. Sie
bietet eine in Einzelheiten nicht ganz genaue Wiedergabe des Textes, mit einigen
Fehllesungen von Eigennamen. Die folgende Transkription richtet sich nach Band

23



Urs von Arx

dass dieser die christkatholische Kirche und die Fakultät in Bern besuche,

und er setzt ihm auch die Gründe auseinander:

«My dear Bishop Bell.

I am writing to you again. I have become so forgetful - it is a shame.

In my last letter I forgot to mention to you the Old catholic church in Switzerland.

The Old catholic faculty at the University of Bern was my first alma mater.

The famous E. Herzog was my professor for the New Testament. My other
professors were: Michaud, Thürlings, Woker, Kunz and others - all great
champions of Old Catholicism. The present Bishop Küry was then Pfarrer of
Basel. Among my fellow students were amongst others: Gilg, Bailly, Seiler
All the three are alive. Dr. Arnold Gilg has become famous. He was for a
period Rector of the University. Bailly and Seiler are parish priests still, as they
were from the beginning. Convinced Christians and good pastors.

Now what I wish to say is a suggestion that it would be a very good deed, if
you would pay a visit to them in Bern - to see their theological faculty and to

preach in their church there (Metzgergasse) It would be of course of greater
effect, if His Grace the Archbishop of Canterbury, together with you, would do

that. They certainly would rejoice. And it would strengthen that little but
tenacious flock of Christ. Also it would tighten the relations between your church

CO
and theirs I really think it would be a blessed work. I know they have got a

parish at Geneva, and Lausanne5 Lucern, etc., but Bern is their metropola.

79, ff. 140-142, der in der Lambeth Palace Library in London aufbewahrten Bell
Papers. Das verwendete Briefpapier trägt den Aufdruck «Washington Cathedral.

College of Preachers, 3510 Woodiey Road, Washington (16), D.C.». Der erwähnte
frühere Brief trägt das Datum des 6. Februar 1946.

55 Jakob Kunz (1861-1932) lehrte von 1903-1932 Alttestamentliche Exegese
und Praktische Theologie. Biogramme aller Professoren der altkatholischen Berner
Fakultät finden sich in: von Arx (wie Anm. 26), 226-237.

56 Arnold Gilg (siehe Anm. 22) war von 1906-1911 an der Fakultät immatrikuliert.

Achilles Bailly (1885-1949) war 1904-1908 eingeschrieben und anschliessend
während einiger Wochen Vikar in Bern, zur Zeit des Briefes Pfarrer in Rheinfelden

AG. Werner Seiler (1885-1974) war 1903-1906 immatrikuliert und von 1906-
1909 Vikar, danach bis 1921 Pfarrer in Bern, zur Zeit des Briefes Pfarrer in Mägden AG.

57 Die noch vor der Trennung (1875) gebaute und geweihte Kirche St. Peter und
Paul liegt neben dem Rathaus von Bern; die Strasse heisst heute Rathausgasse.

58 Heppell (wie Anm. 3), 75. stellt mit Recht fest, dass Velimirovic anscheinend
keine Kenntnis der «Bonner Vereinbarung» von 1931 hatte, auf Grund derer die
Altkatholischen Kirchen der Utrechter Union und die Provinzen der Anglican
Communion miteinander in kirchlicher Gemeinschaft stehen.

59 Hier irrt Velimirovic: Lausanne war nie eine der heute 33 Pfarrgemeinden des

schweizerischen Bistums.

24



Bischof Nikolaj Velimirovic (1880-1956)

Most probably you have yourself planned to do that In that case, well, 1 am

only seconding your good intention. And I do it because I love these wonderful
people of God. as I love my own.

Wishing to you and His Grace bon voyage for Switzerland and praying for a

real success of your labour I remain as always with brotherly love in our
blessed Lord. Yours t Bishop Nicholai.»

Wenn im Januar 1948 der damalige, im serbischen Kloster des

Hl. Sava, Libertyville IL. residierende Bischof der Serbischen Orthodoxen

Diözese in den USA und Kanada, Dionisije (Milivojevic -
1898/1939-1979), Bischof Adolf Küry und der Christkatholisch-
theologischen Fakultät der Universität Bern das Kreuz des Hl. Joanikie61

60 Worauf Velimirovic sich für diese Annahme stützt, weiss ich nicht. Jedenfalls
kam es damals zu keiner solchen Reise. Der erste (und einzige) offizielle Besuch eines

Erzbischofs von Canterbury (Robert Runcie) in der Schweiz - er galt dem Reformierten
Weltbund (Genf) - erfolgte Oktober/November 1986, in dessen Verlauf er auf Einladung

der Reformierten Landeskirche des Kantons Zürich am 2. November im
Grossmünster Zürich mit den Gastgebern einen gemeinsamen Abendmahlsgottesdienst feierte

(NZZ Nr. 255 vom 3.11.1986). Zu einer Begegnung mit dem eben geweihten Bischof
der Christkatholischen Kirche Hans Gemy kam es nur im Rahmen eines allgemeinen
ökumenischen Empfangs in Bern. - Dies führte in der Christkatholischen Kirche zu
einer gewissen Irritation; unter historischem Aspekt ist freilich zu bedenken, dass die

Beziehungen der Kirche von England zu kontinentalen Reformationskirchen viel älter
sind als die auf der Bonner Vereinbarung von 1931 beruhende altkatholisch-

anglikanische Kirchengemeinschaft. So ist es etwa auf Initiative von Erzbischof William

Wake im Jahre 1716/17 zu einer Art von gegenseitiger Interkommunion zwischen
der Kirche von England und der Reformierten Kirche von Zürich gekommen, wobei
Wake freilich daran - wie auch gegenüber anderen Reformationskirchen - die Erwartung

knüpfte, dass Letztere den altkirchlichen Episkopat wiederherstelle: vgl. Norman
Sykes, William Wake. Archbishop of Canterbury. 1657-1737. Band 2. Cambridge
(CUP) 1957, 4 f.

61 Der Text der begleitenden Urkunde lautet: «Established in commemoration of the

Six Hundreth Anniversary of the Foundation of the Serbian Patriarchate this Diploma
and Cross of St. Joanikie, first Serbian Patriarch, is awarded to [N.N.] as our gratitude
for services rendered to the Serbian Orthodox Church and people.» Joanikie (Johannic)

gilt als der erste Patriarch des von König Stefan Dusan 1346 errichteten Patriarchats von
Pec. das 1459 vorn osmanischen Sultan aufgehoben wurde.

25



Urs von Arx

in Anerkennung der seit 50 Jahren bestehenden Aufnahme von
serbischorthodoxen Studenten an der Berner Fakultät verliehen hat, geht dies
anscheinend auf eine entsprechende Initiative von Velimirovic62
zurück63.

62 Dieser scheint schon 1921 als Bischof einer in den USA zu gründenden Eparchie

vorgesehen worden zu sein.
63 Auch der Erzbischof von Canterbury, Geoffrey F. Fischer, und der Bischof

von Chichester, George Bell - damals übrigens Vorsitzender des 1932 errichteten
«Church of England Council on Foreign Relations» - erhielten diese Auszeichnung,
vgl. Heppell (wie Anm. 3), 81. Der Hinweis auf die Initiative von Velimirovic
findet sich in: Bell Papers, vol. 79, f. 152.

26



Bischof Nikolaj Velimirovic (1880-1956)

Anhang

Liste der an der Christkatholisch-theologischen Fakultät (ab 2001

Departement für Christkatholische Theologie) der Universität Bern
immatrikulierten Studenten aus der Serbischen Orthodoxen Kirche64

Name Dauer
Anzahl
Semester

0 Radoslav von Radie

(vgl. Anm. 40)

1 Cedomir Marjanovic
(vgl. Anm. 40)

2 Svetozar Radovanovic
(vgl. Anm. 19)

3 Nikola Velimirovic
(vgl. S.4 f.)

4 Vladimir Morgan
(vgl. Anm. 25)

5 Milan Popovic
(vgl. Anm. 25)

6 Radivoje Josic
(vgl. Anm. 25)

nicht immatrikuliert

1903, 1904 2

1906-1907 3

1906-1908 4

1908-1909 2

1908-1909 2

1909-1911 4
1916-1917 3

64 Die Angaben zur Immatrikulationsdauer sind den offiziellen Verzeichnissen

entnommen, die aber, da Exmatrikulationen von Ausländern oft verspätet bekannt
wurden, nicht absolut richtig sein müssen. Ich danke Protodiakon Radomir Rakic
(Belgrad) und Predislav Kuburovic (Bern) für ergänzende Angaben über den späteren

Wirkungskreis der erwähnten Personen, ebenso Viadan Kostadinovic für weitere
Informationen.

Die orthodoxen Studenten waren in der Regel Stipendiaten des Bischöflichen
Hilfswerkes der Christkatholischen Kirche der Schweiz bzw. der vor allem aus
schweizerischen Mitteln alimentierten Internationalen Altkatholischen Stipendienkasse.

Während des Zweiten Weltkriegs und in den Jahren danach gab es zusätzliche
finanzielle Unterstützung aus dem Umfeld des (sich organisierenden) Ökumenischen
Rates der Kirchen.

Zu einem reziproken Austausch (dem sprachliche Probleme im Weg standen)
kam es m.W. nur einmal, als der christkatholische Theologiestudent (und jetzige
Pfarrer von Laufen), Fredy Soder (geb. 1946), nach seinem Abschluss in Bern ein

Studienjahr (1970/71) an der Theologischen Fakultät in Belgrad verbrachte.

27



Urs von Arx

Name Dauer
Anzahl
Semester

7 Jordan P. Ilic
(vgl. Anm. 34) 1910-1913 6

8 Jordan A. Ilic
(vgl. Anm. 34) 1913-1921 16

9 Cedomir Teodorovic
1890-?, unbekannt) 1916-1921 11

10 Nikola Doräevic65

(1890-?. später Rektor Priesterseminar
Sremski Karlovci) 1917-1921 10

1 1 Dimitrije Dimitrijevic
(1907-1987, später Prof. Theologische
Fakultät Belgrad) 1928-1931 6

65 Er promovierte am 15. Dezember 1921 bei Philipp Woker mit der Arbeit «Die
Selbständigkeit der serbischen Kirche», Sremski Karlovcki (Serbische Klosterdruckerei)

1922, 56 S.
66 Er hielt (neben Doko Slijepcevic) in der Zeit nach dem Zweiten Weltkrieg

wohl den engsten theologischen Kontakt zur Christkatholischen Kirche: Er nahm an
den Internationalen Altkatholikenkongressen von Haarlem 1961, Wien 1965 (mit
einem Vortrag) und Bonn 1970 teil, publizierte mehrmals in der IKZ, vertrat seine
Kirche zu Beginn des offiziellen orthodox-altkatholischen Dialogs 1975-1987 und
hielt 1986 eine Gastvorlesung an der Universität Bern zum Thema «Christliche
Ethik in einem kommunistischen Land». Vgl. auch die «Biobibliografïja» in: Bogoslovlje

31 (1987) 201-217. Daraus geht u.a. hervor, welche zehn serbischen
Absolventen der Belgrader Theologischen Fakultät von ihm zum Weiterstudium an die

Christkatholisch-theologische Fakultät in Bern vermittelt wurden: in der obigen
Liste die Nr. 24-28, 30-32, 36-37; ferner an das Alt-Katholische Seminar der
Universität Bonn (zu Prof. Werner Küppers) Momir Lecic.

Ein weiteres wichtiges Glied in der Kette der gegenseitigen kirchlichen
Beziehungen war der offizielle Besuch, den Bischof Urs Küry (1901-1976) - er lehrte an
der Berner Fakultät systematische Theologie - den orthodoxen Kirchen von Bulgarien

und Serbien auf deren Einladung hin im Herbst 1968 abstattete. Dabei kam es in
Sofia und in Belgrad zu Gesprächen über den Stand des orthodox-altkatholischen
theologischen Dialogs, in Belgrad mit der dortigen orthodoxen Fakultät. Küry hielt
den Inhalt der Gespräche in einem «Memorandum» fest, das danach im
Einverständnis mit der IBK den Häuptern aller orthodoxen Kirchen zugesandt wurde (vgl.
IKZ 59, 1969. 89-99) und im Blick auf den damals bevorstehenden neuen Dialog
(1975-1987) zu den altkatholischen Grunddokumenten gehörte.

28



Bischof Nikolaj Velimirovic (1880-1956)

Name Dauer
Anzahl
Semester

12 Tripko Dukanovic
(1907-?, später Gymnasiallehrer
für Religion Zagreb) 1930-1933

13 Savo Dukanovic
1911 -1941, später Assistent Theologische

Fakultät Belgrad) 1934-1937

14 Matija Antunovic
(1914-?, später vermutlich Gymnasiallehrer
für Religion) 1938-1940

15 Rade Kuzmanic
(1911-?, später Gymnasiallehrer für Religion) 1938-1940

16 Mihaile Lompar
(1915-?, später im Dienst der kommunistischen
Regierung) 1940-1942

67 Er promovierte am 30. April 1938 beim Neutestamentier Ernst Gaugler
(1891-1963) mit der Arbeit «Heiligkeit und Heiligung bei Paulus», Novi Sad

(Natosevic) 1939, 188 S. Sie trägt die Widmumg: «Meinem Studienfreund Kurt
Stalder, Pfarrer (Grenchen), in Verehrung und Dankbarkeit gewidmet.»

Stalder (1912-1996) lehrte von 1960-1982 Neutestamentliche Wissenschaft,
Homiletik und Katechetik an der Christkatholisch-theologischen Fakultät der
Universität Bern. Er hatte als Student während der Semesterferien wiederholt ausländische

Kommilitonen für Tage oder Wochen nach Hause (Mägden AG) mitgenommen.

- Stalder besuchte als Mitglied einer Delegation der Kommission für Glauben
und Kirchenverfassung des Ökumenischen Rates der Kirchen im Dezember 1972 die
Theologische Fakultät Belgrad, worüber er einen Bericht veröffentlichte: KURT

Stalder. Ein Beitrag zur Frage nach dem ordinierten Amt. Bericht über ein ökumenisches

Gespräch an der theologischen Fakultät der serbisch-orthodoxen Kirche in
Belgrad. IKZ 63 (1973) 35-61. In derselben Nummer ist übrigens auch das bei

selbiger Gelegenheit gehaltene Referat von D. Dimitrijevic angedruckt (Priesteramt
und Amtsstrukturen, ebd. 62-93). - Stalder war zudem der erste Präsident des Pat-
ronatskomitees der drei Landeskirchen für die Serbisch-orthodoxe Kirchgemeinde in
der Schweiz (1969-1980); auch seine Nachfolger waren und sind Christkatholiken:
Pfr. Dr. Hans Frei (Bern, später Solothurn), Pfr. Dr. Harald Rein (Winterthur);
Pfr. loan L. Jebelean (Luzern). Freilich macht das Komitee die Erfahrung, dass die
serbischen Parochien in der Schweiz, die zur Diözese Mitteleuropa gehören, sich
seit einem guten Jahrzehnt in gestörten Verhältnissen bewegen.

29



Urs von Arx

Name Dauer
Anzahl
Semester

17 Borko Borcic68

(1912-?, später Pfarrer in den USA) 1947-1951

18 Predislav Kuburovic
(geb. 1921, später Mitarbeiter
Schweizerisches Ost-Institut Bern) 1947-1953

19 Petar Rados

(geb. 1922, später Pfarrer in
der Eparchie Australien und Neuseeland) 1947-1951

20 Jovan Bratic
(1912-?, später Chefredaktor
der Zeitung «Amerikanski Srbobran»
Pittsburgh PA, USA) 1948-1951

21 Mihailo Tosovic
1907-?, später Priestermönch in den USA) 1948-1951

22 Doko Slijepcevic
(1907-1993; vorher Dozent Theologische Fakultät
Belgrad, später Mitarbeiter
Südost-Institut München, zuletzt in Köln) 1948-1954

23 Emilijan Carnic
(1914-1995; vorher Dozent, später
Prof. Theologische Fakultät Belgrad) 1951 -1952

24 Marko Malovrazic
(geb. 1921, später Pfarrer in den USA) 1956-1957

68 1947 trafen sechs orthodoxe Studenten in Bern ein (wovon drei erst 1948 als

immatrikuliert galten). Sie wurden aus einem grösseren Kontingent von serbischen

Flüchtlingen, für die eine Einheit des schon Jahre vor 1948 funktionierenden
Ökumenischen Rates der Kirchen die materielle Betreuung übernommen hatte, an die

Christkatholisch-theologische Fakultät geschickt. Andere kamen im orthodoxen
Institut St-Serge in Paris und in Oxford unter. In Oxford wurden - auf Initiative von
Velimirovic - schon während des Ersten Weltkriegs theologische Lehrveranstaltungen

für serbische Priesteramtskandidaten (meist mit dem anglikanischen College
St. Stephen's House liiert) gehalten; auch das College of the Resurrection in Mir-
field nahm sich serbischer Studenten an.

69 Er veröffentlichte eine in Bern geschriebene, aber als Dissertation abgelehnte
Arbeit «Ist der Antichrist schon gekommen? Die ostkirchliche und die protestantische

Auffassung der letzten Dinge», Bern/Bielefeld 1951, 168 S.

30



Bischof Nikolaj Velimirovic (1880-1956)

Name Dauer
Anzahl
Semester

25 Svetozar Vukovic
(1930-2001; später Prof. Theologische Fakultät
Belgrad, Bischof [Sava] von Sumadija) 1957-1958 2

26 Pribislav Simic
(geb. 1935, später Prof. Theologische
Fakultät Belgrad) 1960-1961 3

27 Milutin (Taufname Marko) Stojadinovic
(1918-1992; später Bischof von Timok) 1960-1961 3

28 Radomir Rakic
(geb. 1938, später Redaktor von
«Pravoslavlje», Lehrtätigkeit Theologische
Fakultät Belgrad, Sekretär des Patriarchen) 1962-1963 2

29 Bozidar Mijac
(1910-1994, später Pfarrer in Jugoslawien) 1963 1

30 Risto Radovic
(geb. 1938, später Prof. Theologische
Fakultät Belgrad und Metropolit
[Amfilohije] von Montenegro und Skutari) 1964 1

31 Drasko Todorovic
(geb. 1936, später Pfarrer in Zürich,
Bischöflicher Vikar) 1966-1969 7

32 Dragan Milin
(geb. 1946, später Prof. Theologische Fakultät
Belgrad)

'
1970-1971 2

33 Acim Lucie
(geb. 1948, später Pfarrer vermutlich in den USA) 1971-1976 11

34 Ljubomir Kotarcic
(geb. 1952, später Serb. Nationalbibliothek
Belgrad, Pfarrer in St. Gallen) 1978-1979 3

35 Milovan Markovic
(geb. 1953, später Diakon
in der Eparchie Frankreich und Westeuropa) 1978-1980 4

36 Ilija Tomic
(geb. 1952, später Dozent Theologische Fakultät
Belgrad)

"
1979-1982 6

31



Urs von Arx

_, Anzahl
Name Dauer

Semester

37 Dositej (Taufname:Despot) Motika
(geb. 1949. später Bischof der Eparchie
Grossbritannien und Skandinavien) 1983-1984

38 Milutin Nikolic
(geb. 1962, später Pfarrer in Basel) 1988-1990

39 Branislav Djukaric
(geb. 1966. später in Österreich Koordinator
für den Religionsunterricht der Eparchie
Mitteleuropa) 1990-1992

40 Srdjan Sinuc
(geb. 1970. später Assistent Theologische Fakultät
Belgrad) 1994-1995

41 Predrag Dragutinovic
(geb. 1972. später Doktorand Athen) 1998-2002

42 Stanko Markovic71

(geb. 1969. Pfarrer in Bern) 1999-

43 Sasa Branisavljevic
(geb. 1975) 2004-2005

Urs von Arx (geb. 1943 in Solothurn CH). Prof. Dr. theol. 1964-1971 Studium
der Theologie in Bern. Paris und Oxford. Seit 1986 Prof. für Neues Testament.
Homiletik und (seil 1994) Geschichte des Altkatholizismus an der
Christkatholisch-theologischen Fakultät bzw. am Departement für Christkatholische Theologie

der Universität Bern. Mitglied internationaler und nationaler bilateraler
Gesprächskommissionen.

Adresse: Neuhausweg 53. CH-3097 Liebefeld. Schweiz

70 Er erwarb sich 1999 mit einer neutestamentlichen Arbeit das Zertifikat des

einjährigen Nachdiplom-Vertiefungsstudiums der Fakultät.
71 Er erwarb sich 2001 mit einer kirchengeschichtlichen Arbeit das Zertifikat des

einjährigen Nachdiplom-Vertiefungsstudiums der Fakultät.

32



Bischof Nikolaj Velimirovic (1880-1956)

English Summary

The best known Serbian Orthodox Bishop of the 20th century, Nikolai Velimirovic
(1880-1956) who has been canonized in May* 2003, was a doctoral student at the
Old Catholic Faculty of Theology in Berne. After his two doctorates gained in the

University of Berne, he engaged in a correspondence with his supervisor, Professor
Eduard Herzog (1841-1924), who was interested to strengthen the Orthodox - Old
Catholic relationship and for this reason offered a position in the Faculty of Berne to
Velimirovic, when for a short time the latter was uncertain about his future in his
own Church. Herzog who had great sympathies for Velimirovic and his country
struggling for independence was given an extraordinary decoration at the very end
of his life. In the early 20lh century the Serbian Orthodox Church began the tradition
of sending (graduate) students to the Old Catholic Faculty of Theology in Berne.
Soon after the end of World War II Velimirovic paid another visit to Switzerland
where he met a close friend of his from his early days at Berne, Prof. Arnold Gilg
(1887-1967).

Making use of evidence from archives in Berne for the first time the author gives an

account of those days and their background and presents a complete list of the
Serbian Orthodox students enrolled at the University of Berne, some of which became

important figures in the Serbian Church.

33


	Bischof Nikolaj Velimirović (1880-1956) und seine Berner Zeit im Rahmen der christkatholisch-serbischorthodoxen Beziehungen

