
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 94 (2004)

Heft: 1-2

Artikel: Asche bei der Kindertaufe : ein ungewöhnliches Ritual mit tiefen
Wurzeln

Autor: Ouwens, Koenraad

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404979

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404979
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Asche bei der Kindertaufe -
ein ungewöhnliches Ritual mit tiefen Wurzeln

Koenraad Ouwens

One of the priests ofDûn Laoghaire
stood on his hands at the Kyrie.

When he was asked: why?,
he made the reply:

it's the latest liturgical theory.

Einleitung

Wer sich mit der Geschichte der Liturgie beschäftigt, gewöhnt sich mit
der Zeit daran, seltsame Rituale, merkwürdige Texte und noch eigenartigere

Erklärungen dafür zu finden. Vor allem britische Liturgiker haben

viele ausgefallene Zeremonien beschrieben aber dies beschränkt sich

sicher nicht auf die angelsächsische Welt. Auch in den altkatholischen
Kirchen stösst man, meist lokal und zufällig, auf rituelle Eigentümlichkeiten.

Einer der merkwürdigsten Riten, dem ich je auf die Spur
gekommen bin, ist denn auch im Altkatholizismus zu finden. Der Effata-
Ritus, der in der westlichen katholischen Tradition zu den vorbereitenden

liturgischen Handlungen bei der Taufe gehört, beinhaltet, dass der
Priester die Ohren und die Nase des Täuflings berührt und dabei aus

Mk 7,34 zitiert: «Effata, das heisst: tu dich auf!» Davon ist auch der
Name des Ritus abgeleitet. Wer könnte jemals auf den Gedanken kommen,

Asche mit Speichel zu vermengen und dieses Gemisch auf Ohren
und Nase eines kleinen Kindes aufzutragen? Dies war jedoch dort
gebräuchlich, wo man es kaum erwarten würde: in der Christkatholischen
Kirche in der Schweiz. Gerade weil dieser Ritus dort im 19. Jahrhundert
in Gebrauch war und eine vom Normalen abweichende Form aufwies,

Vgl. als typische Beispiele GEORGE S. Tyack. Lore and Legend of the English
Church, London (Andrews) 1899: Edward J. G. Forse. Ceremonial Curiosities and

Oueer Sights in Foreign Churches. Ecclesiological and Other Notes from the Travel
Diaries. London (Faith) 1938; Sibylla G. Thicknesse, Curiosity Shop. Some
Church Customs Explained. London (Mowbray) 1950/" 1962. Aber auch in modernen

enzyklopädischen Werken wie demjenigen von STEPHEN FRIAR. A Companion
to the English Parish Church. Stroud (Sutton) 1996/London (Chancellor) 2000. sind
zahlreiche Ausführungen dazu zu finden.

66 IKZ 94 (2004) Seiten 66-134



Asche bei der Kindertaufe

soll in diesem Artikel untersucht werden, ob hier von einer einigermassen

bizarren Neuerung die Rede ist oder möglicherweise von einem
Relikt eines älteren Rituals, in dem es seinen Platz hatte.

Der Effata-Ritus in zwei altkatholischen Kirchen nach 1870

Im Allgemeinen sind die Texte der Rituale, die zu Beginn der
Geschichte der altkatholischen Bewegung in Deutschland und in der
Schweiz entwickelt wurden, im Vergleich mit dem «Rituale Romanum»
von 1614 rationaler und schlichter, hinsichtlich der Annäherung an die

Gläubigen didaktischer aufgebaut und zurückhaltender, wenn es um
Gebärden und Berührungen geht. Ganz auf dieser Linie liegt die
Ausgestaltung des Effata-Ritus im deutschen Rituale, das bereits 1876 in
gedruckter Form erschien. Der Ritus, bei dem die Ohren und die Nase des

Täuflings symbolisch geöffnet werden, hat hier mit dem Verweis auf
Mk 7,31-37 folgende Form:

«Der Priester berührt Ohren und Mund des Täuflings mit dem Finger:
Ephpheta. das ist. thue dich auf. Wie der Heiland durch diese Worte und durch
die Berührung der Ohren und der Zunge einem Taubstummen Gehör und

Sprache gegeben, so möge er dich durch seine Gnade stärken, dass du bereitwillig

hörest auf seine Worte und freudig sein Lob verkündest.»"

Als 1933 ein neues Rituale für die deutsche altkatholische Kirche er-
schien, wurde dieser Text unverändert übernommen

Das «Rituale Romanum» schrieb vor, dass der Priester nicht die Ohren

und den Mund des Täuflings berühren müsste, sondern die Ohren
und die Nase, wofür er ein wenig Speichel aus seinem eigenen Mund
verwendete:

«Posteci Sacerdos digito accipit de saliva oris sui. et tangit aures et nares in-

fantis: tangendo vero aurem dexteram et sinistram. dich (singulariter singulis):
Ephpheta. quod est adaperire.

2 Katholisches Rituale, herausgegeben nach den Beschlüssen der Synode der

Altkatholiken des Deutschen Reiches. Zweite Auflage. Bonn (Neusser) 1876, 16.

Katholisches Rituale der alt-katholischen Kirche des Deutschen Reiches.

Verkürzte Ausgabe. Freiburg i. Br. 1933. 6.

67



Koenraad Ouwens

Deinde tangit nares dicens:
In odorem suavitatis. Tu autem effugare, diabole; appropinquabit enim
judicium Dei.»

Die Rubriken und der Text des Effata-Ritus im ersten Formular des

Rituale, das die Christkatholische Kirche in der Schweiz von 1879 an

verwendete, wecken zumindest einiges Erstaunen:

«Wo es üblich ist, wird etwas Asche mit Speichel vermischt, und damit Ohren

und Nase berührt.
N.N. Eröffne deine Sinne zum Lobe Gottes und zur stets achtsamen Anhörung

der Lehre Jesu, und wie einst Jesus mit einem Gemische von Staub und

Speichel einem Taubstummen die gebundenen Sinne wieder geöffnet hat,
ebenso mögen auch von nun an deine Augen, Ohren und übrigen Sinne
jedem Eindrucke der Tugend offen stehen, und nur gegen die verderblichen
Reizungen der Sünde verschlossen bleiben. Amen.»

Es ist nicht so sehr der heute für viele abstossende Gebrauch von
Speichel, der auch im «Rituale Romanum» vorkommt6, oder der morali-

«Dann nimmt der Priester etwas Speichel aus seinem Mund und berührt die Ohren

und die Nase des Kindes. Wenn er das rechte und das linke Ohr berührt, sagt er
(zu jedem einzelnen): Effata, das ist: tu dich auf. Darauf berührt er die Nase und

spricht: Za einem angenehmen Geruch. Du aber, Teufel, flüchte von hier; das Urteil
Gottes wird sich ja nähern.» Rituale Romanum, 11,11,13; vgl. auch II,IV,34; II,V, 16;

II,VI,32.
5 Christkatholisches Ritual. Herausgegeben im Auftrage der schweizerischen

Nationalsynode, Ölten (Volksblatt vom Jura) 1879, 5. In den Vorlagen für die
französischsprachige Ausgabe, Rituel catholique-chrétien. Propositions au Synode du
23 Mai 1877, Berne (Wyss) 1878, 7f., findet man folgende Rubrik und folgenden
Text: «Le prêtre touchant les oreilles et le nez. de l'enfant avec des cendres humectées

de salive (où c'est l'usage). (N.N.) Ouvre tes sens à la louange de Dieu; ouvre-
les pour écouter toujours attentivement la doctrine du Seigneur, et comme le Christ
ouvrit un jour par un mélange de poussière et de salive, le sens d'un sourd-muet,
qu'ainsi il plaise à Dieu que tes yeux, tes oreilles et tous tes sens s'ouvrent à chaque
impression de la vertu, et se ferment à tout désir de péché. Amen.» Die 4. Session
der Nationalsynode 1878 genehmigte diesen Entwurf, der, wie auch die deutschsprachige

Vorlage, Christkatholisches Rituale. Vorlage für die Synode vom 23. Mai
1877, o.O. und o.J., inzwischen nochmals überarbeitet worden war. In der

approbierten französischen Ausgabe fehlt der gesamte oben zitierte Abschnitt.
Gemäss dem Decretum de usu salivae in administratione baptism! der

Ritenkongregation, AAS 36 (1944) 28-29, wurde den betreffenden Rubriken (vgl. Anm. 4)
Folgendes hinzugefügt: «... quod omittitur quotiescumque rationabilis adest causa
munditiei tuendae aut periculum morbi contrahendi vel propagandi, quin tarnen in tali
casu tactus praescriptus cum sua formula omittatur.» / «... In solchen Fällen wenn die
Hygiene berücksichtigt werden muss, oder die Gefahr besteht, dass man sich eine

68



Asche bei der Kindertaufe

sierende Charakter des liturgischen Textes, der vollständig von der
römischen Version abweicht und das Wort, das dem Ritual seinen Namen
gab, nicht mehr enthält, sondern in erster Linie die Tatsache, dass hier
neben Speichel auch Staub als materielles Element bei der Heilung eines
Taubstummen genannt wird, was in der betreffenden Perikope nicht der
Fall ist. Da der Gebrauch von Asche bei der Kindertaufe eine so seltene

Erscheinung ist, dass er weder in wichtigen Werken auf dem Gebiet der

Liturgiewissenschaft noch in Lexika für Liturgie und Archäologie
erwähnt wird, muss untersucht werden, ob von einer Einzelerscheinung in
der Liturgiegeschichte gesprochen werden muss und was allenfalls der

Hintergrund dieser Texte und Rubriken ist.

Einige Hintergründe aus Bibel und Talmud

Die einzige Evangelienperikope, welche die Heilung eines Tauben mit
Sprechschwierigkeiten7 zum Thema hat, ist Mk 7,31-37:

«Und nachdem er [Jesus] das Gebiet von Tyrus wieder verlassen hatte, kam
er über Sidon an den Galiläischen See mitten in das Gebiet der Dekapolis.
Und sie brachten einen Tauben zu ihm, der kaum reden konnte, und baten

ihn, ihm die Hand aufzulegen. Und er nahm ihn vom Volk weg beiseite,
legte ihm die Finger in die Ohren und berührte ihm die Zunge mit Speichel,
blickte zum Himmel auf, seufzte und sprach zu ihm: Ephatha, das heisst: tu
dich auf! Da taten sich seine Ohren auf, und die Bindung seiner Zunge löste

sich, und er redete richtig. Und er gebot ihnen, dass sie es niemandem sagen
sollten; aber so viel er es ihnen gebot, um soviel mehr machten sie es kund.
Und sie erstaunten im höchsten Mass und sprachen: Er hat alles wohl
gemacht, und die Tauben macht er hören und die Stummen reden.»

Obschon das in der Schweiz verwendete Ritual dies suggeriert, gibt
diese Perikope aber keinen Hinweis darauf, dass Jesus Staub mit Speichel

vermischt hat, um damit dem Tauben sein Gehör zurückzugeben,
als ob er dies verloren hätte8. Joh 9,6-11 ist die einzige Perikope in den

Krankheit zuzieht oder eine verbreitet, unterbleibt es. Die vorgeschriebene Berührung
mit ihrer Formel darf aber nicht ausgelassen werden.» Vgl. dazu Jean Michel
Hanssens, Annotationes (in decretum), Periodica 44 1994) 252-265.

7 Der Ausdruck «Taubstummheit» für Wahrnehmungstaubheit, die
Sprechschwierigkeiten zur Folge hat, muss als unkorrekt und veraltet betrachtet werden.

8 Bei Menschen, die normal sprechen gelernt haben und bei denen

Schallleitungsschwerhörigkeit aufgetreten ist, kann die Intonation undeutlicher werden, doch

Sprachstörungen kommen bei ihnen in der Regel nicht vor.

69



Koenraad Ouwens

Evangelien, wo eine solche Vermischung stattfindet. Dabei geht es um
die Heilung eines Blindgeborenen:

«Als er dies gesagt hatte, spie er auf die Erde und machte einen Teig aus
dem Speichel und legte ihm den Teig auf die Augen und sprach zu ihm: Geh

hin, wasche dich im Teich Siloah! - was übersetzt heisst: Abgesandter. Da

ging er hin und wusch sich und ging sehend weg. Die Nachbarn nun und die,
welche ihn früher als Bettler gesehen hatten, sagten: Ist das nicht der, welcher

dasass und bettelte? Andere sagten: Er ist es. Noch andere sagten: Nein,
sondern er ist ihm ähnlich. Jener sagte: Ich bin es. Da sagten sie zu ihm: Wie
sind dir nun die Augen aufgetan worden? Jener antwortete: Der Mensch, der
Jesus heisst, machte einen Teig, bestrich mir damit die Augen und sprach zu
mir: Geh an den Teich Siloah und wasche dich. Als ich nun hinging und
mich wusch, wurde ich sehend.»

Dass der Gebrauch von Speichel bei Augenleiden häufiger vorkam,
wird durch Mk 8,22-26 bestätigt:

«Und sie kamen nach Bethsaida. Und man brachte ihm einen Blinden und
bat ihn, dass er ihn anrühre. Und er nahm den Blinden bei der Hand und
führte ihn vor das Dorf hinaus. Und nachdem er ihm in die Augen gespieen
und ihm die Hände darauf gelegt hatte, fragte er ihn: Siehst du etwas? Und
er blickte auf und sagte: Ich sehe die Menschen, denn Wesen wie Bäume sehe

ich umhergehen. Hierauf legte er ihm die Hände nochmals auf die Augen;
und er blickte scharf hin und wurde wiederhergestellt und sah alles deutlich.
Und er schickte ihn in sein Haus und sagte: Nicht einmal ins Dorf hinein
sollst du gehen.»

In der rabbinischer Literatur findet sich als eine traditionelle Auffassung,
dass der Speichel des Erstgeborenen des Vaters Augenleiden heilt, aber der

Speichel des Erstgeborenen der Mutter über diese Möglichkeit nicht
verfügt9. Am Sabbat ist es nicht erlaubt, Speichel in die Augen zu legen10.

Nicht nur jüdische, sondern auch römische Quellen bestätigen den

Gebrauch von Speichel bei Augenleiden. Dies wird etwa bei Plinius

v 1 (f. 126b). Vgl. auch Hermann L. Strack/Paul Billerbeck,

Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud und Midrasch. Bd. II: Das

Evangelium nach Markus, Lukas und Johannes und die Apostelgeschichte, München
(Beck) 1924, 15-16.

10

y Schabbat XIV, 4; BT Schabbat XIV, 2, (f. 108b), worin Schemuel (gest. 254)
die Meinung vertritt, dass man am Sabbat selbst nüchternen Speichel nicht auf das

Auge legen darf. Auf die Frage, was nüchterner Speichel ist, gibt bNidda 9,7 (f. 63)
verschiedene Antworten.

70



Asche bei der Kindertaufe

zweimal erwähnt und nach Tacitus soll Kaiser Vespasian in Alexandrien

auf diese Weise einen Blinden geheilt haben was auch bei Sue-

ton erwähnt wird. Ein Gemisch aus Speichel und Staub im
Zusammenhang mit magisch-erotischen Praktiken findet sich bei Petronius1

" PLINIUS, Naturalis Historiae, XXVIII, 37: «... item lippitudinis matutina cotti-
die velut inunctione .../... ebenso triefende Augen durch ein ähnliches Einreiben am
Morgen ...»; ebd. XXVIII, 76: «... mulieris quoque salivam ieiuniam potentem
diiudicat cruentatis oculis et contra epiphoras, si ferventes anguli oculorum subinde
madefiant .../... Auch den Speichel einer nüchternen Frau hält man für wirksam bei
blutunterlaufenen Augen und bei Augenkatarrh, wenn man die brennenden Augenwinkel

wiederholt damit befeuchtet ...». Vgl. Roderich König (Übers, und Hg.),
C. Plinius Secundus d. Ä, Naturkunde, lateinisch/deutsch, Buch XXVIII (Tusc Bü),
München (Artemis) 1988, 35; 59.

Tacitus, Historiae IV,81,1 : «... E plebe Alexandria quidam oculorum tabe

notus genua eius advolvitur, remedium caecitatis exposcens gemitu, monitu Serapi-
dis dei, quem dedita superstitionibus gens ante alios colit, precabaturque principem,
ut genas et oculorum orbes dignaretur respergere oris excremento .../... Ein Mann
aus dem niederen Volk von Alexandria, der, wie man wusste, sein Augenlicht verloren

hatte, warf sich vor seinen Knien nieder und flehte unter Stöhnen um Heilung
seiner Blindheit: er handle so auf Weisung des Gottes Serapis; ihn verehrt das

abergläubischen Vorstellungen ergebene Volk mehr als alle anderen. Er flehte den Prin-

zeps an, er möge sich herablassen, ihm Wangen und Augenlider mit Speichel zu
bestreichen ...». Vgl. Helmuth Vretska (Übers, u. Hg.), P. Cornelius Tacitus,
Historien, lateinisch/deutsch, Stuttgart (Reclam) 1989, 587.

13
SUETONIUS, De vita Caesarum, VIII: Divus Vespasianus 7, 2: «... E plebe

quidam luminibus orbatus, item alius debili crure sedentem pro tribunali pariter adierunt
orantes opem valitudini demonstratam a Serapide per quietem: restituturum oculos,
si inspuisset .../... Als er vorn auf dem Tribunal sass, wandte sich aus dem Volk
jemand an ihn, der erblindet war, und noch einer, der ein lahmes Bein hatte. Sie
baten ihn, ihnen die Hilfe für ihre körperlichen Gebrechen zukommen zu lassen, die
ihnen die Gottheit gezeigt hatte, während sie schliefen: er werde das Augenlicht
wiedergeben, wenn er die Augen mit dem Speichel seines Mundes bestreiche ...».
Vgl. Hans Martinet (Übers, und Hg.), C. Suetonius Tranquillus, Die Kaiservi-
ten/De vita Caesarum. Berühmte Männer/De viris illustribus, lateinisch/deutsch
(TuscBü), Düsseldorf (Artemis) 1997, 841-843.

14 Petronius, Satyricon 131. 4—5: «... Illa de sinu licium protulit varii coloris
Alis intortum cervicemque vinxit meam. Mox turbatum sputo pulverem medio su-
stulit digito frontemque repugnantis signavit Hoc peracto carmine ter me iussit

expuere terque lapillos conicere in sinum, quos ipsa praecantatos purpura involverat,
admotisque manibus temptare coepit inguinum vires .../... Die Alte zog aus ihrem
Gewand ein aus bunten Fäden gewirktes Band und schlang es mir um den Hals.
Dann rührte sie Staub mit Speichel an, tupfte ihn mit dem Mittelfinger auf und malte
mir damit, so sehr ich mich auch sträubte, ein Zeichen auf die Stirn Als die

Beschwörung heruntergeleiert war, liess sie mit dreimal ausspucken und dreimal Steinchen

vorne ins Gewand stechen, die sie zuvor besprochen und in Purpurlappen
gewickelt hatte. Dann streckte sie die Hände aus und erprobte die Kraft meiner

71



Koenraad Ouwens

Es fällt auf, dass, obwohl Jesus zum Tauben sagt: «Tu dich auf»,
derselbe Wortstamm in einem Midrasch bei Levitikus im Kontext von
Sehen und Blindheit vorkommt Dort wird einerseits von einer Eselin
gesprochen, die durch das Essen eines Krautes blind geworden war und
anschliessend durch das Essen eines anderen Krautes wieder «geöffnet
wurde» (nnrßnN), und andererseits von zwei Männern, die auf dem

Weg nach Tiberias waren und von denen der eine sehen konnte und der
andere blind war. Beide assen ein Kraut, und der Blinde «wurde geöffnet»

(nflDO), und der Sehende wurde blind.

Die Vermischung biblischer Paradigmata

Es kann festgestellt werden, dass die genannten Perikopen gewisse
Schlüsselbegriffe gemeinsam haben und dass bereits früh in der
Geschichte zwei davon aufgrund eines nicht gemeinsamen Schlüsselwortes
mit der Taufe in Verbindung gebracht wurden. Dies kann wie folgt in
einem Schema dargestellt werden.

Perikope Mk7,31- 37 Mk 8,22- 26 Joh 9,6-11

Gemeinsame Tauber Blinder Blinder
Schlüsselwörter spucken spucken spucken

berühren berühren berühren

Nicht gemeinsame Effata Bad im Teich von
Schlüsselworte Siloah

Wenn man ausserdem in Betracht zieht, dass die Wurzel nri2 für die

Heilung von Blinden verwendet werden kann und dass eine Assoziation
des Bades im Teich von Siloah mit der Taufe als dem Bad der Wiedergeburt

ziemlich offensichtlich ist, ist es keineswegs unglaubwürdig, dass

eine Vermischung der biblischen Paradigmata, des Tauben in Mk. 7 und
des Blinden in Joh. 9, auftreten konnte, die dann einigen Einfluss auf die

Handlungen im Taufritual haben konnten.

Lenden ...». Vgl. OTTO SCHÖNBERGER (Übers, und Hg.), Petronius. Satyrgeschichten,

lateinisch/deutsch (SQAW 40), Berlin (Akademie) 1992, 220f.
' Midrasch Wajjiqra Rabba, 121a.

72



Asche bei der Kindertaufe

Tatsächlich bringt bereits Augustin (354^430) in einer seiner Schriften
über das Johannesevangelium die Taufe mit dem Bad im Teich von Siloah
in Zusammenhang. Dabei assoziiert er die Vermischung von Erde und
Speichel mit der Inkarnation und nennt das Bestreichen der Augen
«salben». Auch der Name Siloah, der «gesandt» bedeutet, erhält hier eine
deutlich christologische Auslegung16. Damit ist noch nichts über den ritu-

16
AUGUSTINUS, Tractatus in Joannem 44, 2 (PL 35. 1714; CCSL 36, 382): «Ve-

nit Dominus: quid fecit? Magnum mysterium commendavit. Exspuit in terram, de

saliva sua lutum fecit; quia Verbum caro factum est. Et inunxit oculos caeci. Inunc-
tus erat, et nondum videbat. Misit ilium ad piscinam quae vocatur Siloe. Pertinuit
autem ad evangelistam commendare nobis nomen hujus piscinae; et ait: Quod inter-
pretatur Missus. Jam quis sit missus agnoscitis: nisi enim ille fuisset missus, nemo
nostrum esset ab iniquitate dimissus. Lavit ergo oculos in ea piscina quae interpre-
tatur Missus, baptizatus est in Christo. Si ergo quando eum in seipso quodammodo
baptizavit, tunc illuminava; quando inunxit, fortasse catechumenum fecit. Potest
quidem aliter atque aliter sacramenti exponi profunditas er pertractari: sed hoc suffi-
ciat caritati vestrae: audistis grande mysterium. Interroga hominem: Christianus es?

Respondet tibi: Non sum, si paganus est aut Judaeus. Si autem dixerit: Sum; adhuc

quaeris ab eo: Catechumenus, an fidelis? Si responderit: Catechumenus, inunctus est,
nondum lotus. Sed unde inunctus? Quaere, et respondet; quaere ab ilio in quem
credat; eo ipso quo catechumenus est, dicit: In Christum. Ecce modo loquor et fide-
libus et catechumenis. Quid dixi de sputo et luto? Quia Verbum factum est. Hoc et
catechumeni audiunt, sed non eis sufficit ad quod inuncti sunt; festinent ad la-

vacrum, si lumen inquirunt. / Es kam des Herr; was tat er? Ein grosses Geheimnis
legte er uns ans Herz. «Er spuckte auf die Erde», machte mit seinem Speichel eine
weiche Masse - denn «das Wort ist Fleisch geworden» - und salbte die Augen des

Blinden. Er war gesalbt und sah noch nicht. Er schickte ihn zum Teich, der Siloe

genannt wird. Es lag aber dem Evangelisten daran, uns den Namen dieses Teiches
bekannt zu geben, und er sagt darum: <was verdolmetscht heisst: der Gesandtem Wer
gesandt wurde, wisst ihr schon; denn wenn jener nicht gesandt worden wäre, so wäre
keiner von uns von der Sünde befreit worden. Er wusch also die Augen in jenem
Teiche, der verdolmetscht wird: <der Gesandtem er wurde getauft in Christus. Wenn
er ihn nun, da er ihn in sich selbst gewissermassen taufte, damals erleuchtete, so hat

er ihn, als er ihn salbte, vielleicht zum Katechumenus gemacht. Man kann zwar die
Tiefe des so grossen Geheimnisses noch auf manche andere Weise erklären und

darlegen, doch dies möge eurer Liebe genügen; ihr habt ein grosses Geheimnis
vernommen. Frage einen Menschen: Bist du ein Christ? Er antwortet dir: Nein, wenn
er ein Heide oder Jude ist. Wenn er aber sagt: Ja, so fragst du ihn noch: Bist du ein
Katechumenus oder ein Gläubiger? Wenn er aber antwortet: Ein Katechumenus, so
ist er gesalbt, noch nicht gewaschen. Allein warum gesalbt? Frage und er antwortet;
frage ihn, an wen er glaubt; gerade weil er Katechumenus ist, sagt er: an Christus.
Siehe, ich rede jetzt zu Gläubigen und Katechumenen. Was habe ich vom Speichel
und der weichen Masse gesagt? Dass das Wort Fleisch geworden ist. Das hören auch
die Katechumenen, aber es genügt ihnen nicht für das, wozu sie gesalbt worden sind;
sie mögen zur Taufe eilen, wenn sie das Licht suchen.» Vgl. THOMAS Specht

73



Koenraad Ouwens

eilen Verlauf der Taufe zur Zeit Augustins gesagt. Es ist nicht anzunehmen,

dass eine Salbung der Augen der Taufkandidaten stattgefunden hat.

Wahrscheinlich ist, dass Augustin überhaupt keinen Effata-Ritus kannte.
Das wichtigste Zeugnis für die nordafrikanische Taufpraktik vor Augustin,

Tertullians Schrift «De Baptismo», die zwischen 198 und 203 entstanden

ist, gibt keinen Hinweis auf einen solchen Ritus; wenn die Aufzählung

der Handlungen im zweiten «Sermo de Symbolo ad Catechumenos»

von Quodvultdeus (gest. um 453): «Exorzismen, Gebete, geistliche
Gesänge, Einblasungen, das Cilicium, die Kopfbeugung, das barfuss Stehen»

als abschliessend betrachtet werden kann17, war der Effata-Ritus auch

nach Augustin in und um Karthago unbekannt, obwohl hier von einer

insuffiatio gesprochen wird - also von einem Ritus, der, wie später erklärt
werden soll, mit dem Effata-Ritus in einem gewissen Mass verwandt ist.

Auch in der ziemlich detaillierten Beschreibung der Vorbereitung auf die

Taufe, die in einem Brief des Diakons Ferrandus von Karthago (gest.

545/546) an Bischof Fulgentius von Ruspe (462/468-527/533) überliefert
ist, fehlt jeder Hinweis darauf

Ein weiterer, möglicherweise aus der Praxis entstandener
Paradigmenwechsel

Auch in der ersten Hälfte des 3. Jahrhunderts gibt die Hippolyt
zugeschriebene «Traditio Apostolica» keinen Hinweis auf das Bestehen eines

Effata-Ritus. Allerdings ist für den Vorabend der Taufe, noch vor der

(Übers.), Des heiligen Kirchenvaters Aurelius Augustinus Vorträge über das
Evangelium des hl. Johannes, 2. Band (BKV I, 11), Kempten (Kösel) 1913, 238f.

17
Quodvultdeus, De Symbolo ad Catechumenos sermo alius (alias IV), 1,1 (PL

40, 660f.; CCSL 60. 349): «... exorcismis, orationibus, canticis spiritualibus. insuf-
flationibus, cilicio, inclinatione cervicum, humilitate pedum ...». Vgl. auch Edward
C. Whitaker, Documents of the Baptismal Liturgy. Revised and expanded edition
by Maxwell E. Johnson (ACC 79), London (SPCK) 2003, 151.

18
Ferrandus, Epistula XI (PL 65, 378-379; CCSL 91, 360): «... Post aliquantum

nihilominus temporis propinquante solemnitate paschali inter compétentes offertur,
scribitur, eruditur: universa quoque religionis catholicae veneranda mysteria cognos-
cens atque percipiens, celebrato solemniter scrutinio, per exorcismum contra diabo-
lum vindicatur .../... Nach kurzer Zeit aber, wenn das Osterfest nahekommt, bietet er
(d.h. der Katechumen) sich an unter den Taufbewerbern, wird eingeschrieben und
unterrichtet. Wenn er dann alle erhabenen Geheimnisse der katholischen Religion
kennt und sie sich angeeignet hat, wird er durch den feierlichen Exorzismus der
Macht des Teufels entzogen ...». Vgl. Whitaker. ebd.

74



Asche bei der Kindertaufe

grossen Nachtwache, während der die Täuflinge unterrichtet werden,
eine Handauflegung mit exorzistischem Charakter vorgesehen, gefolgt
von der insufflano die zum Ziel hat, dem Taufkandidaten einen neuen
Geist einzuflössen:

«Et imponens manum suam super eos, exorcizet omnes spiritus alienus ut
fugiant ex eis et non revertantur iam in eos. Et cum cessaverit exorcizare,
exsufflet in faciem eorum et cum signaverit frontem, aures et nares eorum,
suscitabit eos.»

Dieses Anhauchen des Gesichts des Täuflings wird meist als ein
Exorzismus aufgefasst, obwohl es dafür - berücksichtigt man die Form des

Wortes cessaverit, ein Futurum exactum - keinen Grund gibt. Wenn der
Bischof den Exorzismus durch Handauflegung vollzogen hat, bläst er den

knieenden Kandidaten ins Gesicht, und wenn er ihre Stirn, die Ohren und
die Nase gezeichnet hat, richtet er sie auf. Man kann hier von vier zwar
miteinander verbundenen, aber auch voneinander zu unterscheidenden

Handlungen sprechen. Die signatio auf Stirn, Ohren und Nase kann als

eine Ausarbeitung des Anhauchens aufgefasst werden: Wie Gott dem

ersten Menschen den Atem in die Nase einhauchte (Gen 2,7), so tut dies

die Kirche mit dem Menschen, der neu geboren werden soll.

19
Das Blasen als Teil der Taufpraxis kommt in drei Formen vor, wobei diese

häufig zu wenig phänomenologisch unterschieden werden. Die erste Form ist die

exsufflatio, ein Exorzismus, bei dem der Priester sozusagen den Satan aus dem Täuf-
ing bläst. Eine zweite Form, die bereits bei Pseudo-Dionysios (e.h. 2,6; PG 3, 396)
bekannt ist, kommt nur im Osten vor. Dabei bläst der Taufkandidat selbst in die

Richtung des Satans. In Byzanz entwickelt sich daraus ein Spucken, zudem der

Täufling vom Priester den Auftrag erhält: Kal èu.(J)i>ar|oov, Kai «utttuoov aüiü, wie
dies heute noch im Euchologion der griechischen Kirche vorgeschrieben ist. Die
dritte Form, von der in der «Traditio Apostolica» die Rede ist, wird besser als

insufflata) bezeichnet, da es hier um ein symbolisches Einblasen des Lebensatems geht
und nicht um ein Ausblasen.

20 «...Unter Handauflegung beschwört der Bischof alle fremden Geister, sie zu
verlassen und nicht mehr in sie zurückzukehren. Wenn er den Exorzismus vollzogen
hat, soll er ihr Gesicht anhauchen und nach Bekreuzigung von Stirn, Ohren und Nasen
lässt er sie aufstehen (trad. ap. 20,8).» Vgl. Wilhelm Geerlings (Übers, und Hg.),
Traditio Apostolica/Apostolische Überlieferung, in: Zwölf-Apostellehre. Apostolische
Überlieferung (FC 1), Freiburg (Herder) 21993, 254f.; Bernard Botte, La Tradition
Apostolique de Saint Hippolyte. Essai de reconstitution (LQF 39), Münster (Achendorf

f) 51989, 42^14; Whitaker, Documents (wie Anm. 17), 6; Anders Ekenberg,
Hippolytos - Den apostoliska traditionen, Uppsala (Katolska bokförl.) 1994, 53.

75



Koenraad Ouwens

Im Gegensatz zur nordafrikanischen und zur römischen Kirche, falls
die «Traditio Apostolica» wirklich für letztere geschrieben worden ist,
kannte Ambrosius (um 333/339-397) in Mailand den Effata-Ritus In
«De Mysteriis» liefert er einen merkwürdigen Kommentar über etwas,
das er mit mysterium apertionis bezeichnet. Er bringt dies mit dem
Taubstummen in Mk 7,32-35 in Zusammenhang, obwohl nicht
anzunehmen ist, dass der Ritus wirklich in einer Nachfolge der in dieser
Perikope beschriebenen Handlungen wurzelt

«Aperite igitur aures, et bonum odorem vitae aeternae inhalatum vobis munere
sacramentorum carpite: quod vobis significavimus, cum apertionis célébrantes

mysterium diceremus: Epheta, quod est adaperire; ut venturus unusquisque ad

gratiam quid interrogaretur. cognosceret: quid responderet meminisse deberet.
Hoc mysterium celebravit Christus in Evangelio, sicut legimus, cum mutum
curaret et surdum. Sed ille os tetigit; quia et mutum curabat et virum: in altero,
ut os ejus infusae sono vocis aperiret; in altero, quia tactus iste virum decebat,
feminam non decebat.»"

" Vgl. JOSEF Schmitz. Gottesdienst im altchristlichen Mailand: Eine
liturgiewissenschaftliche Untersuchung über Initiation und Messfeier während des
Jahres zur Zeit des Bischofs Ambrosius (gest. 397) (Theoph. 25). Köln (Hanstein)

1975, 78 ff.
22 Ältere Autoren nehmen dies oft an, so etwa Josef Pascher, Die Liturgie der

Sakramente, Münster (Aschendorff) 1951/ 1962, 25: «... Die Salbung mit Speichel
geht offensichtlich auf die Heilung des Taubstummen durch Christus zurück (Mk. 7.

31-37). Was diese Erzählung entnommen werden soll, sagt die Formel. Die Ohren
werden geöffnet für die Botschaft des Gotteswortes ...» Auch EKENBERG, a.a.O., 53,
bringt dies noch in einen Zusammenhang: «... Denna handling som exorcistisk rit
finns belagd i kristendomens ursprungsmiljö. I just det aktuella sammanhanget (d.h.:
im Zusammenhang mit dem Taufritus in der <Traditio Apostolica) [KO]) kan det
eventuellt vara en ombildning av rituellt spottande och vidrörande av dopkandida-
ternas tunga med saliv (jfr Mark 7:34)...»

23 Ambrosius, Myst. 1, 3f. (PL 16, 389-390; SC 25bis. 156). Vgl. Josef
Schmitz (Übers, und Einl.), Ambrosius, Über die Sakramente. Über die Mysterien,
lateinisch/deutsch (FC 3), Freiburg (Herder) 1990, 207-209: «Öffnet also die Ohren
und geniesst den Wohlgeruch des ewigen Lebens, der euch durch die Gabe der
Sakramente eingehaucht worden ist! Das haben wir euch angedeutet, als wir bei der
Feier des Mysteriums der Öffnung gesagt habben: <Effata!. das heisst offnem, damit
ein jeder, der zur Gnade kommt, verstehe, was er gefragt würde, und sich erinnern
sollte, was er zu antworten habe. Dieses Mysterium hat Christus im Evangelium
vollzogen, wie wir lesen, als er einen Taubstummen heilte. Allerdings berührte er
den Mund, weil er einen stummen Menschen heilte, und zwar einen Mann; zum
einen, um dessen Mund durch den Klang der verliehenen Stimme zu öffnen, zum
anderen, weil sich eine solche Berührung bei einem Mann ziemte, bei einer Frau
aber ungehörig wäre.» Vgl. auch WHITAKER (wie Anm. 17), 181.

76



Asche bei der Kindertaufe

Hier wird ein deutlicher Grund für die Abweichung vom biblischen
Paradigma der Berührung von Ohren und Nase angegeben, obwohl dieser

Grund auf einer für den modernen Menschen nicht direkt
nachvollziehbaren Anstandsnorm basiert und, wie später deutlich werden wird,
nicht der tatsächliche Hintergrund für die Abweichung ist.

In «De Sacramentis», wo von mysteria apertionis gesprochen wird,
wird diese Erklärung breiter ausgearbeitet. Auch wird ihr noch ein
biblisches Bild hinzugefügt, nämlich der Wohlgeruch Christi:

«Ergo quid egimus sabbato? Nempe apertionem: quae mysteria celebrata
sunt apertionis, quando tibi aures tetigit sacerdos et nares. Quod significat in

Evangelio Dominus noster Jesus Christus, cum ei oblatus esset surdus et

mutus, et tetigit aures ejus et os ejus: aures, quia surdus erat; os, quia mutus,
et ait: Ephpheta. Hebraicum verbum est, quod Latine dicitur adaperire. Ideo

ergo tibi sacerdos aures tetigit, ut aperirentur aures tuae ad sermonem, et ad

alloquium sacerdotis. Sed dicis mihi: Quare nares? Ibi quia mutus erat, os

tetigit; ut quia loqui non poterat sacramenta coelestia, vocem acciperet a

Christo. Et ibi, quia vir; hic, quia mulieres baptizantur, et non eadem puritas
servi, quanta et Domini (cum enim ille peccata concédât, huic peccata do-

nentur, quae potest esse comparano?), ideo propter gratiam operis et mune-
ris non os tangit episcopus, sed nares; ut bonum odorem accipias pietatis
aeternae, et ut dicas: Christi enim bonus odor sumus Deo, quemadmodum
dixit Apostolus sanctus; et sit in te fidei devotionisque piena fragrantia.»

24 Ambrosius, Sacram. I, 2f. (PL 16, 417-419; CCSL 24, 1, 291. Vgl. Schmitz,
a.a.O., 77-79: «Was haben wir also am Samstag vollzogen? Die Öffnung natürlich.
Diese Mysterien der Öffnung sind begangen worden, als der Bischof deine Ohren
und deine Nase berührte. Was bedeutet das? Im Evangelium berührte unser Herr
Jesus Christus, als man einen Taubstummen zu ihm gebracht hatte, dessen Ohren
und dessen Mund, die Ohren, weil er taub war, den Mund, weil er stumm war. Dabei

sagte er: <Effata!> Das ist ein hebräisches Wort, das im Lateinischen adaperire (öffnen)

bedeutet. Deswegen also berührte der Bischof dir die Ohren, um deine Ohren
für die Predigt und den Zuspruch des Bischofs zu öffnen. Aber du fragst mich: Warum

die Nase? Dort berührte er den Mund, weil es sich um einen Stummen handelte,
damit er von Christus die Stimme erhielt, weil er die himmlischen Sakramente nicht
aussprechen konnte. Und ausserdem, weil es sich um einen Mann handelte. Da hier
Frauen getauft werden und die Reinheit des Knechtes nicht so gross ist wie die des

Herrn - während nämlich jener Sünden vergibt, werden diesem Sünden vergeben;
welcher Vergleich ist da möglich? -, deshalb berührt der Bischof wegen der durch
seine Handlung und seinen Dienst vermittelten Gnade nicht den Mund, sondern die
Nase. Warum die Nase? Damit du den Wohlgeruch ewiger Liebe empfängst, damit
du sagen kannst: <Wir sind Christi Wohlgeruch für Gott>, wie der heilige Apostel
erklärt hat, und damit du ganz vom Eifer gläubiger Hingabe erfüllt wirst.» Vgl. auch

Whitaker, Documents (wie Anm. 17),177f.

77



Koenraad Ouwens

Bonus odor ist eine Übersetzung von oau.f| eûwôîaç. Diese Ausdruck
kommt im Neuen Testament dreimal vor: Phil 4,18; Eph 5,2 und
2 Kor 2,14—16; hier lautet der nähere Kontext:

«... Kai zr\v òau.f]v ttjç yvwoewc aùraû (jiavepoûim ôi 'f|U.c5v èv travti
tÓttut on XpiOToû eùwôîa éapèv tû 0eû èv xolç awÇopivoiç Kal èv

Tolç aTroA.Ài>uèvoiç ...»

In den Briefen an die Philipper und die Epheser stellt Paulus oou.fi

eûwôîaç in den Rahmen des Opfers, an dem Gott Wohlgefallen findet.
Damit schliesst er an alttestamentliche Aussagen über das Opfer an, von
dem ein angenehmer Geruch aufsteigt '. In der Septuaginta ist óouti
eüwoiac die Übersetzung von niTJ ITI, «Beschwichtigungsgeruch».
Dieser Ausdruck wird ausnahmslos im Kontext des Opferkults verwendet.

In 2 Kor 2,14-16 wird hingegen ein Gedanke entwickelt, der mit
dem Opfer im Allgemeinen nicht verbunden zu sein scheint:

«Gott aber sei Dank, der uns in Christus allezeit triumphieren lässt und den
Geruch seiner Erkenntnis durch uns an jeden Ort offenbart. Denn wir sind
Gott ein Wohlgeruch Christi unter denen, die gerettet werden, und unter
denen, die verlorengehen, den einen ein Geruch aus Tod zum Tod, den anderen
ein Geruch aus Leben zum Leben.»

Die Verwendung des Wortes 9piau.ßtoovTi in Vers 14 liess verschiedene

Kommentatoren schliessen, dass hier an etwas anderes gedacht worden

ist, nämlich an Räucherwerk, wie es beim zeremoniellen Triumphzug
nach einem wichtigen Sieg mitgetragen wurde. Das aramäische Wort
"Pirn hat an einigen Orten im Alten Testament tatsächlich die Bedeutung
von Weihrauch' Der Ausdruck óau.f| ttjç yvoot-uç kann als «Geruch, der

aus der Kenntnis Christi besteht» aufgefasst werden. In diesem Fall sieht

Paulus sich selbst als Weihrauchträger im Triumphzug Christi. Gegen
diese Interpretation kann eingewendet werden, dass sie die nachdrückliche

Verwendung des Ausdrucks oou.fi eùcoôiaç im Kontext des alttestamentlichen

Opfers nicht berücksichtigt. Gerade weil Paulus ein so starkes
rhetorisches Stilmittel wie den Chiasmus verwendet:

25 Gen 8,21; Lev 1,9-2,12; 17,6; 23,13-18; 26,31; Num 15,1-24; 18,17;

"6 Esra 6,10, wo es als eùwôiaç. in der Septuaginta vorkommt; Dan 2,46, wo von
Ez6,13; 16,19; 20,28^11

26 Esra 6,10, wo es a

Ouoîaç Kal airovôàç. gesprochen wird

78



Asche bei der Kindertaufe

00U.1J xfjç yvbxjcioç autou

Xpioioü eucoöia

erhalten die Ausdrücke y^ojoic toû Xpiotoû, bei dem der Genitiv als

Gentivus objectivus aufgefasst werden muss, und ôop.f| eùuôtaç noch
mehr Nachdruck. Daraus wird deutlich, dass das Leben von Christen im
Allgemeinen und das der Apostel im Besonderen den Charakter eines
fortdauernden Opfers trägt: ein Gedanke der im Corpus Paulinum zwar
nicht häufig vorkommt, aber auch nicht vollständig fehlt27. Der Geruch,
der durch dieses Opfer aufsteigt, ist für alle wahrnehmbar, sowohl für
jene, die gerettet werden, als auch für jene, die verloren gehen. Die
Metapher beinhaltet zwei sehr konkrete Begriffe, nämlich qbavepoûv und èv

iravil Tórro), die darauf hindeuten, durch wen und wie der Geruch Christi
verbreitet wird. Dies geschieht durch jene, die den Namen von Gesalbten

tragen - Xpiatòc kommt ja von xpieiv, salben - und damit
metaphorisch den Geruch von Salböl verbreiten.

Dies kann der Anknüpfungspunkt für die Berührung der Nasenflügel
bei Ambrosius gewesen sein. Aus dem Text von «De Sacramentis» lässt
sich nicht schliessen, ob hier eine einfache Berührung oder eine solche

mit Speichel oder Öl gemeint ist, obwohl Morin, der darin von StenzeL
unterstützt wird, letztere Möglichkeit offen lässt:

«A Milan, comme à Rome, du moins à l'époque d'Ambroise, Vaperitio auri-
um et Veffetatio avaient lieu le samedi saint, non avant la traditio symboli
mais avant la descente du néophyte dans la piscine; on y employait, comme à

Rome aussi primitivement, comme en Orient et dans les pays gallicans, non la

salive, mais l'huile consacrée. C'était la même huile qui servait à la consigna-
29

~~

tion des organes et à l'onction du corps qui y taisait suite ...»

27
Vgl. Rom 12,1; 2 Kor 12,15.

28 Alois Stenzel, Die Taufe. Eine genetische Erklärung der Taufliturgie (FGIL
7/8), Innsbruck (Rauch) 1958, 166.

29 Germain Morin. Pour l'authenticité du De Sacramentis et de l'Explanatio
symboli de S. Ambroise, in: JLW 8 (1928) 86-106, hier 104. Die Hypothese, dass

nicht Ambrosius, sondern Nicetas van Remesiana der Autor von «De Sacramentis»
ist, wird verteidigt von Klaus Gamber. Die Autorschaft von De Sacramentis.
Zugleich ein Beitrag zur Liturgiegeschichte der römischen Provinz Dacia mediterranea,
Regensburg (Pustet) 1967.

79



Koenraad Ouwens

Morins Hypothese wird von einem Traktat über die Taufe von
Maximus IL von Turin aus der Mitte des 5. Jahrhunderts gestützt, worin das

Salben der Nasenflügel explizit erwähnt wird Stenzel zieht den

Schluss, dass es eine deutliche Beziehung zwischen der «Traditio
Apostolica» und dem später ausgearbeiteten Effata-Ritus gibt:

«Da ein Ritus nicht ohne Not für neu gehalten werden sollte, könnte als sein
Ahne die Bezeichnung von Stirn, Nase, Ohren angesehen werden, die nach

der Kirchenordnung Hippolyts der Bischof als Abschluss des grossen
Exorzismus des Karsamstags vornimmt...».

Nach Stenzel liegt der Zweck von Effata nicht darin, den Katechumenen

für ein Glaubensgeheimnis zu öffnen, sondern darin: «... die

Befähigung zu vermitteln, recht zu hören (<quid interrogaretun) und
recht auf die Fragen des Taufbekenntnisses zu antworten (<quid respon-
deret>) ...».

Die Berührung von Stirn, Nase und Ohren und die insufflano ins
Gesicht des Täuflings sind deutlich älteren Ursprungs als die Salbung, von
der nicht sicher ist, dass sie Ambrosius bekannt war. Dass in der ersten
Hälfte des 4. Jahrhunderts sehr wohl eine Salbung bekannt war, wird
zumindest durch die Schrift «De errore profanarum religionum» von
Firmicus Maternus suggeriert, die zwischen 346 und 350 entstanden ist.

Darin wird der materielle Begriff Salböl, unguentum, verwendet und

nicht unctio, womit eine Handlung bezeichnet wird. Auch werden die
bereits genannte Geruchssymbolik und das Wortspiel xp^iv - xpiotöc
verwendet32. Zwar stehen diese Elemente hier nicht in einem direkten

30 Maximus Taurinense, Bapt. (PL 57, 774): «Illud autem non otiose, neque
absque certa ratione mysterii factum putetis, quod nares quoque vestras oleo
benedictionis adunximus; quod idcirco fieri intelligitur, ut hi qui ad baptismum veniunt,
admoneantur tanti mysterii sacramentum usque ad mortem inviolatum atque
integrum custodire, ut quamdiu spiritum vitae hujus naribus suis attrahunt, a Christi
Domini nostri cultura et servitio non recédant.»

31 Stenzel, Taufe (wie Anm. 28), 166.
32 Julius Firmicus Maternus, Err. 22-23 (CSEL 2, 112): «... Tibi agat gratias

deus tuus, te paribus remuneret donis, te sui velit esse participem, sic moriaris ut
moritur, sic vivas ut vivit. Nam quod odore perunguentur fauces, quis non facinus
istud dispecta vanitate contemnat? Habet ergo diabolus christos suos et, quia ipse
antichristus est, ad infamiam nominis sui miseros homines scelerata societate perdu-
cit. Unguentum hoc reserva mortuis, reserva morituris, ut quos laqueis tuis ceperis,
eos venenato unguento oblitos lugubri ac funesto semper mergas exitio. Aliud est

unguentum, quod Deus pater unico tradidit Lilio, quod filius credentibus divina

80



Asche bei der Kindertaufe

Zusammenhang mit der Taufe und einer ihr vorangehenden Salbung,
aber es gibt zumindest Hinweise darauf, dass auf die Taufe angespielt
wird sowie auf den Gegensatz Tod - Leben und die Wiedergeburt in
Christus und das Öffnen der Geheimnisse der Schriften.

Die Frage, ob Ambrosius mit einer präbaptismalen Salbung vertraut
gewesen ist, hängt zum Teil mit der Frage nach der Authentizität von
«De Sacramentis» zusammen Dort finden wir einen Abschnitt, der
keine Entsprechung in «De Mysteriis» hat und in dem der Taufkandidat
im Taufbecken stehend gesalbt wird «... wie ein Wettkämpfer Christi

...» Diese Salbung folgt direkt auf den Effata-Ritus, und wenn es

sich dabei um eine Salbung des ganzen Körpers gehandelt hat, was
aufgrund der Verwendung des Bildes eines Ringkämpfers35 sehr
wahrscheinlich ist, nahm Stenzel möglicherweise zu Recht Folgendes an:

«Fiir den Gebrauch von Öl bereits bei der apertio aurium könnte sprechen,
dass sie (die apertio) von der Ölsalbung verschluckt worden zu sein scheint

numinis sui majestate largitur. Christi unguentum immortali compositione conficitur
et spiritalibus pigmentorum odoribus temperatur: hoc unguentum a mortalibus laqueis

putres hominum artus exuit, ut sepulto primo homine ex eodem statim homine
homo alius felicius nascatur: et ut hoc manifestius explicetur, sacrarum lectionum
arcana pandenda sunt / Ton dieu pourrait te remercier, te gratifier en retour de dons

équivalents, consentir à te faire partager sa <divinité>. Ainsi tu mourrais comme il
meurt, ainsi tu vivrais comme il vit! Quant au fait d'oindre la gorge d'une huile
parfumée, qui ne réprouverait cette escroquerie après en avoir déchiffré la vanité? Le
Diable a donc ses <oints>, et parce qu'il est lui-même l'antéchrist ^contrefaçon de

l'Oint>). il rallie de pauvres hommes à l'infamie de son nom par un pacte criminel!
Garde cet onguent pour les morts, garde-le pour les mourants, afin de précipiter ceux
que tu auras pris dans tes filets, enduits de l'onguent empoisonné, dans le désastre
d'une fin lugubre et funeste. Il est un autre onguent que Dieu le père a remis à son
fils unique et que le Fils donne généreusement à ses fidèles, dans la majesté de sa

puissance divin. L'onguent du Christ est une composition à base d'immortalité, et

qu'un mélange de parfums rehausse d'odeurs spirituelles. Cet onguent délivre des

liens de la mort les membres corrompus de l'humamité, afin qu'après la sépulture de

l'homme ancien il fasse aussitôt naître de ce même homme un autre homme appelé à

une vie plus heureuse. Pour mettre la chose en lumière, il faut dévoiler les arcanes
des saintes Écritures.» Vgl. Robert Turcan (Übers.), Firmicus Maternus. L'erreur
des religions païennes (CUFr), Paris (Les Belles Lettres) 1982, 130.

33
Vgl. Anm. 29.

34 Ambrosius Sacrant. II, 1: «... quasi athleta Christi ...».
35 STENZEL. Taufe (wie Anm. 28), 167, und auch SCHMITZ, Gottesdienst (wie

Anm. 21). 104. gehen von einer Salbung des ganzen Körpers aus.

81



Koenraad Ouwens

(was ja bei dem exorzistischen Grundcharakter des Effeta - von Hippolyt
her - nicht verwunderlich wäre) .»36

Auch wenn «De Sacramentis» Nicetas von Remesiana (gest. nach

414) zugeschrieben werden muss, lässt sich am Ende des vierten oder zu

Beginn des 5. Jahrhunderts eine Vermischung verschiedener, ursprünglich

getrennter und doch miteinander verbundener Riten feststellen:

- die insufflano wird zu einer Berührung der Nase und fällt mit de¬

ren consignatio zusammen;

- das Berühren der Nase wird zu einer Salbung und führt zum Ge¬

danken des bonus odor;

- die consignatio der Ohren führt zu einer Assoziation mit Effata,
aber die Handlung wird nicht zu einer Berührung von Ohren und
Mund erweitert;

- Effata und bonus odor, die inhaltlich nichts miteinander zu tun
haben, werden miteinander verbunden, wovon in «De Sacramentis»

das erste Zeugnis zu finden ist;

- zur Zeit von Ambrosius wird der Hintergrund des Berührens der
Nase nicht mehr begriffen, und die Handlung wird auf zweifelhafte

Weise mit einer Berufung auf Anstandsnormen begründet.

Aufgrund seines Klangs konnte das Wort Effata, das Ambrosius
seinen Lesern erklären müsste, da es sonst nicht direkt verstanden worden
wäre, leicht eine insufflano begleitet haben, die sich in der Periode
zwischen der «Traditio Apostolica» und der Entstehung der Schriften des

Ambrosius zu einer symbolischen insufflano entwickelt hat. Nach und
nach verdrängt der Speichel das Salböl, einerseits unter dem Einfluss der

Passage aus dem Markusevangelium, andererseits aber auch deshalb,
weil man Speichel als geronnenen Atem betrachtete, wodurch der

Zusammenhang mit der insufflano in gewissem Sinn erhalten blieb.

Die pluriforme Praxis der apertio aurium

Die Verdrängung des Öls durch Speichel war ein Prozess, der sich nach
und nach vollzogen hat. Dieser wurde dadurch erschwert, dass die
Bezeichnung apertio aurium auf einen ganz anderen Ritus übergegangen

war, in dem das Effata keine Funktion hatte.

36 Stenzel, Taufe (wie Anm. 28). 167.

82



Asche bei der Kindertaufe

Dem für die Taufpraxis wichtigen Brief von Joannes Diaconus37 an
den römischen Adligen Senarius ist zu entnehmen, dass im 6. Jahrhundert
in Rom eine Salbung der Ohren und Nasenflügel gebräuchlich war. Eine

begleitende Formel, wie Effata, wird aber merkwürdigerweise nicht
erwähnt, und unter den zitierten Bibelstellen findet sich nicht Mk 7,3438.

Bei Isidorus von Sevilla (ca. 560-636) findet man in «De ecclesiasticis

officiis» ziemlich viele Informationen über die Spendung der Taufe
in Spanien. Er beschäftigt sich in seiner Schrift ausführlich mit der
Verwendung von Salz und mit dem Glaubensbekenntnis, aber es gibt keine

Dieser wird häufig mit dem späteren Papst Johannes I. (523-526) gleichgesetzt.

Es ist allerdings auch möglich, dass er als Johannes III. von 561 bis zu seinem
Tod im Jahr 574 dieses Amt bekleidete.

38 Joannes Diaconus, Epistola ad Senarium virum illustrem. De variis ritibus ad

baptismum pertinentibus, et aliis observatione dignis, 4-5 (PL 59, 400): «...
tanguntur sanctificationis oleo aures eorum, tanguntur et nares; sed aures ideo, quia
per eas ad intellectum fides ingreditur, Apostolo dicente: Fides autem per auditum,
auditus vero per verbum Dei; ut quasi quodam sanctificationis muro aures instructae,
nihil noxium, nihil quod retro revocare possit admittant. Cum vero tanguntur nares

eorum, admonentur sine dubio, ut quamdiu spiritum vitae huius naribus trahunt, in
Dei servitio mandatisque perdurent. Unde ille vir sanctus dicebat: Vivit Dominus,
qui abstulit judicium meum, et omnipotens qui ad amaritudinem adduxit animam
meam: quia donee superest halitus in me et spiritus meus in naribus meis, non lo-
quentur labia mea iniquititatem, nec lingua mea mendabitur mendacium. Aliter
quoque in narium unetione Signatur: ut quia illud oleum in nomine benedictum est

Salvatoris, ad spiritalem eius odorem quadam ineffabili interiores sensus suavitate
ducantur, ut delectati cantent: Unguentum effusum est nomen tuum: post odorem

unguentorum tuorum curemus; quo mysterio sensus narium praemunitus, nihil vo-
luptuosum saeculi, nhil quod mentem resolvere quaeat, possit admittere.» Vgl.
Whitaker, Documents (wie Anm. 17), 210: «... their ears are touched with the oil
of sanctification, and their nostrils also are touched: the ears because through them
faith enters the mind, according as the apostle says: <Faith comes by hearing, and

hearing by the Word of God> [Rom. 10:17]; so that, the ears being as it were fortified

by a kind of wall of sanctification, may permit entrance to nothing harmful,
nothing which might entice them back. When their nostrils are touched, they are thus
without doubt admonished that for as long as they draw the breath of life through
their nostrils they must abide in the service and the commandments of God. For that

holy man says: <As God lives, who has taken away my judgement: and the Almighty
who has vexed my soul; all the while my breath is in me, and the Spirit of God is in

my nostrils; my lips should not speak wickedness nor my tongue utter deceit» [Job

27:2-4]. The unction of the nostrils signifies this also, that since the oil is blessed in
the Name of the Saviour, they may be led unto his spiritual odour by the inner
perception of a certain ineffable sweetness, so that in delight they may sing: <Your
Name is as ointment poured forth: we shall run after the savour of your ointments»

[Cant. 1:3]. And so the nostrils, being fortified by this mystery, can give no admittance

to the pleasures of this world, nor anything which might weaken their minds.»

83



Koenraad Ouw

Hinweise auf die Bekanntheit einer Salbung von Nase und Ohren oder
einer apertio aurium. Dagegen spricht er von einer insufflano:

«Potestas autem diaboli exorcizatur, et insufflatur in eis, ut ei renuntient,
atque, eruti a potestate tenebrarum, in regnum sui Domini per sacramentum
baptismatis transferantur.»'

Der «Liber Ordinum» des wisigotischen Ritus kennt ebenfalls eine

insufflano mit einem exorzistischen Charakter und einen Effata-Ritus,
bei dem der Täufling mit Öl gesalbt wird. Der Bezug zu Mk 7 wird hier
noch dadurch verstärkt, dass auch Vers 37 zitiert wird:

«Deinde tangit ei sacerdos de oleo benedicto os et aures tantum, dicens:
Effeta, effeta, cum Spiritu Saneto in odorem suavitatis, effeta. Bene omnia
fecit: et surdos fecit audire et mutos loqui.»

Ildefonsus von Toledo (ca. 607-667) kommentiert in seiner Schrift
«De cognitione baptismi» an verschiedenen Stellen, welche Handlung er
unter dem terminus technicus ephphetatio versteht41, und er lässt keinen
Zweifel daran, dass dabei Öl verwendet wird42. Aus dieser Schrift wird

39 Isidorus von Sevilla, Eccl. II, 21,3 (PL 83, 815). Vgl. Whitaker, Documents

(wie Anm. 17), 159: «The power of the devil is exorcized, insufflation is

performed over them, so that they may renounce him and being delivered from the

power of darkness may be translated unto the kingdom» of their Lord [Col. 1:13],
through the sacrament of baptism.»

40 Marius Férotin (Hg.), Le Liber Ordinum en usage dans l'Eglise wisigothi-
que et mozarabe d'Espagne du cinquième au onzième siècle (MELi 5), Paris (Fir-
min-Didot) 1904, 27 [Nachdruck : Roma (Ed. Liturghiche) 1996]. Vgl. Whitaker,
Documents (wie Anm. 17), 167: «Then the priest touches them with the blessed oil.

upon the mouth and ears only, saying: Effeta, effeta, with the Holy Spirit unto the

power of sweetness, effeta. <He has done all things well; he makes the deaf to hear
and the dumb to speak». [Mark 7:37]»

41 Ildefonsus von Toledo, De cognitione baptismi, 28 (PL 96. 124): «... Marci

quoque evangelistae. quae huius ephphetationis revelat sacramentum ...»
Ildefonsus von Toledo (a.a.O., 123): «Iidem catechumeni post exorcismos

quibus increpata et expulsa diaboli est potestas, ab eis unguntur oleo, quod a sacerdote

constiterit benedictum. Quae unctio magno dominicae operationis commendatur
exemplo. Cum enim, ut Marcus evangelista refert, adduxissent ad Jesum surdum et

mutum, deprecabantur eum, ut imponeret illi manum. Et apprehendens eum de turba

seorsum, misit digitos in auriculas, expuensque tetigit linguam ejus, et suspiciens in
coelum ingemuit. et ait illi: Ephpheta, quod est, adaperire. Et statim apertae sunt
aures ejus, et solutum est vinculum linguae ejus, et loquebatur recte. Quid est, quod
Domius surdum et mutum apprehendens in turba seorsum, mittit in auriculas digitos

84



Asche bei der Kindertaufe

deutlich, dass der Autor dem Effata-Ritus die Funktion des Öffnens der
Ohren für den Glauben, der ja aus dem Zuhören entsteht, und des Mundes

zur Bezeugung dieses Glaubens zuschreibt43. Dadurch wird der
Effata-Ritus mit der traditio symboli in Zusammenhang gebracht, die ebenfalls

am Palmsonntag stattfand44. Die bereits zitierte These von Stenzel,
dass der Effata-Ritus die Täuflinge für die Worte des Glaubensbekenntnisses

öffnen soll, das sie bei ihrer Taufe korrekt rezitieren müssen,
findet hier weitere Unterstützung.

Im wisigotischen Ritus ist also eine Salbung mit Öl die materielle
Komponente des Efata-Ritus. In der gallischen Praxis, in diesem Artikel
repräsentiert durch das Missale von Bobbio, das um 700 in Norditalien

suo ut audiat, nisi quia Redemptor veniens genus humanum separavit a turba dae-

monum, et a conversatione operum veterorum, atque per infusionem spiritalium
munerum illi fidei dedit auditum? Nam sicut per digitum Dei Spiritus ejus, ita per
digitos pluralitas significatur gratiarum. Et quid est, quod expuens tangit linguam
ejus, ut vacat loqui, nisi quia post auditum fidei sacramenta salutis hunc et agnosce-
re, et perficere facit? Quid vero est, quod ait Ephpheta, expositum est, quod est

adaperire, statim apertae sunt aures ejus, et solutum est vinculum linguae ejus, et

loquebatur recte, quia cum in ilio gratia et operatio redemptionis accessit, tota virtute
in laudem et dilectionem sui redemptoris erupit. Unde nec tacere, nec distorte potuit
loqui, qui redemptionem suam in gloriam Redemptoris, ut loqueretur, et recte loque-
retur, accepit.» Vgl. Whitaker (wie Anm. 17), 162: «After the exorcisms the
catechumens are anointed with oil which has been blessed by a priest. This unction
is commended by the excellent example of our Lord's deed: for when as the evangelist

Mark reports, thay had led to Jesus a deaf and dumb man, they besought him that
he might place his hands upon him [etc. Mark 7:32f.].»

43 ILDEFONSUS von Toledo (a.a.O., 124): «Nam convertenti ex errore gentili
post exorcismos tanguntur auriculae oleo, ut accipiat auditum fidei, et sit vere
spiritalium dictorum auditor. Similiter tangitur et os, ut cognitionem Redemptoris sui,
traditam sibi symboli fidem corde credat ad justitiam, ore confitens proférât ad

salutem; sicque solutis obstinatione concreatis vinculis, recte loquatur magnificans
Deum.» Vgl. Whitaker, Documents (wie Anm. 17), 162: «For after the exorcisms,
the ears of him who is converted from gentile error are anointed with oil, that he may
receive the hearing of faith likewise his mouth is touched.»

44 Im Liber Ordinum wird dieser Zeitpunkt in einer einleitenden Rubrik für den

Ordo celebrandus super eum qui ab spiritu immundo vexatur beiläufig erwähnt, FÉRO-

TIN, Liber (wie Anm. 40). 73: «Deinde praeparant se clerici et diacones seu presbytères
in duos choros. sicut consuetudo est in effetatione in diem Ramos palmarum ...». Vgl.
Whitaker, Documents (wie Anm. 17), 172: «Then the clerics and deacons arrange
themselves in two choirs, as the custom is at the Effetatio on Palm Sunday.» Der wisi-
gotische Liber Commicus nennt die Lesungen für die Matutin des Palmsonntags:
Jes49,22-26, 1 Petr. 1,25-2,10 und Joh. 7,31-37, vgl. JusTO Perez de Urbel/
Atilano Gonzalez y Ruiz-Zorrilla (Hg.), Liber Commicus. Band I (MHS.L 2),
Madrid (Consejo Superior de Investigaciones Cienti'ficas) 1950, 313-315.

85



Koenraad Oiiw

als Mischung aus keltischen und römischen Elementen entstanden ist, ist
der Effata-Ritus vermutlich mit der präbaptismalen Salbung verbunden,
obwohl aus der Formulierung der Rubriken nicht klar hervorgeht, ob der

ganze Körper des Täuflings gesalbt wurde oder nur die Stirn. Aus
diesem Grund ist der Zusammenhang kaum mehr nachzuvollziehen:

«Tangis naris ejus dicens: Effeta effecta, est hostiam in odorem suavitatis.
Unges eum de oleo sanctificato dicens: Ungo te de oleo sanctificato sicut
unxit Samuhel David in rege et propheta. Tanges nares ejus aures et pectus:
Operare creatura olei ut non lateat hic immundus Spiritus nec in membris
nec in medullis nec in uno conpagine membrorum sed operitur in te virtus
Christi filii Dei altissimi et Spiritus Saneti per omnia saecula.»45

Auch das Latein der liturgischen Texte selbst lässt so viel zu
wünschen übrig, dass die genaue Bedeutung unter anderem des Effata-Ritus
ziemlich unklar ist. Es ist merkwürdig, dass das Opfer (hostiam muss
wahrscheinlich als hostia gelesen werden) mit der sich an der hebräischen

Sprache orientierenden Übersetzung odor suavitatis - óouf|
eùwôîaç verbunden ist. Darin stimmt es mit dem «Liber Ordinum» überein,

befindet sich aber im Gegensatz zu Ambrosius.
Das Latein im Missale von Stowe, das nach 792 in Tallaght bei Dublin

geschrieben worden ist und das gleich wie dasjenige von Bobbio
keltische und römische Charakteristika zeigt, ist noch undeutlicher. Hier
lautet der Text des Effata-Ritus, der durch eine altirische Rubrik eingeleitet

wird, folgendermassen:

«isund doberar insalann imbelu indlelacit: Effeta quod est apertio effeta est
hostia in honorem suavitatis in nomine dei patris et filii et spiritu[s] saneti.»46

45 Elias A. Lowe (Hg.), The Bobbio Missal: A Gallican Mass-Book (Ms. Paris.
Lat. 13246) (HBS 58). I Facsimile, London (Harrison) 1917, f. 117r: II Text, London
(Harrison) 1920, n. 241-243, S.74. Vgl. Whitaker, Documents (wie Anm. 17),
272: «You touch his nostrils and say. Effeta, the sacrifice is complete, unto the odour
of sweetness. You anoint him with sanctified oil and say. I anoint you with sanctified
oil, as Samuel anointed David to be king and prophet. You touch his nostrils, ears,
and breasts. Perform your work, creature of oil, perform your work that no unclean
spirit may lurk here, neither in the limbs nor in the inward parts nor in the whole
frame of the body: may the power of Christ, the Son of the most high, and of the

Holy Spirit, work in you throughout all ages.»
46 George F. Warner (Hg.), The Stowe Missal: ms. D II 3 in the Library of the

Royal Irish Academy, Dublin (HBS 31-32). I Facsimile, London (Harrison) 1906, f.
51r.; II Printed Text, London (Harrison) 1915, 27. Vgl. Whitaker, Documents (wie

86



Asche bei der Kindertaufe

Auch hier ist der Opfergedanke vorhanden, obwohl odor suavitatis
bedeutungslos geworden zu sein scheint, was möglicherweise die Folge
eines Schreibfehlers ist, aber durchaus auch anders erklärt werden kann.
Die Rubrik schreibt nämlich vor, dass das Salz, dessen Verwendung
bereits von Isidor von Sevilla in Spanien stark betont worden ist, in den
Mund des Kindes gelegt werden müsste. Whitaker gibt eine plausible
Erklärung für diese rituelle Abweichung, in der die Spendung des Salzes

von dessen Segnung getrennt wird, nämlich dass der Opfergedanke mit
Mk 9,49 in Verbindung gebracht wird: «Trac yàp rrupl àXioGfjaeTai Kal
trâoa Ouata àA.1 â/liaOnaeiaL / Denn jeder wird mit Feuer gesalzen werden,

und jedes Opfer wird mit Salz gesalzen werden.»
Dabei muss auch berücksichtigt werden, dass Olivenöl in Irland ein

knappes Gut war, sodass man mit Salbungen viel sparsamer sein müsste
als in den Gebieten rund ums Mittelmeer. Damit lag das Ersetzen von
Olivenöl durch andere Materialien auf der Hand. Allerdings wird man aus

biblischen und symbolischen Gründen, die für die Iren sehr wichtig waren,
vor der Verwendung anderer Ölsorten bei heiligen Handlungen
zurückgeschreckt sein. Wenn im Text des Missale von Stowe die zweite Erwähnung

des Wortes effeta - in Übereinstimmung mit der Lesart von Bobbio -
in effecta korrigiert wird, entsteht ein einigermassen begreiflicher, aber

noch nicht sehr logischer Satz: Effata, das ist Öffnung; das Opfer ist
vollbracht zur Ehre der Süssigkeit. Daraus wird deutlich, dass man die Synäs-
thesie vermeiden wollte, die hätte auftreten können, wenn bei der Spendung

von Salz über Geruch gesprochen worden wäre. Gleichzeitig wird auf
dem Hintergrund von 1 Petr 2, 2^4 und Hebr 6,5 eine Verbindung zu
Ps 34(33), 9: «...gustate et videte quoniam suavis est Dominus ...» hergestellt.

Das Salz der Erde, das dem Täufling gespendet wird, steht so in einer
Antithese zum eschatologischen Schmecken, wie süss der Herr ist.

In Rom hat man sich im 7. Jahrhundert beim Effata-Ritus nicht des

Salzes oder des Öls, sondern des Speichels bedient. Dies wird klar im
«Liber Sacramentorum Romanae Ecclesiae», der gewöhnlich als

Anm. 17), 278: «It is here that the sait is put into the mouth of the child. Effeta,
which is The Opening: the victim [hostia] is complete [effeta] unto the honour [sic]
of sweetness in the Name of God, the Father, the Son, and the Holy Spirit.»

47 Whitaker, Documents (wie Anm. 17), 275, Anm. 2: «The administration of
salt at some distance from its blessing is peculiar. The reference to sacrifice in the

Effeta which follows possibly supplies the explanation: the Gospel saying <Every
sacrifice shall be salted with salt», may be the link which caused the writer to draw
them together (Mark 9:49).»

87



Koenraad Ouwens

«Sacramentarium Gelasianum» bezeichnet wird, obschon der Inhalt
sicher nicht auf Papst Gelasius I. (492-496) und nicht eben auf Gregor
den Grossen (590-614) zurückgeht. Hier kommen zwei verschiedene
Riten vor, die beide als apertio aurium angedeutet werden. Ab dem
6. Jahrhundert kommt in Rom ein Ritus in Schwang, der sich
möglicherweise aus der traditio symboli entwickelt hat, bei dem am
Palmsonntag die Taufbewerber auf feierliche und komplizierte Weise mit den

Anfangsworten der vier Evangelien bekannt gemacht wurden Diese

Bekanntmachung setzt voraus, dass die electi nicht schon früher bei der

Lesung des Evangeliums anwesend sein durften, was aber mit zahlreichen

Zeugnissen, in denen die Entlassung der Katechumenen auf das

Evangelium und der Homilie folgt, in Widerspruch steht. Der Ritus, der
also einen gewissermassen unlogischen Charakter hat, gehörte während
einer verhältnismässig kurzen Zeit zur komplexen römischen
Initiationsliturgie. Amalarius von Metz (um 775-852/853) beanstandete den

später entwickelten römischen Brauch, die Katechumenen schon vor
dem Evangelium zu entlassen was dazu beigetragen hat, dass die

apertio aurium als expositio evangeliorum wieder verschwand zugunsten

des älteren Effata-Ritus. Dieser wurde in Rom am Karsamstag
vollzogen und ging dem Abschwören des Satans voraus:

«Inde langes ei nares et aures de sputo, et dicis ei ad aurem: Effeta, quod
est adaperire, in odorem suavitatis. Tu autem effugare, diabule, adpropin-
quavit enim Judicium dei. Postea vero tangis ei pectus et inter scapulas de

oleo exorcizato, et vocato nomine singulis dicis: Abrenuncias satanae?»"

48 Henry A. Wilson (Hg.), The Gelasian Sacramentary, Oxford (Clarendon)
1894; neuer und geeigneter ist: LEO CUNIBERT MOHLBERG u.a. (Hg.), Liber Sacra-
mentorum Romanae Aecclesiae ordinis anni circuii (Cod. Vat. Reg. lat 316 / Paris
Bibl. Nat. 7193, 41/56) (Sacramentarium Gelasianum) (REDE 4) Roma (Herder)
1960, 46: I, 34: Incipit expositio evangeliorum in aurium apertionum ad electos. Vgl.
Whitaker. Documents (wie Anm. 17), 281 ff.

49 Amalarius von Metz, Liber officialis, III, 36, 8: «Consuetudo nostra tenet,
ut catecuminos repellamus ante evangelium. Non mihi hoc videtur ex ratione incum-
bere, cum procul dubio praedicatoribus gentium praeceptum sit ut evangelium eis

praedicent; sed sacrificio omnino interesse non possunt nisi renati, quia neque pro
eis oratur a sacerdote in consecratione corporis et sanguinis Domini, neque confec-
tum illis porrigitur.» Vgl. Jean Michel Hanssens (Hg.). Amalarii episcopi opera
liturgica omnia (StT). Band II. Città del Vaticano (Biblioteca Apostolica Vaticana)
1948,371.

50 MOHLBERG, Liber (wie Anm. 48), I. 42 : Sabbatorum die.

88



Asche bei der Kindertaufe

Klar ist, dass der Effata-Ritus hier den Charakter eines Exorzismus
hat, was auch dem Ordo Romanus XI entspricht. Chavasse hat überzeugend

nachgewiesen, dass dieser später als das Gelasianum datiert werden

muss Obwohl hier nicht die abrenuntiatio, sondern die traditio
symboli folgt, wird ein exorzistischer Charakter wenigstens suggeriert:

«Ipsa expleta, tangit eos presbiter singulorum nares et aures de sputo oris
sui, et dicit uniuscuisque ad aurem: Effeta, quod est adaperire, in odorem
suavitatis, et reliqua.»52

Hier hat sich wohl der Charakter des Effata-Ritus deutlich geändert,
insofern er unklar geworden ist. Der Gebrauch von Speichel enthält
einen Hinweis auf Mk 7,31-37, wo die Ohren des Tauben ohne irgendeine

Materie berührt werden und die Zunge möglicherweise mit Speichel,

da Vers 33 lautet: «eßaXeu toùç ôaKxvÂovç avxov eîç xà cova avxov
Kaì JTTVoaç fji/raro rfjç yAcóoonc avxov I er legte ihm die Finger in die
Ohren und berührte seine Zunge mit Speichel.» Jetzt werden sowohl
Ohren und Nase mit Speichel berührt, und die Erwähnung des odor
suavitatis bleibt erhalten. Der Effata-Ritus wird so zu einer partiellen
Wiederholung der Heilung des Tauben, ohne Bezug auf die traditio oder
die redditio symboli.

Amalarius, der offensichtlich den Gebrauch von Speichel gekannt
hat, verweist demgegenüber nicht auf die Evangelienperikope, sondern
auf 2 Kor 2,14-16:

«Post hanc lectionem tangimus eorum nares et aures, et dicimus eis: <Effeta
in odorem suavitatis.> Nares tangimus, ut ammoneantur, quamdiu spiritum
vitae huius naribus trahunt, semper in his persévèrent, quae iam didicerunt et
adhuc discunt ab ore catholicorum virorum, et ideo sputo presbiteri tanguntur.

Similiter dicimus de auribus. quasi dicat presbiter: Fidem quam ab isto
ore didicisti, et quae per aures intravit ad animam, quamdiu spiritum vitae
huius narbus trahis, semper tenere memento, et dicere possis cum Paulo
apostolo: Christi bonus odor sumus Deo. Et iterum dicat auribus: Aures istae,

Antoine Chavasse (He). Le sacramentaire gélasien (Vaticanus Reginensis
316). Sacrementaire presbytéral en usage dans les titres romains au VIIe siècle

(BT.H 1), Tournai (Desclée) 1958, 166-168.
52 MICHEL ANDRIEU (Hg.). Les Ordines romani du haut moyen âge. Band II (SSL

23). Louvain 1948, 443 (Ordo XI 85). Vgl. Whitaker. Documents (wie Anm. 17).
250: «When that is done, the presbyter touches the nostrils and ears of each with
spittle from his mouth and says in the ears of each one: <Effeta, that is be opened,
unto the odour of sweetness», and the rest.»

89



Koenraad Oim

Deo miserante, semper apertae sint ad intelligenda verba disciplinae Dei, et
dicere possit qui ita apertas aures habet: In obauditu auri oboedivi tibi.»53

Die Quelle, welcher der Autor oder Kompilator des Gelasianum die
Zeremonie der Bekanntmachung mit den vier Evangelien entnommen
hat, enthielt offensichtlich einen Ritus für die Öffnung der Ohren, um
das Gotteswort hören zu können. Gregor der Grosse spricht von den

«expositiones Evangelii, quae circa paschalem solemnitatem a sacerdo-
tibus fiunt...» und das «Sacramentarium Gregorianum» kennt eine

oratio super infantes in quadragesima ad quatuor evangelio ', die ein
Teil dieses Ritus gewesen sein muss oder wenigstens auf irgendeine
Weise damit verbunden war.

Bisher scheinen drei materielle Komponenten beim Effata-Ritus im

Spiel zu sein: Öl, Speichel und Salz. Bis ins 9. Jahrhundert bleibt die Materie

des Effata-Ritus ambivalent. Ein Abschnitt in einem Brief von Maxen-
tius von Aquileia an Karl den Grossen kann so gedeutet werden, dass eine

blosse Berührung stattfindet, aber ebenso gut kann von einer Salbung die

Rede sein56. Leidrad von Lyon (gest. 817), der ebenfalls einen Briefwech-

53 AMALARIUS VON Metz, Epistola ad Carolum Imperatorem de scrutinio et bap-
tismo, 32-33, vgl. Jean Michel Hanssen (Hg.), Amalarii episcopi opera liturgica
omnia (StT). Band I, Città del Vaticano (Biblioteca Apostolica Vaticana) 1948, 224.

54 GREGOR DER Grosse, Ep. XI, 33 ad Marinianum Ravennalum episcopum (PL
77, 1146, CCL 140).

55 Dieser Text findet sich nur im Sacramentarium Hadrianum, nicht im Paduense.

Vgl. JEAN Deshusses (Hg.), Le sacramentaire grégorien. Ses principales formes
d'après les plus anciens manuscrits. Band 1 (SpicFri), Fribourg (Editions universitaires)

1971, 181; Henry A. Wilson (Hg.), The Gregorian Sacramentary under
Charles the Great (HBS 49), London (Harrison) 1915, 54. Dieses Gebet, dass
zwischen den liturgischen Texten für Karfreitag und Karsamstag nach der Segnung des

Salzes und einer Oratio ad catecuminum faciendum als eine mehr oder weniger
eigenständige Einheit aufgenommen ist, hat keinerlei Beziehung zum Effata-Ritus.
Im Hucusque, dem Supplement von Benedictus von Aniane, ist dieses Gebet auch

für die Pfingstvigil vorgesehen, die nach der Osternacht modelliert ist und einen
Taufritus umfasst. Das Gebet geht dem letzten Exorzismus Nec te tatet satanas

voraus, auf den der Effata-Ritus folgt - in nahezu gleichem Wortlaut wie im
Gelasianum: «Inde vero tangat ei nares et aures de sputo, et dicat ad aurem. <Effeta quod
est adaperire, in odorem suavitatis. tu autem effugare diabole adpropinquabit enim

Judicium dei>.» Vgl. Deshusses, a.a.O, 376f. ; WILSON, a.a.O., 161 f.
56 Maxentius von AQUILEIA. Epistola ad Carolum Magnum Imperatorem de signi-

ficatu rituum baptismi (PL 106, 52): «Unguntur oleo pectora cum expressione sanctae

crucis; ut ex eo diabolo claudatur ingressus. Tanguntur et nares; ut odore notitiae Dei

perfruantur, et illud apostolicum in eis impleatur quod dicitur: Gratias Deo, qui semper
triumphare nos facit in Christo Jesu, et odorem notitiae suae manifestât per nos in omni

90



Asche bei der Kindertaufe

sei mit Karl dem Grossen geführt hat, hält fest, dass drei Handlungen
vorkommen: eine Berührung der Nase und der Ohren schlechthin, eine mit Öl
und eine mit Speichel. Auch bestätigt er, dass gelegentlich der Mund des

Täuflings mit Öl gesalbt wird' Dass aber in den römischen, den
gallischen und den gallo-römischen Liturgien Asche bei der Taufe verwendet
worden ist, ist zeitweilig anhand keiner Quelle zu belegen.

Ein rätselhafter Gebrauch von Asche im Mailänder Ritus

Für eine wichtige, aber einigermassen verworrene Quelle für die Liturgie

in Mailand trifft dies schon zu. Hier ist der Gebrauch von Asche im
Taufritus nachweisbar, wenn auch nicht ohne Probleme. Das «Manuale
Ambrosianum» aus dem 10. Jahrhundert' umfasst zwei Taufordnungen.
Die letzte ist ein Einheitsritus für eine gelegentliche Taufe, ohne
Bindung an die Fastenzeit oder an die Osternacht. Hierin wird keinerlei
Verwendung von Asche erwähnt oder zumindest suggeriert. Der Effata-
Ritus, der sich hier zwischen der abrenuntiatio diaboli und der exsufßa-
tio findet, stimmt nahezu mit dem des Liber Ordinum und des

Sacramentarium Gelasianum überein.
Im ersten Ritus, dessen Bestandteile über die österliche Fastenzeit

verteilt sind, findet ein Exorzismus von Asche im Rahmen des ersten
Skrutins am zweiten Samstag der Quadragesima statt59. Im 12. Jahrhun-

loco. Sive etiam sub hae sponsione, ut quandiu spiritum naribus trahant, in ipsa fidei
sponsione perdurent; signantur et scapulae, ut undique muniantur; ut in ipsa pectoris et

scapulae unetione fidei firmitas et bonorum operum perseverantia designetur.»
57 Leidradus von Lyon, Liber de sacramento baptismi ad Carolum Magnum

Imperatorem, 2 (PL 99, 857f.): «Sciendum tarnen quod de hae re in diversis regioni-
bus diversus teneatur usus. Alii namque oleo saneto tangunt catechumenorum aures
et nares; alii vero sputo; alii absque sputo et oleo; alii etiam os tangunt oleo, ad

exemplum Dominicum. Unde scriptum est in Evangelio de surdo et muto: Misit
digitos suos in auricolas ejus. Sed sive tactu olei, sive aliter, ideo sanetificantur
aures, ut venturi ad baptismum ab omni malo et turpi verbo aures suas impollutas
custodiant Nares quoque simili tactu sanetificantur, ut hi qui ad baptismum veni-
unt, admoneantur tanti mysterii sacramentum usque ad mortem inviolatum atque
integrum custodire ...»

Marcus Magistretti (Hg.), Monumenta veteris liturgiae Ambrosianae. Bände

II/III, Mailand (Hoepli) 1904-1905.
59 Eine Eigenart des ambrosianischen Ritus ist, dass der erste Sonntag der Quadragesima

streng genommen ausserhalb der Fastenzeit liegt. Aschermittwoch ist dort
unbekannt; die Fastenperiode fängt am Montag nach der Dominica in Capile Quadra-
gesimae an. Die übrigen fünf Sonttage werden nicht, wie im römischen Ritus, mit den

91



Koenraad Ouwens

dert wurde nach Beroldus, einem bedeutenden Funktionär der Mailänder
Kathedrale, der das dortige liturgische Leben detailliert beschrieben hat,

an diesem Tag ein ausführliches Ritual gefeiert. Ohne diese Beschreibung,
die sich ebenso wenig wie das «Manuale Ambrosianum» durch Deutlichkeit

auszeichnet, ist das letztere kaum verständlich. Insbesondere gilt das

für den Verlauf und die Bedeutung der liturgischen Handlungen.
Der Vorgang war so, dass nach der Eucharistiefeier ein cilicium,

ursprünglich ein grobes, aus Ziegenhaar angefertigtes Kleid in der Mitte
der Kirche ausgebreitet wurde und zwei untergeordnete Funktionäre mit
Asche ein Christus-Monogramm (Chrismon) daraufzeichneten. Der
Zelebrant der vorausgehenden Eucharistiefeier sprach einen Exorzismus über
die Asche. Nach ihrer abrenuntiatio stellten sich die Taufbewerber im
Kreis um das Cilicium. Bei der exsufflatio wurde über die Asche geblasen.

«In sabbato secundo de quadragesima, duo minores custodes septimanarii,
qui vocantur de foris, debent quaerere cilicium ab archiepiscopo, et debent

portare in medio ecclesiae, et tacere chrismon super illud de cinere; et duo
custodes observatores, qui vocantur de foris, debent custodire ecclesiam,
quando mysterium agitur, et in sabbato usque ad horam qua diaconus interrogai

subdiaconum ad ostium ecclesiae de fide puerorum, et in dominicis
diebus usque ad evangelium lectum. In eodem sabbato, finita majore missa,

presbyter, qui missam cantavit, vadit ubi cinis est cilicio aspersus, et benedi-
cit cinerem: Exorcizo te, cinis.
Tunc vadunt duo sudiaconi cum diacono ebdomadario ad ostium ecclesiae
ubi pueri stant, subdiaconi de foris, et diaconi de intus: tunc diaconus interrogai

subdiaconos dicens: Quid petunt? R/: Fidem. Interrogat: Meretur a pa-
rentibus suis? RI: Meretur. Item interrogat: Abrenuntiant diabolo et pompis

Anfangsworten des Introitus angedeutet, sondern durch das jeweilige Thema des

Sonntagsevangeliums: de Samaritana, de Abraha. de Caeco, de Lazaro und in Ramis
Palmarum. Die Einschreibung der Taufbewerber, die in der Zeit des Ambrosius am
Epiphanienfest, gleichzeitig mit der Bekanntgabe des Osterdatums stattfand, wurde auf
die Dominica de Samaritana gelegt. Das erste scrutinium, das hier beschrieben wird,
hatte seine Stelle am nächsten Samstag, vor der Dominica de Abraha.

60 Ein klàLklov war ursprünglich wohl ein Reisekleid, das aus dem Haar von
Ziegen aus der kleinasiatischen Gegend Zilizien (Hauptstadt Tarsus) angefertigt war.
In der Vulgata wird das Wort neben Saccus für die Wiedergabe des hebräischen piü
verwendet. In der Septuaginta ist diese Übersetzung unbekannt, es kommt nur
ckxkkoç vor. In keiner der beiden Übersetzungen geht es um ein Reisekleid, sondern

um ein Kleid, das bei Traueranlässen oder bei Busse angezogen wird. Das Cilicium
war ein ziemlich formloses, grobes und schwarzes oder graues Gewand (vgl.
1 Clem 8, 2), das über dem Unterkleid, aber manchmal auch direkt auf dem nackten

Körper getragen wurde (vgl. 1 Kön 21, 27).

92



Asche bei der Kindertaufe

eius? R/: Abrenuntiant. Interrogat: Saeculo et pompis ejus? RJ: Abrenun-
tiant. Et diaconus dicit: Memores estote verborum vestrorum, ut a vobis

nunquam abscedant RJ: Memores erimus. Tunc vadunt ad ilium ostium ubi
puellae stant, et dicunt similiter, primicerio lectorum semper indicante.
Omnes pariter masculi en foeminae intrant in ecclesiam, et vadunt ubi chris-
mon est, et stant ex una parte masculi, et ex altera parte foeminae, masculi a

meridie, et foeminae ab aquilone. Tunc ordinantur a lectore circa figuram
chrismon in modum coronae. A tribus autem figurae lateribus unus cardinalis,
et duo decumani presbyteri parati veniunt, ubi chrismon est, et unanimiter
dicunt: Pater noster. Finita oratione exsufflant in modum crucis, et dicunt: Ex-
sufflo te, cinis cilicio aspersus, in nomine Patris, et Filii, et Spiritus saneti.»61

Darauf begab sich der Klerus in den Kreis der compétentes, um deren
Stirn mit dem Kreuz zu bezeichnen, wobei der Exorzismus des heiligen
Ambrosius ständig wiederholt wurde. Das dies mit Hilfe von Asche

geschah, ist nicht sehr glaubwürdig, weil diese in keinem der einschlägigen

Texte erwähnt wird. Es stellt sich aber die Frage, was die Funktion

61 Marcus Magistretti (Hg.), Beroldus. Ecclesiae Ambrosianae Mediolanensis
kalendarium et ordines saec. XII, Milano (Giovanola) 1894 [Nachdruck: Farnborough
(Gregg) 1968], 92-94. Vgl. Whitaker, Documents (wie Anm. 17), 199f.: «On the
second Saturday of Lent, two lesser caretakers in the weekly course, who are called
from outside, shall seek a goatskin from the archbishop, and shall take it into the midst
of the church, and make upon it a <chrismon> of ashes; and two caretaker-watchmen,
who are called from outside, shall take care of the church when the mystery is being
performed, both on Saturday up to the time when the deacon asks the subdeacon at the

door of the church about the faith of the children, and on Sundays up to the end of the

Gospel. On that Saturday, when the greater Mass is ended, the presbyter who sang the
Mass comes to where the ashes are scattered and blesses the ashes: <I exorcize you, O
ashes.» Then two subdeacons with the hebdomadary deacons come to the door of the
church where the boys stand, the subdeacons outside, the deacons within: then the
deacon questions the subdeacons, saying: <What do they seek?» R. <Faith.» He asks:

<Are their parents worthy?» R. <They are worthy.> Again he asks: <Do they renounce
the devil and his pomp?» R. <They renounce.» He asks: <The world and its pomp?> R.

<They renounce.» And the deacon says: <Be mindful of your words, that they may
never leave you.» R. <We shall be mindful.> Then they come to the door where the girls
stand, and say likewise, the chief of the readers always guiding their words.

Then all go into the church, male and female alike, and come where the <chris-

mon> is, and stand males on one side, females on the other, the males on the south,
the females on the north. Then a reader arranges them around the edge of the <chris-

mon> in the manner of a crown. One cardinal and two decumanary presbyters come
prepared on three sides where the <chrismon> is, and say all together: <Our Father.»

When they have finished the prayer, they breathe out in the form of a cross, and say:
<I breathe upon you, ashes scattered on sackcloth, in the Name of the Father and of
the Son and of the Holy Spirit.»»

93



Koenraad Ouwens

und die Bedeutung des Ciliciums, der Asche und des gesamten Rituals

gewesen ist. In seinem Bericht über die ambrosianischen Taufriten lässt

Mitchell die Bedeutung überhaupt unerwähnt62. Schon viel früher ist es

auch Magistretti nicht gelungen, das Ritual und seine Bedeutung zu
erhellen, obschon sich in der «Historia Mediolanensis» von Landulph
dem Älteren (gest. nach 1085) eine ziemlich umfangreiche Erklärung
des Chrismon in der Form einer Katechese findet63. Nach Auffassung
Magistrettis ist nicht sicher, dass dieser Glaubensunterricht tatsächlich
rund um das Chrismon stattgefunden hat. Gegen diese Voraussetzung
könnte nämlich eingewendet werden, dass die compétentes höchstwahrscheinlich

Kinder waren, was klar wird aus der Tatsache, dass der Diakon

die Fragen bei der Abschwörung des Bösen stellte, worauf der
Subdiakon antworten müsste. Die Taufbewerber waren zur Beantwortung
der Fragen offensichtlich nicht fähig. Dennoch kann das Zeugnis des

Landulph nicht übergegangen werden, weil es dafür zu ausführlich und

zu konsistent ist.

Die Katechese bespricht nahezu alle Aspekte des Chrismons, das aus

einem Zirkel mit den eingeschriebenen Buchstaben Chi und Rho, Alpha
und Omega besteht :

Z>

<D

Dieses Monogramm findet sich auch auf einem von Landulph
beschriebenen Stein im Retrochor des Mailänder Doms:

LeonelL. Mitchell, Ambrosian Baptismal Rites, in: StLi 1 (1962) 241-253.
63 Magistretti, Beroldus (wie Anm. 61), 209, Anm. 189: «Landulphus ponit

longam catechesim, quam omittimus, cum nobis nullum suppetat argumentum vere
earn fuisse ad catechumenos recitata ...» Der vollständige Text dieser Katechese
wird zitiert von Pietro Borella, II chrismon, la cenere ed il cilicio negli antichi
scrutini battesimali ambrosiani, in: Ambrosius 9 (1933) 59-77, hier 60f.

64 Die Erklärung der Elemente des Chrismons ist nicht sehr originell. Eigentümlich

ist aber die Bemerkung, dass die acht Strecken, die im Zentrum des Zirkels
konvergieren, die acht Seligpreisungen (Mt 5,3-12) symbolisieren.

94



Asche bei der Kindertaufe

«Circulus hie summi comprehendit nomina Regis,
Quem sine principio, et sine fine vides.

Principium cum fine simul tibi dénotât A, O:
X et R Xpi nomina sancta tenent.»65

Ungeachtet der Herkunft dieses Steins steht fest, dass, wenn
Landulph vor 1085 dessen Anwesenheit bemerken lässt, er auch Beroldus
bekannt gewesen sein muss. Das dauernde Vorhandensein eines

Christus-Monogramms hat anscheinend das Zeichnen eines gleichartigen
Monogramms auf ein Cilicium nicht verhindert. Auch wenn man die
Taufbewerber bei dem Stein hätte unterrichten können, blieb das

Cilicium während längerer Zeit in der Mitte der Kirche liegen, wo es als

Zentrum für drei Skrutinien wie das erwähnte diente. Die Feierlichkeit
der Zeremonien stieg jedes Mal an: Beim ersten Skrutin wurden die
Bewerber dreimal, beim zweiten sechsmal und beim dritten sogar neunfach

wiederholt mit dem Kreuz gezeichnet.
Was in der Zeit zwischen dem Ende der Eucharistiefeier und dem

Beginn des Abendgottesdienstes vorgegangen ist66, lässt sich aus der

Beschreibung des Beroldus nicht folgern, es sei denn, dass man
annimmt, dass die Umgänge durch den Bewerberkreis viel Zeit gebraucht
haben, was vom Text unterstützt wird:

«Deinde hi et alii, qui sunt ingressuri, orant extra coronam ante altare
dicentes: Confitemini Domino. Facta confessione et absolutione, statim in-
cipiunt: Pater noster, et Credo in Deum. Deinde: Omnipotens Domine,
Verbum Dei, usque ad securus aggrediar; statim major presbyter tollit librum
evangeliorum, et deosculatur illum, et defert in cireuitum puerorum, signan-
do semper, et dicendo exorcismum s. Ambrosii: Adjuro te, praecedente eos

notario, porrigente librum intrando, et suseipiente exeundo. Et ceteri
presbyteri sequuntur, et duo ex ipsis presbyteris, aut très ex singulis partibus
faciunt Signum crucis in frontibus puerorum, tribus aut quattuor, et dieunt:

Signo te signo crucis, in nomine Patris, et Filii, et Spiritus saneti. Tune très

diaconi, lectore praecedente, et totidem subdiaconi induti albis, vadant de

foris cireuitum puerorum similiter signando, et dicendo semper exorcismum
s. Ambrosii.»67

65 Borella, Chrismon (wie Anm. 63), 69.
66

MAGISTRETTI, Beroldus (wie Anm. 61), 93: «Hie omnibus peractis, pueri
procedunt, et subdiaconus exit de secretario cum candelabris accensis, et vespere
incipitur.»

Magistretti, Beroldus (wie Anm. 61), 92f. Vgl. Whitaker, Documents (wie
Anm. 17), 200: «Then they and others who shall come in pray outside the crown,

95



Koenraad Ouw

Das Ritual wirft mehrere Fragen auf. Asche und Cilicium sind
ausserordentlich kräftige Symbole, die engstens mit der öffentliche Busse
und der Entlassung der Pönitenten aus der Kirche am Anfang der
Fastenzeit verbunden sind. Freilich werden hier keine Büsser entfernt,
sondern Taufbewerber in die Kirche hineingebracht. Es fehlt jeder Hinweis,
dass sie sich mit einem Cilicium bekleidet oder mit Asche bestreut hätten.

Auch findet die Zeremonie nicht am Anfang der Quadragesima,
sondern an deren zweiten Samstag statt. Weiter könnte man sich fragen,
was der Grund war für die Verwendung von unüblichen und als Symbole

schwer beladenen Mitteln zum Zeichnen eines Christus-Symbols,
das in der Mailänder Kathedrale schon vorhanden war. Warum müsste
das Cilicium bei dem Erzbischof persönlich beantragt werden? Auch die

grosse Zeitspanne, welche die gesamte Zeremonie erforderte, sowie das

Fehlen in anderen Quellen der von Landulph vollständig beschriebenen
Katechese veranlasst die Frage, ob diejenigen die über den Ritus
berichtet haben, Herkunft und Funktion desselben überhaupt gekannt
haben. Borella meint, dass dies für Landulph zutrifft:

«Landolfo si sarà trovato di fronte ad un rito di cui non sapeva rendersi
ragione, perchè aveva già perduto il suo primitivo scopo, ed allore, da buon
simbolista medioevale, avrà pensato bene di sbrigarsene, spiegando e
combinando in qualche modo tra di loro i vari elementi del chrismon: se pure lo
stesso Landolfo non avrà fatto diventare la sua predica un rito liturgico, una
specie di catechesi tradizionale, per darle maggior autorità. Né in Beroldo,
infatti, né altrove si trova il minimo ancenno a tale catechesi.»68

Dass im «Manuale Ambrosianum» eine Taufliturgie für allgemeinen
Gebrauch neben einem spezifisch an die Fastenzeit gebundenen Formu-

before the altar, saying: <We confess to the Lord.» When the confession and absolution

are said, straightway they begin <Our Father» and <I believe in God». Then <A1-

mighty Lord, the Word of God>, to <I shall go in peace». Straightway the senior
presbyter takes the book of the gospels and kisses it, and goes down and circles the

children, signing continually and saying the exorcism of St Ambrose, <I adjure you»;
they are preceded by a clerk who holds out the book as they enter and takes it back
as they go out. The other presbyters follow, and two of them, or three from each

part, make the sign of the cross on the foreheads of the children, on three or four [at
a time?], and say: <I sign you with the sign of the cross, in the Name of the Father
and of the Son and of the Holy Spirit.» Amen. Then three deacons preceded by a

reader and as many subdeacons vested in albs circle the children on the outside,
signing similarly and saying continually the exorcism of St Ambrose.»

68
BORELLA, Chrismon (wie Anm. 63), 61.

96



Asche bei der Kindertaufe

lar vorkommt, lässt wenigstens vermuten, dass die erstgenannte bereits
im 10. Jahrhundert veraltet war. Zwar wurde durch die Synode von
Mainz 813 noch vorgeschrieben, dass die Tauftermine Ostern und Pfingsten

zu beachten seien, aber von einem sinngemässen Katechumenat war
schon längst nicht mehr die Rede. Martin von Braga (um 515-580) hat
schon die Dauer des Katechumenats auf zwanzig Tage eingeschränkt69.

Aufgrund der Massenbekehrungen in Nordwesteuropa war eine strukturierte

Katechumenatsperiode vor der Taufe eher eine Ausname als die

Regel. Trotzdem bewahrte man die Katechumenatsriten, wenn sie auch
ihre Bedeutung verloren hatten. Es ist unwahrscheinlich, dass im 10.

Jahrhundert in Mailand noch eine grosse Anzahl von Erwachsenen und
Kindern in der Osternacht getauft wurden, so dass ein weitläufiges Ritual

mit Unterricht und signatio für diese Zeit sich nicht nahe legt.
Glaubwürdiger ist darum, dass, was Borella bezüglich Landulph meint, auch
schon für Beroldus und das «Manuale Ambrosianum» gegolten hat und
dass in den beiden Quellen ein altes, aber ausser Gebrauch geratenes
Ritual beschrieben steht, das man trotzdem nicht enfernen wollte.

Wenn dies der Fall ist und der Ritus um das Cilicium oder wenigstens

der Kern dieses Ritus viel früher datiert werden kann, was im
Nachfolgenden belegt werden soll, dann ist die Mailänder Zeremonie in jeder
Hinsicht einsichtig. Sie stellt dann eine Aufnahme in das Katechumenat
dar, dessen Dauer möglicherweise schon relativ früh verkürzt war. Vom
zweiten Samstag in der Quadragesima bis zum Karsamstag vergehen
vier Wochen; falls die Samstage mitgerechnet werden, haben wir es mit
einer Katechumenatsperiode von dreissig Tagen zu tun. In dieser Zeit
wurden Skrutinien abgehalten, die mehr den Charakter eines Unterrichts
und eines Exorzismus als einer Prüfung des Lebenswandels bekommen
hatten, die immer feierlicher und ausführlicher wurden und so einen

Höhepunkt bildeten, der zu der eigentlichen Taufe führte. Die Anzahl
der Taufbewerber muss, falls man tatsächlich die Tauftermine eingehal-

69
Vgl. den ersten Kanon des zweiten Konzils von Braga 572, in: Claude W.

Barlow (Hg.), Martini episcopi Bracarensis opera omnia (PMAAR 12), New Haven

(Yale UP) 1950, 118f.: «... ut, sicut antiqui canones iubent, ante dies viginti baptismi
ad purgationem exorcismi catechumeni currant, in quibus viginti diebus omnino cate-
chumeni symbolum, quod est Credo in Deum Patrem omnipotentem, specialiter doce-

antur ...». Vgl. WHITAKER, Documents (wie Anm. 17), 158: «... and particularly they
shall teach that catechumens (as the ancient canons command) shall come for the

cleansing of exorcism twenty days before baptism, in which twenty days they shall

especially be taught the Creed, which is: I believe in God the Father Almighty ...»

97



Koenraad Ouw

ten hat, ziemlich gross gewesen sein, was die Erklärung für die erhebliche

Dauer des ganzen Rituals sein könnte.
Noch nicht erklärt ist damit freilich die Funktion des Ciliciums und

dessen Bestreuung mit Asche. Allen beim Ritual Anwesenden müsste
die Verwendung von Asche bekannt gewesen sein, und das Cilicium ist
in verschiedenen Formen an zahlreichen Orten bis nach dem Mittelalter
im Gebrauch geblieben70; obwohl im ambrosianischen Ritus den Gläubigen

am Anfang der Fastenzeit keine Asche aufgelegt wurde wie im
römischen, kam hier etwas Ähnliches vor bei den litaniae minores, Bitt-
und Bussprozessionen an den Tagen vor Auffahrt Katechumenen sind

zwar keine Büsser im strikten Sinn, was erklären könnte, dass ein
Cilicium nur ausgelegt wurde und nicht als Bekleidung gedient hatte und
dass sie nicht mit Asche bestreut oder gezeichnet wurden - wenigstens
nicht laut der bisher untersuchten Texte.

Die Antwort auf die Frage, warum der Gebrauch eines Ciliciums
beim Erzbischof beantragt werden müsste, könnte sein, dass nur dieser
dazu berechtigt war, die öffentlichen Sünder in Sack und Asche büssen

zu lassen, zu welchem Zweck er persönlich die Verwaltung über die

benötigten Cilicien führte. Für den Sonderbrauch der Verwendung eines

einzigen Ciliciums waren das Mitwissen und das Mitwirken des
Bischofs unentbehrlich. Auf diese Weise konnte zusätzlich zum Ausdruck
kommen, dass der Bischof der erste Spender der Taufe war: Er eröffnete
den Prozess der Zulassung zum Katechumenat, indem er ein Cilicium
zur Verfügung stellte, und er war es, der bei den Neugetauften die
Stirnsalbung vollzog.

Die bislang besprochenenen Texte bieten noch keine Erklärung der
Funktion des Ciliciums bei der Aufnahme in das Katechumenat. Die
Taufbewerber standen im Kreis um das Cilicium, obwohl es faktisch
sinnlos war; denn wäre das wichtigste hier das mit Asche gezeichnete
Chrismon gewesen, so hätte man es problemlos auf den Kirchenboden
zeichnen können, was den Beruf auf den Bischof durch die zwei minores
custodes septimanari wegen des Ciliciums völlig überflüssig machen
würde. Das wichtige Element war hier also nicht die Asche, sondern das

So etwa in Lyon nach Ausweis eines einigermassen makaberen Bildes eines
Priesters, der sich bei den Prozessionen an den dies rogationis damit bekleidete; vgl.
Denys Buenner. L'ancienne liturgie romaine. Le rite lyonnais, Paris (Vitte) 1934.
216* (Bild); 325 (Beschreibung).

71 Nicht nur
u.a. in Münster.

98



Asche bei der Kindertaufe

Cilicium. Seine Funktion verdeutlicht der Text des Exorzismus, der über
die Asche ausgesprochen wurde. Dieser findet sich im «Manuale Am-

72brosianum» und im «Sacramentarium Bergomense», das vermutlich
älteren Datums ist:

«Benedictio einer, et eilieii.
Exorcizo te cinis t In nomine dei patris omnipotentis t & ihu. xpi. filii dei t
& spiritus saneti. qui per ignem in favillam converti praeeepit. Ut sicut ius-
sione dei. per sanctum famulum eius moysen. cinis vitulae in populo asper-
sus. omnem congregationem israel sanetifieavit. ita & tu exoreizatus in
nomine trinitatis in terra et cilicio aspersus. in eis qui scrutinio sunt habituri

super stantes vel transituros diabolus non lateat. sed manifestetur atque ex-
pellatur ut puri & sinceri inveniantur. te autem petimus et rogamus pater
omnipotens. ut sicut ninevitarum populus. ad praedicationem ionae prophe-
tae misericordiam tuam domine exorantes. suorum veniam meruerunt con-
sequi peccatorum. ita & hi qui ad tuam gratiam percipiendam venire desi-
derant. amputatis carnalibus maculis. per sacri baptismatis regenerationem.
suorum finem constituant vitiorum. per eundem dominum, in unitate.»

Dieser eigenartige Text könnte zur Erklärung der Funktion des

Ciliciums beitragen. Er greift auf zwei biblische Gegebenheiten zurück: auf
die Asche der roten Kuh (Num 19,1-22; vgl. Hebr 9,13-14), die zur
Besprengung eines Unreinen diente, und auf die Predigt Jonas' in Ninive,

der in Sack gehüllt und in der Asche sitzend zur Busse aufrief (Jona 3).

Sie stehen in keinem Zusammenhang mit den oben erwähnten biblischen

Paradigmen. So wird klar, was die Funktion des Ciliciums gewesen ist:

72 Magistretti, Monumenta (wie Anm. 58), Bd. II, 142f. Vgl. Whitaker,
Documents (wie Anm. 17), 185: «I exorcize you, O ashes, in the Name of God the

Father Almighty, and of Jesus Christ his Son, and of the Holy Spirit: who has
ordained that by fire you should be made into ashes: that, just as by the commandment
of God through his holy servant Moses the ashes of a heifer scattered upon the

people sanctified the whole congregation of Israel, so also now, because you are

exorcized in the Name of the Trinity and scattered upon this earth and this sackcloth,
the devil may not lurk in those who stand over you, or those who pass by you as they
undergo the scrutiny: but that he may be shown forth and expelled, that they may be

found pure and true. We pray and ask you, Almighty Father, that as the people on
Nineveh at the preaching of the prophet Jonah sought your mercy, O Lord, and had

pardon of their sins; so also those who seek to come to receive your grace, their
carnal sins being taken away, may set an end to their wickedness in the regeneration
of sacred baptism. Through the same. In the unity.»

73 Angelo Paredi/Giuseppe Fassi, Sacramentarium Bergomense. Manoscritto
del secolo IX della Biblioteca di S. Alessandro in Colonna in Bergamo (Monumenta
Bergomensia 6). Bergamo (Ed. Mon. Berg.) 1962, 118.

99



Koenraad Ouwens

Im Manuale und im Sacramentarium von Bergamo ist von denjenigen
die Rede, die scrutinio sunt habituri superstantes vel transituros.
Auffälligerweise enhalten die beiden Texte den gleichen Schreibfehler, denn

transituros soll natürlich transituri lauten. Die Taufbewerber mussten
also auf dem Cilicium stehen oder es überschreiten - was sich auch in
älteren Quellen findet.

Die Taufbewerber barfuss auf dem Ziegenhaargewand

Möglicherweise ist es nicht zufällig, dass das älteste Zeugnis für den

Gebrauch eines Ciliciums bei der Taufe aus der Gegend Zilizien stammt.
Theodor von Mopsuestia (um 350-428), der in dieser Stadt74 während
36 Jahren als Bischof amtierte, berichtet in seiner ersten und in seiner
zweiten Homilie über die Taufe, dass die Täuflinge auf einem Cilicium
gestanden haben75. In Theodors erster Homilie erwähnt er die ersten

Schritte, die von den Taufbewerbern bei ihrer Vorbereitung auf die Taufe

zu machen sind:

«Wer also zur Spendung der heiligen Taufe hinzutreten möchte, tritt an die

Kirche Gottes heran. Er wird empfangen von einer dazu bestimmten Person,
wie es Brauch ist, dass die Täuflinge eingeschrieben werden sollen. Man
erkundigt sich nach seinem Lebenswandel. Diese Aufgabe wird nämlich von
bereits Getauften wahrgenommen, besonders von dem, der <Bürge> heisst.

Derjenige nun, der dafür vorgesehen ist, macht einen Eintrag ins Kirchenbuch

und fügt im Buch deinen Namen hinzu, auch wer Zeuge ist, wer Führer

jener Stadt und des Unterrichtes ist. Unbedingt erforderlich ist die
Inanspruchnahme jener Personen, die man <Exorzisten> nennt. Er (sc. der

Täufling) soll, wenn Gericht gehalten wird, still dastehen, wenn man die

Anklage vorbringt. Du stehst da mit ausgebreiteten Armen in der Haltung
eines Betenden, senkst deinen Blick nach unten. Deshalb streifst du dein

Obergewand ab und stehst barfuss da. Auch stehst du auf härenen Matten. In

74
Mopsuestia, Mói|jou 'Eolia, das heutige Misis, liegt am Pyramos, heute Cey-

han genannt, östlich von Tarsus.
Syrische Textedition: Alphonse Mingana (Hg.), Commentary of Theodore of

Mopsuestia on the Lord's Prayer and on the Sacraments of Baptism and the Eucharist
(WoodSt 6), Cambridge (Heffer) 1933. Übersetzungen: Johannes Quasten, Theodore
of Mopsuestia on the Exorcism of the Cilicium, in: HThR 35 (1942) 209-219;
Raymond Tonneau/Robert Devreesse, Les Homélies Catéchétiques de Théodore de

Mopsueste (reproduction phototypique du ms. Mingana Syr. 561) (StT 145), Città del
Vaticano (Biblioteca Apostolica Vaticana) 1949; Peter Bruns, Theodor von
Mopsuestia, Katechetische Homilien (FC 17/2), Freiburg i. Br. (Herder) 1995.

100



Asche bei der Kindertaufe

diesen Tagen bekommst du den Auftrag, dich mit den Worten des
Glaubensbekenntnisses zu befassen.»

In derselben Homilie erwähnt er auch den Grund, warum die
Taufbewerber barfuss auf dem Cilicium stehen müssen:

«Auch hast du dich auf härene Matten gestellt. Dies soll nicht nur deine Füsse

kitzeln und ein reizvoller Teppich sein. Vielmehr sollst du deiner alten
Bosheiten gedenken und dich zerknirscht und reuig zeigen ob der Sünden
deiner Väter, von denen wir allesamt in diese ganze Qual der Übel gestossen
wurden, und du wirst bei alledem das Erbarmen des Richters sammeln können

und zu seiner Zeit sagen <Du hast mein Sackgewand ausgezogen und
mich in Freude gehüllt» (Ps 30,12: LXX Ps 29,12).»77

In der zweiten Homilie spricht er von den Riten, die der Taufe
unmittelbar vorausgehen, wie der abrenuntiatio und dem Glaubensbekenntnis:

«Das, was vor dem Sakrament nach alter Tradition an den Täuflingen
vollzogen werden muss, habt ihr durch das bisher Gesagte hinreichend erfahren

Es ist also schön, dass ihr eine Belehrung hinsichtlich dessen, was im
Sakrament geschieht, erhaltet. Denn wenn ihr euch noch mehr mit den
Gründen befasst, (werdet ihr erkennen, dass) ihr euch keine geringe Lehre
zu eigen gemacht habt. Wenn ihr also durch die Exorzismen der Knechtschaft

des Tyrannen entronnen seid, geht ihr durch die Wiedergabe des

Glaubensbekenntnisses mit Gott einen furchtgebietenden Bund ein, von da

an naht ihr euch dem Sakrament selber. Auf welche Weise? Das sollt ihr nun
erfahren.
Ihr steht wiederum auf den Sackmatten, barfuss, habt euer Obergewand
abgelegt, eure Hände wie in Gebetshaltung zu Gott ausgebreitet. Darin gleicht
ihr euch der Haltung bei den Exorzismen an, in der ihr eure alte Gefangenschaft

und Knechtschaft gegenüber dem Tyrannen kundtut, wofür ihr eine

bitttere Strafe gezahlt habt. Denn es ist recht, dass ihr euch, sobald ihr euch

von jener Haltung und von jenen Regungen entfernt habt, dem Sakrament
naht, das die Teilhabe an den kommenden Gutem verheisst.»

76 Theodor von Mopsuestia, Homilie 12, Vorspann. Vgl. Bruns, a.a.O.. 319;

Mingana, a.a.O., 16.
77 Theodor von Mopsuestia, Homilie 12, 25. Vgl. Bruns a.a.O., 338;

Mingana, a.a.O., 32.
78 Theodor von Mopsuestia, Homilie 13, lf. Vgl. Bruns, a.a.O., 342f. (zum

Ganzen ferner 259-261); Mingana, a.a.O., 35f.

101



Koenraad Ouwe

J. Quasten nimmt, wahrscheinlich mit Recht, an, dass es eine zusätzliche

Belegstelle für die Existenz eines solchen Rituals in der Ostkirche

gibt. Narsai (um 399-502), der nach der Vertreibung der Schüler des

Ibas von Edessa im Jahre 457 die renommierte theologische Akademie

von Nisibis gründete, berichtet über den Vorgang bei der abrenuntiatio
diaboli:

«Naked he stands and stripped before the Judge that by his wretched plight
he may win pity to cover him. Without covering, he pleads his cause against
his adversary, that the King may see him and swiftly exact judgment for
him. He bends his knees and bows his head in his confusion, and is ashamed

to look aloft towards the Judge. He spreads sackcloth (upon him); and then
he draws near to ask for mercy, making mention of his subjection to the Evil
One.»

In seiner hier zitierten Übersetzung hat R.H. Connolly die Worte

«upon him» zugefügt, die in dem Grundtext fehlen. Er setzt nämlich, an

sich nicht zu Unrecht, voraus, dass ein Cilicium als Bekleidung getragen
wurde, und konnte damals die Arbeit von Mingana und das Zeugnis
von Theodor von Mopsuestia selbstverständlich nicht kennen. Quasten
hat aber die Zufügung Conollys widerlegt und nachgewiesen, dass Narsai

die gleiche Praxis wie Theodor gekannt hat.

Obwohl «Sack und Asche» in der Bibel ein engstens verbundenes

Begriffspaar sind81, ist die Asche in den syrischen Belegen nicht zu

finden, was auf tatsächliche Abwesenheit hinweisen könnte, aber ebenso

gut auf eine so selbstverständliche Anwesenheit, dass es unnötig war, sie

eigens zu erwähnen.
Während der Zeit, in der Narsai und Theodor in Ost- bzw. Westsyrien

tätig waren, gehörte Stehen oder Knien auf einem Cilicium auch

zum nordafrikanischen Taufritus. Wenn auch Augustin den Brauch nicht

explizit im Kontext der Taufe erwähnt, kommt er vor in «De Civitate
Dei», in einem Fragment, das für die Deutung des Brauches wichtig zu

sein scheint:

79 Narsai von Edessa. Homilie XXII (B). Vgl. Richard Hugh Connolly, The

Liturgical Homilies of Narsai. translated into English (TaS 8). Cambridge (CUP)
1909. 39; QUASTEN. Theodore (wie Anm. 75). 212. Vgl. auch WHITAKER. Documents

(wie Anm. 17). 55.
80 Vgl. Anm. 75.
81 Est 4.1: 4.3; Dan 9.3: Jes 58.5: Jer 6.26: Jona 3.6: Mt 11.21 ; Lk 10:13.

102



Asche bei der Kindertaufe

Hinc est quod in tabernaculo testimonii, quod erat in itinere populi Dei velut
templum ambulatorium, undecim vela cilicina fieri praecepta sunt. In cilicio
quippe recordatio est peccatum propter haedos ad sinstram futuros; quod
confitentes in cilicio prosternimur tamquam dicentes, quod in psalmo dictum

82
est: «et peccatum meum ante me est semper.»

Das Motiv der Schafe und Böcke, die beim letzten Urteil zur rechten
und linker Seite des Richters stehen83, ist auch in Sermo 216 zu finden,
in dem Augustin beiläufig die Tatsache erwähnt, dass die Taufbewerber
nicht mit einem Cilicium bekleidet waren, sondern nur darauf gestanden
haben, und zwar wahrscheinlich barfüssig:

«Et vos quidem, cum scrutaremini atque ipsius fugae ac desertionis persuasor
in trinitatis tremendae omnipotentia debite increparetur, non estis induti cilicio,

sed tantem vestri pedes in eodem mystice constiterunt. Calcanda sunt vitia
84

velleraque caprarum: sinistrorum haedorum conscindendi sunt panni.»

82 Augustinus, De civitate Dei, XV 20 (PL 41, 465; CCSL 48, 484).Vgl. Carl
Johann Perl (Hg. und Übers.) Aurelius Augustinus Vom Gottesstaat / De civitate
dei. Zweiter Band: XV-XXII, Paderborn (Schöningh) 1979, 67: «Daraus ergab sich
auch die Vorschrift, dass für das Zelt des Zeugnisses, das auf der Wanderung des

Volkes Gottes als beweglicher Tempel diente, elf härene Tücher gemacht wurden

(Ex 26,7). Im Haartuch liegt nämlich die Erinnerung an die Sünden, die sich herleitet
von den Böcken, die zur Linken stehen werden. Das bekennen wir, wenn wir uns in
härenem Gewand niederwerfen, als wollten wir sagen, was im Psalm geschrieben
steht: <Und meine Sünde ist mir stets bewusst.»»

83 Mt 25,31-46.
84 Augustinus, Sermo 216, lOf. (PL 38, 1082). Vgl. Whitaker, Documents

(wie Anm. 17), 145: «Certainly you were not arrayed in goatskin when you were
scrutinized, when rebukes in the Name of the dread Trinity were justly pronounced
over him that incites to flight and desertion: yet with mystic meaning your feet stood

upon it. Thus sin is trodden underfoot, as also the goatskin.»
Problematisch ist hier die Bedeutung des Wortes mystice, das nach der Auffassung

von Franz Josef Dölger, Der Exorzismus im altchristlichen Taufritual. Eine

religionsgeschichtliche Studie (SGKA 3/1-2), Paderborn (Schöningh) 1909 [Nachdruck:

New York (Johnson) 1967], 218, nicht im materiellen Sinn verstanden werden

muss: «Augustin, der den Brauch berichtet, legt ihm einen geheimnisvollen Sinn

bei, leider ohne den geheimnisvollen Sinn näher auszuführen. Es ist uns durch dieses

Schweigen Augustins jedenfalls ein wertvoller Fingerzeig für die Erklärung der

Zeremonie vorenthalten; wir sind deshalb zum grossen Teil auf Vermutungen
angewiesen.» Quasten, Theodore (wie Anm. 75), 217, weist freilich darauf hin, dass in

der Edition von Migne zwischen den beiden Sätzen des Zitats ohne irgendeinen
Grund mit einem neuen Kapitel angefangen wird, in dem Augustin die mystische
Bedeutung des Stehens auf dem Cilicium unverkennbar erklärt.

103



Koenraad Ouwens

Hier wird deutlich, dass das tierische Material das für die Anfertigung

des Ciliciums angewendet wurde - das Haar von Böcken und Ziegen

-, ein Symbol für die Sünde ist, die von den Täuflingen zertreten
werden müsste. Das Cilicium mit seinem tierischen Ursprung symbolisiert

das abgelegte, alte Dasein, und es bildet einen Kontrast mit der

neuen, weissen Leinwand pflanzlichen Ursprungs, in welcher der durch
die Taufe wiedergeborener Christ in die Taufexistenz eintritt.

Diese Deutung Augustins könnte mit der Tatsache zusammenhängen,
dass, im Gegensatz zur syrischen Praxis, bei der nach Theodor von
Mopsuestia die Bewerber wenigstens zweimal auf dem Cilicium gestanden

haben - zuerst unmittelbar nach der Einschreibung, die offenbar in
der Osternacht stattfand, und noch einmal vor dem eigentlichen Taufritual

-, dies in Nordafrika auf ein einziges Mal beschränkt war.
Quodvultdeus, dessen zweite «Sermo de Symbolo ad Catechumenos»
schon zitiert wurde, bestätigt das in einer gleichartigen Predigt:

«Quid est, dilectissimi, quod in vobis celebratum est? Quid est, quod hae

nocte circa nos actum est, quod praeteritis noctibus actum non est, ut ex loris

secretis singuli produceremini in conspectu totius ecclesiae, ibique,
cervice humiliata, quae male fuerat antea exaltata, in humilitate pedum, cilicio
substrato, in vobis celebraretur examen, atque ex vobis exstirparetur diabo-
lus superbus, dum super vos invocatus est humilis altissimus Christus?»

Was Augustin bereits erwähnte, dass das Stehen auf dem Cilicium
ein Symbol ist für das Zertreten einer Existenz wie die der Böcke beim

jüngsten Gericht, wurde von Isidor von Sevilla in ähnlichen Bezeichnungen

ausgedrückt:

Dieser bedeutungsvolle Neologismus wurde in die Theologie eingeführt von
W.G. Overbosch [1919-2001]: Over de culturale context van het doopbestaan, in:
Eredienstvaardig (8) 1993 308-316. Dieser Aufsatz wurde wiederabgedruckt in:
W.G. Overbosch, Zo gezegd, zo gezien. Gebundeide overwegingen en opstellen,
Zoetermeer (Boekencentrum) 1998, 117-124.

86 Quodvultdeus, De symbolo ad Catechumenos (PL 40, 637). Vgl. Whitaker,

Documents (wie Anm. 17), 150f.: «What is it that has been performed upon
you? What is it which in this night had happened about you, that did not happen in
past night: that from hidden places you were brought forward one by one in the sight
of the whole Church, and then, with bowed head (which once had been held too
high), with lowly feet, upon strewn sackcloth, examination was made upon you, the

proud devil was driven out of you, and the lowly, most high Christ was called down

upon you.»

104



Asche bei der Kindertaufe

«Quod vero undecim vela cilicina fieri praecipiuntur, in cilicio peccatum
ostenditur propter hoedos ad laevum futuros Sed tarnen et ipsa saga
cilicina quinquagenis ansulis copulantur propter paenitentiae Signum et spem
remissionis peccatorum per indulgentiam.»

7

Derjenige freilich, der eine Praxis gekannt hat, die mit dem Brauch
im mittelalterlichen Mailand am meisten übereinstimmt, ist zweifellos
Ildefonsus von Toledo. Er lässt in seiner Schrift «De cognitione baptis-
mi» keinen Zweifel, dass ein Cilicium tatsächlich bei der Kindertaufe
eine Rolle spielte. Wenn auch die Kleinkinder nicht dazu fähig waren,
sich an einem Bussritus bewusst zu beteiligen, genügte schon Andeutung

der Busse:

«Hinc itaque est quod per stramenta ciliciorum ad oleandum sacerdotibus

parvuli deducuntur, ut poenitentiae signum habeant propter opus, qui poeni-*"
88tentiae opera demonstrare non possunt propter aetatis tempus.»

Weiter spricht er von einem Überschreiten des Ciliciums:

«Hi, si majores aetate sunt, cum actione poenitendi veniunt. Si minores sunt,
in signo poenitentiae per stramenta ciciliorum a ministris deducuntur ad sa-

cerdotem, ut qui per se non possunt agere poenitentiae opus, in se habeant

poenitentiae signum propter aetatis minimae tempus; et hoc teneatur in
poenitendi effectu, quod notatur in poenitentiae signo. Qui post exorcismorum

increpationem opportune veniunt ad olei unctionem.»

Trotz der Ähnlichkeit des syrischen mit dem nordafrikanischen und
dem wisigotischen Ritus soll der substantielle Unterschied nicht
unberücksichtigt bleiben, wichtig, wie er ja für die Deutung des bereits
beschriebenen Mailandischen Rituals ist. Dieses hat, gleich wie das

syrische, einen wiederholten Gebrauch des Ciliciums gekannt, der in den

beiden anderen Riten fehlte. Deswegen ist es nicht sehr wahrscheinlich,
dass die afrikanische oder die wisigotische Liturgie hinsichtlich der

präbaptismalen Busse die ambrosianische beeinfiusst hat. Letztere
kannte in der Zeit, in der das Ritual rund um das Cilicium beschrieben

87 Isidorus von Sevilla. Quaestiones in Exodum, 54,1 (PL 83, 314). Die elf
Decken aus Ziegenhaar, die das Zelt für die Stiftshütte bilden, und die fünfzig
Schleifen und Kupferhaken, die sie befestigen (Ex. 26,7-11), sind der Ausgangspunkt

dieses eigentümlichen Gedankengangs.
88 Ildefonsus von Toledo, De cognitione baptismi, XIV (PL 96, 117).
89 Ildefonsus von Toledo, De cognitione baptismi, XXI (PL 96, 120f.).

105



Koenraad Ouwe

wurde, zwar eine Kurzform des Katechumenats, aber der Ritus trägt
noch unverkennbar den Charakter einer Aufnahme unter die Katechumenen,

was auch im Einflussbereich von Antiochien und Edessa der Fall
war. Ein direkter oder ein durch eine noch nicht geklärte Vermittlung
entstandener Einfluss, der nach dem 4. Jahrhundert anzusetzen und der

gleichzeitig auf den mailändischen und den nordafrikanischen Taufritus
ausgeübt worden ist, scheint plausibler zu sein.

Weil die Autoren, die von einem Stehen auf dem Cilicium sprechen,
ohne Ausnahmen den Gebrauch zu erklären versuchen und dabei auf

ganz verschiedene Erklärungen kommen, stellt sich die Frage, was die
Herkunft dieser ziemlich ungewöhnlichen Handlung ist. Weder im
Alten, noch im Neuen Testament ist die Rede vom Stehen auf einer Tierhaut

oder auf einem Kleid, das daraus gemacht ist. Die Erklärung Augustins,

das Cilicium hänge zusammen mit den Böcken und Schafen beim

Jüngsten Gericht, ist offenbar eine Rationalisierung eines als fremd
empfundenen Vorgangs. Auffällig dabei ist, dass Augustin den Ritus nicht

explizit mit Gen 3,21 begründet, sondern sich in Sermo 216 mit einer
subtilen Anspielung zufrieden gibt: «... calcanda sunt vitia velleraque

caprarum ...»
Dass dieser Ritus bewusst entworfen worden sei, ist nicht

wahrscheinlich. Der Verfasser müsste in diesem Fall über eine äusserst

lebendige Phantasie verfügt haben. Weil auch dem Judentum ein jeglicher
Initiationsritus, der mit dem hier behandelten einige Ähnlichkeit
aufweist, unbekannt ist, könnte ein heidnischer Brauch im Hintergrund
stehen. Quasten hat die von einigen älteren Autoren bereits vorgetragene
Hypothese wieder aufgenommen der Ursprung liege bei dem so
genannten Ktpöioy Aioç, bekannt aus Reinigungsriten der klassischen
griechischen Welt. Es handelt sich um die Haut eines Widders, also des

Tiers, das speziell Zeus geweiht war. In der «Souda», der umfangreichen
Enzyklopädie, die um 1000 n. Chr. in Byzanz entstand91, wird berichtet,
dass bei den vorbereitenden Riten der Initiationshandlung in Eleusis eine

Reinigingszeremonie stattfand, bei welcher der Kandidat auf einem
Widderfell stand92. Nach Hesychius von Alexandrien, der im 5. Jahr-

90 Quasten. Theodore (wie Anm. 75), 215f.
1

Im Gefolge von Eustathios von Thessaloniki (12. Jahrhundert) wird sie oft
zitiert als Suidas-Lexikon, weil Suidas zu Unrecht für den Namen eines Autors gehalten

wird - so auch von Quasten.
92 Ada Adler (Hg.) Suidae Lexicon, pars II, Stuttgart (Teubner) 1931 [Nachdruck

1967], 114: «Aïoç kgjoiov. où tò lepetov Ail «ôircai. OùouoL te tû xt MeiXixitp

106



Asche bei der Kindertaufe

hundert ein wichtiges Lexikon aus älteren Quellen zusammenstellte,
standen die Kandidaten mit dem linken Fuss auf dem Widderfell, und es

gehörte dieser Brauch nicht ausschliesslich zu den eleusinischen Mysterien

wo er nur nebensächlich war Dennoch zeigt nach Meinung von
Quasten eine Aschenurne im «Museo Nazionale Romano» in den Thermen

Diokletians in Rom Bilder von Elementen der eleusinischen
Zeremonien. Dabei sind drei Szenen zu unterscheiden. Die erste zeigt den

Kandidaten, der barfuss und mit einer Tierhaut bekleidet gegenüber
einem Priester steht. In seiner rechten Hand hält er ein Tier, möglicherweise

ein Ferkel, das von dem Priester mit Wasser besprengt wird. In
der zweiten sitzt der Kandidat mit entblösstem Oberkörper und ebenso

barfüssig auf der Haut eines Tiers. Die dritte stellt zwei Frauen mit Fak-
keln dar. Deutlich ist, dass es sich hier um ein Reinigungsritual handelt,
was durch die beiden Lexika bestätigt wird.

Martin Nilsson hat darauf hingewiesen, dass das Widderfell von den

kvaycAc,, also von Menschen, die mit einer Schuld beladen waren, betreten

wurde und dass der Reinigungscharakter des Rituals darin bestand,
dass die Wolle die Unreinheit in sich aufzunehmen vermochte. Das

Kwöiov Aióc. könnte aus einer ursprünglichen Sühnehandlung hervorgegangen

sein. Der Mythos des Goldenen Vlieses würde mit dem Ritual in

Verbindung stehen; das könnte eine Erklärung für die sekundäre Stelle
sein, die es in den eleusinischen Mysterien einnahm, die mit diesem

Mythos ja keinerlei Beziehung hatten
Die Frage stellt sich, inwiefern Relikte hellenistischer Mysterienreligionen

oder Reinigungsrituale im 5. Jahrhundert in der christlichen
Umwelt von Zilizien in Syrien noch bekannt und in Gebrauch waren.
Bekanntlich wurde das Heiligtum von Eleusis 396 von Alarich zerstört.

Kai tu Kxna'ay Ali. Ta ôè Kwöia toùtwv 4>uAâaaouoi Aia irpoaayopeuovKc.

XpûvTai ô' aÙTolç o'î Te HKipoc|)Opîcov xr\v TTOiairnv OTtÀÀovTeç Kai ò ôaôoûxoç èv

'EAxualvi, Kal âXXoi Tivèç irpoç toùç Ka9app.oùç îmooTOpvûvTeç, aùxix toIç ïïooi xùv
èvayûv.»

93 Karl Latte (Hg.). Hesychii Alexandrini Lexicon, vol. I, K0benhavn

(Munksgaard) 1953, 463 : «Aioç kwôiov oùtqç èÀcvov, où xò Upeiov Ail TéOuTai,

è<t>' où oi Ka9aipó|i«voi èoTiVeoav tû àpicrapû ttoôL Tivèç ôè tò uiya Kal xiXaov.
ó ôè IIoAi|itov tò fK toù Aù Te9u|iévou Upeìou.»

94 Georgios E. Mylonas, Eleusis and the Eleusinian Mysteries, Princeton NJ

(Princeton UP) 1961. erwähntes gar nicht.
95 Martin P. Nilsson, Geschichte der griechischen Religion. Erster Band: Die

Religion Griechenlands bis auf die griechische Weltherrschaft, München (Beck)
'1967, 110-113.

107



Koenraad Ouwens

nachdem es schon früher auf Befehl des Kaisers Theodosius des Grossen

geschlossen wurde. Es ist nicht plausibel, dass der eleusinische Kult einen
direkten Einfluss auf die Taufriten in der Gegend von Antiochien ausgeübt

hat, aber es ist möglich, dass ein Reinigungsritus wie das Stehen auf
einer Tierhaut als Volksbrauchtum, wo das noch vorkam, von Bischöfen
wie Theodor von Mopsuestia oder Augustin von Hippo christianisiert
worden ist. Wenn das tatsächlich der Fall gewesen ist, wird die Erklärung
des Letzteren («... calcanda sunt vitia velleraque caprarum ...») besonders

bedeutungsvoll, denn durch diese Aufnahme des Brauchtums in die
christliche Liturgie wird die heidnische Vergangenheit, symbolisiert durch
die Tierhaut, durch die christliche Initiation als definitiv abgeschlossen

dargestellt. Das Widderfell müsste selbstverständlich durch die Haut eines

Bocks (oder allfällig einer Ziege) ersetzt werden, weil die Handlung sonst
der Metaphorik von Böcken und Schafen in Mt. 25, 32-33 nicht entsprechen

würde.
Wenn ein ursprünglich religiöser Brauch in den Bereich der Folklore

sinkt, ist es nicht unmöglich, dass er nach einiger Zeit nicht mehr als

religiös empfunden oder gar schlicht unverständlich wird. Bei Augustin
kann man sich dem Eindruck nicht entziehen, dass dieser Prozess schon

im Gang ist. Bei Isidor von Sevilla, der neben dem merkwürdigen Zeugnis,

dass die Tücher der Stiftshütte aus Ziegenhaar hergestellt waren, nur
die Scheidung zwischen Böcken und Schafen beim Jüngsten Gericht als

Erklärung für das Stehen auf einem Cilicium aus demselben Material
heranzieht, ist dieser Prozess abgeschlossen.

Wo der Sack ist, ist die Asche nicht weit...

Wie schon festgestellt wurde, fehlen in den syrischen, nordafrikanischen
und wisigotischen Zeugnissen explizite Berichte über den Gebrauch von
Asche. Bei Beroldus und Landulph in Mailand scheint die Asche
demgegenüber wichtiger zu sein als das Cilicium, das nur als Unterlage für das

gezeichnete Chrismon zu dienen scheint. Wenn die älteren Quellen nur
das Cilicium und keine Asche gekannt haben, würde Letztere in Mailand
eine Erweiterung sein nach Analogie von Bibelstellen, die beide gleichzeitig

erwähnen96. Logisch wäre das freilich nicht, denn welchem Zweck
sollte die Bestreuung eines Busskleides dienen, das bei Ildefonsus von

TOVgl. Anm. 81

108



Asche bei der Kindertaufe

Toledo seine eigentliche Funktion bereits verloren hat? Was könnte
beabsichtigt sein, wenn man durch die Zufügung von Asche die Ausdruckskraft

des Ciliciums verstärken möchte in einer Zeit, in der von Busse und

Bekehrung überhaupt nicht mehr die Rede sein konnte, da die Täuflinge ja
Kleinkinder waren?

Es gibt nur wenige Angaben, dass Sack und Asche zum Ritual der
Erwachsenentaufe gehört haben. Unumstösslich fest steht aber, dass

Busspraktiken schon früh wesentliche Elemente des Katechumenats

gewesen sind
In einem Text, der möglicherweise eine lateinische Version der

Lebensbeschreibung von Papst Silvester I. durch Symeon Metaphrastes
(gest. 982-987) ist wird erwähnt, dass der Papst den Kaiser Konstantin

bei der Vorbereitung seiner Taufe ermahnt, ohne seine Regalien in
Sack und Asche zu büssen:

«Depone ergo purpuram, et diadema Septem diebus, et tuae regiae penetrale
ingressus, clausis januis in sacco et cinere humi jacens, in luctu age poeni-

99
tentiam.»

Die «Vita beati Silvestri» ist historisch allerdings unzuverlässig.
Obwohl klar ist, dass die Taufe Konstantins nicht nach der hier
beschriebenen Weise stattgefunden hat, ist die Authentizität des Berichts
nicht entscheidend. Wesentlich ist vielmehr, dass die beiden Sachen hier
im Kontext der Taufe zusammen genannt werden

97 Für das nordafrikanische Christentum trifft dies in jedem Fall zu: vgl. Victor
Saxer, Vie liturgique et quotidienne à Carthage vers le milieu du Ille siècle: Le

témoignage de Saint Cyprien et de ses contemporains d'Afrique, Città del Vaticano
(Pontificio Istituto di Archeologia Cristiana) 1969, 112f.

98 Diese «Vita beati Silvestri» fehlt im «Menologium seu Vitae Sanctorum» in
der Edition von Migne, PG 114-116.

99 BoNINUS MOMBRITIUS, Sanctuarium seu Vitae sanctorum collectae ex codici-
bus manuscriptis, Milano ca. 1475, TI. II, f. 279, zitiert von Borella, Chrismon
(wie Anm. 63), 63. Vgl. auch Gerhard Eis, Die Quellen für das Sanctuarium des

Mailänder Humanisten Boninus Mombritius. Eine Untersuchung zur Geschichte der

grossen Legendensammlungen des Mittelalters, Berlin (Ehering) 1933.
100 Das Fasten während einer Woche war auch ODERICUS Vitalis (1074-

ca. 1 142) bekannt, der aber weder die Asche noch das Cilicium erwähnt, vgl. seine

Historia Ecclesiastica I, 2 (PL 188, 294): «Deinde papa ipsi et omni populo Christiano

jejunium unius hebdomadae indixit; quo peracto, vespere Sabbati salutare la-

vacrum in palatio Lateranensi parare praecepit et ex more sanctificavit.»

109



Koenraad Ouwens

Ado von Vienne (ca. 800-875) berichtet in seinem Martyrologium
etwas Ähnliches bei dem Festtag der heiligen Donatus und Hilarinus, wo
die Taufe einer gewissen Surana beschrieben wird:

«Qui fidem ipsius ut accepit, gratias Deo agens, indixit ei jejunium, et ut
humiliaretur in cilicio, et cinere: et sic deinde catechisavit earn, et baptizavit
tarn ipsam, quam filium eius.»

Dass im 4. Jahrhundert Busspraktiken mit der Taufe verbunden
waren, folgt aus Kanon 45 des wahrscheinlich 364 abgehaltenen Konzils
von Laodizäa. Die 60 Kanones dieses Konzils, die durch das Concüium
Quinisextum von 692 bestätigt wurden, sind in die massgebende

Sammlung des griechisch-orthodoxen Kirchenrechts, das «Pedalion»

von Nikodemos dem Hagioriten (1749-1809), aufgenommen worden
In der englischen Übersetzung von D. Cummings lautet das einschlägige
Fragment:

«Therefore the present Canon decrees that candidates for baptism on this

night of Great Saturday must prepare themselves and cleanse themselves in
advance throughout Lent by fasting and praying and the other modes of
ascetic exercise. But whoever applies to be baptized after two weeks of Lent
must not be accepted for baptism, during Great Saturday, that is to say, since
he failed to prepare himself throughout Great Lent, but nevertheless was to

get baptized.»

Aus der Zeit des Konzils von Laodizäa stammt eine zusätzliche
Angabe für eine Bestreuung mit Asche im Rahmen der Taufe. Gregor von
Nazianz (329/330-um 390) schreibt in einer Taufpredigt:

101 ADO von Vienne, Vetus Romanum Martyrologium cum additamentis, 7.

August (PL 123, 320).
11,2 In Verbindung mit Makarius von Korinth stellte er auch die bekannte Philo-

kalia zusammen. Zur Abfassung des Pedalion leistete auch der Priestermönch Aga-
pius einen Beitrag. Es erschien zum ersten Mal 1908 zu Athen.

103 D. CUMMINGS (Hg.), The Rudder (Pedalion) of the Metaphorical Ship of the
One Holy Catholic and Apostolic Church Chicago (Orthodox Christian Educational

Society) 1957, 569. Diese Vorschrift rückt auch die Mailänder Praxis ins

Licht, wo die compétentes am zweiten Samstag der Quadragesima zum mit Asche
bezeichneten Cilicium und damit zum Katechumenat zugelassen wurden, auch wenn
diese Zulassung eine rein formelle Angelegenheit geworden ist.

110



Asche bei der Kindertaufe

'IaOüp-ev öa4>pr|aiv, 'îva pq GulnviópeGa, pqôè àvxì ôopijç f|ôeîaç
Koyiopxoj(ie8a- àXX' etxiipaivwpeOa, toû èKKÉVwGévToç, ôi' rpâç pupou
TTV€i)u.aTiKÛç avTiA.apßavou.6voi, Kal toooûtov éÇ aùtoû ïïoioûpevoi Kai
u,6taïïoioûu,evoi, wore Kal aûtûv f)u.wv ôac^paîveaGai oapqv eùuôîaç.

Auffällig ist, dass die im Westen beim Effata-Ritus gefundene
Anspielung auf die òa\ir\ eûœôtaç hier mit der Asche in Verbindung gestellt
wird. Selbstverständlich hat Gregor keinen Effata-Ritus gekannt, weil
dessen Vorkommen immer auf die westliche Kirche beschränkt geblieben

ist.

Von einer Bestreuung mit Asche ist in Mailand nicht explizit die Rede.

In einem Dokument, das nach Andrieu um 950 vom Verfasser des

«Pontificale Romano-Germanicum», einem Mönch der Abtei Sankt-
Alban zu Mainz, zusammengestellt wurde, ist dies aber schon der Fall.
Der «Ordo Romanus» 50 ist eine Kompilation verschiedener ordines,
deren Kern ein ursprünglich römisches Dokument des 10. Jahrhunderts
ist, das durch eine grosse Menge gallischen Materials ergänzt worden
und wesentlich ein Unterteil des genannten Pontificale ist. Kein einziges
römisches Dokument berichtet von einem Exorzismus, wie er zu Mailand

über der Asche und dem Cilicium ausgesprochen wurde; hier aber

findet sich die Ausnahme, die zusätzlich den Ansatz einer Erklärung für
den Gebrauch der Asche beim Effata-Ritus bieten könnte. Deutlich ist,
dass der ambrosianische Text die Quelle des römisch-germanischen ist,
denn im letzteren ist der Hinweis auf eine ausser Übung geratene Praxis,
das Stehen auf dem mit Asche bestreuten Cilicium, durch einen solchen
auf die tatsächliche Aschenbestreuung ersetzt:

«Item benedictio cineris ad eos qui scrutinio sunt habituri et baptiz.ari desi-
derant:
Exorcizo te, cinis, in nomine Dei patris omnipotentis et Iesu Christi, filii
eius et Spiritus saneti, qui te per ignem in favillam converti praeeepit, ut
sicut iussione Dei. per sanctum famulum eius Moysen. cinis vitulae in populo
aspersus omnem congregationem Israhel sanetifieavit, ita tu exoreizatus in

104 GREGOR von Nazianz. Oratio 40 in sanctum baptisma (PG 36. 413); obiger
Text nach Claude Moreschini/Paul Gallay (Hg. und Übers.). Grégoire de Nazianze.

Discours 38-41 (SC 358), Paris (Cerf) 1990, 286. Ihre Übersetzung (S. 287) lautet:
«Guérissons l'odorat, afin de ne pas être efféminés et de ne pas nous trouver couverts
de poussière au lieu d'une odeur agréable»: délectons-nous, au contraire, en participant
spirituellement au <parfum répandu», à cause de nous, et en étant façonnés et transformés

par lui à tel point que le Seigneur <sente une odeur agréable» venant de nous.»

111



Koenraad Ouwens

nomine trinitatis, aspersus in eis. qui scrutinio sunt habituri eos sanctifiées,
ut diabolus non lateat sed manifestetur atque expellatur, ut puri et sinceri in-
veniantur. Per.

Alia. Te item petimus et rogamus, pater omnipotens, ut sicut Ninivitarum
populus. ad predicationem Ionae prophetae misericordiam tuam, domine,
exorantes. suorum veniam meruerunt consequi peccatorum. ita et hi, qui ad

tuam gratiam percipiendam venire desiderant, amputatis carnalibus maculis,

per sacri baptismatis regenerationem suorum finem constituant vitiorum.
Per.»

In einer Handschrift des «Pontificale Romano-Germanicum»,
wahrscheinlich ebenfalls in der Sankt-Albans-Abtei im 11. Jahrhundert
entstanden, wird hier zugefügt:

«Tunc spargat cineres super eos qui scrutinio sunt habituri. Hoc expleto.

tangat presbiter singulorum nares de sputo oris sui et dica! unicuique ad
dextram aiirem: Effeta, quod est adaperire; ad nares: in odorem suavitatis;
ad sinistram: Tu autem effugare, diabole, appropinquabit enim iudicium
Dei.»

Hier haben sich Asche und Effata-Ritus angenähert: Es findet eine

körperliche Aschenbestreuung statt, vermutlich auf das Haupt des

Täuflings. Jetzt ist es möglich, zusammenzufassen, wie sich der
Gebrauch von Asche bei der Taufe geschichtlich entwickelt haben mag.
Bei ihrer Anmeldung zum Katechumenat vollzogen die Taufbewerber
einen Bussakt, der allerdings nicht so streng war wie das, was von den

eigentlichen Büssern vollbracht werden müsste. Darum trugen sie das

Cilicium nicht, sondern sie standen darauf oder knieten darauf nieder,
um auf dieser Weise ihre letzte heidnische Lustration zu erleben, wobei
sie zugleich ihre heidnische Vergangenheit gewissermassen unter den

Füssen zertraten.
Wo dies auch oder ausschliesslich vor der eigentlichen Taufe

geschah, war das pedilavium. eine Fusswaschung nach der Taufe, wie sie

in Mailand bis ins 8. Jahrhundert üblich war, sinnvoll, weil die Kandidaten,

die nicht mehr in dem Taufbrunnen eingetaucht wurden, barfuss

105 Michel ANDRIEU. Les Ordines romani du haut moyen âge. Bd. 5 (SSL 29).
Louvain 1961. 128 (Ordo L.19.3f). Vgl. auch Cyril Vogel/Reinhard Elze (Hg.).
Le pontifical romano-germanique du dixième siècle. Bd. 2 (SIT 227). Città del Vaticano

(Biblioteca Apostolica Vaticana) 1963. 24 (XCIX.87).
106 Codex Lat. 701 in der Nationalbibliothek Wien. f. lOr.

112



Asche bei der Kindertaufe

auf der Asche gestanden hatten. Dass in der nordafrikanischen Liturgie
die Taufe nicht durch Eintauchen erfolgte, lässt sich aus der relativ
geringen Grösse der dort vorgefundenen Taufsteine schliessen. Das Ablegen

der Fussbekleidung ist bezüglich der möglichen Sinngebung mit
dem Cilicium vergleichbar. Schuhe und Sandalen sind normalerweise
aus Leder angefertigt, also tierischen Ursprungs, so wie auch das
Cilicium. Das Tierische wird abgelegt, um rein und würdig in das Heiligtum
eintreten zu können; die Asche, der ebenfalls eine reinigende Funktion
zugedacht wird, ist dabei förderlich. Dieser Ritus wurde dann
bedeutungslos, als die Täuflinge in der Regel nur noch Kleinkinder waren.
Dies hatte entweder sein Verschwinden oder eine Änderung seiner
Bedeutung zur Folge. Das Chrismon, das in Mailand mit Asche gezeichnet
wurde, kann nur Usus geworden sein, als die Taufbewerber nicht mehr
das Cilicium überschreiten mussten. Hätten sie nämlich ein Christus-

Monogramm mit Füssen getreten, so hätte das der ursprünglichen
Bedeutung dieses Ritus völlig widersprochen und hätte sicher anstössig

gewirkt. In Mailand wurde die Handlung durch eine liturgische Katechese

ersetzt, weil anderswo das Cilicium ausser Gebrauch kam und die
Taufbewerber mit Asche bestreut wurden, genau so wie die Gläubigen
zu Beginn der Quadragesima. Die öffentliche Busse wurde von der ganzen

Gemeinde in einem symbolischen Sinn übernommen, so dass die
ritualisierte Busse mit dem ebenso ritualisierten Katechumenat
übereinstimmte.

Als ein letztes Relikt des Überschreitens der Asche oder des Kniens
darauf ist möglicherweise die prostrano in pavimento unmittelbar nach

der Einführung in die Kirche zu betrachten, die im «Pontificale Roma-

nae Curiae» vorkommt und in ziemlich veränderter Form für die feierliche,

vom Bischof vollzogene Erwachsenentaufe in das «Pontificale
Romanum» übernommen wurde:

«Tunc patrinus patrinave illius eum ponat super pavimentum et dicat super
eum Pater noster et Credo in Deum. Ad hec autem elevatus asportetur.»

107 Michel Andrieu. Le pontifical romain au Moyen-Âge. Bd. 2: Le pontifical
de la curie romaine au XIIIe siècle (StT 87). Città del Vaticano (Biblioteca Apostolica

Vaticana) 1940. 517 (LUI, 22). Im «Pontificale Romanum» hat die Rubrik
folgenden Wortlaut: «Ingressus Ecclesiam. Electus procumbit, seu prosternit se in

pavimento, et adorât, deinde surgit.»

113



Koenraad Ouwens

Der Taube wird zum Blinden

Wenn das Auflegen der Asche dem Effata-Ritus direkt vorangeht,
entsteht die Möglichkeit, dass beim Verschwinden des Ciliciums der
Busscharakter der erstgenannten Handlung weniger deutlich wird, und die
letztere die erste in sich aufnimmt, so dass eine Mischform wie die des

Effata-Ritus im christkatholischen Ritual von 1879 entstehen kann.
Wenn Staub oder Asche mit Speichel vermischt werden, gleicht dies

mehr dem Handeln Jesu am Blindgeborenen Joh. 9,6-11 als am Tauben
in Mk 7,31-37. Der Einfluss des «Pontificale Romano-Germanicum» ist
immer sehr stark gewesen, und er kann bedeutend gewesen sein für den

Taufritus im Bistum Konstanz, das zur Kirchenprovinz Mainz gehörte.
Hier hat sich die direkte Verbindung von Asche mit dem Effata-Ritus in
die diözesanen Ritualien niedergeschlagen.

Die Verschmelzung von Bestreuung mit Asche und Effata-Ritus
könnte auch mit einer anderen Tatsache zusammenhängen. Der «Cate-
chismus Romanus» wurde 1566 für die Seelsorger verfasst, um sie zu

befähigen, den Gläubigen die Lehre und Praxis der Kirche zu erklären
und näher zu bringen. Hier findet sich auf die Frage, warum Nase und
Ohren der Täuflinge mit Speichel berührt werden, die wenig auf der
Hand liegende Antwort, dass Jesus auf diese Weise einem Blinden das

Augenlicht gegeben hätte. So wie das schon Augustin in seinem bereits
zitierten Traktat zum Johannesevangelium getan hat108, wird hier die

Genesung des Blindgeborenen ausdrücklich mit dem Effata-Ritus
verbunden:

«Postea vero illi nares et aures saliva liniuntur, statimque ad baptismi fon-
tem mittitur, ut quemadmodum <caecus> (Io. 9, 6 sq.) ille evangelicus, quem
Dominus iusserat oculos luto illitos Siloes aqua abluere, lumen recuperavit:
ita etiam intelligamus, sacrae ablutionis earn vim esse, ut menti ad coelestem
veritatem percipiendam lumen afferat.»

108
Vgl. Anm. 16.

109 Catechismus Romanus, II, II, Quaestio LXVIII: Quare nares et aures bapti-
zandi salvia liniantur. Text und Übersetzung in: Catechismus ex decreto Concilii
Tridentini ad parochos Pii V. et Clementis XIII. Pont. Max. jussu editus ad editio-
nem Romae A.D. MDCCCXLV. Publici iuris factam accuratissime expressus /
Catechismus nach dem Beschlüsse des Conçus von Trient für die Pfarrer, auf Befehl
des Papstes Pius V. und Clemens XIII. herausgegeben. Übers, nach der zu Rom
i.J.d.H. 1845 veröffentlichten Ausgabe, Regensburg (Manz) 1902. 147: «68. Warum
Nase und Ohren des Täuflings mit Speichel bestrichen werden. - Hernach aber

114



Asche bei der Kindertaufe

Zumindest merkwürdig ist es, dass die Verfasser des Katechismus,
die qualifizierte Theologen gewesen sind, keinerlei Erklärung des Wortes

Effata geben und die Genesung des Tauben, zu dem dieses Wort ja
gesprochen wurde, völlig unerwähnt lassen. Unkenntnis der Bibel kann
bei diesen Autoren kaum als Erklärung betrachtet werden. Plausibler ist,
dass im römischen und im ambrosianischen Ritus, den Karl Borromäus,
die treibende Kraft bei der Entstehung des «Catechismus Romanus»,
kannte, das Thema der Genesung des Blindgeborenen in der Liturgie der
Fastenzeit eine wichtigere Stelle einnahm als das der Heilung des Tauben.

Im römischen Ritus war das Evangelium für den Mittwoch nach
dem Sonntag Laetare Joh 9,1-38, am Schluss welcher Perikope gekniet
wurde. Im ambrosianischen Ritus war sogar der vierte Sonntag der
Quadragesima diesem Thema gewidmet

Als Ursachen der Assoziation des Effata-Ritus mit der Genesung des

Blindgeborenen können also vermerkt werden:

- die typologisch-inhaltliche Assoziation der Taufe mit dem Teich
von Siloah, die bereits bei Augustin zu finden ist;

- die hieraus sich ergebende prominente Stellung, welche die jo-
hanneische Perikope bei der Vorbereitung auf die Taufe während
der Quadragesima einnahm;

- die Tatsache, dass der Effata-Ritus mit seiner Verwendung von
Speichel mancherorts in die direkte Nähe der Verwendung von
Asche gerückt war;

- die unverstandene Berührung der Nase des Täuflings, wohingegen

Mk. 7,33 von der Zunge spricht;

- die schon belegte allgemeine Ambivalenz der Handlung, der
Materie und des Textes des Effata-Ritus.

werden ihm Nase und Ohren mit Speichel bestrichen, und er alsbald zur Taufquelle
gebracht, damit wir wussten: wie jener Blinde im Evangelium, welchem der Herr
befohlen hatte, die mit Koth bestrichenen Augen im Wasser Siloe's abzuwaschen,
das Augenlicht wieder erlangte, so habe auch die heilige Taufe die Kraft, dem Geiste
das Licht zur Erkenntniss der himmlischen Wahrheit zu verschaffen.»

115



Koenraad Ouwens

Die Praxis im Bistum Konstanz

Schon lang vor dem Konzil von Trient muss der Effata-Ritus mit
Joh 9,6-11 assoziiert geworden sein, denn in den Diözesanausgaben des

Rituale für das Bistum Konstanz, die ab 1482 erschienen, geht der
Gebrauch von Staub und Speichel bei diesem Ritus deutlich hervor, wie
dies Th. Maertens feststellt, auch wenn er sich diesbezüglich ziemlich
negativ äussert:

«Les rituels des XVI-XVIII siècles, même après le concile de Trente, ont
surtout développé le thème du sourd-muet. Le rituel de Constance (Ed.
Dold, p. 36) prévoit même que le célébrant crache par terre et mélange sa

salive à la poussière du sol avant de procéder à F Ephpheta! Nous ne sommes
plus dans l'ordre du rite, mais du mime.»" '

Das erste gedruckte Rituale ist eine um 1482 entstandene Inkunabel,
die von Bischof Otto IV. von Sonnenberg für den Klerus angeordnet
wurde. Alban Dold veröffentlichte 1923 eine textkritische Edition, in der
sie mit späteren Ausgaben verglichen wird. Der Text und die Rubriken
haben hier den folgenden Wortlaut:

«Deinde exspuat in terram. miscendo sputum pulvere, et tangat pollice aures

infantis dicendo: Ephpheta; quod est adaperire. Postea nares, dicendo: In
odorem suavitatis. Demum subiungat: Tu autem effugare maledicte diabole;
appropinquabit enim judicium Dei. His ergo peractis, Sacerdos inducat infan-
tem in Ecclesiam, porrigendo stolam eum portanti ...»

In den wenigstens zwölf bekannten Ausgaben von Konstanzer
Ritualien von 1502 bis 1781 gehören Staub oder Asche dauernd zu den

materiellen Elementen des Effata-Ritus. Ein Exemplar der Ausgabe von
1766, die Heinrich Ignaz von Wessenberg (1774-1860), der 1802 zum
Generalvikar des Bistums ernannt wurde, bekannt gewesen sein muss,
befindet sich in der Schweizerischen Landesbibliothek in Bern Nach

111 Thierry Maertens, Histoire et pastorale du rituel du catéchuménat et du

baptême (ParLi 56), Bruges (Biblica) 1962, 254, Anm. 9.
112 Nämlich der Priester.
113 Alban Dold (Hg.), Die Konstanzer Ritualientexte in ihrer Entwicklung von

1482-1721 (LQ 5/6), Münster (Aschendorff) 1923, 36.
114 Dold, a.a.O., xix. Die Name Rituale wird manchmal durch Obsequiale oder

Agenda ersetzt.
115 Rituale Constantiense jussu, & auctoritate eminentissimi, & reverendissimi in

Christo Patris ac Domini Domini Francisci Conrado S.R.E. Tit. S. Mariae de Populo

116



Asche bei der Kindertaufe

Dold ist diese Edition ein Gemisch ursprünglicher Konstanzer Riten und
Texte mit Material des «Rituale Romanum»"7. Die Verwendung von
Staub, hier in der Form von Asche, hat sich in dieser Ausgabe erhalten.

Das «Rituale Constantiense» von 1766 enthält vier Ordines für die
Tauffeier, in denen der Effata-Ritus seinen Platz hat. Im Ordo für die
Taufe eines Kindes bzw. mehrerer Kinder lauten Text und Rubriken wie
folgt:

«Postea Sacerdos stans eodem loco dextro pollice accipiat de saliva oris
sui, & eandem miscens cineri, tangendo aurem dextram, & sinistram. dicat:
Ephpheta, quod est adaperire.
Deinde tangat nares dicens: *
In odorem suavitatis.
Demum subiungat: **
Tu autem effugare diabole; appropinquabit enim judicium Dei.»

In der Ordnung der Erwachsenentaufe weicht die erste Rubrik etwas ab:

«Postea Sacerdos dextro pollice accipiat de saliva oris sui, eandem commis-
cens cineri tangit aures. & nares Electi: tangendo vero aurem dextram, &

120
sinistram, dicat: Ephpheta, quod est adaperire ...»

In der vierten Ordnung, welche die Ergänzung der Riten bietet, die
bei der Nottaufe von Kindern übergangen worden sind, erscheint die

erste Rubrik in einer Kurzform:

Presbyteri Cardinalis de Rodt, Episcopi Constantiensis, S.R.I. Principis, Juxta
Norman! Ritualis Romani reformatum. approbatum, & editum Anno MDCCLXVI.
Constantiae, Ex Typographia Epicopal. Per Antonium Labhart, Eminentiss. Ordinarli

Typogr. Aulic. Später folgten zwei weiteren Ausgaben. 1775 und 1781. vgl.
Dold, ebd.

116 Die letzte Edition ohne Anpassung an das Rituale Romanum wurde 1721

durch Anordnung von Bischof Franziskus Johannes Schenk von Stauffenberg
veröffentlicht; vgl. Dold, Ritualientextre (wie Anm. 113), xxix-xxx.

117 Dold, Ritualientexte (wie Anm. 113), xx und xxx.
D. h. noch nicht in unmittelbarer Nähe zum Taufstein.

119 Rituale Constantiense 1766: Ordo baptizandi masculum, vel foemellam.
S. 31: ebd.: Ordo baptizandi simul plures infantes, tarn unius. quam diversi sexus,
S. 45. An der Stelle der Asteriske wird im letzten Ordo in margine angegeben: (*)
Super singulos, bzw. (**) Super omnes.

120 Rituale Constantiense 1766: Ordo baptismi adultorum. S. 74.

117



Koenraad Ouwens

«Postea Sacerdos dextro pollice accipiat de saliva oris sui, & eandem mis-

cens cineri, tangendo aurem dextram, & sinistram, dicat: Ephpheta, quod
est adaperire...»

'21

Dass das «Rituale Romanum» von 1614 im Bistum Konstanz nie

völlig eingeführt worden ist, hängt mit der Tatsache zusammen, dass es

immer in geringerem Masse als das römische Messbuch oder das Brevier

verpflichtend gewesen ist. In der Empfehlung von Papst Paul V. ist

bezüglich der Einführung nur von einer exhortatio die Rede. Bei der

Sakramentenspendung gab es auf diözesaner Ebene generell einige
Möglichkeit für eine Sondergestaltung der Riten, welche Möglichkeit
auch für die Taufe zutraf. Diözesanritualien, die bisweilen erheblich

vom römischen Muster abweichen, sind deswegen sehr zahlreich. Die
mitunter gebieterisch formulierten bischöflichen Verbote, von den Texten

und Rubriken abzuweichen, sind ausserdem ein klarer Fingerzeig für
die Existenz einer gewissen Pluriformität bei der Sakramentenspendung
auf parochialer Ebene

Der Effata-Ritus im Aufklärungskatholizismus

Wie schon festgestellt wurde, zeigt der Effata-Ritus schon in der frühen

Liturgiegeschichte wie kein anderer ein hohes Mass an Vielgestaltigkeit.
Auch in der Zeit der Aufklärung bietet er in den Ritualien, die in den

Kreisen des deutschsprachigen Reformkatholizismus zustande gekommen

sind, vielerlei Erscheinungsformen. Manfred Probst hat belegen
können, dass der Effata-Ritus in den von ihm erforschten Ritualien im
Gesamtgefüge der Taufliturgie nicht nur eine variable Stellung ein-
nimmt, sondern auch verschiedene materielle Elemente beinhaltet
Eine Mehrheit unter den Taufriten lässt, im Einklang mit dem «Rituale

'"' Rituale Constantiense 1766: Ordo, et modus supplendi caeremonias baptismi
super infantes qui sine ullis caeremoniis sunt baptizati, S. 85.

12 Nach einer goldenen Regel beim Studium liturgischer Anordnungen besteht
bei Bestimmungen und Empfehlungen keinerlei Sicherheit, dass sie tatsächlich
befolgt werden. Mit ausdrücklichen Verboten aber wird einer realen Praxis
entgegengetreten. Weil keineswegs feststeht, dass die Abweichungsverbote überall eingehalten

worden sind, erbringen sie wenigstens einen Beweis für die Pluriformität
liturgischen Handelns.

Manfred Probst, Der Ritus der Kindertaufe - Die Reformversuche der
katholischen Aufklärung des deutschen Sprachbereiches (TThSt 39), Trier (Paulinus)
1981, 185 ff.

118



Asche bei der Kindertaufe

Romanum», den Effata-Ritus der abrenuntiatio oder den Fragen nach
dem Glauben vorangehen. Demgegenüber setzt eine wichtige Minderheit

eine deutsche Tradition fort, in welcher der Effata-Ritus vor dem

Hereinbringen des Täuflings in die Kirche vorgenommen wird1 4. Die
Materie ist in gut einem Drittel der von Probst erforschten Quellen
gemäss dem römischen Muster Speichel. In einem Drittel ist vorgesehen,
dass der Priester seinen angefeuchteten Finger in die Asche oder den
Staub hält, wobei Asche häufiger als Staub, Erde oder Lehm vorkommt.
Ein Drittel der Ritualien erwähnt keine Materie und beschränkt sich auf
eine einfache Berührung von den Ohren, der Nase oder des Mundes des

Täuflings 12~\ Der Grund dieser Beschränkung liegt nicht - anders, als

was in der heutigen Zeit zu erwarten ist - im Bereich der Hygiene. Die
Einwände der Aufklärungsliturgisten sind vielmehr auf den exorzistischen

Charakter der Effata-Formel bezogen. Beda Pracher kritisiert
diese 1802 schon heftig:

«Fürwahr, wenn Jemand ohne alles Nachdenken, und allein um die Feder zu
probiren, etwas auf ein Papier hinsudeln würde, könnte er kaum etwas Un-
zusammenhängenderes niederschreiben Welche Verwirrung von Begriffen,

welche Abenteuerliche Zusammensetzung der verschiedensten Dinge,
und welche gänzliche Sinnlosigkeit herrscht in diesen wenigen Worten?»

Im Rahmen der Liturgiereform, die sich im Bistum Konstanz unter
der Leitung Wessenbergs vollzogen hat, überlegte sich das Landkapitel
von Rottweil 1806 über die Frage: «Auf welche Art liesse sich die
Ausspendung der hl. Taufe erbaulicher, und lehrreicher machen?» Die
Ergebnisse wurden aufgezeichnet von Ludwig A. Hassler, Pfarrer in
Oberndorf, der zwar die Asche, aber nicht den Speichel erwähnt und
sich speziell gegen den Gebrauch des Wortes Effata wehrt:

124 Dies ist belegt worden von Hermann Josef Spital, Der Taufritus in den
deutschen Ritualien von den ersten Drucken bis zu Einführung des Rituale Romanum

(LQF 47), Münster (Aschendorff) 1968, 97-103.
125 So u.a. in dem einflussreichen Werk von ANTON Selmar, Ritual für katholische

Geistliche bei ihren Amtsverrichtungen, München (Giel) 1812.
126

[BEDA Pracher] Neue Liturgie des Pfarrers M. in K. im Departement L. Mit
einem Anhang, von den besten Mitteln, gute Geistliche zu erhalten. Der französischen

Nationalsynode zur Prüfung vorgelegt, Tübingen 1802, 61 f. [anonym]. Vgl.
PROBST, Kindertaufe (wie Anm. 123), 93.



Koenraad Ou»

«... Daraufkommen wieder kurze lateinische Gebete; und die Bekreuzigung
der Ohren und der Nase mit der gesegneten Asche und dem korrupten Worte:

Ephepheta! Da das Volk der christlichen abendländischen Kirche dies

Syro chaldaeische Wort nicht verstehen konnte, sprach der Ritus zu den
Lateinern oder Kennern: quod est. Warum sollte nun für uns Deutsche, oder
andere abendländische Christen nicht auch die milde Dollmetschung nach
den Worten: in odorem suavitatis eintreten dürfen, das heisst:
öffne dich Ohr! wenn dir einst der Wille Gottes verkündet wird, ihn
aufmerksam zu hören, ihn gewissenhaft zu befolgen. Gehorsam ist Gott das

angenehmste Opfer, süsser Wolgeruch, noch im Tode, wozu durch diese
geweihte Asche, das Sinnbild deiner Sterblichkeit bereits eingeweiht ist!» "

Hassler betrachtet das «bestehende Diözesanritual» als «die Regel
unsrer liturgischen Handlungen», und er stellt fest, dass es neben dem
Wasser noch sechs materielle Elemente des Taufritus gibt: «Salz, Asche,
Öl, Chrysam, weisses Kleid, brennende Kerze.»

Wessenberg regte die Diskussionen über eine Neufassung des

Taufformulars an, wozu vier Vorschläge zur Sprache gebracht wurden, nämlich

die Einführung der Landessprache, die Neuformulierung der
Exorzismen und Abschwörungstexte, die Erklärung schwer verständlicher
rituellen Handlungen und die Erwägung einer allfälligen Änderung oder

Abschaffung bestimmter Riten. Die Diskussionen führten dazu, dass

Willibald Strasser das deutsche Taufformular, das Ludwig Busch 1803

entworfen hatte, überarbeitete und 1808 veröffentlichte128.

In diesem Ritual wird, im Gegensatz zu dem, was in Rottweil
beabsichtigt wurde, die rituelle Handlung des «Rituale Romanum»
übernommen, also ohne Asche, aber mit Speichel. Das Wort Effata kommt
aber nicht mehr vor:

«Die Bestreichung der Ohren und der Nase mit Speichel. Und da die Sünde

nur gar zu oft durch die äusseren Sinne in das Herz des Menschen eingeht, und

desswegen der Mensch seine Augen. Ohren, seinen Geschmack. Geruch und

127 Karl Wächter (Pfarrer in Sulmingen). Die wichtigsten Ergebnisse der
Pastoralkonferenzen im Bisthum Konstanz von 1802 bis 1827 in systematischem
Zusammenhang geordnet, oder: Das Archiv für die Pastoralkonferenzen im Bisthum
Konstanz im Auszuge. Ehingen a.d. D.. 1806.1. 123-133: «Konferenz-Resultate im Kapitel
Rottweil, unterschrieben von Dr Ludwig A. Hassler. 1. Juni 1806». Hassler war
Dekanatsverweser des 2. Distrikts des Rottweiler Landkapitels (vgl. 1806. II, 104); Zitat
S. 128, N. 6. Vgl. auch Erwin Keller. Die Konstanzer Liturgiereform unter Ignaz
Heinrich von Wessenberg (FDA 85), Freiburg i.Br. (Herder) 1965. 198-205.

128 Archiv für die Pastoralkonferenzen, 1808 I. 18ff.

120



Asche bei der Kindertaufe

sein Gefühl wohl bewahren und bezähmen muss, wenn sie ihm nicht eine
Versuchung zur Sünde werden sollen; so lasst uns nach dem Beyspiele Jesu, der

bey Heilung eines Taub- und Stummgebornen seine Finger in die Ohren des

Kranken legte, und seine Zunge mit Speichel benetzte, die Ohren und
Geruchswerkzeuge dieses Täuflings mit Speichel bestreichen, damit er, wenn er
sich einst seiner Taufe erinnert, daraus lerne, seine äusseren Sinne zu bewahren

und zu bezähmen, und damit er sich auch einst bereitwillig zeige, den
Unterricht im Glauben und in der Religion gerne und aufmerksam anzuhören,
und an der Lehre Jesu Geschmack und Wohlgefallen haben möge.
Werde also eröffnet - zum Wohlgeruche der Tugend und Gottseligkeit -
Alles unheilige Wesen sey ferne von dir, damit du einst bestehest, wenn das

Gericht Gottes herannahet129.

Der einflussreiche Vitus Anton Winter (1754-1814) kritisiert
demgegenüber den Gebrauch von Speichel und will nur Asche verwenden.
Obwohl Vierbach der Meinung ist, dass Speichel und Asche beide ge-
braucht werden zeigt der Text des Effata-Ritus, der das Wort nicht
mehr enthält, nur noch einen Hinweis auf die Asche:

«Die Asche ist das Bild des Todes und der Verwesung. Ich bestreiche nun
deine Ohren und Nase mit Asche zur Erinnerung, dass die Sinne dem Tode
und der Verwesung unterworfen sind wie der ganze Mensch, dass aber auch

die Sünde, der geistige Tod, oft durch die Sinne in die Seele eindringe. Ver-
schliesst euch also, ihr Sinne, für jedem verführerischen Anblicke oder
Gespräche, jedem zerstörenden Grundsatze, öffnet euch aber stets der Stimme
des Rufenden, der Wahrheit des Evangeliums, der beglückenden Lehre Jesu
Christi!»»132

Im 19. Jahrhundert findet man eine Vermischung von Speichel mit
Staub und Asche nicht nur im Bistum Konstanz. Das «Rituale Romano-

Sangallense» von 1849 enthält die Konstanzer Rubrik von 1482 in
gleichem Wortlaut 14821 3, und in dem «Deutschen Ritual» von Thomas

129 Ludwig Busch. Liturgischer Versuch oder Deutsches Ritual für katholische
Kirchen. Mit Genehmigung eines hochansehlichen kathol. Censurkollegiums. Erlangen

(Palm) 1803. 22f.
no Vitus Anton Winter. Deutsches katholisches, ausübendes Ritual. 1. und

2. Teil, Frankfurt a.M. (Andrea) 1813. 117.
131

ALBERT VIERBACH, Die liturgischen Anschauungen des Vitus Anton Winter.
Ein Beitrag zur Geschichte der Aufklärung (MSHTh 9). München (Kösel & Pustet)
1929, 174.

112 WINTER, Ritual (wie Anm. 130). 77.
133 Rituale Romano-Sangallense. Pars I continens Rituale Sacramentorum et

Exequiarum, St. Gallen 1849. p. 24: «... Deinde exspuat in terrain, miscendo sputum

121



Koenraad Ouwens

Burkart, das in dem nicht zur schweizerischen Eidgenossenschaft
gehörenden Teil des Bistums Konstanz herausgegeben wurde, wird die
Vermischung auch vorausgesetzt Dass die Verwendung von Asche auch

anderswo bekannt war, ist anhand eines Werkes von Sebastian V. Gres-
böck in 1808 zu belegen, das auf das Diözezan-Ritual von Regensburg
zurückgeht. Wie man verfahren muss, falls die Asche fehlt, wird hier
eindeutig beschrieben: «Da nicht allemal Asche vorhanden, so scheint es

schicklicher, nur so mit dem Finger zum Mund zu fahren.» In einer

späteren Edition dieses Werkes ist nur die Berührung von Ohren und
Nase geblieben, ohne Hinweis auf irgendeine Materie Freilich ist zu

berücksichtigen, dass der Autor hier die Spendung der Kindertaufe im
Elternhaus anstatt in der Kirche voraussetzt, was eine Erklärung für das

Fehlen der (gesegneten) Asche bieten könnte.
Als Wessenberg 1831 sein unoffizielles, aber einflussreiches Ritual

veröffentlichte, übte er seine Funktion als Bistumsverweser nicht mehr

aus, weil sein Bistum 1821 aufgehoben wurde. Trotzdem wurde sein

Ritual in der Pastoralpraxis benutzt, eine Annahme, die von einer
veränderten Gestalt des Effata-Ritus unterstützt wird. In der ersten Auflage
des Rituale lauten die Rubrik und der Text des Effata-Ritus:

«Die Ohren und die Nase werden mit Speichel berührt.
Ephpheta, das heisst: öffne dich, damit du hörest die Lehre des Evangeliums

und empfindest seine lieblichen Wohlgerüche. Der Gott des Friedens

sey mit dir, und zertret[t]e den Geist der Lüge und Finsterniss unter

pulvere et tangat pollice aures infantis dicendo ...». Probst, Kindertaufe (wie
Anm. 123), 185, Anm. 1207, zitiert die Rubrik dieses Rituals, aber ohne eine
Verbindung mit der Ausgabe von 1482 herzustellen, so dass der Eindruck erweckt wird,
es handle sich um eine Nachahmumg der Handlung in Joh 9, was auch Maertens
annimmt.

134 Thomas Burkart, Deutsches Ritual oder praktische Anweisung für katholische

Seelsorger zur segensreichen Verwaltung des liturgischen Amtes. Zugleich ein

Erbauungsbuch für die Gläubigen, Rottweil (Uhi) 1841.
135

[Sebastian V. GresbÖCK] Taufe, Kranken-Hilfe end Ehe, nach der Ordnung
des regensburgischen Diözezan-Rituals aus mehrern, schon gedruckten deutschen

liturgischen Versuchen zusammengestellt von einem Landpfarrer dieser Diözese.
Mit einem Anhange verschiedener Formule für Hervorsegnungen, für allgemeine
Gebethe; für kurze Ermahnungen bei Begräbnissen, und einiger anderer öfters
vorkommenden Gebethe, Straubing (Heigl) 1808, 9 [anonym],

1,6
[DERS.] Taufe, Kranken-Hilfe und Ehe Zweite, etwas vermehrte Auflage,

Straubing (Heigl) 1810, 19.

122



Asche bei der Kindertaufe

deinen Füssen (Röm. XVI. 20), damit du im freien Dienste der Tugend
zum ewigen Leben gelangest (Röm. VI. 18. 22).»I37

Der Text der vom Priester ausgesprochen wird, ist eine Eweiterung
des Textes im «Rituale Romanum». Gemäss dem Sinn des ganzen
Rituale sind auch hier «Erbauung und Belehrung» die wichtigsten
Elemente. Die Rubrik entspricht ganz dem römischen Ritus. Hier hat
Wessenberg also offensichtlich nicht die Tradition bewahrt, die sich in den

Konstanzer Diözesanritualien seit 1482 gezeigt hat und wahrscheinlich
noch viel älter ist.

Wessenberg war bekanntlich sehr kooperativ und seinem Klerus
gegenüber aufgeschlossen für Kontakte und Ratschläge bei der Vorberei-
ting liturgischer und pastoraler Reformen. Wenn seine Berater gute
Argumente vorführen konnten, wiederrief oder modifizierte er gelegentlich
früher getroffene Entscheidungen. Die zweite Auflage seines Rituale,
die bereits 1833 publiziert wurde, zeigt einen bedeutungsvollen
Unterschied gegenüber der ersten. Der Text des Effata-Ritus ist gleich
geblieben138, aber die Rubrik bezeugt deutlich eine Rückkehr zur älteren
Konstanzer Praxis: «Die Ohren und die Nase werden mit befeuchteter Asche
berührt.»139 Aus dieser Tatsache, wie auch aus der allenfalls örtlichen
Vertrautheit mit der Asche, wie sie im «Christkatholischen Ritual» von
1879 vorausgesetzt wird («Wo es üblich ist, wird etwas Asche mit Speichel

vermischt, und damit Ohren und Nase berührt»), ist zu folgern, dass

man diese Tradition geschätzt hat. Diese Schlussfolgerung wird dadurch

bekräftigt, dass im «Ritual» von 1879 nicht der Text Wessenbergs
übernommen worden ist. Christkatholische Gemeinden formierten sich
teilweise in Gegenden, die bis zu seiner Auflösung im Jahr 1821 zum
Bistum Konstanz gehört hatten. In diesen Regionen blieb die Verwendung
von Asche bei der Taufe lebendig. Sie konnte sich, nachdem sie in der

christkatholischen Kirche der Vergessenheit anheim gefallen war, noch

117 Ritual nach dem Geiste und den Anordnungen der katholischen Kirche, oder

praktische Anleitung für den katholischen Seelsorge zur erbaulichen und lehrreichen

Verwaltung des liturgischen Amtes. Zugleich ein Erbauungsbuch für die Gläubigen,
Stuttgart (Cotta) 1831, 13.

Nur ein Druckfehler ist berichtigt worden: statt zertrette liest man 1833
zertrete.

139 Ritual nach dem Geiste und den Anordnungen der katholischen Kirche, oder

praktische Anleitung für den katholischen Seelsorge zur erbaulichen und lehrreichen

Verwaltung des liturgischen Amtes. Zugleich ein Erbauungsbuch für die Gläubigen.
Zweite verbesserte Auflage, Stuttgart (Cotta) 1833, 14.

123



Koenraad Ouwe

einmal in einem Ritual niederschlagen, möglicherweise durch persönliche

Kontakte zwischen einem christkatholischen Priester und dem

Begründer der Anthroposophie, Dr. Rudolf Steiner.

Eine neue Interpretation in einer seltsamen Liturgie

Die Verwendung von Asche bei der Kindertaufe findet sich, soweit mir
bekannt ist, in der heutigen Zeit nur im Kreis der Christengemeinschaft.
Diese Bewegung für religiöse Erneuerung wurde 1922 in der schweizerischen

Ortschaft Dornach bei Basel von einer Gruppe von überwiegend
jungen, protestantischen Theologen gegründet, die für eine Erneuerung
ihrer religiösen Tätigkeit die Hilfe Rudolf Steiners (1861-1925) in
Anspruch genommen hatten. Das Ergebnis war eine Vermischung von
christlichem mit anthroposophischem Gedankengut, die ihre Spuren in
der Liturgie dieser Gemeinschaft hinterlassen hat. Sie kennt sieben
Sakramente, die den traditionellen Mustern in der westlichen katholischen
Kirche nachgebildet sind. Die Siebenzahl der Sakramente wird stark
betont, ebenso ihr Charakter als rites de passage^0. Viele biblische
Vorstellungen, vor allem aus dem Johannesevangelium141, erhalten eine
kosmische Deutung, und auch die Gestalt Christi wird an der ersten
Stelle als kosmisch betrachtet. Die Eucharistiefeier, Menschenweihehandlung

genannt, wird als ein kontinuierliches «Christusereignis»
betrachtet. Die Grundlage der Liturgie ist die tridentinische Messe, die
freilich in einem ganz abweichenden Sinn gedeutet wird.

Das trifft auch zu für die Taufe, die von der Evangelischen Kirche
Deutschlands nicht anerkannt wird142, auch wenn sie mit Wasser und
einer trinitarischen Formel vollzogen wird. Johannes Lenz schreibt in
seinem Buch über die Taufe in der Christengemeinschaft:

140 Rudolf Frieling, Die sieben Sakramente, Stuttgart (Christengemeinschaft)
1926.

141 Friedrich Rittelmeyer, Briefe über das Johannesevangelium, Stuttgart
(Urachhaus) 1938. Vgl. auch Christoph Führer, Aspekte eines «Christentums der
Zukunft»: Zur Theologie und Spiritualität Friedrich Rittelmeyers, Stuttgart (Urachhaus)

1997. In einem Zitat Rittelmeyers wird der Gebrauch von Asche bei der Taufe
beiläufig erwähnt: a.a.O., 134.

142 Dies geschah in einer Empfehlung seitens des Rates der EKD an die Landeskirchen

vom 31. Mai 1949. Vgl. Johannes Lenz, Die Taufe: Das Sakrament der
Christwerdung, Stuttgart (Urachhaus) 1991, 86-93. Die altkatholischen Kirchen
haben sich diesbezüglich nie offiziell geäussert.

124



Asche bei der Kindertaufe

«So meinen wir und sagen es in voller Verantwortung: die traditionelle
Taufformel: <Im Namen des Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes»
ist im Taufritual der Christengemeinschaft enthalten. Allerdings in einer
erweiterten, verlebendigten Form, die das Formelhafte substantiell ergänzt.
Jeder taufende Priester bezeugt durch den Vollzug und die Intention der
Taufe, im Namen der göttlichen Dreieinigkeit, der drei Personen des ureinen
Gottes zu handeln. Er tauft rite und er tauft mit Wasser nicht allein, sondern
die Substanzen Salz und Asche ergänzen und entfalten den Taufvorgang
nach den Bildegesetzen der Trinität selbst.»143

Obwohl Veröffentlichungen bezüglich der Liturgie in der
Christengemeinschaft vorhanden sind, bieten sie für das Studium der Form und
des Inhalts des Gottesdienstes zwei grosse Probleme. Das erste besteht

darin, dass die existierende Literatur keinen wissenschaftlichen Charakter

hat und keinerlei historisch-kritische Reflexion enthält. Das zweite,
das mit dem ersten engstens zusammenhängt, hat damit zu tun, dass die

Christengemeinschaft ausserordentlich zurückhaltend ist bei der Weitergabe

schriftlicher Informationen in Bezug auf die konkreten Formen des

rituellen Handelns und die liturgischen Texte. Dem Wunsch, den

schriftlichen Text ansehen zu können, wird nie entsprochen, obschon

jeder Interessierte den liturgischen Feiern mit wenigen Ausnahmen
beiwohnen kann.

«... Jeder kann das Taufsakrament aufsuchen, es sehen, hören, prüfen und
sich ein eigenes Urteil bilden. Wer sich den Text beschaffen wollte, begeht

144
ein Sakrileg.»

Diese Restriktion hat einen theologischen Grund in der Auffassung,
dass das Opfer Christi in den Menschen verlebendigt und das menschliche

Wort mit dem göttlichen ÀéVyoç wiedervereinigt werden soll. Das

geschriebene Wort würde diesen Prozess verhindern.

143 Lenz, a.a.O., 90.
144

Lenz, a.a.O., 89. Die steinerschen Sakramentstexte sind, trotz dieser Bedingung,

veröffentlicht von: Volker David Lambertz (Hrsg.), Die Sakramente (Rudolf

Steiners): Freies, christliches, anthroposophisch-sakramentelles Handeln heute,

Markdorf (Pro-Drei-Verlag) 1998. Bezüglich der Publikation von liturgischen Texten

kann man sich des Eindrucks nicht entziehen, dass es sich um eine delikate Frage
handelt. Da der Autor dieses Artikels nicht beabsichtigt, sich auf irgendeine Weise
in einen Streit einzumischen, wird hier auf Zitate aus den Ritualtexten dieses Buches
verzichtet.

125



Koenraad Ouwens

«Die Taufagende liegt gedruckt nicht vor. Auch den Mitgliedern der
Christengemeinschaft ist das Taufsakrament ausschliesslich im lebendigen Hören
und im kultischen Bild zugänglich. Das hat wiederholt zu Missverständnissen

oder gar zum Vorwurf der Geheimhaltung etc. geführt. Auch das

Messbuch ist nicht veröffentlicht. Die Menschenweihehandlung ist jedoch
ganz öffentlich. Es handelt sich daher nicht um eine Arkandisziplin, die
hinter verschlossenen Türen für die Reinerhaltung einer Substanz zu sorgen
habe, nein. Ein Text, der geschrieben oder gar gedruckt ist, ist das detzte
Ende der Wege Gottes» (frei nach Oetinger). Wer aber den Anfang der Wege
Gottes aufsuchen will, d.h. das Wort wieder mit dem Logos, dem Weltenwort

zu verbinden sucht und die kultische Verantwortung für dieses Gottes-
wort übernimmt, sorgt für die lebendige Ganzheit.»

Diese absichtliche Zurückhaltung ist die Ursache, dass die Beschreibung,

die Lenz vom Taufritual gibt, trotz seiner Erläuterungen verschiedener

Aspekte nicht sehr klar ist. Es wird der Eindruck erweckt, Wasser,
Salz und Asche seien gleichwertige Substanzen, was mit ein Grund für
die Verweigerung der Taufanerkennung seitens der EKD sein könnte.
Die Stirn des Kindes wird mit Wasser befeuchtigt, was ein Hinweis
dafür ist, dass das Taufwasser nicht in den Taufstein zurückfliesst. Der
Autor erwähnt diesen nicht, sondern spricht von einem «Taufaltar»
über dem das Kind von einem Taufpaten oder einer Taufpatin festgehalten

wird. Danach wird das Kinn mit Wasser und Salz berührt.
Schliesslich wird mit Wasser und Asche ein Kreuzzeichen auf die Brust
des Täuflings gezeichnet. Die Taufe bezieht sich also auf das Bewusstsein,

den Willen und das Gefühlsleben, die sich im Kind zu entwickeln
haben. Die Verwendung von Asche, die nicht als ein postbaptismaler
Ritus angesehen wird, findet eine Begründung, die derjenigen, die bei
Winter und Hassler zu finden ist, einigermassen ähnlich ist:

«Der dritte Akt innerhalb der Substanztaufe ist die Taufe mit Wasser und
Asche. Mit ihr wird die Brust, die Region des Herzens berührt. Diese Substanz

ist das Ergebnis einer Verbrennung und weist auf den Feuerprozess hin.
Verbrennung und Auflösung setzen mit Beginn des Lebens ein. Selten
machen wir uns bewusst, dass mit dem Anfang des Lebens und dem ersten

Atemzug der allererste Anfang des Sterbens beginnt. So ist das Kreuz mit
Asche auf dem Herzen, dem Organ des Lebens, Zeichen für die Erneuerung,
die dem Tode abgerungen wird und aus der Asche hervorgeht. Wie Jesus

Christus selber erst durch seinen Tod am Kreuz der Menschheit und der Er-

145
LENZ, a.a.O., 87.

146 Lenz, a.a.O., 46.

126



Asche bei der Kindertaufe

de neues Leben zu schenken vermochte, wird der Getaufte das wahre Leben
erst im Durchgang durch Sterbeprozesse und den Tod im Zeichen des Kreuzes

finden können.»

Der niederländische Autor Siegwart Knijpenga ist bezüglich der
Einzelheiten des Taufrituals weniger schweigsam, aber auch in seiner
Arbeit über die Sakramente in der Christengemeinschaft wird auf keinerlei
Weise aus den Texten oder aus den Rubriken zitiert Falls der von
Lenz erwähnte Taufaltar mit einem Tisch, auf dem drei Schälchen mit
Wasser, Salz und Asche bereitstehen, identisch ist, ist dieser mit einem
blauen und einem roten Tuch bedeckt. Das blaue Tuch symbolisiert Gott
Vater, das rote Christus und der weisse Chorrock über dem violetten
Priestertalar den Heiligen Geist. Davon behauptet Knijpenga:

«In de doop worden de namen van deze drie hoogste wezens over het kind
uitgesproken. De verhouding tot deze wezens plaatst de mens in de religieuze

werkelijkheid van zijn leven.»149

An dieser Stelle, aber auch anderswo in diesem Werk wird klar, dass

das Verständnis der Trinität in der Christengemeinschaft von dem in den

traditionellen christlichen Kirchen Üblichen, die sich in dieser Hinsicht
voneinander kaum dogmatisch unterscheiden, stark abweicht. Die
Personen der göttlichen Dreifaltigkeit sind nicht wesensgleich, und die

Christologie ist ohne weiteres als adoptianistisch zu betrachten Weil

147 Lenz, a.a.O., 53. Diese Aussage wird durch den Ritualtext in Lambertz (wie
Anm. 144), 35, bestätigt. Wasser, Salz und Asche werden mit gleichartigen
Segensprüchen bei der Taufe verwendet. In der Urfassung Steiners fehlen die trinitarischen
Namen.

148 Siegwart Kniipenga, Leven uit de oorsprong: De sacramenten in de Chri-
stengemeenschap, Zeist (Christofoor) 1997.

Knijpenga, a.a.O., 31: «In der Taufe werden die Namen dieser drei höchsten
Wesenheiten über dem Kind ausgesprochen. Die Beziehung zu diesen Wesenheiten
stellt den Menschen in die religiöse Wirklichkeit seines Lebens.»

150 Knijpenga, a.a.O., 30; 129, Anm. 7: «Zowel Nestorius (381-ca. 451, patriarch

in Konstantinopel) alsook de antroposofie van Rudolf Steiner vertegenwoordi-
gen het inzicht, dat pas met de doop in de Jordaan, de Zoon Gods neerdaalde in de

mens Jezus van Nazareth. Dit sluit aan op Lukas 3:22 <Mijn Zoon zijt gij, ik heb u

heden verwekt».... Lukas duidt het mysterie van de verbinding van Gods Zoon met
de mens Jezus van Nazareth met het woord <verwekken> aan.» Die hier vorausgesetzte

Lesart von Lk 3,22, die Ps 2,7 LXX folgt (vgl. Hebr 5,5), wird allerdings nur
vom Codex Bezae Cantabrigiensis, einigen Handschriften der Itala und einigen
wenigen Kirchenvätern unterstützt.

127



Koenraad Ouwens

der Text des Taufritus nicht veröffentlicht ist, kann die Theologie der
Taufe nicht ausgewertet werden. Auch die Bemerkungen, die von
Knijpenga gemacht werden, lassen den Leser in Ungewissheit über das

genaue Verhältnis zwischen den materiellen Elementen. Der rituelle
Vorgang zeigt noch weitere Eigenartigkeiten, die wenigstens zur Vermutung
führen, dass es sich hier nicht um eine ordentliche Taufe mit Wasser und
der trinitarischen Formel handelt. Mit Wasser wird nämlich ein Dreieck
auf die Stirn des Kindes gezeichnet, mit im Wasser aufgelöstem Salz ein

Viereck auf das Kinn, und mit Asche ein Kreuz auf die Brust Da
ausserdem die materiellen Elemente in Verbindung mit den Lebensphasen

gestellt werden, in die das Kind im Alter von sieben und vierzehn
Jahren eintritt - welche Phasen in der anthroposophischen Pädagogik
eine wichtige Rolle spielen -, kann man schliessen, dass Salz und Asche
nicht zu einem Komplex postbaptismaler Riten gehören, sondern in der

Christengemeinschaft als wesentliche Elemente der Taufe gelten.
Obwohl der symbolische Gebrauch von Asche gerechtfertigt werden

könnte durch Röm 6,3f. («Wisst ihr denn nicht, dass wir alle, die wir auf
Christus Jesus getauft wurden, auf seinen Tod getauft worden sind? Wir
wurden mit ihm begraben durch die Taufe auf den Tod; und wie Christus

durch die Herrlichkeit des Vaters von den Toten auferweckt wurde,
so sollen auch wir als neue Menschen leben.»), nimmt die Asche eine zu

herausragende Stelle ein, wenn Knijpenga meint, dass die Taufe mit
Asche dies auf sakramentale Weise zum Ausdruck bringe '

Die damit zusammenhängenden Intentionen sind freilich nicht
abzuweisen. Umkehr und der Abschied von einem früheren Lebenswandel
haben einmal eine wesentliche Stellung im Taufritual eingenommen,
und sie haben den präbaptismalen Gebrauch von Asche direkt veranlasst.

In den heutigen Taufliturgien, auch in den altkatholischen, werden

Aspekte wie Bekehrung und Sündenvergebung ziemlich vernachlässigt,
so wie auch der lustrative Charakter der Taufe und die sterbliche Natur
des Menschen. Wenn das Kind das weisse Taufkleid schon trägt, wenn
es in die Kirche gebracht wird, ist das im Grunde genommen eine
rituelle Verneinung der wesentlichen Transformation der menschlichen
Existenz, die bei der Taufe erfolgt.

Die Symbolik der Asche bei der Kindertaufe ist möglicherweise allzu
kräftig, aber zu einer Besinnung auf die Frage, wie sich die Kirche mit der

151 Knijpenga. Leven (wie Anm. 148). 33f.
152 Knijpenga. Leven (wie Anm. 148). 130. Anm. 11.

128



Asche bei der Kindertaufe

heutigen Gesellschaft auseinander setzen könnte, die den Anschein hat,
Tod und Sterben, Krankheit und Verwesung, Sünde und Schuld systematisch

zu verneinen, könnte dieses Zeichen einen wertvollen Beitrag leisten.

Eine Hypothese für die weitere Forschung

Es darf nicht ausgeschlossen werden, dass der präbaptismale Brauch von
Asche in der christkatholischen Kirche ein Modell gewesen ist für den

postbaptismalen Brauch in der Christengemeinschaft. Von zwei
schweizerischen Geistlichen, die sich in den ersten Jahrzehnten des 20.
Jahrhunderts aktiv am kirchlichen Leben beteiligten, wird behauptet, dass sie

Sympathie für die theosophische bzw. anthroposophische Bewegung
zeigten und sogar Kontakte mit ihr unterhielten. Bezüglich Constantin
Neuhaus (1875-1942), der 1909 die Entscheidung traf, auf seine
priesterliche Tätigkeit in der römisch-katholischen Kirche zu verzichten, um
zu heiraten, und der als Priester in den christkatholischen Gemeinden
Trimbach (1911-1927) und Basel (1927-1942) wirkte, kann eine
tatsächliche Beteiligung bei der Begründung der Christengemeinschaft
bisher nicht genügend belegt werden. Dass aber Hugo Schuster (1876-
1925) auch in liturgicis mit Rudolf Steiner in Verbindung gestanden hat,
ist anhand von Tatsachen zu belegen.

Hugo Schuster wurde am 7. Februar 1876 in Sankt Gallen in der
Familie eines Teppichgrosshändlers geboren. Trotz seiner schwachen
Gesundheit, die seit früher Jugend wiederholte Aufenthalte in verschiedenen

Kurorten erforderte, bestimmte ihn sein Vater zu seinem geschäftlichen

Nachfolger. In diesem Beruf konnte er freilich sein Glück nicht

15~ Die biographischen Fakten wurden mir von Urs von Arx (Bern) zur Verfügung

gestellt. Sie entsprechen in etwa den Angaben von Lambertz (wie Anm. 144),
167; hier findet sich eine Zusammenfassung der Biographie Schusters: «Hugo Schuster,

geb. 7.2.1876 in St. Gallen, lernte 1903/04 die Theosophie kennen, wurde 1905

Mitglied der Theosophischen Gesellschaft und war intensiv als Schüler Rudolf
Steiners am Aufbau der anthroposophischen Arbeit beteiligt. 1913 begann er das

Theologiestudium und empfing im Sommer 1918 die Priesterweihe der Christ-
Katholischen Kirche in der Schweiz (dort Pfarrer 1919-22 in CH-Magden/Aargau).
1918/19 die BEERDIGUNG, allerdings nur den nichtsakramentalen Teil - Aussegnung

und Bestattung -, der keiner Priester-Weihe bedarf, und beerdigte damit eine
Anzahl von Anthroposophen. Er starb am 4.1.1925. Siehe auch «Mitteilungen aus
der anthroposophischen Arbeit», Nr. 201, S. 208-210, sowie GA 342 (1993),
S. 249.» GA ist das Kürzel für die Gesamtausgabe Rudolf Steiners, die ab 1956 in
Teilbänden erschienen ist.

129



Koenraad Ouwe

finden. 1913 begann er das Theologiestudium an der Christkatholisch-
theologischen Fakultät der Universität Bern. Nach einer Sonderprüfung,
der er sich wegen mangelnder Vorbildung unterziehen müsste, empfing
er 1918 die Priesterweihe und wurde Vikar in Basel. Schon vor seinem

Theologiestudium interessierte er sich für die Theosophie und wurde ein

Schüler Rudolf Steiners, der mit seinen Vorträgen eine beim jungen
Kaufmann schon vorher gespürte Berufung zum Priesteramt erneut
weckte. Als Steiner innerhalb des Theosophischen Vereins mit der

Anthroposophie in die Öffentlichkeit trat, wurde er 1913 aus dem Verein
ausgeschlossen. Dieses Verfahren veranlasste die Gründung der
Anthroposophischen Gesellschaft, unter deren Mitglieder sich christkatholische
Priester befanden, so Constantin Neuhaus und Hugo Schuster, der dabei
eine führende Position einnahm

Anfang 1919 amtierte er, noch als Basler Vikar, in einem
Beerdigungsgottesdienst, bei dem Rudolf Steiner die Gedächtnisworte sprach.
Für diesen Anlass soll ihm Steiner einen liturgischen Begräbnistext
übergeben haben1 Im August 1919 bestand er die Prüfung, die ihn im

154 Wolfgang Gädeke, Anthroposophie und die Fortbildung der Religion,
Flensburg (Verlag Flensburger Hefte) 1990, 279f, vertritt die Meinung, dass im
Herbst 1921 eine Gruppe christkatholischer Priester unter Leitung des Pfarrers
Schuster an einem Kurs in Dornach teilnahm. Auch HANS-Werner Schroeder, Die
Christengemeinschaft. Entstehen - Entwicklung - Zielsetzung, Stuttgart (Urachhaus)
2002, 23, erwähnt diesen Theologen-Kurs mit über hundert Teilnehmern und
Teilnehmerinnen und 29 Vorträgen.

155
GÄDEKE, a.a.O., 280: «Letzteres geschah zwischen September 1918 und

Januar 1919. Die Bestattung von Marie Hahn fand noch nach altkatholischem Ritus
(siehe GA 261, S. 220), die von Marie Leyh am 14.01.1919 schon mit dem neuen
Ritual statt ...»

In LambERTZ (wie Anm. 144), 177, Anm. 24 heisst es: «Erstmals vollzog Hugo
Schuster die Bestattungshandlung am 14.1.1919 für Marie Leyh auf dem Arleshei-
mer Friedhof. (Siehe GA 265 [1987], S 491.» Steiner sprach dabei die Gedächtnisworte.

LAMBERTZ (wie Anm. 144), 178, Anm. 27, betont, dass Schuster den rituellen
Text nicht aufgrund seiner Priesterweihe in der Christkatholischen Kirche der
Schweiz erhielt: «Er erhielt diese Rituale von Steiner, weil er als kultisch engagierter
Anthroposoph für Anthroposophen danach fragte, nicht weil er berechtigt war, als
Pfarrer der Christkatholischen Kirche christkatholische Sakramente an Christkatholiken

zu erteilen; wie sowieso dessen <alte> (katholische) Weihe keine Handlungsberechtigung

mehr für die erneuerten Sakramente» darbot, (siehe Rudolf Steiner,
4.10.1921, Nachmittag, GA 343 [1993], S.350). (Selbst die CG weiht geweihte
katholische Priester noch einmal. Abgesehen davon war und ist die erhaltene
Bestattung» der nicht-sakramentale Teil der Sterberituale (Letzte Ölung Sakr.) und

verlangte ohnehin keine Weihe. So spielte auch hier <Weihe> und Priesteramt keine
Rolle.»

130



Asche bei der Kindertaufe

Kanton Aargau als Pfarrer wählbar machte, und er wurde Pfarrverweser
in Mägden. Dort arbeitete er bis 9. September 1921 in dieser Eigenschaft,

verpasste aber die Wahl zum Pfarrer, u.a. weil er sich das
Missfallen verschiedener Einwohner zugezogen hatte durch seinen Einsatz
bei einer mit einem kommunistischen Dorfsschullehrer geführten
Kampagne gegen den Alkoholmissbrauch, der in dieser Zeit unter der Mag-
dener Bevölkerung verbreitet war. Kurz nach diesem Ereignis erkrankte
er an einer Tuberkulose. Die letzten Jahre seines Lebens verbracht er in
Kurorten und Sanatorien, und am 4. Januar 1925 starb er in Davos,
nachdem er einige Monate zuvor noch geheiratet hatte.

Schuster gehörte nicht zum Gründerkreis der Christengemeinschaft

Eine Teilnahme an den Gründungsakten im September 1922 in
Dornach wäre ihm angesichts seiner Kuraufenthalte auch schwer gefallen.

Es ist allerdings nicht unmöglich, dass das Ritual der christkatholischen

Kirche die liturgischen Texte Steiners, die dann in die

Verantwortung der Christengemeinschaft übergingen, beeinfiusst hat. Schuster,
der von der Verwendung von Asche bei der Taufe wahrscheinlich
gewusst hat, auch wenn sie ab 1884 in den neugedruckten liturgischen
Büchern nicht mehr vorkam'57, könnte Steiner diesen Brauch mitgeteilt
haben, so dass er ihn neu interpretieren und gestalten konnte. Die Tatsache,

dass in der Christengemeinschaft gerade dieser Brauch eine der

auffälligsten Abweichungen von den traditionellen Formen in der
katholischen Liturgie bildet, samt der nachweisbaren Anwesenheit der

Verwendung von Asche in Schusters Geburtsort liegt der Hypothese
zugrunde, dass hier direkte und persönliche Einflüsse eine Rolle gespielt
haben. Dass Schuster ein origineller Mensch gewesen ist, der sich in die

Atmosphäre der Christengemeinschaft hätte leicht einfügen können,
wird klar durch die äusserst diplomatischen Worte, die Bischof Adolf
Küry auf der Synodesession von 1925 seinem Andenken widmet:

156 Schroeder, Christengemeinschaft (wie Anm. 154), erwähnt ihn in seiner
gediegenen Abfassung über die Entstehung der Christengemeinschaft nicht.

157 Gebetbuch der christkatholischen Kirche der Schweiz. Zweite Auflage, Bern

(Wyss) 1884, 435: «Ohren und Mund des Täuflings mit dem Finger berührend.» Das

«Christkatholische Ritual» von 1879 erfuhr freilich erst viel später eine Neuauflage,
welche dann selbstverständlich die 1884 bezeugte Rubrik übernahm: Rituale der
Christkatholischen Kirche der Schweiz. Hg. von Bischof Dr. Adolf Küry in Verbindung

mit der Geistlichkeit. 2. Auflage, 1940, 6. Ungeklärt ist, wie rasch in welchen

Kirchgemeinden die neue, die Verwendung von Asche ausschliessende Praxis sich

durchgesetzt hat.
'™ Vgl. Anm. 133.

131



Koenraad Ouwens

«Eine sensible Natur von nicht all zu kräftiger Konstitution war er vielem
Schwerem, das ihm das Leben brachte, nicht gewachsen. Wir haben in ihm
einen Seelsorger von besten Absichten, edler Begeisterung und originellen
Gedanken verloren. Er hätte unserer Kirche noch gute Dienste leisten können,

wir hätten ihm ein seiner Eigenart entsprechendes Arbeitsfeld verschaffen

können.»

Offene Fragen regen die Wissenschaft immer wieder neu an. Die
Frage, ob Hugo Schuster wirklich die Verbindung zwischen Wessenberg
und Steiner ist, sollte trotz der Schwierigkeit, die wegen der formellen
Unzugänglichkeit der liturgischen Texte Rudolf Steiners bzw. der

Christengemeinschaft besteht, noch tiefer erforscht werden.

Koenraad Ouwens (geb. 1953 in Schiedam NL). Dr. theol. Studium der
Theologie in Utrecht und Amsterdam. 1996 Promotion in Utrecht. 1987-
2001 Pfarrer der altkatholischen Kirchgemeinde Krommenie. Seit 1986

Dozent für Liturgik am Altkatholischen Seminar der Universität Utrecht.
Sekretär der Liturgischen Kommission der Altkatholischen Kirche der
Niederlande. Seit 2001 Lehrauftrag für Liturgiewissenschaft am

Departement für Christkatholische Theologie der Universität Bern.

Adresse: Oberonlaan 7. NL-1572 ZS Krommenie. Niederlande

English Summary
The peculiar use of ashes and saliva for the so-called Effeta-rite

preceding baptism is found in an unexpected environment and in an
unexpected period in the history of liturgy: in the Ritual that has been in use

between 1879 and 1884 in the 'Christkatholische Kirche' in Switzerland.
While in the Ritual (1876) used by the German Old Catholic Church the

use of saliva, prescribed in the Rituale Romanum of 1614, is no longer
presumed and replaced by a mere touch of the nostrils and ears of the

infant, the Swiss Ritual seems to contain an expansion of a rather bizarre
character. Moreover, the Rituale Romanum clearly connects the rite with
Mk 7.31-37, the healing of the deaf-mute, while the word Effeta is

completely absent in the Swiss Ritual.

159 Protokoll der 51. Sitzung der National-Synode der Christkatholischen Kirche
der Schweiz, Mittwoch, den 2. September 1925 in Bern, Ölten (Dietschi) 1925. 29f.

132



Asche bei der Kindertaufe

A mingling of spittle and dust is only found in Jn 9.6-11, the peri-
cope of the healing of the blind-born. Both rabbinic and classical literature

are familiar with the use of saliva for the cure of ophthalmic disorders.

Augustine remarkably connects baptism as such with this pericope
because of the pool of Siloam, although there is no evidence for the

existence of a prebaptismal Effeta-rite in the North-African rite.

Hippolytus makes only mention of an insufflation in the face of the

candidates and a signing of their fronts, their ears and their noses. The

'mysterium apertionis', mentioned in two texts by Ambrose, appears to
be a rite in which the Effeta has its place, along with the touching of the

ears and the nostrils, instead of the mouth, as in Mk. 7. The expression
'good odour' from Ph 4.18, Eph 5.2 and 2 Cor 2.14-16 is found in this

context, although, in respect to content, it has no relation to the Effata or
to any of the healing stories. In Ambrosian Milan, it is not unlikely that
the rite included an anointing, which could be the cause of the association

with the good odour. Various sources of the Visigothic liturgy provide

the evidence of such use in 6th and 7th century Spain. The use of salt

for the Effeta-rite seems to be limited to the late 8th century Irish Stowe

Missal. In the Roman use, saliva is the only material component of the

rite.
In Milan however, a ritual in which ashes played an important role

has been performed in the 11th and 12th century. Beroldus, a high-
ranking cathedral functionary, describes the ritual for the first scrutiny of
baptismal candidates on the second Saturday in Lent. A cilicium, a

goatskin, normally worn by the public penitents, was spread in the

middle of the church, and then ashes were scattered upon it in the form
of a chrismon, a monogram of the name of Christ, over which an exorcism

was performed. The lack of logic in this ritual, and the fact that

Landulph (died after 1085) gives an explanation of the chrismon to the

candidates gathered around it, are indications that the origin and the

significance of the rite at that time have been forgotten. The Manuale
Ambrosianum and the 9' century Sacramentary of Bergamo are still
clarifying for the original function of the cilicium and the ashes: the

candidates were expected to cross them barefooted.

A comparable practice is found in 4' and 5' century Syria. Both
Theodore of Mopsuestia and Narsai testify to the standing upon a cilicium,

although they do not mention the use of ashes. As there is no
indication whatsoever for a comparable use in Judaism, its origins can pro-

133



Koenraad Ouwens

bably be found in a pagan environment. Actually, in the mystery cult of
Eleusis the candidates for initiation had to stand on a sheep's pelt, that

was supposed to drain away the candidate's guilt. A Christian adjustment

of this use could have been, that the sheep's pelt was substituted by
a goatskin, as to exemplify the transition from the existence of the

(scape) goats into that of the sheep in Mt 25.32-33.
Penitence, even in sackcloth and ashes, has played an important part

in the preparation for baptism. In the Pontificale Romano-Germanicum,
originating from the 10th century, the candidate is sprinkled with ashes,

and in one copy of it, dating from the 11th century, this sprinkling takes

its place immediately before the Effeta-rite. This could have been one of
the backgrounds to the fact, that the Catechismus Romanus, published
shortly after the Tridentine Council, no longer mentions the healing of
the deaf-mute, but that of the blind-born, for which event saliva and dust

functioned as material components.
In the diocese of Konstanz the use of these items have been common

from at least the end of the Middle Ages. In the 19th century the

vicar-general of this diocese, Heinrich Ignaz von Wessenberg, published
a Ritual in the vernacular. Although he was no longer in this function,
because of the liquidation of the bishopric in 1821, the 1831 Ritual has

been quite influential. The first impression does not mention the use of
ashes, but in the reimpression of 1833, it is again optional.

In the early 20* century one of the priests of the 'Christkatholische
Kirche', Hugo Schuster, maintained close contacts with Rudolf Steiner,
the founder of anthroposophy. In a religious community by the name of
'Christengemeinschaft', founded in 1922, the use of ashes, not as a pre-
baptismal rite, but incorporated in the nucleus of baptism, is customary.
Although this community formally prohibits the publication of its liturgical

texts, there is some resemblance between its fundamental ideas

concerning this use and those expressed by an influential representative
of the German Reform-Catholicism, Vitus Anton Winter. The hypothesis

that Schuster has made his former teacher familiar with the use of
ashes at baptism should, in spite of formal hindrances, be examined

more closely.

134


	Asche bei der Kindertaufe : ein ungewöhnliches Ritual mit tiefen Wurzeln

