Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 94 (2004)

Heft: 1-2

Artikel: Asche bei der Kindertaufe : ein ungewohnliches Ritual mit tiefen
Wurzeln

Autor: Ouwens, Koenraad

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404979

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404979
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Asche bei der Kindertaufe —
ein ungewohnliches Ritual mit tiefen Wurzeln

Koenraad Quwens

One of the priests of Dun Laoghaire
stood on his hands at the Kyrie.
When he was asked: why?,

he made the reply:

it’s the latest liturgical theory.

Einleitung

Wer sich mit der Geschichte der Liturgie beschiftigt, gewohnt sich mit
der Zeit daran, seltsame Rituale, merkwiirdige Texte und noch eigenar-
tigere Erkldarungen dafiir zu finden. Vor allem britische Liturgiker haben
viele ausgefallene Zeremonien beschrieben', aber dies beschrinkt sich
sicher nicht auf die angelsdchsische Welt. Auch in den altkatholischen
Kirchen stésst man, meist lokal und zufillig, auf rituelle Eigentiimlich-
keiten. Einer der merkwiirdigsten Riten, dem ich je auf die Spur ge-
kommen bin, ist denn auch im Altkatholizismus zu finden. Der Effata-
Ritus, der in der westlichen katholischen Tradition zu den vorbereiten-
den liturgischen Handlungen bei der Taufe gehort, beinhaltet, dass der
Priester die Ohren und die Nase des Tauflings beriihrt und dabei aus
Mk 7,34 zitiert: «Effata, das heisst: tu dich auf!» Davon ist auch der
Name des Ritus abgeleitet. Wer konnte jemals auf den Gedanken kom-
men, Asche mit Speichel zu vermengen und dieses Gemisch auf Ohren
und Nase eines kleinen Kindes aufzutragen? Dies war jedoch dort ge-
briauchlich, wo man es kaum erwarten wiirde: in der Christkatholischen
Kirche in der Schweiz. Gerade weil dieser Ritus dort im 19. Jahrhundert
in Gebrauch war und eine vom Normalen abweichende Form aufwies,

' Vel. als typische Beispiele GEORGE S. TYACK, Lore and Legend of the English
Church, London (Andrews) 1899; EDWARD J. G. FORSE, Ceremonial Curiosities and
Queer Sights in Foreign Churches. Ecclesiological and Other Notes from the Travel
Diaries, London (Faith) 1938; SiByLLA G. THICKNESSE, Curiosity Shop. Some
Church Customs Explained, London (Mowbray) 1950/°1962. Aber auch in moder-
nen enzyklopiddischen Werken wie demjenigen von STEPHEN FRIAR, A Companion
to the English Parish Church, Stroud (Sutton) 1996/London (Chancellor) 2000, sind
zahlreiche Ausfiihrungen dazu zu finden.

66 [KZ 94 (2004) Seiten 66134



Asche bei der Kindertaufe

soll in diesem Artikel untersucht werden, ob hier von einer einigerma-
ssen bizarren Neuerung die Rede ist oder moglicherweise von einem
Relikt eines dlteren Rituals, in dem es seinen Platz hatte.

Der Effata-Ritus in zwei altkatholischen Kirchen nach 1870

Im Allgemeinen sind die Texte der Rituale, die zu Beginn der Ge-
schichte der altkatholischen Bewegung in Deutschland und in der
Schweiz entwickelt wurden, im Vergleich mit dem «Rituale Romanum»
von 1614 rationaler und schlichter, hinsichtlich der Anndherung an die
Gldubigen didaktischer aufgebaut und zuriickhaltender, wenn es um
Gebirden und Beriihrungen geht. Ganz auf dieser Linie liegt die Ausge-
staltung des Effata-Ritus im deutschen Rituale, das bereits 1876 in ge-
druckter Form erschien. Der Ritus, bei dem die Ohren und die Nase des
Tduflings symbolisch gedffnet werden, hat hier mit dem Verweis auf
Mk 7,31-37 folgende Form:

«Der Priester beriihrt Ohren und Mund des Téiuflings mit dem Finger:
Ephpheta, das ist, thue dich auf. Wie der Heiland durch diese Worte und durch
die Beriihrung der Ohren und der Zunge einem Taubstummen Gehor und
Sprache gegeben, so moge er dich durch seine Gnade stirken, dass du bereit-
willig horest auf seine Worte und freudig sein Lob verkiindest.»"

Als 1933 ein neues Rituale fiir die deutsche altkatholische Kirche er-
schien, wurde dieser Text unverindert iibernommen’.

Das «Rituale Romanum» schrieb vor, dass der Priester nicht die Oh-
ren und den Mund des Tiauflings beriihren musste, sondern die Ohren
und die Nase, wofiir er ein wenig Speichel aus seinem eigenen Mund
verwendete:

«Postea Sacerdos digito accipit de saliva oris sui, et tangit aures et nares in-
fantis: tangendo vero aurem dexteram et sinistram, dicit (singulariter singulis):
Ephpheta, quod est adaperire.

® Katholisches Rituale, herausgegeben nach den Beschliissen der Synode der
Altkatholiken des Deutschen Reiches. Zweite Auflage, Bonn (Neusser) 1876, 16.

¥ Katholisches Rituale der alt-katholischen Kirche des Deutschen Reiches. Ver-
kiirzte Ausgabe, Freiburg i. Br. 1933, 6.

67



Koenraad Ouwens

Deinde tangit nares dicens:
In odorem suavitatis. Tu autem effugare, diabole; appropinquabit enim judi-
cium Dei.»*

Die Rubriken und der Text des Effata-Ritus im ersten Formular des
Rituale, das die Christkatholische Kirche in der Schweiz von 1879 an
verwendete, wecken zumindest einiges Erstaunen:

«Wo es liblich ist, wird etwas Asche mit Speichel vermischt, und damit Oh-
ren und Nase beriihrt.

N.N. Eroffne deine Sinne zum Lobe Gottes und zur stets achtsamen Anho-
rung der Lehre Jesu, und wie einst Jesus mit einem Gemische von Staub und
Speichel einem Taubstummen die gebundenen Sinne wieder gedffnet hat,
ebenso mogen auch von nun an deine Augen, Ohren und iibrigen Sinne je-
dem Eindrucke der Tugend offen stehen, und nur 5gegen die verderblichen
Reizungen der Siinde verschlossen bleiben. Amen.»"

Es ist nicht so sehr der heute fiir viele abstossende Gebrauch von
Speichel, der auch im «Rituale Romanum» vorkommt(’, oder der morali-

* «Dann nimmt der Priester etwas Speichel aus seinem Mund und beriihrt die Oh-
ren und die Nase des Kindes. Wenn er das rechte und das linke Ohr beriihrt, sagt er
(zu jedem einzelnen). Effata, das ist: tu dich auf. Darauf beriihrt er die Nase und
spricht: Zu einem angenehmen Geruch. Du aber, Teufel, fliichte von hier; das Urteil
Gottes wird sich ja nidhern.» Rituale Romanum, ILIL13; vgl. auch ILIV,34; ILV,16;
I1,VI,32.

° Christkatholisches Ritual. Herausgegeben im Auftrage der schweizerischen
Nationalsynode, Olten (Volksblatt vom Jura) 1879, 5. In den Vorlagen fiir die fran-
zoOsischsprachige Ausgabe, Rituel catholique-chrétien. Propositions au Synode du
23 Mai 1877, Berne (Wyss) 1878, 7f., findet man folgende Rubrik und folgenden
Text: «Le prétre touchant les oreilles et le nez de I'enfant avec des cendres humec-
tées de salive (ou c’est 'usage). (N.N.) Ouvre tes sens a la louange de Dieu; ouvre-
les pour écouter toujours attentivement la doctrine du Seigneur, et comme le Christ
ouvrit un jour par un mélange de poussiere et de salive, le sens d’un sourd-muet,
qu’ainsi il plaise a Dieu que tes yeux, tes oreilles et tous tes sens s’ouvrent a chaque
impression de la vertu, et se ferment a tout désir de péché. Amen.» Die 4. Session
der Nationalsynode 1878 genehmigte diesen Entwurf, der, wie auch die deutschspra-
chige Vorlage, Christkatholisches Rituale. Vorlage fiir die Synode vom 23. Mai
1877, 0.0. und o.J., inzwischen nochmals iiberarbeitet worden war. In der appro-
bierten franzosischen Ausgabe fehlt der gesamte oben zitierte Abschnitt.

® Gemiss dem Decretum de usu salivae in administratione baptismi der Ritenkon-
gregation, AAS 36 (1944) 28-29, wurde den betreffenden Rubriken (vgl. Anm. 4)
Folgendes hinzugefiigt: «.. quod omittitur quotiescumque rationabilis adest causa
munditiei tuendae aut periculum morbi contrahendi vel propagandi, quin tamen in tali
casu tactus praescriptus cum sua formula omittatur.» / «... In solchen Fillen wenn die
Hygiene beriicksichtigt werden muss, oder die Gefahr besteht, dass man sich eine

68



Asche bei der Kindertaufe

sierende Charakter des liturgischen Textes, der vollstindig von der ro-
mischen Version abweicht und das Wort, das dem Ritual seinen Namen
gab, nicht mehr enthilt, sondern in erster Linie die Tatsache, dass hier
neben Speichel auch Staub als materielles Element bei der Heilung eines
Taubstummen genannt wird, was in der betreffenden Perikope nicht der
Fall ist. Da der Gebrauch von Asche bei der Kindertaufe eine so seltene
Erscheinung ist, dass er weder in wichtigen Werken auf dem Gebiet der
Liturgiewissenschaft noch in Lexika fiir Liturgie und Archéologie er-
wihnt wird, muss untersucht werden, ob von einer Einzelerscheinung in
der Liturgiegeschichte gesprochen werden muss und was allenfalls der
Hintergrund dieser Texte und Rubriken ist.

Einige Hintergriinde aus Bibel und Talmud

Die einzige Evangelienperikope, welche die Heilung eines Tauben mit
Sprechschwierigkeiten7 zum Thema hat, ist Mk 7,31-37:

«Und nachdem er [Jesus] das Gebiet von Tyrus wieder verlassen hatte, kam
er iiber Sidon an den Galildischen See mitten in das Gebiet der Dekapolis.
Und sie brachten einen Tauben zu ihm, der kaum reden konnte, und baten
ihn, ihm die Hand aufzulegen. Und er nahm ihn vom Volk weg beiseite,
legte ihm die Finger in die Ohren und beriihrte ihm die Zunge mit Speichel,
blickte zum Himmel auf, seufzte und sprach zu ihm: Ephatha, das heisst: tu
dich auf! Da taten sich seine Ohren auf, und die Bindung seiner Zunge 16ste
sich, und er redete richtig. Und er gebot ihnen, dass sie es niemandem sagen
sollten; aber so viel er es ihnen gebot, um soviel mehr machten sie es kund.
Und sie erstaunten im hoéchsten Mass und sprachen: Er hat alles wohl ge-
macht, und die Tauben macht er horen und die Stummen reden.»

Obschon das in der Schweiz verwendete Ritual dies suggeriert, gibt
diese Perikope aber keinen Hinweis darauf, dass Jesus Staub mit Spei-
chel vermischt hat, um damit dem Tauben sein Gehor zuriickzugeben,
als ob er dies verloren hiitte®. Joh 9,6-11 ist die einzige Perikope in den

Krankheit zuzicht oder eine verbreitet, unterbleibt es. Die vorgeschriebene Beriihrung
mit ihrer Formel darf aber nicht ausgelassen werden.» Vgl. dazu JEAN MICHEL
HANSSENS, Annotationes (in decretum), Periodica 44 (1994) 252-265.

" Der Ausdruck «Taubstummbheit» fiir Wahrnehmungstaubheit, die Sprech-
schwierigkeiten zur Folge hat, muss als unkorrekt und veraltet betrachtet werden.

® Bei Menschen, die normal sprechen gelernt haben und bei denen Schalllei-
tungsschwerhorigkeit aufgetreten ist, kann die Intonation undeutlicher werden, doch
Sprachstérungen kommen bei ihnen in der Regel nicht vor.

69



Koenraad Ouwens

Evangelien, wo eine solche Vermischung stattfindet. Dabei geht es um
die Heilung eines Blindgeborenen:

«Als er dies gesagt hatte, spie er auf die Erde und machte einen Teig aus
dem Speichel und legte ihm den Teig auf die Augen und sprach zu ihm: Geh
hin, wasche dich im Teich Siloah! — was iibersetzt heisst: Abgesandter. Da
ging er hin und wusch sich und ging sehend weg. Die Nachbarn nun und die,
welche ihn frither als Bettler gesehen hatten, sagten: Ist das nicht der, wel-
cher dasass und bettelte? Andere sagten: Er ist es. Noch andere sagten: Nein,
sondern er ist ihm dhnlich. Jener sagte: Ich bin es. Da sagten sie zu ihm: Wie
sind dir nun die Augen aufgetan worden? Jener antwortete: Der Mensch, der
Jesus heisst, machte einen Teig, bestrich mir damit die Augen und sprach zu
mir: Geh an den Teich Siloah und wasche dich. Als ich nun hinging und
mich wusch, wurde ich sehend.»

Dass der Gebrauch von Speichel bei Augenleiden hédufiger vorkam,
wird durch Mk 8,22-26 bestitigt:

«Und sie kamen nach Bethsaida. Und man brachte ihm einen Blinden und
bat ihn, dass er ihn anriihre. Und er nahm den Blinden bei der Hand und
fiihrte ihn vor das Dorf hinaus. Und nachdem er ihm in die Augen gespieen
und ihm die Hinde darauf gelegt hatte, fragte er ihn: Siehst du etwas? Und
er blickte auf und sagte: Ich sehe die Menschen, denn Wesen wie Biume se-
he ich umhergehen. Hierauf legte er ihm die Hande nochmals auf die Augen;
und er blickte scharf hin und wurde wiederhergestellt und sah alles deutlich.
Und er schickte ihn in sein Haus und sagte: Nicht einmal ins Dorf hinein
sollst du gehen.»

In der rabbinischer Literatur findet sich als eine traditionelle Auffassung,
dass der Speichel des Erstgeborenen des Vaters Augenleiden heilt, aber der
Speichel des Erstgeborenen der Mutter iiber diese Moglichkeit nicht ver-
fiigt”. Am Sabbat ist es nicht erlaubt, Speichel in die Augen zu legen'".

Nicht nur jlidische, sondern auch romische Quellen bestétigen den
Gebrauch von Speichel bei Augenleiden. Dies wird etwa bei Plinius

? bBaba Batra VIIL, v 1 (f.126b). Vgl. auch HERMANN L. STRACK/PAUL BILLER-
BECK, Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud und Midrasch. Bd. II: Das
Evangelium nach Markus, Lukas und Johannes und die Apostelgeschichte, Miinchen
(Beck) 1924, 15-16.

'Y ySchabbat XIV, 4; BT Schabbat XIV, 2, (f. 108b), worin Schemuel (gest. 254)
die Meinung vertritt, dass man am Sabbat selbst niichternen Speichel nicht auf das
Auge legen darf. Auf die Frage, was niichterner Speichel ist, gibt bNidda 9,7 (t. 63)
verschiedene Antworten.

70



Asche bei der Kindertaufe

zweimal erwéihnt”, und nach Tacitus soll Kaiser Vespasian in Alexan-
drien auf diese Weise einen Blinden geheilt habenlz, was auch bei Sue-
ton" erwihnt wird. Ein Gemisch aus Speichel und Staub im Zusam-
menhang mit magisch-erotischen Praktiken findet sich bei Petronius'*.

"' PLINIUS, Naturalis Historiae, XXVIII, 37: «... item lippitudinis matutina cotti-
die velut inunctione .../... ebenso triefende Augen durch ein dhnliches Einreiben am
Morgen ...»; ebd. XXVIII, 76: «... mulieris quoque salivam ieiuniam potentem
diiudicat cruentatis oculis et contra epiphoras, si ferventes anguli oculorum subinde
madefiant .../... Auch den Speichel einer niichternen Frau hélt man fiir wirksam bei
blutunterlaufenen Augen und bei Augenkatarrh, wenn man die brennenden Augen-
winkel wiederholt damit befeuchtet ...». Vgl. RoDERICH KONIG (Ubers. und Hg.),
C. Plinius Secundus d. A, Naturkunde, lateinisch/deutsch, Buch XXVIII (Tusc Bii),
Mﬂr}%hen (Artemis) 1988, 35; 59.

TAcrTus, Historiae IV,81,1: «... E plebe Alexandria quidam oculorum tabe
notus genua eius advolvitur, remedium caecitatis exposcens gemitu, monitu Serapi-
dis dei, quem dedita superstitionibus gens ante alios colit, precabaturque principem,
ut genas et oculorum orbes dignaretur respergere oris excremento .../... Ein Mann
aus dem niederen Volk von Alexandria, der, wie man wusste, sein Augenlicht verlo-
ren hatte, warf sich vor seinen Knien nieder und flehte unter St6hnen um Heilung
seiner Blindheit: er handle so auf Weisung des Gottes Serapis; ihn verehrt das aber-
gldubischen Vorstellungen ergebene Volk mehr als alle anderen. Er flehte den Prin-
zeps an, er moge sich herablassen, ihm Wangen und Augenlider mit Speichel zu
bestreichen ...». Vgl. HELMUTH VRETSKA (Ubers. u. Hg.), P. Cornelius Tacitus,
Historien, lateinisch/deutsch, Stuttgart (Reclam) 1989, 587.

'* SUETONIUS, De vita Caesarum, VIII: Divus Vespasianus 7, 2: «... E plebe qui-
dam luminibus orbatus, item alius debili crure sedentem pro tribunali pariter adierunt
orantes opem valitudini demonstratam a Serapide per quietem: restituturum oculos,
st inspuisset .../... Als er vorn auf dem Tribunal sass, wandte sich aus dem Volk
jemand an ihn, der erblindet war, und noch einer, der ein lahmes Bein hatte. Sie
baten ihn, ihnen die Hilfe fiir ihre korperlichen Gebrechen zukommen zu lassen, die
ihnen die Gottheit gezeigt hatte, wihrend sie schliefen: er werde das Augenlicht
wiedergeben, wenn er die Augen mit dem Speichel seines Mundes bestreiche ...».
Vgl. HANS MARTINET (Ubers. und Hg.), C. Suetonius Tranquillus, Die Kaiservi-
ten/De vita Caesarum. Berilhmte Minner/De viris illustribus, lateinisch/deutsch
(TuscBii), Diisseldorf (Artemis) 1997, 841-843.

'* PETRONIUS, Satyricon 131, 4-5: «... Illa de sinu licium protulit varii coloris
filis intortum cervicemque vinxit meam. Mox turbatum sputo pulverem medio su-
stulit digito frontemque repugnantis signavit ... Hoc peracto carmine ter me iussit
expuere terque lapillos conicere in sinum, quos ipsa praecantatos purpura involverat,
admotisque manibus temptare coepit inguinum vires .../... Die Alte zog aus ihrem
Gewand ein aus bunten Fiden gewirktes Band und schlang es mir um den Hals.
Dann riihrte sie Staub mit Speichel an, tupfte ihn mit dem Mittelfinger auf und malte
mir damit, so sehr ich mich auch striiubte, ein Zeichen auf die Stirn ... Als die Be-
schworung heruntergeleiert war, liess sie mit dreimal ausspucken und dreimal Stein-
chen vorne ins Gewand stechen, die sie zuvor besprochen und in Purpurlappen
gewickelt hatte. Dann streckte sie die Hdnde aus und erprobte die Kraft meiner

71



Koenraad Ouwens

Es fillt auf, dass, obwohl Jesus zum Tauben sagt: «Tu dich auf», der-
selbe Wortstamm in einem Midrasch bei Levitikus im Kontext von Se-
hen und Blindheit vorkommt'”. Dort wird einerseits von einer Eselin
gesprochen, die durch das Essen eines Krautes blind geworden war und
anschliessend durch das Essen eines anderen Krautes wieder «getffnet
wurde» (MTNE2MN), und andererseits von zwel Minnern, die auf dem
Weg nach Tiberias waren und von denen der eine sehen konnte und der
andere blind war. Beide assen ein Kraut, und der Blinde «wurde ged6ff-
net» (MN21), und der Sehende wurde blind.

Die Vermischung biblischer Paradigmata

Es kann festgestellt werden, dass die genannten Perikopen gewisse
Schliisselbegriffe gemeinsam haben und dass bereits friih in der Ge-
schichte zwei davon aufgrund eines nicht gemeinsamen Schliisselwortes
mit der Taufe in Verbindung gebracht wurden. Dies kann wie folgt in
einem Schema dargestellt werden.

Perikope Mk 7,31-37 Mk 8,22-26 Joh 9,611
Gemeinsame Tauber Blinder Blinder
Schliisselwirter spucken spucken spucken

beriihren beriihren beriihren
Nicht gemeinsame  Effata Bad im Teich von
Schliisselworte Siloah

Wenn man ausserdem in Betracht zieht, dass die Wurzel M2 fiir die
Heilung von Blinden verwendet werden kann und dass eine Assoziation
des Bades im Teich von Siloah mit der Taufe als dem Bad der Wieder-
geburt ziemlich offensichtlich ist, ist es keineswegs unglaubwiirdig, dass
eine Vermischung der biblischen Paradigmata, des Tauben in Mk. 7 und
des Blinden in Joh. 9, auftreten konnte, die dann einigen Einfluss auf die
Handlungen im Taufritual haben konnten.

Lenden ...». Vgl. OTTO SCHONBERGER (Ubers. und Hg.), Petronius. Satyrgeschich-
ten, lateinisch/deutsch (SQAW 40), Berlin (Akademie) 1992, 220f.
" Midrasch Wajjiqra Rabba, 121a.

72



Asche bei der Kindertaufe

Tatsidchlich bringt bereits Augustin (354-430) in einer seiner Schriften
tiber das Johannesevangelium die Taufe mit dem Bad im Teich von Siloah
in Zusammenhang. Dabei assoziiert er die Vermischung von Erde und
Speichel mit der Inkarnation und nennt das Bestreichen der Augen «sal-
ben». Auch der Name Siloah, der «gesandt» bedeutet, erhilt hier eine
deutlich christologische Auslegungl(’. Damit ist noch nichts {iber den ritu-

'® AUGUSTINUS, Tractatus in Joannem 44, 2 (PL 35, 1714; CCSL 36, 382): «Ve-
nit Dominus: quid fecit? Magnum mysterium commendavit. Exspuit in terram, de
saliva sua lutum fecit; quia Verbum caro factum est. Et inunxit oculos caeci. Inunc-
tus erat, et nondum videbat. Misit illum ad piscinam quae vocatur Siloe. Pertinuit
autem ad evangelistam commendare nobis nomen hujus piscinae; et ait: Quod inter-
pretatur Missus. Jam quis sit missus agnoscitis: nisi enim ille fuisset missus, nemo
nostrum esset ab iniquitate dimissus. Lavit ergo oculos in ea piscina quae interpre-
tatur Missus, baptizatus est in Christo. Si ergo quando eum in seipso quodammodo
baptizavit, tunc illuminavit; quando inunxit, fortasse catechumenum fecit. Potest
quidem aliter atque aliter sacramenti exponi profunditas er pertractari: sed hoc suffi-
ciat caritati vestrae; audistis grande mysterium. Interroga hominem: Christianus es?
Respondet tibi: Non sum, si paganus est aut Judaeus. Si autem dixerit: Sum; adhuc
quaeris ab eo: Catechumenus, an fidelis? Si responderit: Catechumenus, inunctus est,
nondum lotus. Sed unde inunctus? Quaere, et respondet; quaere ab illo in quem
credat; eo ipso quo catechumenus est, dicit: In Christum. Ecce modo loquor et fide-
libus et catechumenis. Quid dixi de sputo et luto? Quia Verbum factum est. Hoc et
catechumeni audiunt, sed non eis sufficit ad quod inuncti sunt; festinent ad la-
vacrum, si lumen inquirunt. / Es kam des Herr; was tat er? Ein grosses Geheimnis
legte er uns ans Herz. «Er spuckte auf die Erde», machte mit seinem Speichel eine
weiche Masse — denn «das Wort ist Fleisch geworden» — und salbte die Augen des
Blinden. Er war gesalbt und sah noch nicht. Er schickte ihn zum Teich, der Siloe
genannt wird. Es lag aber dem Evangelisten daran, uns den Namen dieses Teiches
bekannt zu geben, und er sagt darum: <was verdolmetscht heisst: der Gesandte>. Wer
gesandt wurde, wisst ihr schon; denn wenn jener nicht gesandt worden wiire, so wiire
keiner von uns von der Siinde befreit worden. Er wusch also die Augen in jenem
Teiche, der verdolmetscht wird: «der Gesandte>, er wurde getauft in Christus. Wenn
er ihn nun, da er ihn in sich selbst gewissermassen taufte, damals erleuchtete, so hat
er ihn, als er ihn salbte, vielleicht zum Katechumenus gemacht. Man kann zwar die
Tiefe des so grossen Geheimnisses noch auf manche andere Weise erklidren und
darlegen, doch dies moge eurer Liebe geniigen; ihr habt ein grosses Geheimnis
vernommen. Frage einen Menschen: Bist du ein Christ? Er antwortet dir: Nein, wenn
er ein Heide oder Jude ist. Wenn er aber sagt: Ja, so fragst du ihn noch: Bist du ein
Katechumenus oder ein Gliaubiger? Wenn er aber antwortet: Ein Katechumenus, so
ist er gesalbt, noch nicht gewaschen. Allein warum gesalbt? Frage und er antwortet;
frage ihn, an wen er glaubt; gerade weil er Katechumenus ist, sagt er: an Christus.
Siehe, ich rede jetzt zu Gldaubigen und Katechumenen. Was habe ich vom Speichel
und der weichen Masse gesagt? Dass das Wort Fleisch geworden ist. Das héren auch
die Katechumenen, aber es geniigt ihnen nicht fiir das, wozu sie gesalbt worden sind;
sie mogen zur Taufe eilen, wenn sie das Licht suchen.» Vgl. THOMAS SPECHT

73



Koenraad Ouwens

ellen Verlauf der Taufe zur Zeit Augustins gesagt. Es ist nicht anzuneh-
men, dass eine Salbung der Augen der Taufkandidaten stattgefunden hat.
Wahrscheinlich ist, dass Augustin tiberhaupt keinen Effata-Ritus kannte.
Das wichtigste Zeugnis fiir die nordafrikanische Taufpraktik vor Augus-
tin, Tertullians Schrift «De Baptismo», die zwischen 198 und 203 entstan-
den ist, gibt keinen Hinweis auf einen solchen Ritus; wenn die Aufzih-
lung der Handlungen im zweiten «Sermo de Symbolo ad Catechumenos»
von Quodvultdeus (gest. um 453): «Exorzismen, Gebete, geistliche Ge-
singe, Einblasungen, das Cilicium, die Kopfbeugung, das barfuss Stehen»
als abschliessend betrachtet werden kann'’, war der Effata-Ritus auch
nach Augustin in und um Karthago unbekannt, obwohl hier von einer
insufflatio gesprochen wird — also von einem Ritus, der, wie spéter erklirt
werden soll, mit dem Effata-Ritus in einem gewissen Mass verwandt ist.
Auch in der ziemlich detaillierten Beschreibung der Vorbereitung auf die
Taufe, die in einem Brief des Diakons Ferrandus von Karthago (gest.
545/546) an Bischof Fulgentius von Ruspe (462/468-527/533) uiberliefert
ist, fehlt jeder Hinweis darauf ¥,

Ein weiterer, moglicherweise aus der Praxis entstandener
Paradigmenwechsel

Auch in der ersten Hilfte des 3. Jahrhunderts gibt die Hippolyt zuge-
schriebene «Traditio Apostolica» keinen Hinweis auf das Bestehen eines
Effata-Ritus. Allerdings ist fiir den Vorabend der Taufe, noch vor der

(Ubers.), Des heiligen Kirchenvaters Aurelius Augustinus Vortrige iiber das Evan-
gelium des hl. Johannes, 2. Band (BKV [, 11), Kempten (Kosel) 1913, 238f.

1 QuUODVULTDEUS, De Symbolo ad Catechumenos sermo alius (alias IV), 1,1 (PL
40, 660f.; CCSL 60, 349): «... exorcismis, orationibus, canticis spiritualibus, insuf-
flationibus, cilicio, inclinatione cervicum, humilitate pedum ...». Vgl. auch EDWARD
C. WHITAKER, Documents of the Baptismal Liturgy. Revised and expanded edition
by Maxwell E. Johnson (ACC 79), London (SPCK) 2003, 151.

'8 Ferrandus, Epistula XI (PL 65, 378-379; CCSL 91, 360): «... Post aliquantum
nihilominus temporis propinquante solemnitate paschali inter competentes offertur,
scribitur, eruditur: universa quoque religionis catholicae veneranda mysteria cognos-
cens atque percipiens, celebrato solemniter scrutinio, per exorcismum contra diabo-
lum vindicatur .../... Nach kurzer Zeit aber, wenn das Osterfest nahekommt, bietet er
(d.h. der Katechumen) sich an unter den Taufbewerbern, wird eingeschrieben und
unterrichtet. Wenn er dann alle erhabenen Geheimnisse der katholischen Religion
kennt und sie sich angeeignet hat, wird er durch den feierlichen Exorzismus der
Macht des Teufels entzogen ...». Vgl. WHITAKER, ebd.

74



Asche bei der Kindertaufe

grossen Nachtwache, wihrend der die Tauflinge unterrichtet werden,
eine Handauflegung mit exorzistischem Charakter vorgesehen, gefolgt
von der insufﬂatiolg, die zum Ziel hat, dem Taufkandidaten einen neuen
Geist einzufldssen:

«Et imponens manum suam super eos, exorcizet omnes spiritus alienus ut
fugiant ex eis et non revertantur iam in eos. Et cum cessaverit exorcizare,
exsufflet in faciem eorum et cum signaverit frontem, aures et nares eorum,
suscitabit eos.»”

Dieses Anhauchen des Gesichts des Tauflings wird meist als ein Exor-
zismus aufgefasst, obwohl es dafiir — beriicksichtigt man die Form des
Wortes cessaverit, ein Futurum exactum — keinen Grund gibt. Wenn der
Bischof den Exorzismus durch Handauflegung vollzogen hat, blist er den
knieenden Kandidaten ins Gesicht, und wenn er ihre Stirn, die Ohren und
die Nase gezeichnet hat, richtet er sie auf. Man kann hier von vier zwar
miteinander verbundenen, aber auch voneinander zu unterscheidenden
Handlungen sprechen. Die signatio auf Stirn, Ohren und Nase kann als
eine Ausarbeitung des Anhauchens aufgefasst werden: Wie Gott dem
ersten Menschen den Atem in die Nase einhauchte (Gen 2,7), so tut dies
die Kirche mit dem Menschen, der neu geboren werden soll.

" Das Blasen als Teil der Taufpraxis kommt in drei Formen vor, wobei diese
hiufig zu wenig phinomenologisch unterschieden werden. Die erste Form ist die
exsufflatio, ein Exorzismus, bei dem der Priester sozusagen den Satan aus dem Tiuf-
ing blast. Eine zweite Form, die bereits bei Pseudo-Dionysios (e.h. 2,6; PG 3, 396)
bekannt ist, kommt nur im Osten vor. Dabei blidst der Taufkandidat selbst in die
Richtung des Satans. In Byzanz entwickelt sich daraus ein Spucken, zudem der
Téufling vom Priester den Auftrag erhilt: Kal éudionoov, kol éuntuoov oadt@, wie
dies heute noch im Euchologion der griechischen Kirche vorgeschrieben ist. Die
dritte Form, von der in der «Traditio Apostolica» die Rede ist, wird besser als insuf-
fiatio bezeichnet, da es hier um ein symbolisches Einblasen des Lebensatems geht
und nicht um ein Ausblasen.

* «...Unter Handauflegung beschwort der Bischof alle fremden Geister, sie zu
verlassen und nicht mehr in sie zuriickzukehren. Wenn er den Exorzismus vollzogen
hat, soll er ihr Gesicht anhauchen und nach Bekreuzigung von Stirn, Ohren und Nasen
lasst er sie aufstehen (trad. ap. 20,8).» Vgl. WILHELM GEERLINGS (Ubers. und Hg.),
Traditio Apostolica/Apostolische Uberlieferung, in: Zwolf-Apostellehre. Apostolische
Uberlieferung (FC 1), Freiburg (Herder) 21993, 254f.; BERNARD BOTTE, La Tradition
Apostolique de Saint Hippolyte. Essai de reconstitution (LQF 39), Miinster (Achen-
dorff) 1989, 42-44; WHITAKER, Documents (wie Anm. 17), 6; ANDERS EKENBERG,
Hippolytos — Den apostoliska traditionen, Uppsala (Katolska bokforl.) 1994, 53,

43



Koenraad Ouwens

Im Gegensatz zur nordafrikanischen und zur romischen Kirche, falls
die «Traditio Apostolica» wirklich fir letztere geschrieben worden ist,
kannte Ambrosius (um 333/339-397) in Mailand den Effata-Ritus*'. In
«De Mysteriis» liefert er einen merkwiirdigen Kommentar iiber etwas,
das er mit mysterium apertionis bezeichnet. Er bringt dies mit dem
Taubstummen in Mk 7,32-35 in Zusammenhang, obwohl nicht anzu-
nehmen ist, dass der Ritus wirklich in einer Nachfolge der in dieser Pe-
rikope beschriebenen Handlungen wurzelt™.

«Aperite igitur aures, et bonum odorem vitae aeternae inhalatum vobis munere
sacramentorum carpite: quod vobis significavimus, cum apertionis celebrantes
mysterium diceremus: Epheta, quod est adaperire; ut venturus unusquisque ad
gratiam quid interrogaretur, cognosceret: quid responderet meminisse deberet.
Hoc mysterium celebravit Christus in Evangelio, sicut legimus, cum mutum
curaret et surdum. Sed ille os tetigit; quia et mutum curabat et virum: in altero,
ut os ejus infusae sono vocis aperiret; in altero, quia tactus iste virum decebat,
feminam non decebat.»>

2l vgl. Joser ScumiTz, Gottesdienst im altchristlichen Mailand: Eine litur-
giewissenschaftliche Untersuchung iiber Initiation und Messfeier wihrend des
Jahres zur Zeit des Bischofs Ambrosius (gest. 397) (Theoph. 25), Kéln (Han-
stein) 1975, 78 ff.

%% Altere Autoren nehmen dies oft an, so etwa JOSEF PASCHER, Die Liturgie der
Sakramente, Miinster (Aschendorff) 1951/°1962, 25: «... Die Salbung mit Speichel
geht offensichtlich auf die Heilung des Taubstummen durch Christus zuriick (Mk. 7,
31-37). Was diese Erzdhlung entnommen werden soll, sagt die Formel. Die Ohren
werden geoffnet fiir die Botschaft des Gotteswortes ...» Auch EKENBERG, a.a.0., 53,
bringt dies noch in einen Zusammenhang: «... Denna handling som exorcistisk rit
finns belagd i kristendomens ursprungsmiljo. I just det aktuella sammanhanget (d.h.:
im Zusammenhang mit dem Taufritus in der <Traditio Apostolica> [KO]) kan det
eventuellt vara en ombildning av rituellt spottande och vidrorande av dopkandida-
ternas tunga med saliv (jfr Mark 7:34) ...»

> AMBROSIUS, Myst. 1, 3f. (PL 16, 389-390; SC 25his, 156). Vgl. JOSEF
Scumitz (Ubers. und Einl.), Ambrosius, Uber die Sakramente. Uber die Mysterien,
lateinisch/deutsch (FC 3), Freiburg (Herder) 1990, 207-209: «Offnet also die Ohren
und geniesst den Wohlgeruch des ewigen Lebens, der euch durch die Gabe der
Sakramente eingehaucht worden ist! Das haben wir euch angedeutet, als wir bei der
Feier des Mysteriums der Offnung gesagt habben: <Effata!, das heisst 6ffnen>, damit
ein jeder, der zur Gnade kommt, verstehe, was er gefragt wiirde, und sich erinnern
sollte, was er zu antworten habe. Dieses Mysterium hat Christus im Evangelium
vollzogen, wie wir lesen, als er einen Taubstummen heilte. Allerdings beriihrte er
den Mund, weil er einen stummen Menschen heilte, und zwar einen Mann; zum
einen, um dessen Mund durch den Klang der verliechenen Stimme zu 6ffnen, zum
anderen, weil sich eine solche Beriihrung bei einem Mann ziemte, bei einer Frau
aber ungehorig wire.» Vgl. auch WHITAKER (wie Anm. 17), 181.

76



Asche bei der Kindertaufe

Hier wird ein deutlicher Grund fiir die Abweichung vom biblischen
Paradigma der Beriihrung von Ohren und Nase angegeben, obwohl die-
ser Grund auf einer fiir den modernen Menschen nicht direkt nachvoll-
ziehbaren Anstandsnorm basiert und, wie spiter deutlich werden wird,
nicht der tatsdchliche Hintergrund fiir die Abweichung ist.

In «De Sacramentis», wo von mysteria apertionis gesprochen wird,
wird diese Erkldrung breiter ausgearbeitet. Auch wird ihr noch ein bibli-
sches Bild hinzugefiigt, nimlich der Wohlgeruch Christi:

«Ergo quid egimus sabbato? Nempe apertionem: quae mysteria celebrata
sunt apertionis, quando tibi aures tetigit sacerdos et nares. Quod significat in
Evangelio Dominus noster Jesus Christus, cum ei oblatus esset surdus et
mutus, et tetigit aures ejus et os ejus: aures, quia surdus erat; 0s, quia mutus,
et ait: Ephpheta. Hebraicum verbum est, quod Latine dicitur adaperire. Ideo
ergo tibi sacerdos aures tetigit, ut aperirentur aures tuae ad sermonem, et ad
alloquium sacerdotis. Sed dicis mihi: Quare nares? Ibi quia mutus erat, os
tetigit; ut quia loqui non poterat sacramenta coelestia, vocem acciperet a
Christo. Et ibi, quia vir; hic, quia mulieres baptizantur, et non eadem puritas
servi, quanta et Domini (cum enim ille peccata concedat, huic peccata do-
nentur, quae potest esse comparatio?), ideo propter gratiam operis et mune-
ris non os tangit episcopus, sed nares; ut bonum odorem accipias pietatis
aeternae, et ut dicas: Christi enim bonus odor sumus Deo, quemadmodum
dixit Apostolus sanctus; et sit in te fidei devotionisque plena ’fragrantia.»z4

¥ AMBROSIUS, Sacram. I, 2f. (PL 16, 417—419; CCSL 24, 1, 291. Vgl. SCHMITZ,
a.a.0., 77-79: «Was haben wir also am Samstag vollzogen? Die Offnung natiirlich.
Diese Mysterien der Offnung sind begangen worden, als der Bischof deine Ohren
und deine Nase beriihrte. Was bedeutet das? Im Evangelium beriihrte unser Herr
Jesus Christus, als man einen Taubstummen zu ihm gebracht hatte, dessen Ohren
und dessen Mund, die Ohren, weil er taub war, den Mund, weil er stumm war. Dabei
sagte er: «Effatal> Das ist ein hebriisches Wort, das im Lateinischen adaperire (6ff-
nen) bedeutet. Deswegen also beriihrte der Bischof dir die Ohren, um deine Ohren
fiir die Predigt und den Zuspruch des Bischofs zu 6ffnen. Aber du fragst mich: War-
um die Nase? Dort beriihrte er den Mund, weil es sich um einen Stummen handelte,
damit er von Christus die Stimme erhielt, weil er die himmlischen Sakramente nicht
aussprechen konnte. Und ausserdem, weil es sich um einen Mann handelte. Da hier
Frauen getauft werden und die Reinheit des Knechtes nicht so gross ist wie die des
Herrn — wihrend niamlich jener Siinden vergibt, werden diesem Siinden vergeben;
welcher Vergleich ist da moglich? —, deshalb beriihrt der Bischof wegen der durch
seine Handlung und seinen Dienst vermittelten Gnade nicht den Mund, sondern die
Nase. Warum die Nase? Damit du den Wohlgeruch ewiger Liebe empfangst, damit
du sagen kannst: <Wir sind Christi Wohlgeruch fiir Gott>, wie der heilige Apostel
erklirt hat, und damit du ganz vom Eifer glaubiger Hingabe erfiillt wirst.» Vgl. auch
WHITAKER, Documents (wie Anm. 17),177f.

11



Koenraad Ouwens

Bonus odor ist eine Ubersetzung von doun edwdiag. Diese Ausdruck
kommt im Neuen Testament dreimal vor: Phil 4,18; Eph 5,2 und
2 Kor 2,14-16; hier lautet der nidhere Kontext:

«.. Kel TNV 00Uy TAC YVWoewe LToD Garepolvil SL NUAY €V moavtl
TOTW" 0TL XpLotod edwdle €oper ¢ B €v Tolg OW(OUEVOL Kol €V
TOLG GTMOAAUMEVOLS ...»

In den Briefen an die Philipper und die Epheser stellt Paulus ooun
ebwdiag in den Rahmen des Opfers, an dem Gott Wohlgefallen findet.
Damit schliesst er an alttestamentliche Aussagen iiber das Opfer an, von
dem ein angenehmer Geruch aufsteigt”. In der Septuaginta ist dopun
ebwdilac die Ubersetzung von 1™ 17, «Beschwichtigungsgeruch».
Dieser Ausdruck wird ausnahmslos im Kontext des Opferkults verwen-
det. In 2 Kor 2,14-16 wird hingegen ein Gedanke entwickelt, der mit
dem Opfer im Allgemeinen nicht verbunden zu sein scheint:

«Gott aber sei Dank, der uns in Christus allezeit triumphieren lidsst und den
Geruch seiner Erkenntnis durch uns an jeden Ort offenbart. Denn wir sind
Gott ein Wohlgeruch Christi unter denen, die gerettet werden, und unter de-
nen, die verlorengehen, den einen ein Geruch aus Tod zum Tod, den anderen
ein Geruch aus Leben zum Leben.»

Die Verwendung des Wortes OpLoapfetovte in Vers 14 liess verschie-
dene Kommentatoren schliessen, dass hier an etwas anderes gedacht wor-
den 1st, ndmlich an Raucherwerk, wie es beim zeremoniellen Triumphzug
nach einem wichtigen Sieg mitgetragen wurde. Das aramiische Wort
1777 hat an ei?igen Orten im Alten Testament tatsidchlich die Bedeutung
von Weihrauch®®. Der Ausdruck ooun tNe yvwoewe kann als «Geruch, der
aus der Kenntnis Christi besteht» aufgefasst werden. In diesem Fall sieht
Paulus sich selbst als Weihrauchtrdger im Triumphzug Christi. Gegen
diese Interpretation kann eingewendet werden, dass sie die nachdriickliche
Verwendung des Ausdrucks ooun edwdieg im Kontext des alttestament-
lichen Opfers nicht beriicksichtigt. Gerade weil Paulus ein so starkes rhe-
torisches Stilmittel wie den Chiasmus verwendet:

> Gen8,21: Lev 1,9-2,12: 17.6; 23,13-18; 26,31: Num 15,1-24; 18,17;
Ez 6,13; 16,19; 20,28—41.

*® Esra 6,10, wo es als edwdiac in der Septuaginta vorkommt; Dan 2,46, wo von
Buolag kel omordag gesprochen wird.

78



Asche bei der Kindertaufe

OouN TS YYWoewe adTod

=

XpLotod ewdLa

erhalten die Ausdriicke yvdoig tod Xpuotol, bei dem der Genitiv als
Gentivus objectivus aufgefasst werden muss, und dourn ebwdieg noch
mehr Nachdruck. Daraus wird deutlich, dass das Leben von Christen im
Allgemeinen und das der Apostel im Besonderen den Charakter eines
fortdauernden Opfers trigt: ein Gedanke der im Corpus Paulinum zwar
nicht hiufig vorkommt, aber auch nicht vollstindig fehlt”’. Der Geruch,
der durch dieses Opfer aufsteigt, ist fiir alle wahrnehmbar, sowohl fiir
jene, die gerettet werden, als auch fiir jene, die verloren gehen. Die Me-
tapher beinhaltet zwei sehr konkrete Begriffe, nimlich ¢avepotv und ev
movtl T0mw, die darauf hindeuten, durch wen und wie der Geruch Christi
verbreitet wird. Dies geschieht durch jene, die den Namen von Gesalb-
ten tragen — XpLotog kommt ja von xpielv, salben — und damit meta-
phorisch den Geruch von Salbdl verbreiten.

Dies kann der Ankniipfungspunkt fiir die Beriihrung der Nasenfliigel
bei Ambrosius gewesen sein. Aus dem Text von «De Sacramentis» 1dsst
sich nicht schliessen, ob hier eine einfache Beriihrung oder eine solche
mit Speichel oder Ol gemeint ist, obwohl Morin, der darin von Stenzel™
unterstiitzt wird, letztere Moglichkeit offen ldsst:

«A Milan, comme & Rome, du moins a I'époque d’ Ambroise, I'aperitio auri-
um et |’ effetatio avaient lieu le samedi saint, non avant la traditio symboli ...
mais avant la descente du néophyte dans la piscine; on y employait, comme a
Rome aussi primitivement, comme en Orient et dans les pays gallicans, non la
salive, mais 1’huile consacrée. C’était la méme huile qui servait a la consigna-
tion des organes et a I’onction du corps qui y faisait suite B

" Vgl. Rém 12,1; 2 Kor 12,15,

** ALOIS STENZEL, Die Taufe. Eine genetische Erklirung der Taufliturgie (FGIL
7/8), Innsbruck (Rauch) 1958, 166.

** GERMAIN MORIN, Pour I'authenticité du De Sacramentis et de I'Explanatio
symboli de S. Ambroise, in: JLW 8 (1928) 86-106, hier 104. Die Hypothese, dass
nicht Ambrosius, sondern Nicetas van Remesiana der Autor von «De Sacramentis»
ist, wird verteidigt von KLAUS GAMBER, Die Autorschaft von De Sacramentis. Zu-
gleich ein Beitrag zur Liturgiegeschichte der romischen Provinz Dacia mediterranea,
Regensburg (Pustet) 1967.

79



Koenraad Ouwens

Morins Hypothese wird von einem Traktat iliber die Taufe von Ma-
ximus II. von Turin aus der Mitte des 5. Jahrhunderts gestiitzt, worin das
Salben der Nasenfliigel explizit erwihnt wird™. Stenzel zieht den
Schluss, dass es eine deutliche Beziehung zwischen der «Traditio Apo-
stolica» und dem spiter ausgearbeiteten Effata-Ritus gibt:

«Da ein Ritus nicht ohne Not fiir neu gehalten werden sollte, kénnte als sein
Ahne die Bezeichnung von Stirn, Nase, Ohren angesehen werden, die nach
der Kirchenordnung Hippolyts der Bischof als Abschluss des grossen Exor-
zismus des Karsamstags vornimmt ol

Nach Stenzel liegt der Zweck von Effata nicht darin, den Katechu-
menen fiir ein Glaubensgeheimnis zu o6ffnen, sondern darin: «... die
Befihigung zu vermitteln, recht zu horen («quid interrogaretur>) und
recht auf die Fragen des Taufbekenntnisses zu antworten («quid respon-
deret>) ...».

Die Beriihrung von Stirn, Nase und Ohren und die insufflatio ins Ge-
sicht des T#uflings sind deutlich alteren Ursprungs als die Salbung, von
der nicht sicher ist, dass sie Ambrosius bekannt war. Dass in der ersten
Hilfte des 4. Jahrhunderts sehr wohl eine Salbung bekannt war, wird
zumindest durch die Schrift «De errore profanarum religionum» von
Firmicus Maternus suggeriert, die zwischen 346 und 350 entstanden ist.
Darin wird der materielle Begriff Salbol, unguentum, verwendet und
nicht unctio, womit eine Handlung bezeichnet wird. Auch werden die
bereits genannte Geruchssymbolik und das Wortspiel yplewr — xpLotog
verwendet’’. Zwar stehen diese Elemente hier nicht in einem direkten

¥ MaxiMus TAURINENSIS, Bapt. (PL 57, 774): «lllud autem non otiose, neque
absque certa ratione mysterii factum putetis, quod nares quoque vestras oleo bene-
dictionis adunximus; quod idcirco fieri intelligitur, ut hi qui ad baptismum veniunt,
admoneantur tanti mysterii sacramentum usque ad mortem inviolatum atque inte-
grum custodire, ut quamdiu spiritum vitae hujus naribus suis attrahunt, a Christi
Domini nostri cultura et servitio non recedant.»

*! STENZEL, Taufe (wie Anm. 28), 166.

32 JuLius FIRMICUS MATERNUS, Err. 22-23 (CSEL 2, 112): «... Tibi agat gratias
deus tuus, te paribus remuneret donis, te sui velit esse participem, sic moriaris ut
moritur, sic vivas ut vivit. Nam quod odore perunguentur fauces, quis non facinus
istud dispecta vanitate contemnat? Habet ergo diabolus christos suos et, quia ipse
antichristus est, ad infamiam nominis sui miseros homines scelerata societate perdu-
cit. Unguentum hoc reserva mortuis, reserva morituris, ut quos laqueis tuis ceperis,
eos venenato unguento oblitos lugubri ac funesto semper mergas exitio. Aliud est
unguentum, quod Deus pater unico tradidit filio, quod filius credentibus divina

80



Asche bei der Kindertaufe

Zusammenhang mit der Taufe und einer ihr vorangehenden Salbung,
aber es gibt zumindest Hinweise darauf, dass auf die Taufe angespielt
wird sowie auf den Gegensatz Tod — Leben und die Wiedergeburt in
Christus und das Offnen der Geheimnisse der Schriften.

Die Frage, ob Ambrosius mit einer pribaptismalen Salbung vertraut
gewesen ist, hingt zum Teil mit der Frage nach der Authentizitit von
«De Sacramentis» zusammen™. Dort finden wir einen Abschnitt, der
keine Entsprechung in «De Mysteriis» hat und in dem der Taufkandidat
im Taufbecken stehend gesalbt wird «... wie ein Wettkdmpfer Chris-
ti ..»>* Diese Salbung folgt direkt auf den Effata-Ritus, und wenn es
sich dabei um eine Salbung des ganzen Korpers gehandelt hat, was auf-
grund der Verwendung des Bildes eines Ringkéirnpfers35 sehr wahr-
scheinlich ist, nahm Stenzel moglicherweise zu Recht Folgendes an:

«Fiir den Gebrauch von Ol bereits bei der apertio aurium konnte sprechen,
dass sie (die apertio) von der Olsalbung verschluckt worden zu sein scheint

numinis sui majestate largitur. Christi unguentum immortali compositione conficitur
et spiritalibus pigmentorum odoribus temperatur: hoc unguentum a mortalibus laqu-
eis putres hominum artus exuit, ut sepulto primo homine ex eodem statim homine
homo alius felicius nascatur: et ut hoc manifestius explicetur, sacrarum lectionum
arcana pandenda sunt / Ton dieu pourrait te remercier, te gratifier en retour de dons
équivalents, consentir & te faire partager sa «divinité>. Ainsi tu mourrais comme il
meurt, ainsi tu vivrais comme il vit! Quant au fait d’oindre la gorge d’une huile
parfumée, qui ne réprouverait cette escroquerie apres en avoir déchiffré la vanité? Le
Diable a donc ses <oints>, et parce qu’il est lui-méme I’antéchrist («contrefacon de
I’Oint»), il rallie de pauvres hommes a I'infamie de son nom par un pacte criminel!
Garde cet onguent pour les morts, garde-le pour les mourants, afin de précipiter ceux
que tu auras pris dans tes filets, enduits de 1’onguent empoisonné, dans le désastre
d’une fin lugubre et funeste. Il est un autre onguent que Dieu le pere a remis a son
fils unique et que le Fils donne généreusement a ses fideles, dans la majesté de sa
puissance divin. L’onguent du Christ est une composition a base d’immortalité, et
qu'un mélange de parfums rehausse d’odeurs spirituelles. Cet onguent délivre des
liens de la mort les membres corrompus de I’humamité, afin qu’apres la sépulture de
I’homme ancien il fasse aussitdt naitre de ce méme homme un autre homme appelé a
une vie plus heureuse. Pour mettre la chose en lumiere, il faut dévoiler les arcanes
des saintes Ecritures.» Vgl. ROBERT TURCAN (Ubers.), Firmicus Maternus. L’erreur
des religions paiennes (CUFr), Paris (Les Belles Lettres) 1982, 130.

Vgl Anm. 29.

3 AMBROSIUS (?), Sacram. II, 1: «... quasi athleta Christi ...».

3 STENZEL, Taufe (wie Anm. 28), 167, und auch ScHmITz, Gottesdienst (wie
Anm. 21), 104, gehen von einer Salbung des ganzen Korpers aus.

81



Koenraad Ouwens

(was ja bei dem exorzistischen Grundcharakter des Effeta — von Hippolyt
her — nicht verwunderlich wiire) ...» "

Auch wenn «De Sacramentis» Nicetas von Remesiana (gest. nach
414) zugeschrieben werden muss, ldsst sich am Ende des vierten oder zu
Beginn des 5. Jahrhunderts eine Vermischung verschiedener, urspriing-
lich getrennter und doch miteinander verbundener Riten feststellen:

— die insufflatio wird zu einer Beriihrung der Nase und fallt mit de-

ren consignatio zusammen;

— das Beriihren der Nase wird zu einer Salbung und fiihrt zum Ge-
danken des bonus odor;

— die consignatio der Ohren fiihrt zu einer Assoziation mit Effata,
aber die Handlung wird nicht zu einer Beriihrung von Ohren und
Mund erweitert;

— Effata und bonus odor, die inhaltlich nichts miteinander zu tun
haben, werden miteinander verbunden, wovon in «De Sacramen-
tis» das erste Zeugnis zu finden ist;

— zur Zeit von Ambrosius wird der Hintergrund des Beriihrens der
Nase nicht mehr begriffen, und die Handlung wird auf zweifel-
hafte Weise mit einer Berufung auf Anstandsnormen begriindet.

Aufgrund seines Klangs konnte das Wort Effata, das Ambrosius sei-
nen Lesern erkldren musste, da es sonst nicht direkt verstanden worden
wire, leicht eine insufflatio begleitet haben, die sich in der Periode zwi-
schen der «Traditio Apostolica» und der Entstehung der Schriften des
Ambrosius zu einer symbolischen insufflatio entwickelt hat. Nach und
nach verdridngt der Speichel das Salbol, einerseits unter dem Einfluss der
Passage aus dem Markusevangelium, andererseits aber auch deshalb,
weil man Speichel als geronnenen Atem betrachtete, wodurch der Zu-
sammenhang mit der insufflatio in gewissem Sinn erhalten blieb.

Die pluriforme Praxis der apertio aurium

Die Verdringung des Ols durch Speichel war ein Prozess, der sich nach
und nach vollzogen hat. Dieser wurde dadurch erschwert, dass die Be-
zeichnung apertio aurium auf einen ganz anderen Ritus libergegangen
war, in dem das Effata keine Funktion hatte.

¥ STENZEL, Taufe (wie Anm. 28), 167.

82



Asche bei der Kindertaufe

Dem fiir die Taufpraxis wichtigen Brief von Joannes Diaconus’ an
den romischen Adligen Senarius ist zu entnehmen, dass im 6. Jahrhundert
in Rom eine Salbung der Ohren und Nasenfliigel gebrauchlich war. Eine
begleitende Formel, wie Effata, wird aber merkwiirdigerweise nicht er-
wihnt, und unter den zitierten Bibelstellen findet sich nicht Mk 7,34,

Bei Isidorus von Sevilla (ca. 560-636) findet man in «De ecclesiasti-
cis officiis» ziemlich viele Informationen {iber die Spendung der Taufe
in Spanien. Er beschiftigt sich in seiner Schrift ausfiihrlich mit der Ver-
wendung von Salz und mit dem Glaubensbekenntnis, aber es gibt keine

"7 Dieser wird hdufig mit dem spiteren Papst Johannes I. (523-526) gleichge-
setzt. Es ist allerdings auch moglich, dass er als Johannes III. von 561 bis zu seinem
Tod im Jahr 574 dieses Amt bekleidete.

3 JOANNES DIACONUS, Epistola ad Senarium virum illustrem. De variis ritibus ad
baptismum pertinentibus, et aliis observatione dignis, 4-5 (PL 59, 400): «...
tanguntur sanctificationis oleo aures eorum, tanguntur et nares; sed aures ideo, quia
per eas ad intellectum fides ingreditur, Apostolo dicente: Fides autem per auditum,
auditus vero per verbum Dei; ut quasi quodam sanctificationis muro aures instructae,
nihil noxium, nihil quod retro revocare possit admittant. Cum vero tanguntur nares
eorum, admonentur sine dubio, ut quamdiu spiritum vitae huius naribus trahunt, in
Dei servitio mandatisque perdurent. Unde ille vir sanctus dicebat: Vivit Dominus,
qui abstulit judicium meum, et omnipotens qui ad amaritudinem adduxit animam
meam: quia donec superest halitus in me et spiritus meus in naribus meis, non lo-
quentur labia mea iniquititatem, nec lingua mea mendabitur mendacium. Aliter
quoque in narium unctione signatur: ut quia illud oleum in nomine benedictum est
Salvatoris, ad spiritalem eius odorem quadam ineffabili interiores sensus suavitate
ducantur, ut delectati cantent: Unguentum effusum est nomen tuum: post odorem
unguentorum tuorum curemus; quo mysterio sensus narium praemunitus, nihil vo-
luptuosum saeculi, nhil quod mentem resolvere quaeat, possit admittere.» Vgl.
WHITAKER, Documents (wie Anm. 17), 210: «... their ears are touched with the oil
of sanctification, and their nostrils also are touched: the ears because through them
faith enters the mind, according as the apostle says: <Faith comes by hearing, and
hearing by the Word of God> [Rom. 10:17]; so that, the ears being as it were forti-
fied by a kind of wall of sanctification, may permit entrance to nothing harmful,
nothing which might entice them back. When their nostrils are touched, they are thus
without doubt admonished that for as long as they draw the breath of life through
their nostrils they must abide in the service and the commandments of God. For that
holy man says: <As God lives, who has taken away my judgement: and the Almighty
who has vexed my soul; all the while my breath is in me, and the Spirit of God is in
my nostrils; my lips should not speak wickedness nor my tongue utter deceit> [Job
27:2-4]. The unction of the nostrils signifies this also, that since the oil is blessed in
the Name of the Saviour, they may be led unto his spiritual odour by the inner per-
ception of a certain ineffable sweetness, so that in delight they may sing: <Your
Name is as ointment poured forth: we shall run after the savour of your ointments>
[Cant. 1:3]. And so the nostrils, being fortified by this mystery, can give no admit-
tance to the pleasures of this world, nor anything which might weaken their minds.»

83



Koenraad Ouwens

Hinweise auf die Bekanntheit einer Salbung von Nase und Ohren oder
einer apertio aurium. Dagegen spricht er von einer insufflatio:

«Potestas autem diaboli exorcizatur, et insufflatur in eis, ut ei renuntient, at-
que, eruti a potestate tenebrarum in regnum sui Domini per sacramentum
baptismatis transferantur. »

Der «Liber Ordinum» des wisigotischen Ritus kennt ebenfalls eine
insufflatio mit einem exorzistischen Charakter und einen Effata-Ritus,
bei dem der Tidufling mit Ol gesalbt wird. Der Bezug zu Mk 7 wird hier
noch dadurch verstirkt, dass auch Vers 37 zitiert wird:

«Deinde tangit ei sacerdos de oleo benedicto os et aures tantum, dicens:
Effeta, effeta, cum Spiritu Sancto in odorem suavitatis, effeta. Bene omnia
fecit: et surdos fecit audire et mutos 10qui.»40

Ildefonsus von Toledo (ca. 607-667) kommentiert in seiner Schrift
«De cognitione baptismi» an verschiedenen Stellen, welche Handlung er
unter dem terminus technicus ephphetatio versteht*', und er lisst keinen
Zweifel daran, dass dabei Ol verwendet wird"’. Aus dieser Schrift wird

* ISIDORUS VON SEVILLA, Eccl. II, 21,3 (PL 83, 815). Vgl. WHITAKER, Docu-
ments (wie Anm. 17), 159: «The power of the devil is exorcized, insufflation is
performed over them, so that they may renounce him and being «delivered from the
power of darkness may be translated unto the kingdom> of their Lord [Col. 1:13],
through the sacrament of baptism.»

" MARIUS FEROTIN (Hg.), Le Liber Ordinum en usage dans I'Eglise wisigothi-
que et mozarabe d’Espagne du cinquieme au onzieme siecle (MELi 5), Paris (Fir-
min-Didot) 1904, 27 [Nachdruck : Roma (Ed. Liturghiche) 1996]. Vgl. WHITAKER,
Documents (wie Anm. 17), 167: «Then the priest touches them with the blessed oil,
upon the mouth and ears only, saying: Effeta, effeta, with the Holy Spirit unto the
power of sweetness, effeta. <He has done all things well; he makes the deaf to hear
and the dumb to speak>. [Mark 7:37]»

*! ILDEFONSUS VON TOLEDO, De cognitione baptismi, 28 (PL 96, 124): «... Marci
quoaue evangelistae, quae huius ephphetationis revelat sacramentum ...»

ILDEFONSUS VON TOLEDO (a.a.0., 123): «lidem catechumeni post exorcismos
quibus increpata et expulsa diaboli est potestas, ab eis unguntur oleo, quod a sacer-
dote constiterit benedictum. Quae unctio magno dominicae operationis commendatur
exemplo. Cum enim, ut Marcus evangelista refert, adduxissent ad Jesum surdum et
mutum, deprecabantur eum, ut imponeret illi manum. Et apprehendens eum de turba
seorsum, misit digitos in auriculas, expuensque tetigit linguam ejus, et suspiciens in
coelum ingemuit, et ait illi: Ephpheta, quod est, adaperire. Et statim apertae sunt
aures ejus, et solutum est vinculum linguae ejus, et loquebatur recte. Quid est, quod
Domius surdum et mutum apprehendens in turba seorsum, mittit in auriculas digitos

84



Asche bei der Kindertaufe

deutlich, dass der Autor dem Effata-Ritus die Funktion des Offnens der
Ohren fiir den Glauben, der ja aus dem Zuhoren entsteht, und des Mun-
des zur Bezeugung dieses Glaubens zuschreibt*. Dadurch wird der Ef-
fata-Ritus mit der traditio symboli in Zusammenhang gebracht, die eben-
falls am Palmsonntag stattfand™. Die bereits zitierte These von Stenzel,
dass der Effata-Ritus die Tiuflinge fiir die Worte des Glaubensbekennt-
nisses Offnen soll, das sie bei ihrer Taufe korrekt rezitieren miissen,
findet hier weitere Unterstiitzung.

Im wisigotischen Ritus ist also eine Salbung mit Ol die materielle
Komponente des Efata-Ritus. In der gallischen Praxis, in diesem Artikel
reprisentiert durch das Missale von Bobbio, das um 700 in Norditalien

suo ut audiat, nisi quia Redemptor veniens genus humanum separavit a turba dae-
monum, et a conversatione operum veterorum, atque per infusionem spiritalium
munerum illi fidei dedit auditum? Nam sicut per digitum Dei Spiritus ejus, ita per
digitos pluralitas significatur gratiarum. Et quid est, quod expuens tangit linguam
ejus, ut vacat loqui, nisi quia post auditum fidei sacramenta salutis hunc et agnosce-
re, et perficere facit? ... Quid vero est, quod ait Ephpheta, expositum est, quod est
adaperire, statim apertae sunt aures ejus, et solutum est vinculum linguae ejus, et
loquebatur recte, quia cum in illo gratia et operatio redemptionis accessit, tota virtute
in laudem et dilectionem sui redemptoris erupit. Unde nec tacere, nec distorte potuit
loqui, qui redemptionem suam in gloriam Redemptoris, ut loqueretur, et recte loque-
retur, accepit.» Vgl. WHITAKER (wie Anm. 17), 162: «After the exorcisms ... the
catechumens are anointed with oil which has been blessed by a priest. This unction
is commended by the excellent example of our Lord’s deed: for when as the evange-
list Mark reports, thay had led to Jesus a deaf and dumb man, they besought him that
he might place his hands upon him [etc. Mark 7:32f.].»

** ILDEFONSUS VON TOLEDO (a.a.0., 124): «Nam convertenti ex errore gentili
post exorcismos tanguntur auriculae oleo, ut accipiat auditum fidei, et sit vere spiri-
talium dictorum auditor. Similiter tangitur et os, ut cognitionem Redemptoris sui,
traditam sibi symboli fidem corde credat ad justitiam, ore confitens proferat ad
salutem; sicque solutis obstinatione concreatis vinculis, recte loquatur magnificans
Deum.» Vgl. WHITAKER, Documents (wie Anm. 17), 162: «For after the exorcisms,
the ears of him who is converted from gentile error are anointed with oil, that he may
receive the hearing of faith ... likewise his mouth is touched.»

** Im Liber Ordinum wird dieser Zeitpunkt in einer einleitenden Rubrik fiir den
Ordo celebrandus super eum qui ab spiritu immundo vexatur beildufig erwihnt, FERO-
TIN, Liber (wie Anm. 40), 73: «Deinde praeparant se clerici et diacones seu presbyteres
in duos choros, sicut consuetudo est in effetatione in diem Ramos palmarum ...». Vgl.
WHITAKER, Documents (wie Anm. 17), 172: «Then the clerics and deacons arrange
themselves in two choirs, as the custom is at the Effetatio on Palm Sunday.» Der wisi-
gotische Liber Commicus nennt die Lesungen fiir die Matutin des Palmsonntags:
Jes 49,22-26, 1 Petr. 1,25-2,10 und Joh.7,31-37, vgl. Justo PEREZ DE URBEL/
ATILANO GONZALEZ Y RUIZ-ZORRILLA (Hg.), Liber Commicus. Band 1 (MHS.L 2),
Madrid (Consejo Superior de Investigaciones Cientificas) 1950, 313-315.

85



Koenraad Ouwens

als Mischung aus keltischen und rémischen Elementen entstanden ist, ist
der Effata-Ritus vermutlich mit der prabaptismalen Salbung verbunden,
obwohl aus der Formulierung der Rubriken nicht klar hervorgeht, ob der
ganze Korper des Tduflings gesalbt wurde oder nur die Stirn. Aus die-
sem Grund ist der Zusammenhang kaum mehr nachzuvollziehen:

«Tangis naris ejus dicens: Effeta effecta, est hostiam in odorem suavitatis.
Unges eum de oleo sanctificato dicens: Ungo te de oleo sanctificato sicut
unxit Samuhel David in rege et propheta. Tanges nares ejus aures et pectus:
Operare creatura olei ut non lateat hic immundus spiritus nec in membris
nec in medullis nec in uno conpagine membrorum sed operitur in te virtus
Christi filii Dei altissimi et Spiritus Sancti per omnia saecula.»"

Auch das Latein der liturgischen Texte selbst ldsst so viel zu wiin-
schen (ibrig, dass die genaue Bedeutung unter anderem des Effata-Ritus
ziemlich unklar ist. Es ist merkwiirdig, dass das Opfer (hostiam muss
wahrscheinlich als hostia gelesen werden) mit der sich an der hebrii-
schen Sprache orientierenden Ubersetzung odor suavitatis — oOopi
ebwbleg verbunden ist. Darin stimmt es mit dem «Liber Ordinum» iiber-
ein, befindet sich aber im Gegensatz zu Ambrosius.

Das Latein im Missale von Stowe, das nach 792 in Tallaght bei Dub-
lin geschrieben worden ist und das gleich wie dasjenige von Bobbio
keltische und romische Charakteristika zeigt, ist noch undeutlicher. Hier
lautet der Text des Effata-Ritus, der durch eine altirische Rubrik einge-
leitet wird, folgendermassen:

«isund doberar insalann imbelu indlelacit. Effeta quod est apertio effeta est
hostia in honorem suavitatis in nomine dei patris et filii et spiritu[s] sancti.» "

* ELIAS A. LOWE (Hg.), The Bobbio Missal: A Gallican Mass-Book (Ms. Paris.
Lat. 13246) (HBS 58). I Facsimile, London (Harrison) 1917, f. 117r; II Text, London
(Harrison) 1920, n. 241-243, S. 74. Vgl. WHITAKER, Documents (wie Anm. 17),
272: «You touch his nostrils and say, Effeta, the sacrifice is complete, unto the odour
of sweetness. You anoint him with sanctified oil and say, | anoint you with sanctified
oil, as Samuel anointed David to be king and prophet. You touch his nostrils, ears,
and breasts. Perform your work, creature of oil, perform your work that no unclean
spirit may lurk here, neither in the limbs nor in the inward parts nor in the whole
frame of the body: may the power of Christ, the Son of the most high, and of the
Holy Spirit, work in you throughout all ages.»

% GEORGE F. WARNER (Hg.), The Stowe Missal: ms. D I1 3 in the Library of the
Royal Irish Academy, Dublin (HBS 31-32). I Facsimile, London (Harrison) 1906, f.
Slr.; II Printed Text, London (Harrison) 1915, 27. Vgl. WHITAKER, Documents (wie

86



Asche bei der Kindertaufe

Auch hier 1st der Opfergedanke vorhanden, obwohl odor suavitatis
bedeutungslos geworden zu sein scheint, was moglicherweise die Folge
eines Schreibfehlers ist, aber durchaus auch anders erklért werden kann.
Die Rubrik schreibt ndmlich vor, dass das Salz, dessen Verwendung
bereits von Isidor von Sevilla in Spanien stark betont worden ist, in den
Mund des Kindes gelegt werden musste. Whitaker gibt eine plausible
Erkldrung fir diese rituelle Abweichung, in der die Spendung des Salzes
von dessen Segnung getrennt wird, ndmlich dass der Opfergedanke mit
Mk 9,49 in Verbindung gebracht wird: «mig yop mupl aiioBnoetal kol
maoe Ouote ail aAtodnoetar / Denn jeder wird mit Feuer gesalzen wer-
den, und jedes Opfer wird mit Salz gesalzen werden.»"’

Dabei muss auch beriicksichtigt werden, dass Olivendl in Irland ein
knappes Gut war, sodass man mit Salbungen viel sparsamer sein musste
als in den Gebieten rund ums Mittelmeer. Damit lag das Ersetzen von
Olivendl durch andere Materialien auf der Hand. Allerdings wird man aus
biblischen und symbolischen Griinden, die fiir die Iren sehr wichtig waren,
vor der Verwendung anderer Olsorten bei heiligen Handlungen zuriick-
geschreckt sein. Wenn im Text des Missale von Stowe die zweite Erwéh-
nung des Wortes effeta — in Ubereinstimmung mit der Lesart von Bobbio —
in effecta korrigiert wird, entsteht ein einigermassen begreiflicher, aber
noch nicht sehr logischer Satz: Effata, das ist Offnung; das Opfer ist voll-
bracht zur Ehre der Siissigkeit. Daraus wird deutlich, dass man die Synés-
thesie vermeiden wollte, die hitte auftreten konnen, wenn bei der Spen-
dung von Salz iiber Geruch gesprochen worden wire. Gleichzeitig wird auf
dem Hintergrund von 1 Petr2, 2-4 und Hebr 6,5 eine Verbindung zu
Ps 34(33), 9: «...gustate et videte quoniam suavis est Dominus ...» herge-
stellt. Das Salz der Erde, das dem Taufling gespendet wird, steht so in einer
Antithese zum eschatologischen Schmecken, wie siiss der Herr ist.

In Rom hat man sich im 7. Jahrhundert beim Effata-Ritus nicht des
Salzes oder des Ols, sondern des Speichels bedient. Dies wird klar im
«Liber Sacramentorum Romanae Ecclesiae», der gewohnlich als

Anm. 17), 278: «lt is here that the salt is put into the mouth of the child. Effeta,
which is The Opening: the victim [hostia] is complete [effeta] unto the honour [sic]
of sweetness in the Name of God, the Father, the Son, and the Holy Spirit.»

47 WHITAKER, Documents (wie Anm. 17), 275, Anm. 2: «The administration of
salt at some distance from its blessing is peculiar. The reference to sacrifice in the
Effeta which follows possibly supplies the explanation: the Gospel saying <Every
sacrifice shall be salted with salt>, may be the link which caused the writer to draw
them together (Mark 9:49).»

87



Koenraad Ouwens

«Sacramentarium Gelasianum» bezeichnet wird, obschon der Inhalt
sicher nicht auf Papst Gelasius 1. (492—496) und nicht eben auf Gregor
den Grossen (590-614) zuriickgeht. Hier kommen zwei verschiedene
Riten vor, die beide als apertio aurium angedeutet werden. Ab dem
6. Jahrhundert kommt in Rom ein Ritus in Schwang, der sich mogli-
cherweise aus der fraditio symboli entwickelt hat, bei dem am Palm-
sonntag die Taufbewerber auf feierliche und komplizierte Weise mit den
Anfangsworten der vier Evangelien bekannt gemacht wurden®®. Diese
Bekanntmachung setzt voraus, dass die electi nicht schon friiher bei der
Lesung des Evangeliums anwesend sein durften, was aber mit zahlrei-
chen Zeugnissen, in denen die Entlassung der Katechumenen auf das
Evangelium und der Homilie folgt, in Widerspruch steht. Der Ritus, der
also einen gewissermassen unlogischen Charakter hat, gehorte wéhrend
einer verhiltnismissig kurzen Zeit zur komplexen romischen Initia-
tionsliturgie. Amalarius von Metz (um 775-852/853) beanstandete den
spiter entwickelten romischen Brauch, die Katechumenen schon vor
dem Evangelium zu entlassen®, was dazu beigetragen hat, dass die
apertio aurium als expositio evangeliorum wieder verschwand zuguns-
ten des édlteren Effata-Ritus. Dieser wurde in Rom am Karsamstag voll-
zogen und ging dem Abschworen des Satans voraus:

«Inde tanges el nares et aures de sputo, et dicis ei ad aurem: Effeta, quod
est adaperire, in odorem suavitatis. Tu autem effugare, diabule, adpropin-
quavit enim judicium dei. Postea vero tangis ei pectus et inter scapulas de
oleo exorcizato, et vocato nomine singulis dicis: Abrenuncias satanae?»""

* HENRY A. WILSON (Hg.), The Gelasian Sacramentary, Oxford (Clarendon)
1894; neuer und geeigneter ist: LEO CUNIBERT MOHLBERG u.a. (Hg.), Liber Sacra-
mentorum Romanae Aecclesiae ordinis anni circuli (Cod. Vat. Reg. lat 316 / Paris
Bibl. Nat. 7193, 41/56) (Sacramentarium Gelasianum) (RED.F 4) Roma (Herder)
1960, 46: 1, 34: Incipit expositio evangeliorum in aurium apertionum ad electos. Vgl.
WHITAKER, Documents (wie Anm. 17), 281 ff.

* AMALARIUS VON METZ, Liber officialis, ITI, 36, 8: «Consuetudo nostra tenet,
ut catecuminos repellamus ante evangelium. Non mihi hoc videtur ex ratione incum-
bere, cum procul dubio praedicatoribus gentium praeceptum sit ut evangelium eis
praedicent; sed sacrificio omnino interesse non possunt nisi renati, quia neque pro
eis oratur a sacerdote in consecratione corporis et sanguinis Domini, neque confec-
tum illis porrigitur.» Vgl. JEAN MICHEL HANSSENS (Hg.), Amalarii episcopi opera
liturgica omnia (StT). Band II, Citta del Vaticano (Biblioteca Apostolica Vaticana)
1948, 371.

* MOHLBERG, Liber (wie Anm. 48), I, 42 : Sabbatorum die.

88



Asche bei der Kindertaufe

Klar ist, dass der Effata-Ritus hier den Charakter eines Exorzismus
hat, was auch dem Ordo Romanus X1 entspricht. Chavasse hat iiberzeu-
gend nachgewiesen, dass dieser spéter als das Gelasianum datiert wer-
den muss®'. Obwohl hier nicht die abrenuntiatio, sondern die traditio
symboli folgt, wird ein exorzistischer Charakter wenigstens suggeriert:

«Ipsa expleta, tangit eos presbiter singulorum nares et aures de sputo oris

sui, et dicit uniuscuisque ad aurem: Effeta, quod est adaperire, in odorem
i . 2 35

suavitatis, et reliqua.»”

Hier hat sich wohl der Charakter des Effata-Ritus deutlich geindert,
insofern er unklar geworden ist. Der Gebrauch von Speichel enthilt
einen Hinweis auf Mk 7,31-37, wo die Ohren des Tauben ohne irgend-
eine Materie beriihrt werden und die Zunge moglicherweise mit Spei-
chel, da Vers 33 lautet: «éfaler tolc Saktilove aitol €ic t@ Wra avTod
kel Trvows mero thg yiwoong avrob / er legte ihm die Finger in die
Ohren und beriihrte seine Zunge mit Speichel.» Jetzt werden sowohl
Ohren und Nase mit Speichel beriihrt, und die Erwidhnung des odor
suavitatis bleibt erhalten. Der Effata-Ritus wird so zu einer partiellen
Wiederholung der Heilung des Tauben, ohne Bezug auf die traditio oder
die redditio symboli.

Amalarius, der offensichtlich den Gebrauch von Speichel gekannt
hat, verweist demgegeniiber nicht auf die Evangelienperikope, sondern
auf 2 Kor 2,14-16:

«Post hanc lectionem tangimus eorum nares et aures, et dicimus eis: <Effeta
in odorem suavitatis.> Nares tangimus, ut ammoneantur, quamdiu spiritum
vitae huius naribus trahunt, semper in his perseverent, quae iam didicerunt et
adhuc discunt ab ore catholicorum virorum, et ideo sputo presbiteri tangun-
tur. Similiter dicimus de auribus, quasi dicat presbiter: Fidem quam ab isto
ore didicisti, et quae per aures intravit ad animam, quamdiu spiritum vitae
huius narbus trahis, semper tenere memento, et dicere possis cum Paulo apo-
stolo: Christi bonus odor sumus Deo. Et iterum dicat auribus: Aures istae,

3! ANTOINE CHAVASSE (HG.), Le sacramentaire gélasien (Vaticanus Reginensis
316). Sacrementaire presbytéral en usage dans les titres romains au VII® siccle
(BT.H 1), Tournai (Desclée) 1958, 166—168.

52 MICHEL ANDRIEU (Hg.), Les Ordines romani du haut moyen age. Band II (SSL
23), Louvain 1948, 443 (Ordo XI 85). Vgl. WHITAKER, Documents (wie Anm. 17),
250: «When that is done, the presbyter touches the nostrils and ears of each with
spittle from his mouth and says in the ears of each one: <Effeta, that is be opened,
unto the odour of sweetness>, and the rest.»

89



Koenraad Ouwens

Deo miserante, semper apertae sint ad intelligenda verba disciplinae Dei, et
dicere possit qui ita apertas aures habet: In obauditu auri oboedivi tibi.»

Die Quelle, welcher der Autor oder Kompilator des Gelasianum die
Zeremonie der Bekanntmachung mit den vier Evangelien entnommen
hat, enthielt offensichtlich einen Ritus fiir die Offnung der Ohren, um
das Gotteswort horen zu konnen. Gregor der Grosse spricht von den
«expositiones Evangelii, quae circa paschalem solemnitatem a sacerdo-
tibus fiunt...»”*, und das «Sacramentarium Gregorianum» kennt eine
oratio super infantes in quadragesima ad quatuor evangeliaSS, die ein
Teil dieses Ritus gewesen sein muss oder wenigstens auf irgendeine
Weise damit verbunden war.

Bisher scheinen drei materielle Komponenten beim Effata-Ritus im
Spiel zu sein: Ol, Speichel und Salz. Bis ins 9. Jahrhundert bleibt die Mate-
rie des Effata-Ritus ambivalent. Ein Abschnitt in einem Brief von Maxen-
tius von Aquileia an Karl den Grossen kann so gedeutet werden, dass eine
blosse Beriihrung stattfindet, aber ebenso gut kann von einer Salbung die
Rede sein™. Leidrad von Lyon (gest. 817), der ebenfalls einen Briefwech-

3 AMALARIUS VON METZ, Epistola ad Carolum Imperatorem de scrutinio et bap-
tismo, 32-33, vgl. JEAN MICHEL HANSSEN (Hg.), Amalarii episcopi opera liturgica
omnia (StT). Band I, Citta del Vaticano (Biblioteca Apostolica Vaticana) 1948, 224.

** GREGOR DER GROSSE, Ep. X1, 33 ad Marinianum Ravennatum episcopum (PL
77, 1146, CCL 140).

> Dieser Text findet sich nur im Sacramentarium Hadrianum, nicht im Paduense.
Vgl. JEAN DESHUSSES (Hg.), Le sacramentaire grégorien. Ses principales formes
d’apres les plus anciens manuscrits. Band 1 (SpicFri), Fribourg (Editions universitai-
res) 1971, 181; HENRY A. WILSON (Hg.), The Gregorian Sacramentary under
Charles the Great (HBS 49), London (Harrison) 1915, 54. Dieses Gebet, dass zwi-
schen den liturgischen Texten fiir Karfreitag und Karsamstag nach der Segnung des
Salzes und einer Oratio ad catecuminum faciendum als eine mehr oder weniger
eigenstiandige Einheit aufgenommen ist, hat keinerlei Beziehung zum Effata-Ritus.
Im Hucusque, dem Supplement von Benedictus von Aniane, ist dieses Gebet auch
fiir die Pfingstvigil vorgesehen, die nach der Osternacht modelliert ist und einen
Taufritus umfasst. Das Gebet geht dem letzten Exorzismus Nec te latet satanas
voraus, auf den der Effata-Ritus folgt — in nahezu gleichem Wortlaut wie im Gela-
sianum: «Inde vero tangat ei nares et aures de sputo, et dicat ad aurem. <Effeta quod
est adaperire, in odorem suavitatis. tu autem effugare diabole adpropinquabit enim
judicium dei>.» Vgl. DESHUSSES, a.a.0, 376f. ; WILSON, a.a.0., 161f.

*® MAXENTIUS VON AQUILEIA, Epistola ad Carolum Magnum Imperatorem de signi-
ficatu rituum baptismi (PL 106, 52): «Unguntur oleo pectora cum expressione sanctae
crucis; ut ex eo diabolo claudatur ingressus. Tanguntur et nares; ut odore notitiae Dei
perfruantur, et illud apostolicum in eis impleatur quod dicitur: Gratias Deo, qui semper
triumphare nos facit in Christo Jesu, et odorem notitiae suae manifestat per nos in omni

90



Asche bei der Kindertaufe

sel mit Karl dem Grossen gefiihrt hat, hilt fest, dass drei Handlungen vor-
kommen: eine Beriihrung der Nase und der Ohren schlechthin, eine mit Ol
und eine mit Speichel. Auch bestitigt er, dass gelegentlich der Mund des
Tiuflings mit Ol gesalbt wird®’’. Dass aber in den romischen, den galli-
schen und den gallo-romischen Liturgien Asche bei der Taufe verwendet
worden 1st, st zeitweilig anhand keiner Quelle zu belegen.

Ein riatselhafter Gebrauch von Asche im Mailidnder Ritus

Fir eine wichtige, aber einigermassen verworrene Quelle fiir die Litur-
gie in Mailand trifft dies schon zu. Hier ist der Gebrauch von Asche im
Taufritus nachweisbar, wenn auch nicht ohne Probleme. Das «Manuale
Ambrosianum» aus dem 10. Jahrhundert”® umfasst zwei Taufordnungen.
Die letzte ist ein Einheitsritus fiir eine gelegentliche Taufe, ohne Bin-
dung an die Fastenzeit oder an die Osternacht. Hierin wird keinerlei
Verwendung von Asche erwihnt oder zumindest suggeriert. Der Effata-
Ritus, der sich hier zwischen der abrenuntiatio diaboli und der exsuffla-
tio findet, stimmt nahezu mit dem des Liber Ordinum und des Sacra-
mentarium Gelasianum iiberein.

Im ersten Ritus, dessen Bestandteile iiber die Osterliche Fastenzeit
verteilt sind, findet ein Exorzismus von Asche im Rahmen des ersten
Skrutins am zweiten Samstag der Quadragesima statt™. Im 12. Jahrhun-

loco. Sive etiam sub hac sponsione, ut quandiu spiritum naribus trahant, in ipsa fidei
sponsione perdurent; signantur et scapulae, ut undique muniantur; ut in ipsa pectoris et
scapulae unctione fidei firmitas et bonorum operum perseverantia designetur.»

" LEIDRADUS VON LYON, Liber de sacramento baptismi ad Carolum Magnum
Imperatorem, 2 (PL 99, 857f.): «Sciendum tamen quod de hac re in diversis regioni-
bus diversus teneatur usus. Alii namque oleo sancto tangunt catechumenorum aures
et nares; alii vero sputo; alii absque sputo et oleo; alii etiam os tangunt oleo, ad
exemplum Dominicum. Unde scriptum est in Evangelio de surdo et muto: Misit
digitos suos in auricolas ejus. Sed sive tactu olei, sive aliter, ideo sanctificantur
aures, ut venturi ad baptismum ab omni malo et turpi verbo aures suas impollutas
custodiant ... Nares quoque simili tactu sanctificantur, ut hi qui ad baptismum veni-
unt, admoneantur tanti mysterii sacramentum usque ad mortem inviolatum atque
integrum custodire ...»

** MARCUS MAGISTRETTI (Hg.), Monumenta veteris liturgiae Ambrosianae. Biin-
de II/I11, Mailand (Hoepli) 1904-1905.

*? Eine Eigenart des ambrosianischen Ritus ist, dass der erste Sonntag der Quadra-
gesima streng genommen ausserhalb der Fastenzeit liegt. Aschermittwoch ist dort
unbekannt; die Fastenperiode fingt am Montag nach der Dominica in Capite Quadra-
gesimae an. Die iibrigen fiinf Sonttage werden nicht, wie im rdmischen Ritus, mit den

91



Koenraad Quwens

dert wurde nach Beroldus, einem bedeutenden Funktionar der Mailander
Kathedrale, der das dortige liturgische Leben detailliert beschrieben hat,
an diesem Tag ein ausfiihrliches Ritual gefeiert. Ohne diese Beschreibung,
die sich ebenso wenig wie das «Manuale Ambrosianum» durch Deutlich-
keit auszeichnet, ist das letztere kaum verstiandlich. Insbesondere gilt das
fiir den Verlauf und die Bedeutung der liturgischen Handlungen.

Der Vorgang war so, dass nach der Eucharistiefeier ein cilicium, ur-
spriinglich ein grobes, aus Ziegenhaar angefertigtes Kleid®, in der Mitte
der Kirche ausgebreitet wurde und zwei untergeordnete Funktiondre mit
Asche ein Christus-Monogramm (Chrismon) daraufzeichneten. Der Zele-
brant der vorausgehenden Eucharistiefeier sprach einen Exorzismus iiber
die Asche. Nach ihrer abrenuntiatio stellten sich die Taufbewerber im
Kreis um das Cilicium. Bei der exsufflatio wurde iiber die Asche geblasen.

«In sabbato secundo de quadragesima, duo minores custodes septimanarii,
qui vocantur de foris, debent quaerere cilicium ab archiepiscopo, et debent
portare in medio ecclesiae, et facere chrismon super illud de cinere; et duo
custodes observatores, qui vocantur de foris, debent custodire ecclesiam,
quando mysterium agitur, et in sabbato usque ad horam qua diaconus inter-
rogat subdiaconum ad ostium ecclesiae de fide puerorum, et in dominicis
diebus usque ad evangelium lectum. In eodem sabbato, finita majore missa,
presbyter, qui missam cantavit, vadit ubi cinis est cilicio aspersus, et benedi-
cit cinerem: Exorcizo te, cinis.

Tunc vadunt duo sudiaconi cum diacono ebdomadario ad ostium ecclesiae
ubi pueri stant, subdiaconi de foris, et diaconi de intus: tunc diaconus inter-
rogat subdiaconos dicens: Quid petunt? R/: Fidem. Interrogat: Meretur a pa-
rentibus suis? R/: Meretur. Item interrogat: Abrenuntiant diabolo et pompis

Anfangsworten des Introitus angedeutet, sondern durch das jeweilige Thema des
Sonntagsevangeliums: de Samaritana, de Abraha, de Caeco, de Lazaro und in Ramis
Palmarum. Die Einschreibung der Taufbewerber, die in der Zeit des Ambrosius am
Epiphanienfest, gleichzeitig mit der Bekanntgabe des Osterdatums stattfand, wurde auf
die Dominica de Samaritana gelegt. Das erste scrutinium, das hier beschrieben wird,
hatte seine Stelle am néchsten Samstag, vor der Dominica de Abraha.

% Ein kiiikior war urspriinglich wohl ein Reisekleid, das aus dem Haar von
Ziegen aus der kleinasiatischen Gegend Zilizien (Hauptstadt Tarsus) angefertigt war.
[n der Vulgata wird das Wort neben saccus fiir die Wiedergabe des hebriischen P
verwendet. In der Septuaginta ist diese Ubersetzung unbekannt, es kommt nur
oaxxoc vor. In keiner der beiden Ubersetzungen geht es um ein Reisekleid, sondern
um ein Kleid, das bei Traueranlidssen oder bei Busse angezogen wird. Das Cilicium
war ein ziemlich formloses, grobes und schwarzes oder graues Gewand (vgl.
1 Clem 8, 2), das iiber dem Unterkleid, aber manchmal auch direkt auf dem nackten
Korper getragen wurde (vgl. 1 Kon 21, 27).

92



Asche bei der Kindertaufe

eius? R/: Abrenuntiant. Interrogat: Saeculo et pompis ejus? R/: Abrenun-
tiant. Et diaconus dicit: Memores estote verborum vestrorum, ut a vobis
nunquam abscedant R/: Memores erimus. Tunc vadunt ad illum ostium ubi
puellae stant, et dicunt similiter, primicerio lectorum semper indicante.
Omnes pariter masculi en foeminae intrant in ecclesiam, et vadunt ubi chris-
mon est, et stant ex una parte masculi, et ex altera parte foeminae, masculi a
meridie, et foeminae ab aquilone. Tunc ordinantur a lectore circa figuram
chrismon in modum coronae. A tribus autem figurae lateribus unus cardinalis,
et duo decumani presbyteri parati veniunt, ubi chrismon est, et unanimiter di-
cunt: Pater noster. Finita oratione exsufflant in modum crucis, et dicunt: Ex-
sufflo te, cinis cilicio aspersus, in nomine Patris, et Filii, et Spiritus sancti.»®'

Darauf begab sich der Klerus in den Kreis der competentes, um deren
Stirn mit dem Kreuz zu bezeichnen, wobei der Exorzismus des heiligen
Ambrosius stindig wiederholt wurde. Das dies mit Hilfe von Asche
geschah, ist nicht sehr glaubwiirdig, weil diese in keinem der einschligi-
gen Texte erwihnt wird. Es stellt sich aber die Frage, was die Funktion

%' MARCUS MAGISTRETTI (Hg.), Beroldus. Ecclesiae Ambrosianae Mediolanensis
kalendarium et ordines saec. XII, Milano (Giovanola) 1894 [Nachdruck: Farnborough
(Gregg) 1968], 92-94. Vgl. WHITAKER, Documents (wie Anm. 17), 199f.: «On the
second Saturday of Lent, two lesser caretakers in the weekly course, who are called
from outside, shall seek a goatskin from the archbishop, and shall take it into the midst
of the church, and make upon it a «chrismon> of ashes; and two caretaker-watchmen,
who are called from outside, shall take care of the church when the mystery is being
performed, both on Saturday up to the time when the deacon asks the subdeacon at the
door of the church about the faith of the children, and on Sundays up to the end of the
Gospel. On that Saturday, when the greater Mass is ended, the presbyter who sang the
Mass comes to where the ashes are scattered and blesses the ashes: < exorcize you, O
ashes.> Then two subdeacons with the hebdomadary deacons come to the door of the
church where the boys stand, the subdeacons outside, the deacons within: then the
deacon questions the subdeacons, saying: <What do they seek?> R. <Faith.» He asks:
<Are their parents worthy?> R. <They are worthy.> Again he asks: Do they renounce
the devil and his pomp?> R. <They renounce.» He asks: <The world and its pomp?> R.
<They renounce.> And the deacon says: <Be mindful of your words, that they may
never leave you.> R. <We shall be mindful.» Then they come to the door where the girls
stand, and say likewise, the chief of the readers always guiding their words.

Then all go into the church, male and female alike, and come where the <«chris-
mon> is, and stand males on one side, females on the other, the males on the south,
the females on the north. Then a reader arranges them around the edge of the «hris-
mon> in the manner of a crown. One cardinal and two decumanary presbyters come
prepared on three sides where the «chrismon> is, and say all together: <Our Father.>
When they have finished the prayer, they breathe out in the form of a cross, and say:
<I breathe upon you, ashes scattered on sackcloth, in the Name of the Father and of
the Son and of the Holy Spirit.>»

93



Koenraad Ouwens

und die Bedeutung des Ciliciums, der Asche und des gesamten Rituals
gewesen ist. In seinem Bericht iiber die ambrosianischen Taufriten ldsst
Mitchell die Bedeutung iiberhaupt unerwihnt®”. Schon viel friiher ist es
auch Magistretti nicht gelungen, das Ritual und seine Bedeutung zu
erhellen, obschon sich in der «Historia Mediolanensis» von Landulph
dem Alteren (gest. nach 1085) eine ziemlich umfangreiche Erkldrung
des Chrismon in der Form einer Katechese findet®. Nach Auffassung
Magistrettis ist nicht sicher, dass dieser Glaubensunterricht tatséchlich
rund um das Chrismon stattgefunden hat. Gegen diese Voraussetzung
konnte nimlich eingewendet werden, dass die competentes hichstwahr-
scheinlich Kinder waren, was klar wird aus der Tatsache, dass der Dia-
kon die Fragen bei der Abschworung des Bosen stellte, worauf der Sub-
diakon antworten musste. Die Taufbewerber waren zur Beantwortung
der Fragen offensichtlich nicht fiahig. Dennoch kann das Zeugnis des
Landulph nicht iibergegangen werden, weil es dafiir zu ausfiihrlich und
zu konsistent ist.

Die Katechese bespricht nahezu alle Aspekte des Chrismons, das aus
einem Zirkel mit den eingeschriebenen Buchstaben Chi und Rho, Alpha
und Omega besteht®":

Dieses Monogramm findet sich auch auf einem von Landulph be-
schriebenen Stein im Retrochor des Maildnder Doms:

%2 LEONEL L. MITCHELL, Ambrosian Baptismal Rites, in: StLi 1 (1962) 241-253.

® MAGISTRETTI, Beroldus (wie Anm. 61), 209, Anm. 189: «Landulphus ponit
longam catechesim, quam omittimus, cum nobis nullum suppetat argumentum vere
eam fuisse ad catechumenos recitata ...» Der vollstandige Text dieser Katechese
wird zitiert von PIETRO BORELLA, Il chrismon, la cenere ed il cilicio negli antichi
scrutini battesimali ambrosiani, in: Ambrosius 9 (1933) 59-77, hier 60f.

% Die Erklirung der Elemente des Chrismons ist nicht sehr originell. Eigentiim-
lich ist aber die Bemerkung, dass die acht Strecken, die im Zentrum des Zirkels
konvergieren, die acht Seligpreisungen (Mt 5,3—12) symbolisieren.

94



Asche bei der Kindertaufe

«Circulus hic summi comprehendit nomina Regis,
Quem sine principio, et sine fine vides.
Principium cum fine simul tibi denotat A, O:

X et R Xpi nomina sancta tenent.»"

Ungeachtet der Herkunft dieses Steins steht fest, dass, wenn Lan-
dulph vor 1085 dessen Anwesenheit bemerken lasst, er auch Beroldus
bekannt gewesen sein muss. Das dauernde Vorhandensein eines Chris-
tus-Monogramms hat anscheinend das Zeichnen eines gleichartigen
Monogramms auf ein Cilicium nicht verhindert. Auch wenn man die
Taufbewerber bei dem Stein hétte unterrichten konnen, blieb das Cili-
cium wihrend ldngerer Zeit in der Mitte der Kirche liegen, wo es als
Zentrum fiir dre1i Skrutinien wie das erwihnte diente. Die Feierlichkeit
der Zeremonien stieg jedes Mal an: Beim ersten Skrutin wurden die
Bewerber dreimal, beim zweiten sechsmal und beim dritten sogar neun-
fach wiederholt mit dem Kreuz gezeichnet.

Was in der Zeit zwischen dem Ende der Eucharistiefeier und dem
Beginn des Abendgottesdienstes vorgegangen ist®, ldsst sich aus der
Beschreibung des Beroldus nicht folgern, es sei denn, dass man an-
nimmt, dass die Umginge durch den Bewerberkreis viel Zeit gebraucht
haben, was vom Text unterstiitzt wird:

«Deinde hi et alii, qui sunt ingressuri, orant extra coronam ante altare
dicentes: Confitemini Domino. Facta confessione et absolutione, statim in-
cipiunt; Pater noster, et Credo in Deum. Deinde: Omnipotens Domine, Ver-
bum Dei, usque ad securus aggrediar; statim major presbyter tollit librum
evangeliorum, et deosculatur illum, et defert in circuitum puerorum, signan-
do semper, et dicendo exorcismum s. Ambrosii: Adjuro te, praecedente eos
notario, porrigente librum intrando, et suscipiente exeundo. Et ceteri pres-
byteri sequuntur, et duo ex ipsis presbyteris, aut tres ex singulis partibus
faciunt signum crucis in frontibus puerorum, tribus aut quattuor, et dicunt:
Signo te signo crucis, in nomine Patris, et Filii, et Spiritus sancti. Tunc tres
diaconi, lectore praecedente, et totidem subdiaconi induti albis, vadant de
foris circuitum puerorum similiter signando, et dicendo semper exorcismum
s. Ambrosii.»®’

 BORELLA, Chrismon (wie Anm. 63), 69.

% MAGISTRETTI, Beroldus (wie Anm. 61), 93: «Hic omnibus peractis, pueri
procedunt, et subdiaconus exit de secretario cum candelabris accensis, et vespere
incipitur.»

" MAGISTRETTI, Beroldus (wie Anm. 61), 92f. Vgl. WHITAKER, Documents (wie
Anm. 17), 200: «Then they and others who shall come in pray outside the crown,

95



Koenraad Ouwens

Das Ritual wirft mehrere Fragen auf. Asche und Cilicium sind aus-
serordentlich kriftige Symbole, die engstens mit der 6ffentliche Busse
und der Entlassung der Ponitenten aus der Kirche am Anfang der Fas-
tenzeit verbunden sind. Freilich werden hier keine Biisser entfernt, son-
dern Taufbewerber in die Kirche hineingebracht. Es fehlt jeder Hinweis,
dass sie sich mit einem Cilicium bekleidet oder mit Asche bestreut hét-
ten. Auch findet die Zeremonie nicht am Anfang der Quadragesima,
sondern an deren zweiten Samstag statt. Weiter konnte man sich fragen,
was der Grund war fiir die Verwendung von uniiblichen und als Sym-
bole schwer beladenen Mitteln zum Zeichnen eines Christus-Symbols,
das in der Maildnder Kathedrale schon vorhanden war. Warum musste
das Cilicium bei dem Erzbischof personlich beantragt werden? Auch die
grosse Zeitspanne, welche die gesamte Zeremonie erforderte, sowie das
Fehlen in anderen Quellen der von Landulph vollstindig beschriebenen
Katechese veranlasst die Frage, ob diejenigen die iiber den Ritus be-
richtet haben, Herkunft und Funktion desselben iiberhaupt gekannt ha-
ben. Borella meint, dass dies fiir Landulph zutrifft:

«Landolfo si sara trovato di fronte ad un rito di cui non sapeva rendersi ra-
gione, perche aveva gia perduto il suo primitivo scopo, ed allore, da buon
simbolista medioevale, avra pensato bene di sbrigarsene, spiegando e com-
binando in qualche modo tra di loro i vari elementi del chrismon: se pure lo
stesso Landolfo non avra fatto diventare la sua predica un rito liturgico, una
specie di catechesi tradizionale, per darle maggior autorita. N¢ in Beroldo,
infatti, n& altrove si trova il minimo ancenno a tale catechesi.»®®

Dass im «Manuale Ambrosianum» eine Taufliturgie fiir allgemeinen
Gebrauch neben einem spezifisch an die Fastenzeit gebundenen Formu-

before the altar, saying: <We confess to the Lord.» When the confession and absolu-
tion are said, straightway they begin <«Our Father> and < believe in God>. Then <Al-
mighty Lord, the Word of God>, to «<I shall go in peace>. Straightway the senior
presbyter takes the book of the gospels and kisses it, and goes down and circles the
children, signing continually and saying the exorcism of St Ambrose, < adjure you;
they are preceded by a clerk who holds out the book as they enter and takes it back
as they go out. The other presbyters follow, and two of them, or three from each
part, make the sign of the cross on the foreheads of the children, on three or four [at
a time?], and say: < sign you with the sign of the cross, in the Name of the Father
and of the Son and of the Holy Spirit.> Amen. Then three deacons preceded by a
reader and as many subdeacons vested in albs circle the children on the outside,
signing similarly and saying continually the exorcism of St Ambrose.»
% BORELLA, Chrismon (wie Anm. 63), 61.

96



Asche bei der Kindertaufe

lar vorkommt, ldsst wenigstens vermuten, dass die erstgenannte bereits
im 10. Jahrhundert veraltet war. Zwar wurde durch die Synode von
Mainz 813 noch vorgeschrieben, dass die Tauftermine Ostern und Pfings-
ten zu beachten seien, aber von einem sinngemassen Katechumenat war
schon lidngst nicht mehr die Rede. Martin von Braga (um 515-580) hat
schon die Dauer des Katechumenats auf zwanzig Tage eingeschrinkt®’.
Aufgrund der Massenbekehrungen in Nordwesteuropa war eine struktu-
rierte Katechumenatsperiode vor der Taufe eher eine Ausname als die
Regel. Trotzdem bewahrte man die Katechumenatsriten, wenn sie auch
thre Bedeutung verloren hatten. Es ist unwahrscheinlich, dass im 10.
Jahrhundert in Mailand noch eine grosse Anzahl von Erwachsenen und
Kindern in der Osternacht getauft wurden, so dass ein weitldufiges Ritu-
al mit Unterricht und signatio fiir diese Zeit sich nicht nahe legt. Glaub-
wiirdiger ist darum, dass, was Borella beziiglich Landulph meint, auch
schon fiir Beroldus und das «Manuale Ambrosianum» gegolten hat und
dass in den beiden Quellen ein altes, aber ausser Gebrauch geratenes
Ritual beschrieben steht, das man trotzdem nicht enfernen wollte.

Wenn dies der Fall ist und der Ritus um das Cilicium oder wenigs-
tens der Kern dieses Ritus viel frither datiert werden kann, was im Nach-
folgenden belegt werden soll, dann ist die Mailidnder Zeremonie in jeder
Hinsicht einsichtig. Sie stellt dann eine Aufnahme in das Katechumenat
dar, dessen Dauer moglicherweise schon relativ frith verkiirzt war. Vom
zweiten Samstag in der Quadragesima bis zum Karsamstag vergehen
vier Wochen; falls die Samstage mitgerechnet werden, haben wir es mit
einer Katechumenatsperiode von dreissig Tagen zu tun. In dieser Zeit
wurden Skrutinien abgehalten, die mehr den Charakter eines Unterrichts
und eines Exorzismus als einer Priifung des Lebenswandels bekommen
hatten, die immer feierlicher und ausfiihrlicher wurden und so einen
Hohepunkt bildeten, der zu der eigentlichen Taufe fiihrte. Die Anzahl
der Taufbewerber muss, falls man tatsdchlich die Tauftermine eingehal-

% Vgl. den ersten Kanon des zweiten Konzils von Braga 572, in: CLAUDE W.
BARLOW (Hg.), Martini episcopi Bracarensis opera omnia (PMAAR 12), New Haven
(Yale UP) 1950, 118f.: «... ut, sicut antiqui canones iubent, ante dies viginti baptismi
ad purgationem exorcismi catechumeni currant, in quibus viginti diebus omnino cate-
chumeni symbolum, quod est Credo in Deum Patrem omnipotentem, specialiter doce-
antur ...». Vgl. WHITAKER, Documents (wie Anm. 17), 158: «... and particularly they
shall teach that catechumens (as the ancient canons command) shall come for the
cleansing of exorcism twenty days before baptism. in which twenty days they shall
especially be taught the Creed, which is: I believe in God the Father Almighty ...»

97



Koenraad Ouwens

ten hat, ziemlich gross gewesen sein, was die Erkldarung fiir die erhebli-
che Dauer des ganzen Rituals sein konnte.

Noch nicht erklirt ist damit freilich die Funktion des Ciliciums und
dessen Bestreuung mit Asche. Allen beim Ritual Anwesenden musste
die Verwendung von Asche bekannt gewesen sein, und das Cilicium ist
in verschiedenen Formen an zahlreichen Orten bis nach dem Mittelalter
im Gebrauch geblieben’’; obwohl im ambrosianischen Ritus den Gliu-
bigen am Anfang der Fastenzeit keine Asche aufgelegt wurde wie im
romischen, kam hier etwas Ahnliches vor bei den litaniae minores, Bitt-
und Bussprozessionen an den Tagen vor Auffahrt’". Katechumenen sind
zwar keine Biisser im strikten Sinn, was erkldren konnte, dass ein Cili-
cium nur ausgelegt wurde und nicht als Bekleidung gedient hatte und
dass sie nicht mit Asche bestreut oder gezeichnet wurden — wenigstens
nicht laut der bisher untersuchten Texte.

Die Antwort auf die Frage, warum der Gebrauch eines Ciliciums
beim Erzbischof beantragt werden musste, kdnnte sein, dass nur dieser
dazu berechtigt war, die offentlichen Siinder in Sack und Asche biissen
zu lassen, zu welchem Zweck er personlich die Verwaltung iiber die
benotigten Cilicien fiihrte. Fiir den Sonderbrauch der Verwendung eines
einzigen Ciliciums waren das Mitwissen und das Mitwirken des Bi-
schofs unentbehrlich. Auf diese Weise konnte zusitzlich zum Ausdruck
kommen, dass der Bischof der erste Spender der Taufe war: Er er6ffnete
den Prozess der Zulassung zum Katechumenat, indem er ein Cilicium
zur Vertfiigung stellte, und er war es, der bei den Neugetauften die Stirn-
salbung vollzog.

Die bislang besprochenenen Texte bieten noch keine Erklidrung der
Funktion des Ciliciums bei der Aufnahme in das Katechumenat. Die
Taufbewerber standen im Kreis um das Cilicium, obwohl es faktisch
sinnlos war; denn wire das wichtigste hier das mit Asche gezeichnete
Chrismon gewesen, so hitte man es problemlos auf den Kirchenboden
zeichnen konnen, was den Beruf auf den Bischof durch die zwei minores
custodes septimanari wegen des Ciliciums vollig iiberfliissig machen
wiirde. Das wichtige Element war hier also nicht die Asche, sondern das

" So etwa in Lyon nach Ausweis eines einigermassen makaberen Bildes eines
Priesters, der sich bei den Prozessionen an den dies rogationis damit bekleidete; vgl.
DENYS BUENNER, L’ancienne liturgie romaine. Le rite lyonnais, Paris (Vitte) 1934,
216* (Bild); 325 (Beschreibung).

"' Nicht nur in Mailand war dies der Fall, sondern auch in anderen Bistiimern,
u.a. in Miinster.

98



Asche bei der Kindertaufe

Cilicium. Seine Funktion verdeutlicht der Text des Exorzismus, der iiber
die Asche ausgesprochen wurde. Dieser findet sich im «Manuale Am-
brosianum»'* und im «Sacramentarium Bergomense», das vermutlich
dlteren Datums ist:

«Benedictio ciner. et cilicii.

Exorcizo te cinis T In nomine dei patris omnipotentis T & ihu. xpi. filii dei +
& spiritus sancti. qui per ignem in favillam converti praecepit. Ut sicut ius-
sione dei. per sanctum famulum eius moysen. cinis vitulae in populo asper-
sus. omnem congregationem israel sanctificavit. ita & tu exorcizatus in no-
mine trinitatis in terra et cilicio aspersus. in eis qui scrutinio sunt habituri
super stantes vel transituros diabolus non lateat. sed manifestetur atque ex-
pellatur ut puri & sinceri inveniantur. t¢ autem petimus et rogamus pater
omnipotens. ut sicut ninevitarum populus. ad praedicationem ionae prophe-
tae misericordiam tuam domine exorantes. suorum veniam meruerunt con-
sequi peccatorum. ita & hi qui ad tuam gratiam percipiendam venire desi-
derant. amputatis carnalibus maculis. per sacri baptismatis regenerationem.
suorum finem constituant vitiorum. per eundem dominum. in unitate.»

Dieser eigenartige Text konnte zur Erkldrung der Funktion des Cili-
ciums beitragen. Er greift auf zwei biblische Gegebenheiten zurlick: auf
die Asche der roten Kuh (Num 19,1-22; vgl. Hebr 9,13-14), die zur
Besprengung eines Unreinen diente, und auf die Predigt Jonas’ in Nini-
ve, der in Sack gehiillt und in der Asche sitzend zur Busse aufrief (Jona 3).
Sie stehen in keinem Zusammenhang mit den oben erwihnten biblischen
Paradigmen. So wird klar, was die Funktion des Ciliciums gewesen 1ist:

> MAGISTRETTI, Monumenta (wie Anm. 58), Bd. II, 142f. Vgl. WHITAKER,
Documents (wie Anm. 17), 185: «I exorcize you, O ashes, in the Name of God the
Father Almighty, and of Jesus Christ his Son, and of the Holy Spirit: who has or-
dained that by fire you should be made into ashes: that, just as by the commandment
of God through his holy servant Moses the ashes of a heifer scattered upon the
people sanctified the whole congregation of Israel, so also now, because you are
exorcized in the Name of the Trinity and scattered upon this earth and this sackcloth,
the devil may not lurk in those who stand over you, or those who pass by you as they
undergo the scrutiny: but that he may be shown forth and expelled, that they may be
found pure and true. We pray and ask you, Almighty Father, that as the people on
Nineveh at the preaching of the prophet Jonah sought your mercy, O Lord, and had
pardon of their sins; so also those who seek to come to receive your grace, their
carnal sins being taken away, may set an end to their wickedness in the regeneration
of sacred baptism. Through the same. In the unity.»

"> ANGELO PAREDI/GIUSEPPE FASSI, Sacramentarium Bergomense. Manoscritto
del secolo IX della Biblioteca di S. Alessandro in Colonna in Bergamo (Monumenta
Bergomensia 6), Bergamo (Ed. Mon. Berg.) 1962, 113.

99



Koenraad Ouwens

Im Manuale und im Sacramentarium von Bergamo ist von denjenigen
die Rede, die scrutinio sunt habituri superstantes vel transituros. Auf-
falligerweise enhalten die beiden Texte den gleichen Schreibfehler, denn
transituros soll natiirlich transituri lauten. Die Taufbewerber mussten
also auf dem Cilicium stehen oder es iiberschreiten — was sich auch in
idlteren Quellen findet.

Die Taufbewerber barfuss auf dem Ziegenhaargewand

Moglicherweise ist es nicht zufillig, dass das dlteste Zeugnis fiir den
Gebrauch eines Ciliciums bei der Taufe aus der Gegend Zilizien stammt.
Theodor von Mopsuestia (um 350-428), der in dieser Stadt”* wihrend
36 Jahren als Bischof amtierte, berichtet in seiner ersten und in seiner
zweiten Homilie iiber die Taufe, dass die Tduflinge auf einem Cilicium
gestanden haben’. In Theodors erster Homilie erwihnt er die ersten
Schritte, die von den Taufbewerbern bei ihrer Vorbereitung auf die Tau-
fe zu machen sind:

«Wer also zur Spendung der heiligen Taufe hinzutreten mochte, tritt an die
Kirche Gottes heran. Er wird empfangen von einer dazu bestimmten Person,
wie es Brauch ist, dass die Tauflinge eingeschrieben werden sollen. Man er-
kundigt sich nach seinem Lebenswandel. Diese Aufgabe wird namlich von
bereits Getauften wahrgenommen, besonders von dem, der <Biirge> heisst.
Derjenige nun, der dafiir vorgesehen ist, macht einen Eintrag ins Kirchen-
buch und fiigt im Buch deinen Namen hinzu, auch wer Zeuge ist, wer Fiihrer
jener Stadt und des Unterrichtes ist. Unbedingt erforderlich ist die Inan-
spruchnahme jener Personen, die man <Exorzisten> nennt. Er (sc. der
Taufling) soll, wenn Gericht gehalten wird, still dastehen, wenn man die
Anklage vorbringt. Du stehst da mit ausgebreiteten Armen in der Haltung
eines Betenden, senkst deinen Blick nach unten. Deshalb streifst du dein
Obergewand ab und stehst barfuss da. Auch stehst du auf hdarenen Matten. In

™ Mopsuestia, Méou ‘Eotia, das heutige Misis, liegt am Pyramos, heute Cey-
han genannt, ostlich von Tarsus.

> Syrische Textedition: ALPHONSE MINGANA (Hg.), Commentary of Theodore of
Mopsuestia on the Lord’s Prayer and on the Sacraments of Baptism and the Eucharist
(WoodSt 6), Cambridge (Heffer) 1933. Ubersetzungen: JOHANNES QUASTEN, Theodore
of Mopsuestia on the Exorcism of the Cilicium, in: HThR 35 (1942) 209-219; RaY-
MOND TONNEAU/ROBERT DEVREESSE, Les Homélies Catéchétiques de Théodore de
Mopsueste (reproduction phototypique du ms. Mingana Syr. 561) (StT 145), Citta del
Vaticano (Biblioteca Apostolica Vaticana) 1949; PETER BRUNS, Theodor von Mop-
suestia, Katechetische Homilien (FC 17/2), Freiburg i. Br. (Herder) 1995.

100



Asche bei der Kindertaufe

diesen Tagen bekommst du den Auftrag, dich mit den Worten des Glau-
bensbekenntnisses zu befassen.»

In derselben Homilie erwihnt er auch den Grund, warum die Tauf-
bewerber barfuss auf dem Cilicium stehen miissen:

«Auch hast du dich auf hirene Matten gestellt. Dies soll nicht nur deine Fiis-
se kitzeln und ein reizvoller Teppich sein. Vielmehr sollst du deiner alten
Bosheiten gedenken und dich zerknirscht und reuig zeigen ob der Siinden
deiner Viiter, von denen wir allesamt in diese ganze Qual der Ubel gestossen
wurden, und du wirst bei alledem das Erbarmen des Richters sammeln kon-
nen und zu seiner Zeit sagen <Du hast mein Sackgewand ausgezogen und
mich in Freude gehiillts (Ps 30,12: LXX Ps 29,12).»"

In der zweiten Homilie spricht er von den Riten, die der Taufe un-
mittelbar vorausgehen, wie der abrenuntiatio und dem Glaubensbe-
kenntnis:

«Das, was vor dem Sakrament nach alter Tradition an den Téuflingen voll-
zogen werden muss, habt ihr durch das bisher Gesagte hinreichend erfah-
ren ... Es ist also schon, dass ihr eine Belehrung hinsichtlich dessen, was im
Sakrament geschieht, erhaltet. Denn wenn ihr euch noch mehr mit den
Griinden befasst, (werdet ihr erkennen, dass) ihr euch keine geringe Lehre
zu eigen gemacht habt. Wenn ihr also durch die Exorzismen der Knecht-
schaft des Tyrannen entronnen seid, geht ihr durch die Wiedergabe des
Glaubensbekenntnisses mit Gott einen furchtgebietenden Bund ein, von da
an naht ihr euch dem Sakrament selber. Auf welche Weise? Das sollt ihr nun
erfahren.

Ihr steht wiederum auf den Sackmatten, barfuss, habt euer Obergewand ab-
gelegt, eure Hande wie in Gebetshaltung zu Gott ausgebreitet. Darin gleicht
ihr euch der Haltung bei den Exorzismen an, in der ihr eure alte Gefangen-
schaft und Knechtschaft gegeniiber dem Tyrannen kundtut, wofiir ihr eine
bitttere Strafe gezahlt habt. Denn es ist recht, dass ihr euch, sobald ihr euch
von jener Haltung und von jenen Regungen entfernt habt, dem Sakrament
naht, das die Teilhabe an den kommenden Giitern verheisst.» °

® THEODOR VON MOPSUESTIA, Homilie 12, Vorspann. Vgl. BRUNS, a.a.0., 319;
MINGANA, a.a.0.,16.

"7 THEODOR VON MOPSUESTIA, Homilie 12, 25. Vgl. BRUNS a.a.O., 338;
MINGANA, a.a.0., 32.

" THEODOR VON MOPSUESTIA, Homilie 13, 1f. Vgl. BRUNS, a.a.0., 342f. (zum
Ganzen ferner 259-261); MINGANA, a.a.0., 35f.

101



Koenraad Ouwens

J. Quasten nimmt, wahrscheinlich mit Recht, an, dass es eine zusitz-
liche Belegstelle fiir die Existenz eines solchen Rituals in der Ostkirche
gibt. Narsai (um 399-502), der nach der Vertreibung der Schiiler des
Ibas von Edessa im Jahre 457 die renommierte theologische Akademie
von Nisibis griindete, berichtet iiber den Vorgang bei der abrenuntiatio
diaboli:

«Naked he stands and stripped before the Judge that by his wretched plight
he may win pity to cover him. Without covering, he pleads his cause against
his adversary, that the King may see him and swiftly exact judgment for
him. He bends his knees and bows his head in his confusion, and is ashamed
to look aloft towards the Judge. He spreads sackcloth (upon him); and then
he dra;)\)fs near to ask for mercy, making mention of his subjection to the Evil
One.» "

In seiner hier zitierten Ubersetzung hat R.H. Connolly die Worte
«upon him» zugefiigt, die in dem Grundtext fehlen. Er setzt nimlich, an
sich nicht zu Unrecht, voraus, dass ein Cilicium als Bekleidung getragen
wurde, und konnte damals die Arbeit von Mingana80 und das Zeugnis
von Theodor von Mopsuestia selbstverstindlich nicht kennen. Quasten
hat aber die Zufiigung Conollys widerlegt und nachgewiesen, dass Nar-
sai die gleiche Praxis wie Theodor gekannt hat.

Obwohl «Sack und Asche» in der Bibel ein engstens verbundenes
Begriffspaar sind®', ist die Asche in den syrischen Belegen nicht zu
finden, was auf tatsichliche Abwesenheit hinweisen kdnnte, aber ebenso
gut auf eine so selbstverstindliche Anwesenheit, dass es unnotig war, sie
eigens zu erwihnen.

Wihrend der Zeit, in der Narsai und Theodor in Ost- bzw. Westsy-
rien titig waren, gehorte Stehen oder Knien auf einem Cilicium auch
zum nordafrikanischen Taufritus. Wenn auch Augustin den Brauch nicht
explizit im Kontext der Taufe erwihnt, kommt er vor in «De Civitate
Dei», in einem Fragment, das fiir die Deutung des Brauches wichtig zu
sein scheint:

" NaRrsal VON EDessa, Homilie XXII (B). Vgl. RIcHARD HUGH CONNOLLY, The
Liturgical Homilies of Narsai, translated into English (TaS 8), Cambridge (CUP)
1909, 39; QUASTEN, Theodore (wie Anm. 75), 212. Vgl. auch WHITAKER, Docu-
ments (wie Anm. 17), 55.

% vgl. Anm. 75.

SUEst 4,1;4,3: Dan 9,3; Jes 58,5; Jer 6,26; Jona 3.,6: Mt 11,21; Lk 10:13.

102



Asche bei der Kindertaufe

Hinc est quod in tabernaculo testimonii, quod erat in itinere populi Dei velut
templum ambulatorium, undecim vela cilicina fieri praecepta sunt. In cilicio
quippe recordatio est peccatum propter haedos ad sinstram futuros; quod
confitentes in cilicio prosternimur tamquam dicentes, quod in psalmo dictum
est: «et peccatum meum ante me est semper.»82

Das Motiv der Schafe und Bocke, die beim letzten Urteil zur rechten
und linker Seite des Richters stehen®, ist auch in Sermo 216 zu finden,
in dem Augustin beildufig die Tatsache erwihnt, dass die Taufbewerber
nicht mit einem Cilicium bekleidet waren, sondern nur darauf gestanden
haben, und zwar wahrscheinlich barfiissig:

«Et vos quidem, cum scrutaremini atque ipsius fugae ac desertionis persuasor
in trinitatis tremendae omnipotentia debite increparetur, non estis induti cili-
cio, sed tantem vestri pedes in eodem mystice constiterunt. Calcanda sunt vitia
velleraque caprarum: sinistrorum haedorum conscindendi sunt panni.»"*

2 AuGusTINUS, De civitate Dei, XV 20 (PL 41, 465; CCSL 48, 484).Vgl. CARL
JOHANN PERL (Hg. und Ubers.) Aurelius Augustinus Vom Gottesstaat / De civitate
dei. Zweiter Band: XV-XXII, Paderborn (Schoningh) 1979, 67: «Daraus ergab sich
auch die Vorschrift, dass fiir das Zelt des Zeugnisses, das auf der Wanderung des
Volkes Gottes als beweglicher Tempel diente, elf hirene Tiicher gemacht wurden
(Ex 26,7). Im Haartuch liegt nimlich die Erinnerung an die Siinden, die sich herleitet
von den Bocken, die zur Linken stehen werden. Das bekennen wir, wenn wir uns in
hidrenem Gewand niederwerfen, als wollten wir sagen, was im Psalm geschrieben
steht: <Und meine Siinde ist mir stets bewusst.>»

% Mt 25,31-46.

¥ AuGUSTINUS, Sermo 216, 10f. (PL 38, 1082). Vgl. WHITAKER, Documents
(wie Anm. 17), 145: «Certainly you were not arrayed in goatskin when you were
scrutinized, when rebukes in the Name of the dread Trinity were justly pronounced
over him that incites to flight and desertion: yet with mystic meaning your feet stood
upon it. Thus sin is trodden underfoot, as also the goatskin.»

Problematisch ist hier die Bedeutung des Wortes mystice, das nach der Auffas-
sung von FRANZ JOSEF DOLGER, Der Exorzismus im altchristlichen Taufritual. Eine
religionsgeschichtliche Studie (SGKA 3/1-2), Paderborn (Schéningh) 1909 [Nach-
druck: New York (Johnson) 1967], 218, nicht im materiellen Sinn verstanden wer-
den muss: «Augustin, der den Brauch berichtet, legt ihm einen geheimnisvollen Sinn
bei, leider ohne den geheimnisvollen Sinn niher auszufiihren. Es ist uns durch dieses
Schweigen Augustins jedenfalls ein wertvoller Fingerzeig fiir die Erklidrung der
Zeremonie vorenthalten: wir sind deshalb zum grossen Teil auf Vermutungen ange-
wiesen.» QUASTEN, Theodore (wie Anm. 75), 217, weist freilich darauf hin, dass in
der Edition von Migne zwischen den beiden Sitzen des Zitats ohne irgendeinen
Grund mit einem neuen Kapitel angefangen wird, in dem Augustin die mystische
Bedeutung des Stehens auf dem Cilicium unverkennbar erklirt.

103



Koenraad Ouwens

Hier wird deutlich, dass das tierische Material das fiir die Anferti-
gung des Ciliciums angewendet wurde — das Haar von Bocken und Zie-
gen —, ein Symbol fiir die Siinde ist, die von den Téuflingen zertreten
werden musste. Das Cilicium mit seinem tierischen Ursprung symboli-
siert das abgelegte, alte Dasein, und es bildet einen Kontrast mit der
neuen, weissen Leinwand pflanzlichen Ursprungs, in welcher der durch
die Taufe wiedergeborener Christ in die Taufexistenz® eintritt.

Diese Deutung Augustins konnte mit der Tatsache zusammenhingen,
dass, im Gegensatz zur syrischen Praxis, bei der nach Theodor von
Mopsuestia die Bewerber wenigstens zweimal auf dem Cilicium gestan-
den haben — zuerst unmittelbar nach der Einschreibung, die offenbar in
der Osternacht stattfand, und noch einmal vor dem eigentlichen Taufri-
tual —, dies in Nordafrika auf ein einziges Mal beschrinkt war.
Quodvultdeus, dessen zweite «Sermo de Symbolo ad Catechumenos»
schon zitiert wurde, bestitigt das in einer gleichartigen Predigt:

«Quid est, dilectissimi, quod in vobis celebratum est? Quid est, quod hac
nocte circa nos actum est, quod praeteritis noctibus actum non est, ut ex lo-
cis secretis singuli produceremini in conspectu totius ecclesiae, ibique, cer-
vice humiliata, quae male fuerat antea exaltata, in humilitate pedum, cilicio
substrato, in vobis celebraretur examen, atque ex vobis exstirparetur diabo-
lus superbus, dum super vos invocatus est humilis altissimus Christus?»"

Was Augustin bereits erwihnte, dass das Stehen auf dem Cilicium
ein Symbol ist fiir das Zertreten einer Existenz wie die der Bocke beim
jungsten Gericht, wurde von Isidor von Sevilla in dhnlichen Bezeich-
nungen ausgedriickt:

% Dieser bedeutungsvolle Neologismus wurde in die Theologie eingefiihrt von
W.G. OVERBOSCH [1919-2001]: Over de culturele context van het doopbestaan, in:
Eredienstvaardig (8) 1993 308-316. Dieser Aufsatz wurde wiederabgedruckt in:
W.G. OVERBOSCH, Zo gezegd, zo gezien. Gebundelde overwegingen en opstellen,
Zoetermeer (Boekencentrum) 1998, 117-124.

# QuobvULTDEUS, De symbolo ad Catechumenos (PL 40, 637). Vgl. WHIT-
AKER, Documents (wie Anm. 17), 150f.: «What is it that has been performed upon
you? What is it which in this night had happened about you, that did not happen in
past night: that from hidden places you were brought forward one by one in the sight
of the whole Church, and then, with bowed head (which once had been held too
high), with lowly feet, upon strewn sackcloth, examination was made upon you, the
proud devil was driven out of you, and the lowly, most high Christ was called down
upon you.»

104



Asche bei der Kindertaufe

«Quod vero undecim vela cilicina fieri praecipiuntur, in cilicio peccatum
ostenditur propter hoedos ad laevum futuros ... Sed tamen et ipsa saga ci-
licina quinquagenis ansulis copulantur progter paenitentiae signum et spem
remissionis peccatorum per indulgentiam.»®’

Derjenige freilich, der eine Praxis gekannt hat, die mit dem Brauch
im mittelalterlichen Mailand am meisten iibereinstimmt, ist zweifellos
[ldefonsus von Toledo. Er ldsst in seiner Schrift «De cognitione baptis-
mi» keinen Zweifel, dass ein Cilicium tatsdchlich bei der Kindertaufe
eine Rolle spielte. Wenn auch die Kleinkinder nicht dazu fihig waren,
sich an einem Bussritus bewusst zu beteiligen, geniigte schon Andeu-
tung der Busse:

«Hinc itaque est quod per stramenta ciliciorum ad oleandum sacerdotibus
parvuli deducuntur, ut poenitentiae signum habeant propter opus, qui poeni-
tentiae opera demonstrare non possunt propter aetatis tempus.»®

Weiter spricht er von einem Uberschreiten des Ciliciums:

«Hi, si majores aetate sunt, cum actione poenitendi veniunt. Si minores sunt,
in signo poenitentiae per stramenta ciciliorum a ministris deducuntur ad sa-
cerdotem, ut qui per se non possunt agere poenitentiac opus, in se habeant
poenitentiae signum propter aetatis minimae tempus; et hoc teneatur in poe-
nitendi effectu, quod notatur in poenitentiae signo. Qui post exorcismorum
increpationem opportune veniunt ad olei unctionem.»

Trotz der Ahnlichkeit des syrischen mit dem nordafrikanischen und
dem wisigotischen Ritus soll der substantielle Unterschied nicht unbe-
riicksichtigt bleiben, wichtig, wie er ja fiir die Deutung des bereits be-
schriebenen Mailandischen Rituals ist. Dieses hat, gleich wie das syri-
sche, einen wiederholten Gebrauch des Ciliciums gekannt, der in den
beiden anderen Riten fehlte. Deswegen ist es nicht sehr wahrscheinlich,
dass die afrikanische oder die wisigotische Liturgie hinsichtlich der
pribaptismalen Busse die ambrosianische beeinflusst hat. Letztere
kannte in der Zeit, in der das Ritual rund um das Cilicium beschrieben

*7 ISIDORUS VON SEVILLA, Quaestiones in Exodum, 54,1 (PL 83, 314). Die elf
Decken aus Ziegenhaar, die das Zelt fiir die Stiftshiitte bilden, und die fiintzig
Schleifen und Kupferhaken, die sie befestigen (Ex. 26,7-11), sind der Ausgangs-
punkt dieses eigentiimlichen Gedankengangs.

** ILDEFONSUS VON TOLEDO, De cognitione baptismi, XIV (PL 96, 117).

* ILDEFONSUS YON TOLEDO, De cognitione baptismi, XXI (PL 96, 120f.).

105



Koenraad Ouwens

wurde, zwar eine Kurzform des Katechumenats, aber der Ritus trigt
noch unverkennbar den Charakter einer Aufnahme unter die Katechu-
menen, was auch im Einflussbereich von Antiochien und Edessa der Fall
war. Ein direkter oder ein durch eine noch nicht gekliarte Vermittlung
entstandener Einfluss, der nach dem 4. Jahrhundert anzusetzen und der
gleichzeitig auf den maildndischen und den nordafrikanischen Taufritus
ausgeiibt worden ist, scheint plausibler zu sein.

Weil die Autoren, die von einem Stehen auf dem Cilicium sprechen,
ohne Ausnahmen den Gebrauch zu erkldren versuchen und dabei auf
ganz verschiedene Erklirungen kommen, stellt sich die Frage, was die
Herkunft dieser ziemlich ungewohnlichen Handlung ist. Weder im Al-
ten, noch im Neuen Testament 1st die Rede vom Stehen auf einer Tier-
haut oder auf einem Kleid, das daraus gemacht ist. Die Erklidrung Augus-
tins, das Cilicium hinge zusammen mit den Bocken und Schafen beim
Jiingsten Gericht, ist offenbar eine Rationalisierung eines als fremd emp-
fundenen Vorgangs. Auffillig dabei ist, dass Augustin den Ritus nicht
explizit mit Gen 3,21 begriindet, sondern sich in Sermo 216 mit einer
subtilen Anspielung zufrieden gibt: «... calcanda sunt vitia velleraque
caprarum ...»

Dass dieser Ritus bewusst entworfen worden sei, ist nicht wahr-
scheinlich. Der Verfasser miisste in diesem Fall iiber eine dusserst le-
bendige Phantasie verfiigt haben. Weil auch dem Judentum ein jeglicher
Initiationsritus, der mit dem hier behandelten einige Ahnlichkeit auf-
weist, unbekannt ist, konnte ein heidnischer Brauch im Hintergrund
stehen. Quasten hat die von einigen ilteren Autoren bereits vorgetragene
Hypothese wieder aufgenommeng() , der Ursprung liege bei dem so ge-
nannten kpdLov Aog, bekannt aus Reinigungsriten der klassischen grie-
chischen Welt. Es handelt sich um die Haut eines Widders, also des
Tiers, das speziell Zeus geweiht war. In der «Souda», der umfangreichen
Enzyklopidie, die um 1000 n. Chr. in Byzanz entstand’', wird berichtet,
dass bei den vorbereitenden Riten der Initiationshandlung in Eleusis eine
Reinigingszeremonie stattfand, bei welcher der Kandidat auf einem
Widderfell stand’”. Nach Hesychius von Alexandrien, der im 5. Jahr-

" QUASTEN, Theodore (wie Anm. 75), 215f.

' m Gefolge von Eustathios von Thessaloniki (12. Jahrhundert) wird sie oft zi-
tiert als Suidas-Lexikon, weil Suidas zu Unrecht fiir den Namen eines Autors gehal-
ten wird — so auch von Quasten.

2 ADA ADLER (Hg.) Suidae Lexicon, pars II, Stuttgart (Teubner) 1931 [Nachdruck
1967], 114: «Awdc kwdlov. ol 0 Lepelov ALl téButat. Adovol Te T@ Te MelAlyly

106



Asche bei der Kindertaufe

hundert ein wichtiges Lexikon aus dlteren Quellen zusammenstellte,
standen die Kandidaten mit dem linken Fuss auf dem Widderfell, und es
gehorte dieser Brauch nicht ausschliesslich zu den eleusinischen Myste-
rien’”, wo er nur nebensichlich war’*. Dennoch zeigt nach Meinung von
Quasten eine Aschenurne im «Museo Nazionale Romano» in den Ther-
men Diokletians in Rom Bilder von Elementen der eleusinischen Zere-
monien. Dabei sind drei Szenen zu unterscheiden. Die erste zeigt den
Kandidaten, der barfuss und mit einer Tierhaut bekleidet gegeniiber
einem Priester steht. In seiner rechten Hand hilt er ein Tier, moglicher-
weise ein Ferkel, das von dem Priester mit Wasser besprengt wird. In
der zweiten sitzt der Kandidat mit entbldsstem Oberkorper und ebenso
barfiissig auf der Haut eines Tiers. Die dritte stellt zwei Frauen mit Fak-
keln dar. Deutlich ist, dass es sich hier um ein Reinigungsritual handelt,
was durch die beiden Lexika bestétigt wird.

Martin Nilsson hat darauf hingewiesen, dass das Widderfell von den
evayele, also von Menschen, die mit einer Schuld beladen waren, betre-
ten wurde und dass der Reinigungscharakter des Rituals darin bestand,
dass die Wolle die Unreinheit in sich aufzunehmen vermochte. Das
kwdlov ALdg konnte aus einer urspriinglichen Siihnehandlung hervorge-
gangen sein. Der Mythos des Goldenen Vlieses wiirde mit dem Ritual in
Verbindung stehen; das konnte eine Erkldrung fiir die sekundire Stelle
sein, die es in den eleusinischen Mysterien einnahm, die mit diesem
Mythos ja keinerlei Beziehung hatten””.

Die Frage stellt sich, inwiefern Relikte hellenistischer Mysterienreli-
gionen oder Reinigungsrituale im 5. Jahrhundert in der christlichen
Umwelt von Zilizien in Syrien noch bekannt und in Gebrauch waren.
Bekanntlich wurde das Heiligtum von Eleusis 396 von Alarich zerstort,

kel T Kmnolw Aul. t@ 8¢ k&b toltwy ¢uicooouol Ala TPoowyopelovTeg.
xpovial & abtoic of Te Lkipodopiwv THY TOpTHY oTEAAovTEC Kl O Sgbolyog €v
Elevolvt, kal &AloL TLveg mpog Tolg keBappols LTOOTOPrUVTEG ahTE TOlE Tool TGV
EVIYDV . »

" KARL LATTE (Hg.). Hesychii Alexandrini Lexicon, vol. I, Kgbenhavn
(Munksgaard) 1953, 463 : «Audg kg)dLov: oltwg €reyov, oL T0 Llepelov Ail téButad,
¢h’ 00 ol kaBoLpGpeVOL €0TTKEOQY TG &PLOTEPD TOBL. TLVEG dE TO Méye Kal TéAelov.
0 6¢ IloAépuwr to €k tob ALl TeBupévou Lepelou.»

% GeEORGIOS E. MYLONAS, Eleusis and the Eleusinian Mysteries, Princeton NJ
(Princeton UP) 1961, erwihnt es gar nicht.

> MARTIN P. NILssON, Geschichte der griechischen Religion. Erster Band: Die
Beligion Griechenlands bis auf die griechische Weltherrschaft, Miinchen (Beck)
“1967, 110-113.

107



Koenraad Ouwens

nachdem es schon friiher auf Befehl des Kaisers Theodosius des Grossen
geschlossen wurde. Es ist nicht plausibel, dass der eleusinische Kult einen
direkten Einfluss auf die Taufriten in der Gegend von Antiochien ausge-
ibt hat, aber es ist moglich, dass ein Reinigungsritus wie das Stehen auf
einer Tierhaut als Volksbrauchtum, wo das noch vorkam, von Bischofen
wie Theodor von Mopsuestia oder Augustin von Hippo christianisiert
worden ist. Wenn das tatséchlich der Fall gewesen ist, wird die Erkldarung
des Letzteren («... calcanda sunt vitia velleraque caprarum ...») beson-
ders bedeutungsvoll, denn durch diese Aufnahme des Brauchtums in die
christliche Liturgie wird die heidnische Vergangenheit, symbolisiert durch
die Tierhaut, durch die christliche Initiation als definitiv abgeschlossen
dargestellt. Das Widderfell musste selbstverstindlich durch die Haut eines
Bocks (oder allfillig einer Ziege) ersetzt werden, weil die Handlung sonst
der Metaphorik von Bocken und Schafen in Mt. 25, 32-33 nicht entspre-
chen wiirde.

Wenn ein urspriinglich religioser Brauch in den Bereich der Folklore
sinkt, ist es nicht unmoglich, dass er nach einiger Zeit nicht mehr als
religids empfunden oder gar schlicht unverstindlich wird. Bei Augustin
kann man sich dem Eindruck nicht entziehen, dass dieser Prozess schon
im Gang ist. Bei Isidor von Sevilla, der neben dem merkwiirdigen Zeug-
nis, dass die Tiicher der Stiftshiitte aus Ziegenhaar hergestellt waren, nur
die Scheidung zwischen Bocken und Schafen beim Jiingsten Gericht als
Erkldarung fiir das Stehen auf einem Cilicium aus demselben Material
heranzieht, 1st dieser Prozess abgeschlossen.

Wo der Sack ist, ist die Asche nicht weit ...

Wie schon festgestellt wurde, fehlen in den syrischen, nordafrikanischen
und wisigotischen Zeugnissen explizite Berichte iiber den Gebrauch von
Asche. Bei Beroldus und Landulph in Mailand scheint die Asche demge-
geniiber wichtiger zu sein als das Cilicium, das nur als Unterlage fiir das
gezeichnete Chrismon zu dienen scheint. Wenn die dlteren Quellen nur
das Cilicium und keine Asche gekannt haben, wiirde Letztere in Mailand
eine Erweiterung sein nach Analogie von Bibelstellen, die beide gleich-
zeitig erwihnen”®. Logisch wire das freilich nicht, denn welchem Zweck
sollte die Bestreuung eines Busskleides dienen, das bei Ildefonsus von

% Vgl. Anm. 81.

108



Asche bei der Kindertaufe

Toledo seine eigentliche Funktion bereits verloren hat? Was konnte beab-
sichtigt sein, wenn man durch die Zufiigung von Asche die Ausdrucks-
kraft des Ciliciums verstiarken mochte in einer Zeit, in der von Busse und
Bekehrung tiberhaupt nicht mehr die Rede sein konnte, da die Téuflinge ja
Kleinkinder waren?

Es gibt nur wenige Angaben, dass Sack und Asche zum Ritual der
Erwachsenentaufe gehort haben. Unumstdsslich fest steht aber, dass
Busspraktiken schon frilh wesentliche Elemente des Katechumenats
gewesen sind”’.

In einem Text, der moglicherweise eine lateinische Version der Le-
bensbeschreibung von Papst Silvester I. durch Symeon Metaphrastes
(gest. 982-987) ist”™®, wird erwihnt, dass der Papst den Kaiser Konstan-
tin bei der Vorbereitung seiner Taufe ermahnt, ohne seine Regalien in
Sack und Asche zu biissen:

«Depone ergo purpuram, et diadema septem diebus, et tuae regiae penetrale
ingressus, clausis januis in sacco et cinere humi jacens, in luctu age poeni-
tentiam.»

Die «Vita beati Silvestri» ist historisch allerdings unzuverlissig.
Obwohl klar ist, dass die Taufe Konstantins nicht nach der hier be-
schriebenen Weise stattgefunden hat, ist die Authentizitit des Berichts
nicht entscheidend. Wesentlich ist vielmehr, dass die beiden Sachen hier

) : 100
im Kontext der Taufe zusammen genannt werden .

°" Fiir das nordafrikanische Christentum trifft dies in jedem Fall zu: vgl. VICTOR
SAXER, Vie liturgique et quotidienne a Carthage vers le milieu du Ille siecle: Le
témoignage de Saint Cyprien et de ses contemporains d’Afrique, Citta del Vaticano
(Pontificio Istituto di Archeologia Cristiana) 1969, 112f.

” Diese «Vita beati Silvestri» fehlt im «Menologium seu Vitae Sanctorum» in
der Edition von Migne, PG 114-116.

* BONINUS MOMBRITIUS, Sanctuarium seu Vitae sanctorum collectae ex codici-
bus manuscriptis, Milano ca. 1475, TL II, f. 279, zitiert von BORELLA, Chrismon
(wie Anm. 63), 63. Vgl. auch GERHARD EIs, Die Quellen fiir das Sanctuarium des
Maildnder Humanisten Boninus Mombritius. Eine Untersuchung zur Geschichte der
grossen Legendensammlungen des Mittelalters, Berlin (Ebering) 1933.

' Das Fasten wihrend einer Woche war auch ODERICUS VITALIS (1074—
ca. 1142) bekannt, der aber weder die Asche noch das Cilicium erwihnt, vgl. seine
Historia Ecclesiastica I, 2 (PL 188, 294): «Deinde papa ipsi et omni populo Christia-
no jejunium unius hebdomadae indixit; quo peracto, vespere Sabbati salutare la-
vacrum in palatio Lateranensi parare praecepit et ex more sanctificavit.»

109



Koenraad Ouwens

Ado von Vienne (ca. 800-875) berichtet in seinem Martyrologium
etwas Ahnliches bei dem Festtag der heiligen Donatus und Hilarinus, wo
die Taufe einer gewissen Surana beschrieben wird:

«Qui fidem ipsius ut accepit, gratias Deo agens, indixit ei jejunium, et ut

humiliaretur in cilicio, et cinere: et sic deinde catechisavit eam, et baptizavit
. o, 5 101

tam ipsam, quam filium eius.» 0

Dass im 4. Jahrhundert Busspraktiken mit der Taufe verbunden wa-
ren, folgt aus Kanon 45 des wahrscheinlich 364 abgehaltenen Konzils
von Laodizda. Die 60 Kanones dieses Konzils, die durch das Concilium
Quinisextum von 692 bestdtigt wurden, sind in die massgebende
Sammlung des griechisch-orthodoxen Kirchenrechts, das «Pedalion»
von Nikodemos dem Hagioriten (1749-1809), aufgenommen worden'"”.
In der englischen Ubersetzung von D. Cummings lautet das einschligige
Fragment:

«Therefore the present Canon decrees that candidates for baptism on this
night of Great Saturday must prepare themselves and cleanse themselves in
advance throughout Lent by fasting and praying and the other modes of as-
cetic exercise. But whoever applies to be baptized after two weeks of Lent
must not be accepted for baptism, during Great Saturday, that 1s to say, since
he failed to prepare himself throughout Great Lent, but nevertheless was to
get baptized.»'"

Aus der Zeit des Konzils von Laodizda stammt eine zusitzliche An-
gabe fiir eine Bestreuung mit Asche im Rahmen der Taufe. Gregor von
Nazianz (329/330-um 390) schreibt in einer Taufpredigt:

""" ADO VON VIENNE, Vetus Romanum Martyrologium cum additamentis, 7. Au-
gust (PL 123, 320).

'“* In Verbindung mit Makarius von Korinth stellte er auch die bekannte Philo-
kalia zusammen. Zur Abfassung des Pedalion leistete auch der Priestermonch Aga-
pius einen Beitrag. Es erschien zum ersten Mal 1908 zu Athen.

193 D, CuMMINGS (Hg.), The Rudder (Pedalion) of the Metaphorical Ship of the
One Holy Catholic and Apostolic Church ..., Chicago (Orthodox Christian Educa-
tional Society) 1957, 569. Diese Vorschrift riickt auch die Maildnder Praxis ins
Licht, wo die competentes am zweiten Samstag der Quadragesima zum mit Asche
bezeichneten Cilicium und damit zum Katechumenat zugelassen wurden, auch wenn
diese Zulassung eine rein formelle Angelegenheit geworden ist.

110



Asche bei der Kindertaufe

Taboper  Godpnowy, va pn  BuAnvopede, pnde arti  ooufic Mdelag
KOVLOPTWUED GAA’ eDdpatvwpede, ToD €kkevwlevtog 8L MU KOPOU
TUEDUATIKGDG avTLAcBaropevoL, kal Tooobtov €€ altol TOLoUMEVOL Kol
LETATOLOVMEVOL, (J0TE Kal alTdY Tu@Yy dodpaivecbul dopty edwdioc.'™

Auffillig ist, dass die im Westen beim Effata-Ritus gefundene An-
spielung auf die oopn edwdiag hier mit der Asche in Verbindung gestellt
wird. Selbstverstindlich hat Gregor keinen Effata-Ritus gekannt, weil
dessen Vorkommen immer auf die westliche Kirche beschriankt geblie-
ben ist.

Von einer Bestreuung mit Asche ist in Mailand nicht explizit die Re-
de. In einem Dokument, das nach Andrieu um 950 vom Verfasser des
«Pontificale Romano-Germanicum», einem Monch der Abtei Sankt-
Alban zu Mainz, zusammengestellt wurde, ist dies aber schon der Fall.
Der «Ordo Romanus» 50 ist eine Kompilation verschiedener ordines,
deren Kern ein urspriinglich rémisches Dokument des 10. Jahrhunderts
1st, das durch eine grosse Menge gallischen Materials erginzt worden
und wesentlich ein Unterteil des genannten Pontificale ist. Kein einziges
romisches Dokument berichtet von einem Exorzismus, wie er zu Mai-
land tiber der Asche und dem Cilicium ausgesprochen wurde; hier aber
findet sich die Ausnahme, die zusitzlich den Ansatz einer Erkldrung fiir
den Gebrauch der Asche beim Effata-Ritus bieten konnte. Deutlich ist,
dass der ambrosianische Text die Quelle des romisch-germanischen ist,
denn im letzteren ist der Hinweis auf eine ausser Ubung geratene Praxis,
das Stehen auf dem mit Asche bestreuten Cilicium, durch einen solchen
auf die tatsdchliche Aschenbestreuung ersetzt:

«ltem benedictio cineris ad eos qui scrutinia sunt habituri et baptizari desi-
derant:

Exorcizo te, cinis, in nomine Dei patris omnipotentis et lesu Christi, filii
eius et spiritus sancti, qui te per ignem in favillam converti praecepit, ut si-
cut iussione Dei. per sanctum famulum eius Moysen. cinis vitulae in populo
aspersus omnem congregationem Israhel sanctificavit, ita tu exorcizatus in

"9 GREGOR VON NAZIANZ, Oratio 40 in sanctum baptisma (PG 36, 413); obiger
Text nach CLAUDE MORESCHIN/PAUL GALLAY (Hg. und Ubers.), Grégoire de Nazian-
ze. Discours 38—41 (SC 358), Paris (Cert) 1990, 286. Thre Ubersetzung (S. 287) lautet:
«Guérissons 1'odorat, atin de ne pas étre efféminés et de ne pas nous trouver <«couverts
de poussiére au lieu d’une odeur agréable>; délectons-nous, au contraire, en participant
spirituellement au <parfum répandu», & cause de nous, et en étant faconnés et transfor-
més par lui a tel point que le Seigneur <sente une odeur agréable> venant de nous.»

111



Koenraad Ouwens

nomine trinitatis, aspersus in eis, qui scrutinio sunt habituri eos sanctifices,
ut diabolus non lateat sed manifestetur atque expellatur, ut puri et sinceri in-
veniantur. Per.

Alia. Te item petimus et rogamus, pater omnipotens, ut sicut Ninivitarum
populus. ad predicationem Ionae prophetae misericordiam tuam, domine,
exorantes. suorum veniam meruerunt consequi peccatorum. ita et hi, qui ad
tuam gratiam percipiendam venire desiderant, amputatis carnalibus maculis,
per slzt)csn' baptismatis regenerationem suorum finem constituant vitiorum.
Per»'"

In einer Handschrift des «Pontificale Romano-Germanicum», wahr-
scheinlich ebenfalls in der Sankt-Albans-Abtei im 11. Jahrhundert ent-
standen, wird hier zugefiigt:

«Tunc spargat cineres super eos qui scrutinia sunt habituri. Hoc expleto,
tangat presbiter singulorum nares de sputo oris sui et dicat unicuique ad
dextram aurem: Effeta, quod est adaperire; ad nares: in odorem suavitatis;
ad sil?(i)gtram: Tu autem effugare, diabole, appropinquabit enim iudicium
Dei.»

Hier haben sich Asche und Effata-Ritus angendhert: Es findet eine
korperliche Aschenbestreuung statt, vermutlich auf das Haupt des
Téuflings. Jetzt ist es moglich, zusammenzufassen, wie sich der Ge-
brauch von Asche bei der Taufe geschichtlich entwickelt haben mag.
Bei ihrer Anmeldung zum Katechumenat vollzogen die Taufbewerber
einen Bussakt, der allerdings nicht so streng war wie das, was von den
eigentlichen Biissern vollbracht werden musste. Darum trugen sie das
Cilicium nicht, sondern sie standen darauf oder knieten darauf nieder,
um auf dieser Weise ihre letzte heidnische Lustration zu erleben, wobei
sie zugleich ihre heidnische Vergangenheit gewissermassen unter den
Fiissen zertraten.

Wo dies auch oder ausschliesslich vor der eigentlichen Taufe ge-
schah, war das pedilavium, eine Fusswaschung nach der Taufe, wie sie
in Mailand bis ins 8. Jahrhundert iiblich war, sinnvoll, weil die Kandi-
daten, die nicht mehr in dem Taufbrunnen eingetaucht wurden, barfuss

"% MICHEL ANDRIEU, Les Ordines romani du haut moyen age. Bd. 5 (SSL 29).
Louvain 1961, 128 (Ordo L.19.3f.). Vgl. auch CYRIL VOGEL/REINHARD ELZE (Hg.).
Le pontifical romano-germanique du dixieme siécle. Bd. 2 (StT 227). Citta del Vati-
cano (Biblioteca Apostolica Vaticana) 1963, 24 (XCIX,87).

"% Codex Lat. 701 in der Nationalbibliothek Wien. f. 10r.

112



Asche bei der Kindertaufe

auf der Asche gestanden hatten. Dass in der nordafrikanischen Liturgie
die Taufe nicht durch Eintauchen erfolgte, ldsst sich aus der relativ ge-
ringen Grosse der dort vorgefundenen Taufsteine schliessen. Das Able-
gen der Fussbekleidung ist beziiglich der méglichen Sinngebung mit
dem Cilicium vergleichbar. Schuhe und Sandalen sind normalerweise
aus Leder angefertigt, also tierischen Ursprungs, so wie auch das Cili-
cium. Das Tierische wird abgelegt, um rein und wiirdig in das Heiligtum
eintreten zu konnen; die Asche, der ebenfalls eine reinigende Funktion
zugedacht wird, ist dabei forderlich. Dieser Ritus wurde dann bedeu-
tungslos, als die Téduflinge in der Regel nur noch Kleinkinder waren.
Dies hatte entweder sein Verschwinden oder eine Anderung seiner Be-
deutung zur Folge. Das Chrismon, das in Mailand mit Asche gezeichnet
wurde, kann nur Usus geworden sein, als die Taufbewerber nicht mehr
das Cilicium iiberschreiten mussten. Hitten sie ndmlich ein Christus-
Monogramm mit Fiissen getreten, so hitte das der urspriinglichen Be-
deutung dieses Ritus vollig widersprochen und hitte sicher anstossig
gewirkt. In Mailand wurde die Handlung durch eine liturgische Kateche-
se ersetzt, weil anderswo das Cilicium ausser Gebrauch kam und die
Taufbewerber mit Asche bestreut wurden, genau so wie die Gldubigen
zu Beginn der Quadragesima. Die 6ffentliche Busse wurde von der gan-
zen Gemeinde in einem symbolischen Sinn iibernommen, so dass die
ritualisierte Busse mit dem ebenso ritualisierten Katechumenat liberein-
stimmte.

Als ein letztes Relikt des Uberschreitens der Asche oder des Kniens
darauf ist moglicherweise die prostratio in pavimento unmittelbar nach
der Einfiihrung in die Kirche zu betrachten, die im «Pontificale Roma-
nae Curiae» vorkommt und in ziemlich verinderter Form fiir die feierli-
che, vom Bischof vollzogene Erwachsenentaufe in das «Pontificale Ro-
manum» iibernommen wurde:

«Tunc patrinus patrinave illius eum ponat super pavimentum et dicat super
- 10
eum Pater noster et Credo in Deum. Ad hec autem elevatus asportetur.»

"7 MICHEL ANDRIEU, Le pontifical romain au Moyen-Age. Bd. 2: Le pontifical
de la curie romaine au XIII® siecle (StT 87), Citta del Vaticano (Biblioteca Apostoli-
ca Vaticana) 1940, 517 (LIII, 22). Im «Pontificale Romanum» hat die Rubrik fol-
genden Wortlaut: «Ingressus Ecclesiam, Electus procumbit, seu prosternit se in
pavimento, et adorat, deinde surgit.»

113



Koenraad Ouwens

Der Taube wird zum Blinden

Wenn das Auflegen der Asche dem Effata-Ritus direkt vorangeht, ent-
steht die Moglichkeit, dass beim Verschwinden des Ciliciums der Buss-
charakter der erstgenannten Handlung weniger deutlich wird, und die
letztere die erste 1n sich aufnimmt, so dass eine Mischform wie die des
Effata-Ritus 1m christkatholischen Ritual von 1879 entstehen kann.
Wenn Staub oder Asche mit Speichel vermischt werden, gleicht dies
mehr dem Handeln Jesu am Blindgeborenen Joh. 9,611 als am Tauben
in Mk 7,31-37. Der Einfluss des «Pontificale Romano-Germanicum» ist
immer sehr stark gewesen, und er kann bedeutend gewesen sein fiir den
Taufritus im Bistum Konstanz, das zur Kirchenprovinz Mainz gehorte.
Hier hat sich die direkte Verbindung von Asche mit dem Effata-Ritus in
die didzesanen Ritualien niedergeschlagen.

Die Verschmelzung von Bestreuung mit Asche und Effata-Ritus
konnte auch mit einer anderen Tatsache zusammenhiingen. Der «Cate-
chismus Romanus» wurde 1566 fiir die Seelsorger verfasst, um sie zu
befahigen, den Glaubigen die Lehre und Praxis der Kirche zu erkliren
und néher zu bringen. Hier findet sich auf die Frage, warum Nase und
Ohren der Tauflinge mit Speichel beriihrt werden, die wenig auf der
Hand liegende Antwort, dass Jesus auf diese Weise einem Blinden das
Augenlicht gegeben hitte. So wie das schon Augustin in seinem bereits
zitierten Traktat zum Johannesevangelium getan hat'”, wird hier die
Genesung des Blindgeborenen ausdriicklich mit dem Effata-Ritus ver-
bunden:

«Postea vero illi nares et aures saliva liniuntur, statimque ad baptismi fon-
tem mittitur, ut quemadmodum <caecus> (Io. 9, 6 sq.) ille evangelicus, quem
Dominus iusserat oculos luto illitos Siloes aqua abluere, lumen recuperavit:
ita etiam intelligamus, sacrae ablutionis eam vim esse, ut menti ad coelestem
veritatem percipiendam lumen afferat.»'"

"% val. Anm. 16.

199 Catechismus Romanus, II, I, Quaestio LXVIII: Quare nares et aures bapti-
zandi salvia liniantur. Text und Ubersetzung in: Catechismus ex decreto Concilii
Tridentini ad parochos Pii V. et Clementis XIII. Pont. Max. jussu editus ad editio-
nem Romae A.D. MDCCCXLV. Publici iuris factam accuratissime expressus /
Catechismus nach dem Beschlusse des Concils von Trient fiir die Pfarrer, auf Befehl
des Papstes Pius V. und Clemens XIII. herausgegeben. Ubers. nach der zu Rom
i.J.d.H. 1845 veroffentlichten Ausgabe, Regensburg (Manz) 1902, 147: «68. Warum
Nase und Ohren des Tauflings mit Speichel bestrichen werden. — Hernach aber

114



Asche bei der Kindertaufe

Zumindest merkwiirdig ist es, dass die Verfasser des Katechismus,
die qualifizierte Theologen gewesen sind, keinerlei Erkldarung des Wor-
tes Effata geben und die Genesung des Tauben, zu dem dieses Wort ja
gesprochen wurde, vollig unerwihnt lassen. Unkenntnis der Bibel kann
bei diesen Autoren kaum als Erkldrung betrachtet werden. Plausibler ist,
dass im romischen und im ambrosianischen Ritus, den Karl Borromius,
die treibende Kraft bei der Entstehung des «Catechismus Romanus»,
kannte, das Thema der Genesung des Blindgeborenen in der Liturgie der
Fastenzeit eine wichtigere Stelle einnahm als das der Heilung des Tau-
ben. Im romischen Ritus war das Evangelium fiir den Mittwoch nach
dem Sonntag Laetare Joh 9,1-38, am Schluss welcher Perikope gekniet
wurde. Im ambrosianischen Ritus war sogar der vierte Sonntag der Qua-

dragesima diesem Thema gewidmet1 10,

Als Ursachen der Assoziation des Effata-Ritus mit der Genesung des
Blindgeborenen kénnen also vermerkt werden:

— die typologisch-inhaltliche Assoziation der Taufe mit dem Teich
von Siloah, die bereits bei Augustin zu finden ist;

— die hieraus sich ergebende prominente Stellung, welche die jo-
hanneische Perikope bei der Vorbereitung auf die Taufe wihrend
der Quadragesima einnahm;

— die Tatsache, dass der Effata-Ritus mit seiner Verwendung von
Speichel mancherorts in die direkte Ndhe der Verwendung von
Asche geriickt war;

— die unverstandene Beriihrung der Nase des Tauflings, wohinge-
gen Mk. 7,33 von der Zunge spricht;

— die schon belegte allgemeine Ambivalenz der Handlung, der
Materie und des Textes des Effata-Ritus.

werden ihm Nase und Ohren mit Speichel bestrichen, und er alsbald zur Taufquelle
gebracht, damit wir wiissten: wie jener Blinde im Evangelium, welchem der Herr
befohlen hatte, die mit Koth bestrichenen Augen im Wasser Siloe’s abzuwaschen,
das Augenlicht wieder erlangte, so habe auch die heilige Taufe die Kraft, dem Geiste
das Licht zur Erkenntniss der himmlischen Wahrheit zu verschaffen.»

"% vel, Anm. 59.

115



Koenraad Ouwens

Die Praxis im Bistum Konstanz

Schon lang vor dem Konzil von Trient muss der Effata-Ritus mit
Joh 9,6-11 assoziiert geworden sein, denn in den Diozesanausgaben des
Rituale fiir das Bistum Konstanz, die ab 1482 erschienen, geht der Ge-
brauch von Staub und Speichel bei diesem Ritus deutlich hervor, wie
dies Th. Maertens feststellt, auch wenn er sich diesbeziiglich ziemlich
negativ dussert:

«Les rituels des XVI-XVIII siecles, méme apres le concile de Trente, ont
surtout développé le théme du sourd-muet. Le rituel de Constance (Ed.
Dold, p. 36) prévoit méme que le célébrant crache par terre et mélange sa
salive a la poussiere du sol avant de procéder a I’Ephpheta! Nous ne sommes
plus dans I’ordre du rite, mais du mime.»'"'

Das erste gedruckte Rituale ist eine um 1482 entstandene Inkunabel,
die von Bischof Otto IV. von Sonnenberg fiir den Klerus angeordnet
wurde. Alban Dold veréffentlichte 1923 eine textkritische Edition, in der
sie mit spdteren Ausgaben verglichen wird. Der Text und die Rubriken
haben hier den folgenden Wortlaut:

«Deinde exspuat "2 in terram, miscendo sputum pulvere, et tangat pollice au-
res infantis dicendo: Ephpheta; quod est adaperire. Postea nares, dicendo: In
odorem suavitatis. Demum subiungat: Tu autem effugare maledicte diabole;
appropinquabit enim judicium Dei. His ergo peractis, Sacerdos inducat infan-
tem in Ecclesiam, porrigendo stolam eum portanti . >

In den wenigstens zwolf bekannten Ausgaben von Konstanzer Ri-
tualien von 1502 bis 1781''* gehoren Staub oder Asche dauernd zu den
materiellen Elementen des Effata-Ritus. Ein Exemplar der Ausgabe von
1766, die Heinrich Ignaz von Wessenberg (1774-1860), der 1802 zum
Generalvikar des Bistums ernannt wurde, bekannt gewesen sein muss,
befindet sich in der Schweizerischen Landesbibliothek in Bern''”. Nach

"' THIERRY MAERTENS, Histoire et pastorale du rituel du catéchuménat et du
baptéme (ParLi 56), Bruges (Biblica) 1962, 254, Anm. 9.

"2 Ndmlich der Priester.

'3 ALBAN DOLD (Hg.), Die Konstanzer Ritualientexte in ihrer Entwicklung von
1482-1721 (LQ 5/6), Miinster (Aschendorft) 1923, 36.

" DoLp, a.a.0., xix. Die Name Rituale wird manchmal durch Obsequiale oder
Agenda ersetzt.

'S Rituale Constantiense jussu, & auctoritate eminentissimi, & reverendissimi in
Christo Patris ac Domini Domini Francisci Conrado S.R.E. Tit. S. Mariae de Populo

116



Asche bei der Kindertaufe

Dold ist diese Edition ein Gemisch urspriinglicher Konstanzer Riten und
Texte''® mit Material des «Rituale Romanum»''". Die Verwendung von
Staub, hier in der Form von Asche, hat sich in dieser Ausgabe erhalten.

Das «Rituale Constantiense» von 1766 enthilt vier Ordines fiir die
Tauffeier, in denen der Effata-Ritus seinen Platz hat. Im Ordo fiir die
Taufe eines Kindes bzw. mehrerer Kinder lauten Text und Rubriken wie
folgt:

118 : - ; ;
«Postea Sacerdos stans eodem loco’ "~ dextro pollice accipiat de saliva oris
sui, & eandem miscens cineri, tangendo aurem dextram, & sinistram, dicat:

Ephpheta, quod est adaperire.

Deinde tangat nares dicens: .
In odorem suavitatis.
Demum subiungat: i

Tu autem effugare diabole; appropinquabit enim judicium Dei.»'"?

In der Ordnung der Erwachsenentaufe weicht die erste Rubrik etwas ab:

«Postea Sacerdos dextro pollice accipiat de saliva oris sui, eandem commis-
cens cineri tangit aures, & nares Electi: tangendo )“vero aurem dextram, &
sinistram, dicat: Ephpheta, quod est adaperire ...»

In der vierten Ordnung, welche die Ergidnzung der Riten bietet, die
bei der Nottaufe von Kindern iibergangen worden sind, erscheint die
erste Rubrik in einer Kurzform:

Presbyteri Cardinalis de Rodt, Episcopi Constantiensis, S.R.I. Principis, Juxta Nor-
mam Ritualis Romani reformatum, approbatum, & editum Anno MDCCLXVL
Constantiae, Ex Typographia Epicopal. Per Antonium Labhart, Eminentiss. Ordina-
rit Typogr. Aulic. Spiter folgten zwei weiteren Ausgaben, 1775 und 1781, vgl.
DoLD, ebd.

''® Die letzte Edition ohne Anpassung an das Rituale Romanum wurde 1721
durch Anordnung von Bischof Franziskus Johannes Schenk von Stauffenberg verof-
fentlicht; vgl. DoOLD, Ritualientextre (wie Anm. 113), Xxix-XxX.

"7 DoLp, Ritualientexte (wie Anm. 113), xx und xxx.

"' D. h. noch nicht in unmittelbarer Nihe zum Taufstein.

" Rituale Constantiense 1766: Ordo baptizandi masculum, vel foemellam,
S. 31; ebd.: Ordo baptizandi simul plures infantes, tam unius, quam diversi sexus,
S. 45. An der Stelle der Asteriske wird im letzten Ordo in margine angegeben: (*)
Super singulos, bzw. (**) Super omnes.

' Rituale Constantiense 1766: Ordo baptismi adultorum, S. 74.

117



Koenraad Ouwens

«Postea Sacerdos dextro pollice accipiat de saliva oris sui, & eandem mis-

cens cineri, tangendo aurem dextram, & sinistram, dicat: Ephpheta, quod
: 121

est adaperire...»

Dass das «Rituale Romanum» von 1614 im Bistum Konstanz nie
vollig eingefiihrt worden ist, hdngt mit der Tatsache zusammen, dass es
immer in geringerem Masse als das romische Messbuch oder das Bre-
vier verpflichtend gewesen ist. In der Empfehlung von Papst Paul V. ist
beziiglich der Einfilhrung nur von einer exhortatio die Rede. Bei der
Sakramentenspendung gab es auf diézesaner Ebene generell einige
Moglichkeit fiir eine Sondergestaltung der Riten, welche Moglichkeit
auch fiir die Taufe zutraf. Didzesanritualien, die bisweilen erheblich
vom romischen Muster abweichen, sind deswegen sehr zahlreich. Die
mitunter gebieterisch formulierten bischoflichen Verbote, von den Tex-
ten und Rubriken abzuweichen, sind ausserdem ein klarer Fingerzeig fiir
die Existenz einer gewissen Pluriformitét bei der Sakramentenspendung
auf parochialer Ebene'”.

Der Effata-Ritus im Aufklirungskatholizismus

Wie schon festgestellt wurde, zeigt der Effata-Ritus schon in der friithen
Liturgiegeschichte wie kein anderer ein hohes Mass an Vielgestaltigkeit.
Auch in der Zeit der Aufklirung bietet er in den Ritualien, die in den
Kreisen des deutschsprachigen Reformkatholizismus zustande gekom-
men sind, vielerlei Erscheinungsformen. Manfred Probst hat belegen
konnen, dass der Effata-Ritus in den von ihm erforschten Ritualien im
Gesamtgefiige der Taufliturgie nicht nur eine variable Stellung ein-
nimmt, sondern auch verschiedene materielle Elemente beinhaltet'*,

Eine Mehrheit unter den Taufriten ldsst, im Einklang mit dem «Rituale

12! Rituale Constantiense 1766: Ordo, et modus supplendi caeremonias baptismi
super infantes qui sine ullis caeremoniis sunt baptizati, S. 85.

122 Nach einer goldenen Regel beim Studium liturgischer Anordnungen besteht
bei Bestimmungen und Empfehlungen keinerlei Sicherheit, dass sie tatsidchlich
befolgt werden. Mit ausdriicklichen Verboten aber wird einer realen Praxis entge-
gengetreten. Weil keineswegs feststeht, dass die Abweichungsverbote {iberall einge-
halten worden sind, erbringen sie wenigstens einen Beweis fiir die Pluriformitit
litur,gischen Handelns.

3 MANFRED PROBST, Der Ritus der Kindertaufe — Die Reformversuche der ka-
tholischen Aufkldarung des deutschen Sprachbereiches (TThSt 39), Trier (Paulinus)
1981, 185 ff.

118



Asche bei der Kindertaufe

Romanumy», den Effata-Ritus der abrenuntiatio oder den Fragen nach
dem Glauben vorangehen. Demgegeniiber setzt eine wichtige Minder-
heit eine deutsche Tradition fort, in welcher der Effata-Ritus vor dem
Hereinbringen des Téuflings in die Kirche vorgenommen wird'**. Die
Materie ist in gut einem Drittel der von Probst erforschten Quellen ge-
madss dem romischen Muster Speichel. In einem Drittel ist vorgesehen,
dass der Priester seinen angefeuchteten Finger in die Asche oder den
Staub hilt, wobei Asche héufiger als Staub, Erde oder Lehm vorkommit.
Ein Drittel der Ritualien erwihnt keine Materie und beschrinkt sich auf
eine einfache Beriihrung von den Ohren, der Nase oder des Mundes des
Téuﬂingsm. Der Grund dieser Beschrinkung liegt nicht — anders, als
was in der heutigen Zeit zu erwarten ist — im Bereich der Hygiene. Die
Einwidnde der Aufkldrungsliturgisten sind vielmehr auf den exorzisti-
schen Charakter der Effata-Formel bezogen. Beda Pracher kritisiert
diese 1802 schon heftig:

«Fiirwahr, wenn Jemand ohne alles Nachdenken, und allein um die Feder zu
probiren, etwas auf ein Papier hinsudeln wiirde, konnte er kaum etwas Un-
zusammenhiingenderes niederschreiben ... Welche Verwirrung von Begrif-
fen, welche Abenteuerliche Zusammensetzung der verschiedensten Dinge,
und welche giinzliche Sinnlosigkeit herrscht in diesen wenigen Worten?»'*°

Im Rahmen der Liturgiereform, die sich im Bistum Konstanz unter
der Leitung Wessenbergs vollzogen hat, iiberlegte sich das Landkapitel
von Rottweil 1806 iiber die Frage: «Auf welche Art liesse sich die Aus-
spendung der hl. Taufe erbaulicher, und lehrreicher machen?» Die Er-
gebnisse wurden aufgezeichnet von Ludwig A. Hassler, Pfarrer in
Oberndorf, der zwar die Asche, aber nicht den Speichel erwihnt und
sich speziell gegen den Gebrauch des Wortes Effata wehrt:

124 Dies ist belegt worden von HERMANN JOSEF SPITAL, Der Taufritus in den
deutschen Ritualien von den ersten Drucken bis zu Einfiihrung des Rituale Roma-
num (LQF 47), Miinster (Aschendorff) 1968, 97-103.

125 So u.a. in dem einflussreichen Werk von ANTON SELMAR, Ritual fiir katholi-
sche Geistliche bei ihren Amtsverrichtungen, Miinchen (Giel) 1812.

120 [BEDA PRACHER] Neue Liturgie des Pfarrers M. in K. im Departement L. Mit
einem Anhang, von den besten Mitteln, gute Geistliche zu erhalten. Der franzosi-
schen Nationalsynode zur Priifung vorgelegt, Tiibingen 1802, 61 f. [anonym]. Vgl.
ProBST, Kindertaufe (wie Anm. 123), 93.

119



Koenraad Ouwens

«... Darauf kommen wieder kurze lateinische Gebete; und die Bekreuzigung
der Ohren und der Nase mit der gesegneten Asche und dem korrupten Wor-
te: Ephepheta! Da das Volk der christlichen abendlidndischen Kirche dies
Syro chaldaeische Wort nicht verstehen konnte, sprach der Ritus zu den La-
teinern oder Kennern: quod est. Warum sollte nun fiir uns Deutsche, oder
andere abendldndische Christen nicht auch die milde Dollmetschung nach
den Worten: in odorem suavitatis eintreten diirfen, das heisst:

Offne dich Ohr! wenn dir einst der Wille Gottes verkiindet wird, ihn auf-
merksam zu horen, ihn gewissenhaft zu befolgen. Gehorsam ist Gott das an-
genehmste Opfer, siisser Wolgeruch, noch im Tode, wozu durch diese ge-
weihte Asche, das Sinnbild deiner Sterblichkeit bereits eingeweiht ist!»'?’

Hassler betrachtet das «bestehende Diozesanritual» als «die Regel
unsrer liturgischen Handlungen», und er stellt fest, dass es neben dem
Wasser noch sechs materielle Elemente des Taufritus gibt: «Salz, Asche,
Ol, Chrysam, weisses Kleid, brennende Kerze.»

Wessenberg regte die Diskussionen iiber eine Neufassung des Tauf-
formulars an, wozu vier Vorschldge zur Sprache gebracht wurden, nim-
lich die Einfiihrung der Landessprache, die Neuformulierung der Exor-
zismen und Abschworungstexte, die Erkldrung schwer verstdndlicher
rituellen Handlungen und die Erwiigung einer allfilligen Anderung oder
Abschaffung bestimmter Riten. Die Diskussionen fihrten dazu, dass
Willibald Strasser das deutsche Taufformular, das Ludwig Busch 1803
entworfen hatte, iiberarbeitete und 1808 veroffentlichte'”®,

In diesem Ritual wird, im Gegensatz zu dem, was in Rottweil beab-
sichtigt wurde, die rituelle Handlung des «Rituale Romanum» iiber-
nommen, also ohne Asche, aber mit Speichel. Das Wort Effata kommt
aber nicht mehr vor:

«Die Bestreichung der Ohren und der Nase mit Speichel. Und da die Siinde
nur gar zu oft durch die dusseren Sinne in das Herz des Menschen eingeht, und
desswegen der Mensch seine Augen, Ohren, seinen Geschmack, Geruch und

"27 KARL WACHTER (Pfarrer in Sulmingen), Die wichtigsten Ergebnisse der Pasto-
ralkonferenzen im Bisthum Konstanz von 1802 bis 1827 in systematischem Zusam-
menhang geordnet, oder: Das Archiv fiir die Pastoralkonferenzen im Bisthum Kon-
stanz im Auszuge, Ehingen a.d. D., 1806, I, 123-133: «Konferenz-Resultate im Kapitel
Rottweil, unterschrieben von Dr Ludwig A. Hassler, 1. Juni 1806». Hassler war Deka-
natsverweser des 2. Distrikts des Rottweiler Landkapitels (vgl. 1806, 11, 104); Zitat
S. 128, N. 6. Vgl. auch ERwIN KELLER, Die Konstanzer Liturgiereform unter Ignaz
Heinrich von Wessenberg (FDA 85), Freiburg 1.Br. (Herder) 1965, 198-205.

128 Archiv fiir die Pastoralkonferenzen, 1808 1, 18ff.

120



Asche bei der Kindertaufe

sein Gefiihl wohl bewahren und bezdhmen muss, wenn sie ihm nicht eine Ver-
suchung zur Siinde werden sollen; so lasst uns nach dem Beyspiele Jesu, der
bey Heilung eines Taub- und Stummgebornen seine Finger in die Ohren des
Kranken legte, und seine Zunge mit Speichel benetzte, die Ohren und Ge-
ruchswerkzeuge dieses Tauflings mit Speichel bestreichen, damit er, wenn er
sich einst seiner Taufe erinnert, daraus lerne, seine dusseren Sinne zu bewah-
ren und zu bezihmen, und damit er sich auch einst bereitwillig zeige, den Un-
terricht im Glauben und in der Religion gerne und autmerksam anzuhéren,
und an der Lehre Jesu Geschmack und Wohlgefallen haben moge.

Werde also eroffnet — zum Wohlgeruche der Tugend und Gottseligkeit —
Alles unheilige Wesen sey ferne von dir, damit du einst bestehest, wenn das
Gericht Gottes herannahet'”.

Der einflussreiche Vitus Anton Winter (1754-1814) kritisiert dem-
gegeniiber den Gebrauch von Speichel”0 und will nur Asche verwenden.
Obwohl Vierbach der Meinung ist, dass Speichel und Asche beide ge-
braucht werden'”', zeigt der Text des Effata-Ritus, der das Wort nicht
mehr enthilt, nur noch einen Hinweis auf die Asche:

«Die Asche ist das Bild des Todes und der Verwesung. Ich bestreiche nun
deine Ohren und Nase mit Asche zur Erinnerung, dass die Sinne dem Tode
und der Verwesung unterworfen sind wie der ganze Mensch, dass aber auch
die Siinde, der geistige Tod, oft durch die Sinne in die Seele eindringe. Ver-
schliesst euch also, ihr Sinne, fiir jedem verfiihrerischen Anblicke oder Ge-
spriche, jedem zerstorenden Grundsatze, 6ffnet euch aber stets der Stimme
des Rufep}czlen, der Wahrheit des Evangeliums, der begliickenden Lehre Jesu
Christi!»

Im 19. Jahrhundert findet man eine Vermischung von Speichel mit
Staub und Asche nicht nur im Bistum Konstanz. Das «Rituale Romano-
Sangallense» von 1849 enthilt die Konstanzer Rubrik von 1482 in glei-
chem Wortlaut 1482133, und in dem «Deutschen Ritual» von Thomas

'* LupwiG BuscH, Liturgischer Versuch oder Deutsches Ritual fiir katholische
Kirchen. Mit Genehmigung eines hochansehlichen kathol. Censurkollegiums, Erlan-
gen (Palm) 1803, 22f.

B0 viTus ANTON WINTER, Deutsches katholisches, ausiibendes Ritual, 1. und
2. Teil, Frankturt a.M. (Andred) 1813, [ 17.

'3 ALBERT VIERBACH, Die liturgischen Anschauungen des Vitus Anton Winter.
Ein Beitrag zur Geschichte der Aufklirung (MSHTh 9), Miinchen (Késel & Pustet)
1929, 174.

2 WINTER, Ritual (wie Anm. 130), 77.

'3} Rituale Romano-Sangallense. Pars I continens Rituale Sacramentorum et
Exequiarum, St. Gallen 1849, p. 24: «... Deinde exspuat in terram, miscendo sputum

121



Koenraad Ouwens

Burkart, das in dem nicht zur schweizerischen Eidgenossenschaft geho-
renden Teil des Bistums Konstanz herausgegeben wurde, wird die Ver-
mischung auch vorausgesetztl34. Dass die Verwendung von Asche auch
anderswo bekannt war, ist anhand eines Werkes von Sebastian V. Gres-
bock in 1808 zu belegen, das auf das Didzezan-Ritual von Regensburg
zuriickgeht. Wie man verfahren muss, falls die Asche fehlt, wird hier
eindeutig beschrieben: «Da nicht allemal Asche vorhanden, so scheint es
schicklicher, nur so mit dem Finger zum Mund zu fahren.»'*> In einer
spiteren Edition dieses Werkes ist nur die Beriihrung von Ohren und
Nase geblieben, ohne Hinweis auf irgendeine Materie'*®. Freilich ist zu
beriicksichtigen, dass der Autor hier die Spendung der Kindertaufe im
Elternhaus anstatt in der Kirche voraussetzt, was eine Erkldrung fiir das
Fehlen der (gesegneten) Asche bieten konnte.

Als Wessenberg 1831 sein unoffizielles, aber einflussreiches Ritual
veroffentlichte, iibte er seine Funktion als Bistumsverweser nicht mehr
aus, weil sein Bistum 1821 aufgehoben wurde. Trotzdem wurde sein
Ritual in der Pastoralpraxis benutzt, eine Annahme, die von einer verin-
derten Gestalt des Effata-Ritus unterstiitzt wird. In der ersten Auflage
des Rituale lauten die Rubrik und der Text des Effata-Ritus:

«Die Ohren und die Nase werden mit Speichel beriihrt.

Ephpheta, das heisst: 6ffne dich, damit du horest die Lehre des Evange-
liums und empfindest seine lieblichen Wohlgeriiche. Der Gott des Frie-
dens sey mit dir, und zertret[t]e den Geist der Liige und Finsterniss unter

pulvere et tangat pollice aures infantis dicendo ...». PROBST, Kindertaufe (wie
Anm. 123), 185, Anm. 1207, zitiert die Rubrik dieses Rituals, aber ohne eine Ver-
bindung mit der Ausgabe von 1482 herzustellen, so dass der Eindruck erweckt wird,
es handle sich um eine Nachahmumg der Handlung in Joh 9, was auch Maertens
annimmt.

13 THOMAS BURKART, Deutsches Ritual oder praktische Anweisung fir katholi-
sche Seelsorger zur segensreichen Verwaltung des liturgischen Amtes. Zugleich ein
Erbauungsbuch fiir die Gldubigen, Rottweil (Uhl) 1841.

135 |SEBASTIAN V. GRESBOCK] Taufe, Kranken-Hilfe end Ehe, nach der Ordnung
des regensburgischen Didzezan-Rituals aus mehrern, schon gedruckten deutschen
liturgischen Versuchen zusammengestellt von einem Landpfarrer dieser Didzese.
Mit einem Anhange verschiedener Formule fiir Hervorsegnungen, fiir allgemeine
Gebethe; fiir kurze Ermahnungen bei Begribnissen, und einiger anderer ofters vor-
kommenden Gebethe, Straubing (Heigl) 1808, 9 [anonym].

136 [DERS.] Taufe, Kranken-Hilfe und Ehe ..., Zweite, etwas vermehrte Auflage,
Straubing (Heigl) 1810, 19.

122



Asche bei der Kindertaufe

deinen Fiissen (Rom. XVI. 20), damit du im freien Dienste der Tugend
zum ewigen Leben gelangest (Rom. VI. 18.22).»"

Der Text der vom Priester ausgesprochen wird, ist eine Eweiterung
des Textes im «Rituale Romanum». Gemiss dem Sinn des ganzen Ri-
tuale sind auch hier «Erbauung und Belehrung» die wichtigsten Ele-
mente. Die Rubrik entspricht ganz dem romischen Ritus. Hier hat Wes-
senberg also offensichtlich nicht die Tradition bewahrt, die sich in den
Konstanzer Didzesanritualien seit 1482 gezeigt hat und wahrscheinlich
noch viel ilter ist.

Wessenberg war bekanntlich sehr kooperativ und seinem Klerus ge-
geniiber aufgeschlossen fiir Kontakte und Ratschlidge bei der Vorberei-
ting liturgischer und pastoraler Reformen. Wenn seine Berater gute Ar-
gumente vorfithren konnten, wiederrief oder modifizierte er gelegentlich
friiher getroffene Entscheidungen. Die zweite Auflage seines Rituale,
die bereits 1833 publiziert wurde, zeigt einen bedeutungsvollen Unter-
schied gegeniiber der ersten. Der Text des Effata-Ritus ist gleich geblie-
ben'*®, aber die Rubrik bezeugt deutlich eine Riickkehr zur édlteren Kons-
tanzer Praxis: «Die Ohren und die Nase werden mit befeuchteter Asche
beriihrt.»'* Aus dieser Tatsache, wie auch aus der allenfalls ortlichen
Vertrautheit mit der Asche, wie sie im «Christkatholischen Ritual» von
1879 vorausgesetzt wird («Wo es iiblich ist, wird etwas Asche mit Spei-
chel vermischt, und damit Ohren und Nase beriihrt»), ist zu folgern, dass
man diese Tradition geschitzt hat. Diese Schlussfolgerung wird dadurch
bekriftigt, dass im «Ritual» von 1879 nicht der Text Wessenbergs liber-
nommen worden ist. Christkatholische Gemeinden formierten sich teil-
weise in Gegenden, die bis zu seiner Auflosung im Jahr 1821 zum Bi-
stum Konstanz gehort hatten. In diesen Regionen blieb die Verwendung
von Asche bei der Taufe lebendig. Sie konnte sich, nachdem sie in der
christkatholischen Kirche der Vergessenheit anheim gefallen war, noch

" Ritual nach dem Geiste und den Anordnungen der katholischen Kirche, oder
praktische Anleitung fiir den katholischen Seelsorge zur erbaulichen und lehrreichen
Verwaltung des liturgischen Amtes. Zugleich ein Erbauungsbuch fiir die Gldubigen,
Stuttgart (Cotta) 1831, 13.

'* Nur ein Druckfehler ist berichtigt worden: statt zertrette liest man 1833 zer-
f[rete.

"% Ritual nach dem Geiste und den Anordnungen der katholischen Kirche, oder
praktische Anleitung fiir den katholischen Seelsorge zur erbaulichen und lehrreichen
Verwaltung des liturgischen Amtes. Zugleich ein Erbauungsbuch fiir die Glidubigen.
Zweite verbesserte Auflage, Stuttgart (Cotta) 1833, 14.

123



Koenraad Ouwens

einmal in einem Ritual niederschlagen, moglicherweise durch personli-
che Kontakte zwischen einem christkatholischen Priester und dem Be-
griinder der Anthroposophie, Dr. Rudolf Steiner.

Eine neue Interpretation in einer seltsamen Liturgie

Die Verwendung von Asche bei der Kindertaufe findet sich, soweit mir
bekannt ist, in der heutigen Zeit nur im Kreis der Christengemeinschaft.
Diese Bewegung fiir religidése Erneuerung wurde 1922 in der schweize-
rischen Ortschaft Dornach bei Basel von einer Gruppe von tliberwiegend
jungen, protestantischen Theologen gegriindet, die fiir eine Erneuerung
ihrer religitsen Titigkeit die Hilfe Rudolf Steiners (1861-1925) in An-
spruch genommen hatten. Das Ergebnis war eine Vermischung von
christlichem mit anthroposophischem Gedankengut, die ihre Spuren in
der Liturgie dieser Gemeinschaft hinterlassen hat. Sie kennt sieben Sa-
kramente, die den traditionellen Mustern in der westlichen katholischen
Kirche nachgebildet sind. Die Siebenzahl der Sakramente wird stark
betont, ebenso ihr Charakter als rites de passage'’. Viele biblische Vor-
stellungen, vor allem aus dem Johannesevangelium'®', erhalten eine
kosmische Deutung, und auch die Gestalt Christi wird an der ersten
Stelle als kosmisch betrachtet. Die Eucharistiefeier, Menschenweihe-
handlung genannt, wird als ein kontinuierliches «Christusereignis» be-
trachtet. Die Grundlage der Liturgie ist die tridentinische Messe, die
freilich in einem ganz abweichenden Sinn gedeutet wird.

Das trifft auch zu fiir die Taufe, die von der Evangelischen Kirche
Deutschlands nicht anerkannt wirdm, auch wenn sie mit Wasser und
einer trinitarischen Formel vollzogen wird. Johannes Lenz schreibt in
seinem Buch iiber die Taufe in der Christengemeinschaft:

14(

1926.

"' FRIEDRICH RITTELMEYER, Briefe iiber das Johannesevangelium, Stuttgart
(Urachhaus) 1938. Vgl. auch CHRISTOPH FUHRER, Aspekte eines «Christentums der
Zukunft»: Zur Theologie und Spiritualitdt Friedrich Rittelmeyers, Stuttgart (Urach-
haus) 1997. In einem Zitat Rittelmeyers wird der Gebrauch von Asche bei der Taufe
beildufig erwihnt: a.a.0., 134.

'** Dies geschah in einer Empfehlung seitens des Rates der EKD an die Landes-
kirchen vom 31. Mai 1949. Vgl. JOHANNES LENZ, Die Taufe: Das Sakrament der
Christwerdung, Stuttgart (Urachhaus) 1991, 86-93. Die altkatholischen Kirchen
haben sich diesbeziiglich nie offiziell gedussert.

" RUDOLF FRIELING, Die sieben Sakramente, Stuttgart (Christengemeinschaft)

124



Asche bei der Kindertaufe

«So meinen wir und sagen es in voller Verantwortung: die traditionelle
Taufformel: <Im Namen des Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes>
ist im Taufritual der Christengemeinschaft enthalten. Allerdings in einer er-
weiterten, verlebendigten Form, die das Formelhafte substantiell erginzt.
Jeder taufende Priester bezeugt durch den Vollzug und die Intention der
Taufe, im Namen der gottlichen Dreieinigkeit, der drei Personen des ureinen
Gottes zu handeln. Er tauft rite und er tauft mit Wasser nicht allein, sondern
die Substanzen Salz und Asche erginzen und entfalten den Taufvorgang
nach den Bildegesetzen der Trinitét selbst.» 143

Obwohl Veroffentlichungen beziiglich der Liturgie in der Christen-
gemeinschaft vorhanden sind, bieten sie fiir das Studium der Form und
des Inhalts des Gottesdienstes zwei grosse Probleme. Das erste besteht
darin, dass die existierende Literatur keinen wissenschaftlichen Charak-
ter hat und keinerlei historisch-kritische Reflexion enthilt. Das zweite,
das mit dem ersten engstens zusammenhingt, hat damit zu tun, dass die
Christengemeinschaft ausserordentlich zuriickhaltend ist bei der Weiter-
gabe schriftlicher Informationen in Bezug auf die konkreten Formen des
rituellen Handelns und die liturgischen Texte. Dem Wunsch, den
schriftlichen Text ansehen zu koénnen, wird nie entsprochen, obschon
jeder Interessierte den liturgischen Feiern mit wenigen Ausnahmen bei-
wohnen kann.

«... Jeder kann das Taufsakrament aufsuchen, es sehen, horen, priifen und
sich ein eigenes Urteil bilden. Wer sich den Text beschaffen wollte, begeht
ein Sakrileg.»'*

Diese Restriktion hat einen theologischen Grund in der Auffassung,
dass das Opfer Christi in den Menschen verlebendigt und das menschli-
che Wort mit dem gottlichen Aoyog wiedervereinigt werden soll. Das
geschriebene Wort wiirde diesen Prozess verhindern.

' LEnz, a.2.0., 90.

"% LENZ, a.2.0., 89. Die steinerschen Sakramentstexte sind, trotz dieser Bedin-
gung, verdffentlicht von: VOLKER DAvID LAMBERTZ (Hrsg.), Die Sakramente (Ru-
dolf Steiners): Freies, christliches, anthroposophisch-sakramentelles Handeln heute,
Markdorf (Pro-Drei-Verlag) 1998. Beziiglich der Publikation von liturgischen Tex-
ten kann man sich des Eindrucks nicht entziehen, dass es sich um eine delikate Frage
handelt. Da der Autor dieses Artikels nicht beabsichtigt, sich auf irgendeine Weise
in einen Streit einzumischen, wird hier auf Zitate aus den Ritualtexten dieses Buches
verzichtet.

125



Koenraad Ouwens

«Die Tautagende liegt gedruckt nicht vor. Auch den Mitgliedern der Chris-
tengemeinschaft ist das Taufsakrament ausschliesslich im lebendigen Horen
und im kultischen Bild zuginglich. Das hat wiederholt zu Missverstindnis-
sen oder gar zum Vorwurf der Geheimhaltung etc. gefiihrt. ... Auch das
Messbuch ist nicht verdffentlicht. Die Menschenweihehandlung ist jedoch
ganz Offentlich. Es handelt sich daher nicht um eine Arkandisziplin, die
hinter verschlossenen Tiiren fiir die Reinerhaltung einer Substanz zu sorgen
habe, nein. Ein Text, der geschrieben oder gar gedruckt ist, ist das <etzte
Ende der Wege Gottes> (frei nach Oetinger). Wer aber den Anfang der Wege
Gottes aufsuchen will, d.h. das Wort wieder mit dem Logos, dem Welten-
wort zu verbinden sucht und die kultische Verantwortung fiir dieses Gottes-
wort tibernimmt, sorgt fiir die lebendige Ganzheit.»'*

Diese absichtliche Zuriickhaltung ist die Ursache, dass die Beschrei-
bung, die Lenz vom Taufritual gibt, trotz seiner Erlduterungen verschie-
dener Aspekte nicht sehr klar ist. Es wird der Eindruck erweckt, Wasser,
Salz und Asche seien gleichwertige Substanzen, was mit ein Grund fiir
die Verweigerung der Taufanerkennung seitens der EKD sein konnte.
Die Stirn des Kindes wird mit Wasser befeuchtigt, was ein Hinweis
dafiir ist, dass das Taufwasser nicht in den Taufstein zuriickfliesst. Der
Autor erwihnt diesen nicht, sondern spricht von einem «Taufaltar»l%,
iber dem das Kind von einem Taufpaten oder einer Taufpatin festge-
halten wird. Danach wird das Kinn mit Wasser und Salz beriihrt.
Schliesslich wird mit Wasser und Asche ein Kreuzzeichen auf die Brust
des Tiuflings gezeichnet. Die Taufe bezieht sich also auf das Bewusst-
sein, den Willen und das Gefiihlsleben, die sich im Kind zu entwickeln
haben. Die Verwendung von Asche, die nicht als ein postbaptismaler
Ritus angesehen wird, findet eine Begriindung, die derjenigen, die bei
Winter und Hassler zu finden ist, einigermassen dhnlich ist:

«Der dritte Akt innerhalb der Substanztaufe ist die Taufe mit Wasser und
Asche. Mit ihr wird die Brust, die Region des Herzens beriihrt. Diese Subs-
tanz ist das Ergebnis einer Verbrennung und weist auf den Feuerprozess hin.
Verbrennung und Auflésung setzen mit Beginn des Lebens ein. Selten ma-
chen wir uns bewusst, dass mit dem Anfang des Lebens und dem ersten
Atemzug der allererste Anfang des Sterbens beginnt. So ist das Kreuz mit
Asche auf dem Herzen, dem Organ des Lebens, Zeichen fiir die Erneuerung,
die dem Tode abgerungen wird und aus der Asche hervorgeht. Wie Jesus
Christus selber erst durch seinen Tod am Kreuz der Menschheit und der Er-

145 LENZ, 2.2.0., 87.
146 ENZ, a.a.0., 46.

126



Asche bei der Kindertaufe

de neues Leben zu schenken vermochte, wird der Getaufte das wahre Leben
erst im Durchgang durch Sterbeprozesse und den Tod im Zeichen des Kreu-
zes finden konnen.»’*’

Der niederldndische Autor Siegwart Knijpenga ist beziiglich der Ein-
zelheiten des Taufrituals weniger schweigsam, aber auch in seiner Ar-
beit iiber die Sakramente in der Christengemeinschaft wird auf keinerlei
Weise aus den Texten oder aus den Rubriken zitiert'*®. Falls der von
Lenz erwihnte Taufaltar mit einem Tisch, auf dem drei Schilchen mit
Wasser, Salz und Asche bereitstehen, identisch ist, ist dieser mit einem
blauen und einem roten Tuch bedeckt. Das blaue Tuch symbolisiert Gott
Vater, das rote Christus und der weisse Chorrock iiber dem violetten
Priestertalar den Heiligen Geist. Davon behauptet Knijpenga:

«In de doop worden de namen van deze drie hoogste wezens over het kind
uitgesproken. De verhouding tot deze wezens plaatst de mens in de religieu-
ze werkelijkheid van zijn leven.»'*’

An dieser Stelle, aber auch anderswo in diesem Werk wird klar, dass
das Verstidndnis der Trinitét in der Christengemeinschaft von dem in den
traditionellen christlichen Kirchen Ublichen, die sich in dieser Hinsicht
voneinander kaum dogmatisch unterscheiden, stark abweicht. Die Per-
sonen der gottlichen Dreifaltigkeit sind nicht wesensgleich, und die
Christologie ist ohne weiteres als adoptianistisch zu betrachten"’. Weil

"7 LENZ, 2.2.0., 53. Diese Aussage wird durch den Ritualtext in LAMBERTZ (wie
Anm. 144), 35, bestitigt. Wasser, Salz und Asche werden mit gleichartigen Segen-
spriichen bei der Taufe verwendet. In der Urfassung Steiners fehlen die trinitarischen
Namen.

'*8 SIEGWART KNIPENGA, Leven uit de oorsprong: De sacramenten in de Chri-
stengemeenschap, Zeist (Christofoor) 1997.

* KNIJPENGA, a.a.0., 31: «In der Taufe werden die Namen dieser drei hichsten
Wesenheiten {iber dem Kind ausgesprochen. Die Beziehung zu diesen Wesenheiten
stellt den Menschen in die religiose Wirklichkeit seines Lebens.»

130 KNUPENGA, a.2.0., 30; 129, Anm. 7: «Zowel Nestorius (381-ca. 451, patri-
arch in Konstantinopel) alsook de antroposofie van Rudolf Steiner vertegenwoordi-
gen het inzicht, dat pas met de doop in de Jordaan, de Zoon Gods neerdaalde in de
mens Jezus van Nazareth. Dit sluit aan op Lukas 3:22 <Mijn Zoon zijt gij, ik heb u
heden verwekt>.... Lukas duidt het mysterie van de verbinding van Gods Zoon met
de mens Jezus van Nazareth met het woord «verwekken> aan.» Die hier vorausge-
setzte Lesart von Lk 3,22, die Ps 2,7 LXX folgt (vgl. Hebr 5,5), wird allerdings nur
vom Codex Bezae Cantabrigiensis, einigen Handschriften der Itala und einigen
wenigen Kirchenviitern unterstiitzt.

127



Koenraad Ouwens

der Text des Taufritus nicht verdffentlicht ist, kann die Theologie der
Taufe nicht ausgewertet werden. Auch die Bemerkungen, die von Knij-
penga gemacht werden, lassen den Leser in Ungewissheit iiber das ge-
naue Verhiltnis zwischen den materiellen Elementen. Der rituelle Vor-
gang zeigt noch weitere Eigenartigkeiten, die wenigstens zur Vermutung
fiihren, dass es sich hier nicht um eine ordentliche Taufe mit Wasser und
der trinitarischen Formel handelt. Mit Wasser wird ndmlich ein Dreieck
auf die Stirn des Kindes gezeichnet, mit im Wasser aufgelostem Salz ein
Viereck auf das Kinn, und mit Asche ein Kreuz auf die Brust'’!'. Da
ausserdem die materiellen Elemente in Verbindung mit den Lebenspha-
sen gestellt werden, in die das Kind im Alter von sieben und vierzehn
Jahren eintritt — welche Phasen in der anthroposophischen Piddagogik
eine wichtige Rolle spielen —, kann man schliessen, dass Salz und Asche
nicht zu einem Komplex postbaptismaler Riten gehoren, sondern in der
Christengemeinschaft als wesentliche Elemente der Taufe gelten.

Obwohl der symbolische Gebrauch von Asche gerechtfertigt werden
konnte durch Rom 6,3f. («Wisst ihr denn nicht, dass wir alle, die wir auf
Christus Jesus getauft wurden, auf seinen Tod getauft worden sind? Wir
wurden mit ihm begraben durch die Taufe auf den Tod; und wie Chris-
tus durch die Herrlichkeit des Vaters von den Toten auferweckt wurde,
so sollen auch wir als neue Menschen leben.»), nimmt die Asche eine zu
herausragende Stelle ein, wenn Knijpenga meint, dass die Taufe mit
Asche dies auf sakramentale Weise zum Ausdruck bringe'”.

Die damit zusammenhingenden Intentionen sind freilich nicht abzu-
weisen. Umkehr und der Abschied von einem fritheren Lebenswandel
haben einmal eine wesentliche Stellung im Taufritual eingenommen,
und sie haben den pribaptismalen Gebrauch von Asche direkt veran-
lasst. In den heutigen Taufliturgien, auch in den altkatholischen, werden
Aspekte wie Bekehrung und Siindenvergebung ziemlich vernachlissigt,
so wie auch der lustrative Charakter der Taufe und die sterbliche Natur
des Menschen. Wenn das Kind das weisse Taufkleid schon trigt, wenn
es in die Kirche gebracht wird, ist das im Grunde genommen eine ri-
tuelle Verneinung der wesentlichen Transformation der menschlichen
Existenz, die bei der Taufe erfolgt.

Die Symbolik der Asche bei der Kindertaufe ist moglicherweise allzu
kriftig, aber zu einer Besinnung auf die Frage, wie sich die Kirche mit der

‘51 KNUPENGA, Leven (wie Anm. 148), 33f.
132 KNUPENGA, Leven (wie Anm. 148), 130, Anm. 11.

128



Asche bei der Kindertaufe

heutigen Gesellschaft auseinander setzen konnte, die den Anschein hat,
Tod und Sterben, Krankheit und Verwesung, Siinde und Schuld systema-
tisch zu verneinen, konnte dieses Zeichen einen wertvollen Beitrag leisten.

Eine Hypothese fiir die weitere Forschung

Es darf nicht ausgeschlossen werden, dass der priabaptismale Brauch von
Asche in der christkatholischen Kirche ein Modell gewesen ist fiir den
postbaptismalen Brauch in der Christengemeinschaft. Von zwei schwei-
zerischen Geistlichen, die sich in den ersten Jahrzehnten des 20. Jahr-
hunderts aktiv am kirchlichen Leben beteiligten, wird behauptet, dass sie
Sympathie fir die theosophische bzw. anthroposophische Bewegung
zeigten und sogar Kontakte mit ihr unterhielten. Beziiglich Constantin
Neuhaus (1875-1942), der 1909 die Entscheidung traf, auf seine pries-
terliche Tétigkeit in der rdmisch-katholischen Kirche zu verzichten, um
zu heiraten, und der als Priester in den christkatholischen Gemeinden
Trimbach (1911-1927) und Basel (1927-1942) wirkte, kann eine tat-
sdachliche Beteiligung bei der Begriindung der Christengemeinschaft
bisher nicht geniigend belegt werden. Dass aber Hugo Schuster (1876—
1925) auch in liturgicis mit Rudolf Steiner in Verbindung gestanden hat,
ist anhand von Tatsachen zu belegen. 1o

Hugo Schuster wurde am 7. Februar 1876 in Sankt Gallen in der Fa-
milie eines Teppichgrosshindlers geboren. Trotz seiner schwachen Ge-
sundheit, die seit frither Jugend wiederholte Aufenthalte in verschiede-
nen Kurorten erforderte, bestimmte ihn sein Vater zu seinem geschiftli-
chen Nachfolger. In diesem Beruf konnte er freilich sein Gliick nicht

'} Die biographischen Fakten wurden mir von Urs von Arx (Bern) zur Verfi-

gung gestellt, Sie entsprechen in etwa den Angaben von LAMBERTZ (wie Anm. 144),
167; hier findet sich eine Zusammentassung der Biographie Schusters: «Hugo Schus-
ter, geb. 7.2.1876 in St. Gallen, lernte 1903/04 die Theosophie kennen, wurde 1905
Mitglied der Theosophischen Gesellschaft und war intensiv als Schiiler Rudolf
Steiners am Aufbau der anthroposophischen Arbeit beteiligt. 1913 begann er das
Theologiestudium und empfing im Sommer 1918 die Priesterweihe der Christ-
Katholischen Kirche in der Schweiz (dort Pfarrer 1919-22 in CH-Magden/Aargau).
1918/19 die BEERDIGUNG, allerdings nur den nichtsakramentalen Teil — Ausseg-
nung und Bestattung —, der keiner Priester-Weihe bedarf, und beerdigte damit eine
Anzahl von Anthroposophen. Er starb am 4.1.1925. Siehe auch «Mitteilungen aus
der anthroposophischen Arbeit», Nr. 201, S.208-210, sowie GA 342 (1993),
S. 249.» GA ist das Kiirzel fiir die Gesamtausgabe Rudolf Steiners, die ab 1956 in
Teilbidnden erschienen ist.

129



Koenraad Ouwens

finden. 1913 begann er das Theologiestudium an der Christkatholisch-
theologischen Fakultidt der Universitdat Bern. Nach einer Sonderpriifung,
der er sich wegen mangelnder Vorbildung unterziehen musste, empfing
er 1918 die Priesterweihe und wurde Vikar in Basel. Schon vor seinem
Theologiestudium interessierte er sich fiir die Theosophie und wurde ein
Schiiler Rudolf Steiners, der mit seinen Vortrigen eine beim jungen
Kaufmann schon vorher gespiirte Berufung zum Priesteramt erneut
weckte. Als Steiner innerhalb des Theosophischen Vereins mit der An-
throposophie in die Offentlichkeit trat, wurde er 1913 aus dem Verein
ausgeschlossen. Dieses Verfahren veranlasste die Griindung der Anthro-
posophischen Gesellschaft, unter deren Mitglieder sich christkatholische
Priester befanden, so Constantin Neuhaus und Hugo Schuster, der dabei
eine fiihrende Position einnahm'™*.

Anfang 1919 amtierte er, noch als Basler Vikar, in einem Beerdi-
gungsgottesdienst, bei dem Rudolf Steiner die Gedichtnisworte sprach.
Fiir diesen Anlass soll ihm Steiner einen liturgischen Begribnistext
iibergeben haben'>. Im August 1919 bestand er die Priifung, die ithn im

1% WOLFGANG GADEKE, Anthroposophie und die Fortbildung der Religion,
Flensburg (Verlag Flensburger Hefte) 1990, 279f., vertritt die Meinung, dass im
Herbst 1921 eine Gruppe christkatholischer Priester unter Leitung des Pfarrers
Schuster an einem Kurs in Dornach teilnahm. Auch HANS-WERNER SCHROEDER, Die
Christengemeinschaft. Entstehen — Entwicklung — Zielsetzung, Stuttgart (Urachhaus)
2002, 23, erwihnt diesen Theologen-Kurs mit tiber hundert Teilnehmern und Teil-
nehmerinnen und 29 Vortrigen.

155 GADEKE, a.a.0., 280: «Letzteres geschah zwischen September 1918 und Ja-
nuar 1919. Die Bestattung von Marie Hahn fand noch nach altkatholischem Ritus
(siehe GA 261, S. 220), die von Marie Leyh am 14.01.1919 schon mit dem neuen
Ritual statt ...»

In LAMBERTZ (wie Anm. 144), 177, Anm. 24 heisst es: «Erstmals vollzog Hugo
Schuster die Bestattungshandlung am 14.1.1919 fiir Marie Leyh auf dem Arleshei-
mer Friedhof. (Siehe GA 265 [1987], S 491.» Steiner sprach dabei die Gedachtnis-
worte. LAMBERTZ (wie Anm. 144), 178, Anm. 27, betont, dass Schuster den rituellen
Text nicht aufgrund seiner Priesterweihe in der Christkatholischen Kirche der
Schweiz erhielt: «Er erhielt diese Rituale von Steiner, weil er als kultisch engagierter
Anthroposoph fiir Anthroposophen danach fragte, nicht weil er berechtigt war, als
Ptarrer der Christkatholischen Kirche christkatholische Sakramente an Christkatho-
liken zu erteilen; wie sowieso dessen <alte> (katholische) Weihe keine Handlungsbe-
rechtigung mehr fiir die <erneuerten Sakramente> darbot. (siche Rudolf Steiner,
4.10.1921, Nachmittag, GA 343 [1993], S.350). (Selbst die CG weiht geweihte
katholische Priester noch einmal. Abgesehen davon war und ist die erhaltene <Be-
stattung> der nicht-sakramentale Teil der Sterberituale (Letzte @lung = Sakr.) und
verlangte ohnehin keine Weihe. So spielte auch hier «<Weihe> und Priesteramt keine
Rolle.»

130



Asche bei der Kindertaufe

Kanton Aargau als Pfarrer wihlbar machte, und er wurde Pfarrverweser
in Magden. Dort arbeitete er bis 9. September 1921 in dieser Eigen-
schaft, verpasste aber die Wahl zum Pfarrer, u.a. weil er sich das Miss-
fallen verschiedener Einwohner zugezogen hatte durch seinen Einsatz
bei einer mit einem kommunistischen Dorfsschullehrer gefiihrten Kam-
pagne gegen den Alkoholmissbrauch, der in dieser Zeit unter der Mag-
dener Bevolkerung verbreitet war. Kurz nach diesem Ereignis erkrankte
er an einer Tuberkulose. Die letzten Jahre seines Lebens verbracht er in
Kurorten und Sanatorien, und am 4. Januar 1925 starb er in Davos,
nachdem er einige Monate zuvor noch geheiratet hatte.

Schuster gehorte nicht zum Griinderkreis der Christengemein-
schaft'*®. Eine Teilnahme an den Griindungsakten im September 1922 in
Dornach wire thm angesichts seiner Kuraufenthalte auch schwer gefal-
len. Es ist allerdings nicht unmdoglich, dass das Ritual der christkatholi-
schen Kirche die liturgischen Texte Steiners, die dann in die Verant-
wortung der Christengemeinschaft iibergingen, beeinflusst hat. Schuster,
der von der Verwendung von Asche bei der Taufe wahrscheinlich ge-
wusst hat, auch wenn sie ab 1884 in den neugedruckten liturgischen
Biichern nicht mehr vorkamm, konnte Steiner diesen Brauch mitgeteilt
haben, so dass er ihn neu interpretieren und gestalten konnte. Die Tatsa-
che, dass in der Christengemeinschaft gerade dieser Brauch eine der
auffilligsten Abweichungen von den traditionellen Formen in der ka-
tholischen Liturgie bildet, samt der nachweisbaren Anwesenheit der
Verwendung von Asche in Schusters Geburtsort'™, liegt der Hypothese
zugrunde, dass hier direkte und personliche Einfliisse eine Rolle gespielt
haben. Dass Schuster ein origineller Mensch gewesen ist, der sich in die
Atmosphire der Christengemeinschaft hitte leicht einfiigen konnen,
wird klar durch die dusserst diplomatischen Worte, die Bischof Adolf
Kiiry auf der Synodesession von 1925 seinem Andenken widmet:

156 SCHROEDER, Christengemeinschaft (wie Anm. 154), erwihnt ihn in seiner ge-
diegenen Abfassung iiber die Entstehung der Christengemeinschaft nicht.

157 Gebetbuch der christkatholischen Kirche der Schweiz. Zweite Auflage, Bern
(Wyss) 1884, 435: «Ohren und Mund des Tauflings mit dem Finger beriihrend.» Das
«Christkatholische Ritual» von 1879 erfuhr freilich erst viel spiiter eine Neuauflage,
welche dann selbstverstindlich die 1884 bezeugte Rubrik iibernahm: Rituale der
Christkatholischen Kirche der Schweiz. Hg. von Bischof Dr. Adolf Kiiry in Verbin-
dung mit der Geistlichkeit. 2. Auflage, 1940, 6. Ungeklirt ist, wie rasch in welchen
Kirchgemeinden die neue, die Verwendung von Asche ausschliessende Praxis sich
durchgesetzt hat.

D% vel, Anm. 133.



Koenraad Ouwens

«Eine sensible Natur von nicht all zu kréaftiger Konstitution war er vielem
Schwerem, das ihm das Leben brachte, nicht gewachsen. Wir haben in ihm
einen Seelsorger von besten Absichten, edler Begeisterung und originellen
Gedanken verloren. Er hitte unserer Kirche noch gute Dienste leisten kon-
nen, wir hiitten ihm ein seiner Eigenart entsprechendes Arbeitsfeld verschaf-
fen konnen.»'

Offene Fragen regen die Wissenschaft immer wieder neu an. Die
Frage, ob Hugo Schuster wirklich die Verbindung zwischen Wessenberg
und Steiner ist, sollte trotz der Schwierigkeit, die wegen der formellen
Unzuginglichkeit der liturgischen Texte Rudolf Steiners bzw. der Chris-
tengemeinschaft besteht, noch tiefer erforscht werden.

Koenraad Ouwens (geb. 1953 in Schiedam NL), Dr. theol. Studium der
Theologie in Utrecht und Amsterdam. 1996 Promotion in Utrecht. 1987—
2001 Pfarrer der altkatholischen Kirchgemeinde Krommenie. Seit 1986
Dozent fiir Liturgik am Altkatholischen Seminar der Universitit Utrecht.
Sekretiir der Liturgischen Kommission der Altkatholischen Kirche der
Niederlande. Seit 2001 Lehrauftrag fiir Liturgiewissenschaft am
Departement fiir Christkatholische Theologie der Universitiit Bern.

Adresse: Oberonlaan 7, NL-1572 ZS Krommenie, Niederlande

English Summary

The peculiar use of ashes and saliva for the so-called Effeta-rite pre-
ceding baptism is found in an unexpected environment and in an unex-
pected period in the history of liturgy: in the Ritual that has been in use
between 1879 and 1884 in the ‘Christkatholische Kirche’ in Switzerland.
While in the Ritual (1876) used by the German Old Catholic Church the
use of saliva, prescribed in the Rituale Romanum of 1614, i1s no longer
presumed and replaced by a mere touch of the nostrils and ears of the
infant, the Swiss Ritual seems to contain an expansion of a rather bizarre
character. Moreover, the Rituale Romanum clearly connects the rite with
Mk 7.31-37, the healing of the deaf-mute, while the word Effeta is
completely absent in the Swiss Ritual.

'3 Protokoll der 51. Sitzung der National-Synode der Christkatholischen Kirche

der Schweiz, Mittwoch, den 2. September 1925 in Bern, Olten (Dietschi) 1925, 29¢t.

132



Asche bei der Kindertaufe

A mingling of spittle and dust is only found in Jn 9.6-11, the peri-
cope of the healing of the blind-born. Both rabbinic and classical litera-
ture are familiar with the use of saliva for the cure of ophthalmic disor-
ders. Augustine remarkably connects baptism as such with this pericope
because of the pool of Siloam, although there is no evidence for the
existence of a prebaptismal Effeta-rite in the North-African rite.

Hippolytus makes only mention of an insufflation in the face of the
candidates and a signing of their fronts, their ears and their noses. The
‘mysterium apertionis’, mentioned in two texts by Ambrose, appears to
be a rite in which the Effeta has its place, along with the touching of the
ears and the nostrils, instead of the mouth, as in Mk. 7. The expression
‘good odour’ from Ph 4.18, Eph 5.2 and 2 Cor 2.14-16 is found in this
context, although, in respect to content, it has no relation to the Effata or
to any of the healing stories. In Ambrosian Milan, it is not unlikely that
the rite included an anointing, which could be the cause of the associati-
on with the good odour. Various sources of the Visigothic liturgy provi-
de the evidence of such use in 6™ and 7™ century Spain. The use of salt
for the Effeta-rite seems to be limited to the late 8" century Irish Stowe
Missal. In the Roman use, saliva is the only material component of the
rite.

In Milan however, a ritual in which ashes played an important role
has been performed in the 11" and 12" century. Beroldus, a high-
ranking cathedral functionary, describes the ritual for the first scrutiny of
baptismal candidates on the second Saturday in Lent. A cilicium, a
goatskin, normally worn by the public penitents, was spread in the
middle of the church, and then ashes were scattered upon it in the form
of a chrismon, a monogram of the name of Christ, over which an exor-
cism was performed. The lack of logic in this ritual, and the fact that
Landulph (died after 1085) gives an explanation of the chrismon to the
candidates gathered around it, are indications that the origin and the
significance of the rite at that time have been forgotten. The Manuale
Ambrosianum and the 9" century Sacramentary of Bergamo are still
clarifying for the original function of the cilicium and the ashes: the
candidates were expected to cross them barefooted.

A comparable practice is found in 4™ and 5™ century Syria. Both
Theodore of Mopsuestia and Narsai testify to the standing upon a cilici-
um, although they do not mention the use of ashes. As there is no indi-
cation whatsoever for a comparable use in Judaism, its origins can pro-



Koenraad Ouwens

bably be found in a pagan environment. Actually, in the mystery cult of
Eleusis the candidates for initiation had to stand on a sheep’s pelt, that
was supposed to drain away the candidate’s guilt. A Christian adjust-
ment of this use could have been, that the sheep’s pelt was substituted by
a goatskin, as to exemplify the transition from the existence of the
(scape) goats into that of the sheep in Mt 25.32-33.

Penitence, even in sackcloth and ashes, has played an important part
in the preparation for baptism. In the Pontificale Romano-Germanicum,
originating from the 10" century, the candidate is sprinkled with ashes,
and in one copy of it, dating from the 11" century, this sprinkling takes
its place immediately before the Effeta-rite. This could have been one of
the backgrounds to the fact, that the Catechismus Romanus, published
shortly after the Tridentine Council, no longer mentions the healing of
the deaf-mute, but that of the blind-born, for which event saliva and dust
functioned as material components.

In the diocese of Konstanz the use of these items have been com-
mon from at least the end of the Middle Ages. In the 19" century the
vicar-general of this diocese, Heinrich Ignaz von Wessenberg, published
a Ritual in the vernacular. Although he was no longer in this function,
because of the liquidation of the bishopric in 1821, the 1831 Ritual has
been quite influential. The first impression does not mention the use of
ashes, but in the reimpression of 1833, it is again optional.

In the early 20™ century one of the priests of the ‘Christkatholische
Kirche’, Hugo Schuster, maintained close contacts with Rudolf Steiner,
the founder of anthroposophy. In a religious community by the name of
‘Christengemeinschaft’, founded in 1922, the use of ashes, not as a pre-
baptismal rite, but incorporated in the nucleus of baptism, is customary.
Although this community formally prohibits the publication of its litur-
gical texts, there is some resemblance between its fundamental ideas
concerning this use and those expressed by an influential representative
of the German Reform-Catholicism, Vitus Anton Winter. The hypothe-
sis that Schuster has made his former teacher familiar with the use of
ashes at baptism should, in spite of formal hindrances, be examined
more closely.



	Asche bei der Kindertaufe : ein ungewöhnliches Ritual mit tiefen Wurzeln

